
Asian Creative Architecture, Art and Design: ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2 

ISSN 3027-8201 (Online) 

Academic article 
 

Asian Creative Architecture, Art and Design 

 

การเชื่อมโยงกันของความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่มของมนุษย์ผ่านกระบวนการแสดง 
Linkage of Individuals and Collective of Human through Performative Acts 

 

ณัฐพล ชัยวรวฒัณ์1* กิตสิรินทร์  กิติสกล1  เกษม เพ็ญภินันท2์ 

Natthaphon Chaiworawat1*  Kitsirin Kitisakon1  Kasem Phenpinant2 
 

Received: 07 May 2024 | Revised: 19 July 2024 | Accepted: 07 October 2024 

https://doi.org/10.55003/acaad.2024.271591 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้เป็นบทความปริทัศน์ทบทวนการเชื่อมโยงกันของความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่มของมนุษย์ ผ่านการ
กระทำและปฏิกริยาตอบสนองทางร่างกาย ผ่านการศึกษาผลงานด้านศิลปกรรมของกลุ่มศิลปินกรณี ที่มีการใช้การกระทำและ
ปฏิกริยาตอบสนองมาใช้เป็นแกนหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน โดยอาศัยแนวคิดทางด้านปรัชญา ด้านจิตวิเคราะห์ และ
มานุษยวิทยา ที่เกี่ยวข้องกับการเกิดขึ้นของการกระทำ เป็นกรอบคิดหลักการศึกษา เพื่อหาแนวทางการสร้างสรรค์ผลงาน
ศิลปกรรมของผู้วิจัยเอง ที่หลอมรวมเอาการกระทำและปฏิกริยาตอบสนองทางร่างกาย เป็นแกนหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน
ผ่านกระบวนการแสดง กระบวนการเกิดขึ้นของการกระทำและปฏิกริยาตอบสนองทางร่างกาย เกิดจากหลายเหตุปัจจัย อาทิ 
ความสัมพันธ์ที่หลอมรวมของร่างกายกับจิตใจ พื้นที่กับเวลา ตรรกะกับความรู้สึก ธรรมชาติและการหล่อหลอม นอกจากนี้ 
กระบวนการแสดงยังสามารถสร้างสัมพันธบทที่สามารถเชื่อมโยงความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่ม และหลอมรวมเป็นหนึ่ง
เดียวกัน จนเกิดเป็นการสร้างปฏิสัมพันธ์ที่หลากหลาย ผ่านการกระทำร่วมกันของแต่ละปัจเจก   
 
คำสำคัญ: ปฏิกิริยาตอบสนอง กระบวนการทางแสดง ความเป็นปัจเจก ความเป็นกลุ่ม ศิลปะการแสดง 

Abstract 

 The article analyzes the relationship between individuality and collectivity by reviewing artistic 
endeavors in which physical actions and reactions serve as the fundamental elements of execution.  The 
researcher discovered the guideline for artistic practices, which entail physical actions and reactions as the 
essential performative process, by utilizing concept ideas from philosophy, psychoanalysis, and 

 
1 นักศึกษาปริญญาเอก สาขาทัศนศิลป์ คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
DFA Student, Department of Visual Arts, Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University 
1 ภาควิชาทัศนศิลป์ คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  
Visual Arts, Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University  
2 ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  
Philosophy, Faculty of Arts, Chulalongkorn University 
*ผู้นิพนธ์ประสานงาน อีเมล: nutthaphon.ch@kmitl.ac.th 

https://doi.org/10.55003/acaad.2024.271591


          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
2 

anthropology that relate to the occurrence of acts as the main educational framework.  Numerous factors, 
including the interaction between the body and mind, location and time, logic and emotion, and nature 
and nurture, contribute to the occurrence of physical actions and reactions. Furthermore, the performative 
process can show how individuality and collectivity are linked through embodiment, which produces 
a variety of interactions through every individual's collective acts. 
 
Keywords:  Reaction, Performativity, Individuals, Collective, Performative Art 
             

1. บทนำ  
 การรับรู้ (perception) สิ่งต่าง ๆ  ในชีวิตประจำวัน เกิดขึ้นในกระบวนการทางชีวภาพผ่านการใช้ประสาทสัมผัสของ
ผู้คน แต่การรู้ (knowing) มีความหมายโดยทั่วไปคือ เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากการประมวลข้อมูลที่ได้จากการรับรู้จนเกิดเป็นความ
เข้าใจในระดับต่าง ๆ ความเข้าใจที่เกิดข้ึนก็อาจแปรผันไปได้ในผู้คนซึ่งมีอัตวิสัยแตกต่างกัน (Interpersonal) ความเข้าใจที่เกิด
จากการตีความสิ่งที่รับรู้ได้เหมือน ๆ กัน จึงเป็นเรื่องของการประมวลข้อมูลในระดับที่ปัจจัยต่าง ๆ เข้ามามีบทบาท ไม่ว่าจะ
เป็นความรู้ที่มีอยู่ก่อนหน้า ประสบการณ์ สถานะทางเศรษฐกิจ สถานภาพทางสังคม รสนิยม ความนิยมชมชอบ ปัจจัยเหล่านี้ 
มีส่วนอย่างมากในกระบวนการตีความ จนเกิดเป็นความรู้ (knowledge) ซึ่งเกิดจากการประมวลข้อมูลที่ซับซ้อน และเป็นเรื่อง
ของมุมมอง อย่างไรก็ตาม การก่อตัวขึ้นของความคิดที่ว่า ความรู้เป็นสิ่งสร้างทางสังคมแบบหนึ่ง ที่มีต่อสังคมและการทำความ
เข้าใจโลก ในแง่ของสังคมวิทยา โรเบิร์ต เค เมอร์ตัน (Robert K. Merton, 1945) บอกว่านิยามของความรู้ถูกตีความอย่าง
กว้างในขอบเขตของผลผลิตทางวัฒนธรรม นอกจากความรู้จะหมายถึงข้อมูลที่ถูกประมวลในลักษณะต่าง ๆ แล้ว ความรู้เองยัง
หมายรวมปริมณฑลทางความคิด ( ideational realm) อื่น ๆ ไม่ว่าจะเป็นปรัชญา (philosophy) ทฤษฎี (theories) และ
กรอบความคิดต่าง ๆ (mentalities) อาทิ อุดมการณ์ หลักศีลธรรมจรรยา ความยุติธรรม รวมไปถึงวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี
ด้วย (Wecharaporn, 2024) 
  มนุษย์ใช้ประสาทสัมผัส (Sensory) ในการรับรู้สิ ่งเร้า ก่อนที่จะเกิดการใช้ตรรกะเหตุผล (Logic) และอารมณ์
ความรู้สึก (Emotion) ในการประเมิน (Evaluate) และตัดสิน (Judge) ผ่าน ประสบการณ์ส่วนตัว และบรรทัดฐานทางสังคม
นั้น ๆ ที่ตนดำรงอยู่ อันนำไปสู่การแสดงความคิดเห็น (Comment) และการแสดงออกทางการกระทำ (Act) ภาวะดังกล่าว 
เปรียบได้กับกระบวนการของคอมพิวเตอร์ที่มีการรับข้อมูล ( Input) ประมวลผล (Processing) จากสิ่งที่ถูกตั้งค่าไว้ และ
แสดงผล (Output) ภายใต้เงื่อนไขที่ถูกกำหนดไว้ ซึ่งภาวการณ์หลอมรวม (Embodiment) เป็นหนึ่งเดียวกันนี้เอง มีผลต่อการ
เกิดขึ้นของปฏิกิริยาตอบสนองทางร่างกาย (Reaction of Body) ในระดับจิตไร้สำนึก (Subconscious) ที่นอกจากจะอธิบาย
ได้จากแนวคิดด้านจิตวิเคราะห์แล้ว ยังสอดคล้องกับแนวคิดด้านมานุษยวิทยาไซบอร์ก (Cyborg Anthropology) ที่พูดถึง
ผลกระทบและปฏิสัมพันธ์ (Interconnection) ที่เกิดจากวัตถุและเทคโนโลยีที่มนุษย์นำมาใช้ในชีวิตประจำวัน ทั้งในระดับ
ปัจเจก (Individuality) และกลุ่ม (Collectivity)  
 ที ่ผ ่านมา กระบวนการฝึกฝนทางศิลปกรรมส่วนใหญ่ของผู ้ว ิจ ัย เป็นไปเพื ่อสำรวจสิ ่งภายในตนเอง ( Self-
Examination) ซึ่งเป็นการค้นหาตัวตนในระดับปัจเจก (Subjectivity) โดยอาศัยกระบวนการสร้างสรรค์ผลงาน อันนำไปสู่การ
ขยายขอบเขตทางความคิด การแสดงออก การตั้งคำถามเกี่ยวกับการดำรงอยู่ ที่เป็นการศึกษาและทำความเข้าใจเกี่ยวกับ
ความเป็นภววิสัย (Objectivity) กระบวนการฝึกฝนดังกล่าวส่งผลให้ผู้วิจัยเกิดพัฒนาการทางความคิดและกระบวนการ
สร้างสรรค์ผลงาน ที่มุ่งความสนใจไปที่ความเชื่อมโยงของความเป็นมนุษย์ในมิติของความเป็นปัจเจก (Individuals) และ
ความเป็นกลุ่ม (Collective) ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะนำกระบวนการเกิดขึ้นของการกระทำและปฏิกริยาตอบสนองทาง
ร่างกาย มาใช้เป็นส่วนหนึ่งในการสร้างสรรค์ทางด้านศิลปกรรม บทความนี้จึงเป็นการศึกษาค้นคว้าผลงานศิลปะที่มีการ



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
3 

ใช้ “การกระทำ (Act)” และปฏิกิริยาตอบสนองของร่างกาย (Reaction of Body) เป็นปัจจัยหลักในการสร้างสรรค์ เพื่อ
แสดงถึงความเชื่อมโยงกันของมนุษย์ในแง่ความเป็นปัจเจก และความเป็นกลุ่ม  

2. วัตถุประสงค์การศึกษา 

 2.1 เพื่อศึกษาผลงานศิลปะของกลุ่มศิลปินกรณี ที่มีการใช้การกระทำและปฏิกริยาตอบสนองของร่างกายมนุษย์  
 2.2 เพื่อวิเคราะห์เชื่อมโยงกันของความเป็นมนุษย์ในมิติของความเป็นปัจเจก และความเป็นกลุ่ม 
 2.3 เพื่อหาแนวทางการสร้างสรรค์ที่มีการใช้การกระทำเป็นแกนหลักของผลงานศิลปกรรม 

3. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 

 ผู ้ว ิจ ัยได ้ศ ึกษาแนวคิดทั ้งในด้านปรัชญา (Philosophy) จ ิตว ิเคราะห์ (Psycho Analysis) มานุษยวิทยา 
(Anthropology) และแนวคิดเชิงศิลปกรรม (Fine Arts) โดยได้แบ่งกลุ่มแนวคิดออกเป็น 2 กลุ่มที่เชื่อมโยงกัน ได้แก่  

 3.1 แนวคิดที่เกี่ยวข้องกับความเป็นปัจเจก (Individuals) เป็นการศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับแก่นแท้แห่งการดำรงอยู่
ในฐานะปัจเจกบุคคล  

 3.1.1 แนวคิดด้านจิตวิเคราะห์ เรื่อง “ระยะกระจกเงา (Mirror Stage)” โดย ฌาคส์ ลากอง (Jacques Lacan) 
ซึ่งมีอิทธิพลต่อมนุษย์ในการสร้างแรงปรารถนา (Desire) จินตนาการ (Imaginary) และสัญญะ (Semiotics) ซึ่งมีผลต่อการ
เกิดขึ้นของปฏิกิริยาตอบสนองทางร่างกายในระดับจิตไร้สำนึกของปัจเจกบุคคลในความจริง (Real) เป็นการแสดงออกถึงความ
จริงแห่งการมีชีวิตอยู่ (Living) ในสภาวะปัจจุบันชั่วขณะ (Temporary Present) ซึ่งสอดคล้องกับกระบวนการทางด้านศิลปะ
แสดงสด (Performance Art) ที่มักจะใช้ร่างกายในการแสดงออกเพียงชั่วขณะ และการแสดงออกนั้นจะไม่สามารถดำรงอยู่ได้
หากปราศจากการบันทึก (Documentation) ร่องรอยของการกระทำ (Trace of Acts) ซึ่งเป็นแนวคิดหลักในการสร้างสรรค์ 
 3.1.2 แนวคิดด้านศิลปกรรมของกลุ่มฟลุกซุส (Fluxus) เพื่อศึกษาการนำเอากระบวนการเกิดขึ้นของปฏิกิริยา
ตอบสนองทางร่างกาย มาใช้ในการสร้างสรรค์ “กระบวนการแสดง (Performative)” ผ่านกระบวนการทางศิลปะ และ
เชื่อมโยงความเป็นปัจเจกเข้ากับความเป็นกลุ่ม 

 3.2 แนวคิดที่เกี่ยวข้องกับความเป็นกลุ่ม (Collective) เป็นการศึกษาแนวคิดแห่งการดำรงอยู่ในฐานะสัตว์สังคม  
 3.2.1 แนวคิดด้านมานุษยวิทยาไซบอร์ก (Cyborg Anthropology) โดยดอนน่า ฮาราเวย์ (Donna Haraway) 

ที่ชี้ให้เห็นถึงมุมมองที่มีต่อการสร้างอัตลักษณ์ในกระบวนทัศน์ใหม่ ว่าความเป็นมนุษย์คือการหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน 
(Embodiment) ของ ธรรมชาติ (Nature) และ “สิ่งอื่น” ที่ตัวมนุษย์เองสร้างขึ้น (Artifact) และมีผลต่อการดำรงอยู่ของ
มนุษย์อย่างที่ไม่สามารถแยกออกจากกันได้ 

 3.2.2 แนวคิดด้าน "ปรัชญาพ้นมนุษย์ (Posthumanism)” โดยแคเธอรีน เฮยส์ (Katherine Hayles) ที่พูดถึง
การหลอมรวมกันของมนุษย์และเทคโนโลยี ที่มีผลต่อการสร้างพฤติกรรมและจิตสำนึก และพร่าเลือนเส้นแบ่งแห่งการดำรงอยู่
ร่วมกัน (Co-Existentialism) ของมนุษย์กับสิ่งอื่น ในสังคมร่วมสมัย ที่มนุษย์ไม่ได้เป็นศูนย์รวมแห่งการดำรงอยู่อีกต่อไป 

 3.2.3 แนวคิดเกี ่ยวกับ “กระบวนการแสดงทางเพศสภาวะ (Performativity in Gender)” โดยจูดิธ บัต
เลอร์ (Judith Butler) ที่อธิบายถึงกระบวนการเกิดขึ้นของการกระทำและปฏิกิริยาตอบสนอง ว่าเกิดจากการถูกหล่อหลอม 
(Embodiement) และการสวมบทบาท (Role Play) ผ่านความคาดหวัง บรรทัดฐานทางสังคมวัฒนธรรม 

 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
4 

4. วิธีการศึกษา 

 ผู้วิจัยได้อาศัยแนวคิดที่เกี่ยวข้องในการศึกษาและวิเคราะห์ผลงานด้านศิลปกรรม ที่มีการใช้ การกระทำ (Act) และ
ปฏิกิริยาตอบสนองของร่างกาย (Reaction of Body) เป็นปัจจัยหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน ดังต่อไปนี้ 
 4.1.1 ผลงาน “Pollen from Hazelnut” โดยโวล์ฟกัง ไลบ์ (Wolfgang Laib) 
 4.1.2 ชุดผลงานแสดงสดระยะยาวชื่อ “One Year Performances” โดยเฉีย เต๋อซ่ิง (Tehching Hsieh) 
 4.1.3 ผลงานชุด “Today Series” และผลงานชุด “One Million Years” และชุดผลงาน “One Million Years: 
Past and Future” โดยออน กาวารา (On Kawara)  
 4.1.4 ผลงาน “Huddle” โดยซิโมน ฟอร์ตี้ (Simone Forti) 
 4.1.5 ผลงานชุด “One Minutes Sculpture” โดยแอร์วิน วูร์ม (Erwin Wurm)  
 

 
 

รูปที่ 1 แผนภาพแสดงกรอบคิดในการศึกษา 
Figure 1 Diagram of Conceptual Framework. 

5. ผลการศึกษา 

 5.1 การกระทำกับความเป็นปัจเจก (Individuality) 
การกระทำ (Acts) ของมนุษย์ในฐานะปัจเจกเกิดจากหลายปัจจัย ที่หลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน จนเกิดเป็นการ

กระทำ (Embodiment of Acts) การทำความเข้าใจการกระทำของมนุษย์ และรับรู้ถึงการดำรงอยู่ร่วมกันจึงเป็นทางหนึ่งที่จะ
ลดความเหลื่อมล้ำ (Reduce Inequalities) ช่วยสร้างจิตสำนึกร่วม (Collective Awareness) ต่อความเป็นมนุษย์ที่อยู่ร่วมกัน
อย ่างเท ่า เท ียม และสามารถสร ้างความย ั ่ งย ืนให ้แก ่ส ั งคมเม ือง และช ุมชนต ่าง ๆ ( Sustainable Cities and 
Communities) การดำรงอยู่ร่วมกัน (Co-Existence) ภายใต้กระแสโลกาภิวัติ (Globalization) อันเคลื่อนตัวไปข้างหน้า
อย่างรวดเร็ว จิตสำนึกร่วมที่มีต่อเพื่อนร่วมโลก สามารถนำไปสู่การสร้างสำนึกที่มีต่อชีวิตและโลกใบนี้ ( Life and Land)
อย่างไรก็ดี การสร้างจิตสำนึกร่วม เป็นประเด็นละเอียดอ่อน และมีความเป็นนามธรรม (Abstract) สูง ในทัศนะของผู้วิจัยเห็น
ว่า การจะทำความเข้าใจผู้อื่นได้ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเข้าใจการมีอยู่ของตนเองก่อน  ในทัศนะของผู้วิจัย การที่มนุษย์จะ
สามารถดำเนินชีวิตตามเจตจำนง และรับผิดชอบผลที่ตามมาจากการกระทำของตนเองได้นั้น จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องทำ
ความเข้าใจถึงเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดการกระทำในแง่ของปฏิกริยาตอบสนองที่มีต่อสิ่งเร้า (Stimulus) ต่าง ๆ โดยปฏิกิริยา

0

1

2

3

4

5

6

Category 1 Category 2 Category 3 Category 4

Chart Title

Series 1 Series 2 Series 3



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
5 

ตอบสนองที่เป็นรูปธรรมคือ “ปฏิกิริยาตอบสนองของร่างกาย (Reaction of Body)” ซึ่งเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในระดับจิตใต้
สำนึก (Subconsciousness) ฌาคส์ ลากอง (Jacques Lacan) นักจิตวิเคราะห์ ได้เสนอแนวคิด “ระยะกระจกเงา (Mirror 
Stage)3” ที่พูดถึงเรื่องการถูกปลูกฝังของมนุษย์ (Human Nurture) เขาอธิบายว่าทารกแรกเกิด เมื่อเติบโตขึ้นมา จะมี
ช่วงเวลาแห่งการจดจำตนเองได้ เมื่อเห็นตัวเองในกระจก ประสบการณ์นี้ถือเป็นส่วนสำคัญเพราะเป็นพื้นฐานสำหรับการ
พัฒนาความเป็น "ฉัน" (Selfness) หรือ อัตตา (Ego) ซึ่งเชื่อมโยงกับอีกแนวคิดทฤษฎีของเขาที่ว่าด้วย ความสัมพันธ์ระหว่าง
ความจริง (Real) จินตนาการ (Imaginary) และสัญลักษณ์ (Symbolic)4 เขาอธิบายว่า จินตนาการ เป็นอาณาจักรแห่งภาพ 
มายา ซึ่งเกี่ยวข้องกับแนวคิดเรื่องระยะกระจกเงา ที่พูดถึงการก่อตัวของอัตตา จินตภาพมีลักษณะเป็นความรู้สึกถึงความ
สามัคคี (Solidarity) และความสมบูรณ์ (Perfection) ในขณะที่สัญลักษณ์ เป็นอาณาจักรที่อธิบายถึงขอบเขตของภาษา 
(Linguistic) สัญลักษณ์ และระบบสังคม (Social System) เป็นตัวแทนของโลกแห่งวัฒนธรรม บรรทัดฐาน และโครงสร้างทาง
ภาษา สัญลักษณ์ ที่มีบทบาทในการสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมของมนุษย์  ลากองเชื่อว่าจินตนาการ และสัญญะ มีอิทธิพล
ต่อการสร้างแรงปรารถนา (Desire) ซ่ึงมีผลต่อการเกิดขึ้นของปฏิกิริยาตอบสนองของมนุษย์ในระดับจิตไร้สำนึกในระดับปัจเจก
บุคคล ในความจริง อาณาจักรที่พูดถึง สิ่งที่มีอยู่นอกเหนือจากการเป็นตัวแทนและภาษา เป็นความเป็ นจริงที่ดิบ และไร้
สื่อกลาง ซึ่งไม่สามารถบันทึกได้ครบถ้วนด้วยสัญลักษณ์หรือภาษา มักเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ที่กระทบกระเทือนจิตใจ หรือ
ช่วงเวลาแห่งอารมณ์ความรู้สึกที่รุนแรง 

 

 
 

รูปที่ 2 ภาพแสดงตัวอย่างชุดคำสั่งของกลุ่มฟลุกซุส 
Figure 2 Example of Fluxus Score 

Source: Massachusetts Institute of Technology Library (n.d.) 
 

จากการศึกษางานของลากอง ทำให้ผู้วิจัยเกิดความสนใจในการเชื่อมโยงผลงานศิลปะแสดงสด (Performance) ที่
จำเป็นต้องอาศัยการเผชิญหน้า (Encounter) ทั้งกับร่างกาย (Body) จิตใจ (Mind) ตนเองต่อสิ่งเร้ารายล้อม ที่ก่อให้เกิดการ
สร้างการเคลื่อนไหวทางร่างกาย (Body Movement) ซึ่งเป็นการแสดงออกในระดับปัจเจก (Individuals) ที่สามารถเชื่อมโยง
ไปสู่กลุ่มคนอื่น ๆ ได้ผ่านการกระทำ และการบันทกึ (Documentation) ได้อย่างหลากหลาย เคน ฟรีดแมน (Ken Friedman)

 
3 เวทีกระจกยังวางรากฐานสำหรับความรู้สึกถึงตัวตนและความรู้สึกแยกตัวจากโลกภายนอก    
4 ลากองแบ่งประสบการณ์ของมนุษย์ออกเป็น 3 อาณาจักร คือ ความจริง (Real) จินตนาการ (Imaginary) และสัญญะ (Symbolic) 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
6 

ได้ทำการรวบรวมบันทึกการแสดงสดของกลุ ่มฟลุกซุส (Fluxus)5 ไว้ในหนังสือชื ่อ “The Fluxus the Performance 
Workbook” ในรูปแบบของชุดคำสั่ง (Score) หรือที่เรียกกันว่า “ชุดคำสั่งของกลุ่มฟลุกซุส (Fluxus Score)”  

การกระทำเป็นหนึ่งในกลไกการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่ทลายเส้นแบ่งระหว่างความเป็นศิลป์ (Art) และชีวิต (Life) 
ผ่านกระบวนการแสดง (Performative) อีกทั้งยังสามารถหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน (Embodiment) เพื่อแปรเปลี ่ยน 
(Becoming) เป็นผลงานศิลปะในหลากหลายรูปแบบที่ไปไกลเกินกว่าคำนิยามความหมาย โวล์ฟกัง ไลบ์ (Wolfgang Laib)6 
สร้างสรรค์ผลงาน “Pollen from Hazelnut” จาก “การบด” และ “เก็บสะสม” ละอองเกสรเฮเซลนัทที่อยู่รอบบริเวณบ้าน
และสตูดิโอของเขาเป็นเวลากว่า 30 ปี (1990) ในปี 2013 เขาได้ทำการเปลี่ยนบรรยากาศห้องจัดแสดงงานของ Museum of 
Modern Art (MoMA) โดย “การโรย”ผงที่ได้จากการบดละอองเกสรที่เขาเก็บสะสมไว้อย่างประณีตและมีสมาธิลงบนพื้นห้อง
จัดแสดงงาน เขาได้สร้างอาณาเขต (Territory) ของละอองเกสรดอกไม้ที่มีขนาด 378 ตารางฟุต ซึ่งถือเป็นการสร้างผลงาน
ศิลปะที่มีขนาดใหญ่ที่สุดของเขา    

 

 
 

รูปที่ 3 ภาพกระบวนการแสดง เพ่ือสร้างสรรค์ผลงานของ โวล์ฟกัง ไลบ์ “Pollen from Hazelnut” 
Figure 3 Performative act of “Pollen from Hazelnut”, Wolfgang Laib 

Source: Museum of Modern Art (2013) 
 

 ในทัศนะของผู้วิจัย กระบวนการสร้างสรรค์ผลงานของ โวล์ฟกัง ไลบ์ เกิดจากการกระทำ ที่เขาเป็นผู้เลือกกระทำ
ด้วยเจตจำนงของเขาเอง ที่ข้ามพ้นข้อจำกัดของนิยามความหมาย การกระทำที่เขาเลือกใช้ ไม่ว่าจะเป็น การบด การสะสม 
และการโรย เป็นการกระทำที่เรียบง่ายแต่เต็มไปด้วยความตั้งใจ จดจ่ออยู่กับการกระทำอย่างมีสมาธิสติสัมปชัญญะ นอกจากนี้
การกระทำดังกล่าวนั้นสามารถเข้าถึงได้โดยง่าย และยังเปรียบเสมือนเขาได้สร้างวินัยในการเจริญสมาธิ (Meditative) เพื่อ
สำรวจสิ่งภายในตนเอง เพื่อทำความเข้าใจการดำรงอยู่ตัวเขาเองในฐานะปัจเจกบุคคล ที่มีความเชื่อมโยงกับธรรมชาติอย่างมี

 
5 เคน ฟรีดแมน (Ken Friedman) รวบรวมงานเขียนและงานศิลปะที่สำรวจขบวนการฟลุกซุส และพร้อมอธิบายว่ากลุ่มฟลุกซุสเป็นขบวนการ
ศิลปะแนวหน้าที่เกิดขึ้นในทศวรรษ 1960 โดยมีจุดเด่นคือ การปฏิเสธแบบแผนทางศิลปะแบบดั้งเดิม และมุ่งเน้นไปที่สื่อกลางและการมีส่วนร่วม
ของผู้ชม ไว้ในหนังสือ “The Fluxus Reader” ตีพิมพ์ในปี 1998  
6 โวล์ฟกัง ไลบ์ (Wolfgang Laib) ศิลปินชาวเยอรมัน เป็นที่รู้จักในฐานะประติมากร ที่มักจะใช้การสะสมวัสดุที่มีองค์ประกอบมาจากธรรมชาติ อาทิ 
นม ละอองเกสร หินอ่อน ข้าว และขี้ผึ้ง เขากลายเป็นที่รู้จักไปทั่วโลกผ่านผลงาน “Milchstein (1993-1994)” ซึ่งรูปทรงเรขาคณิตที่ทำจากนมและ
หินอ่อนสีขาว และผลงาน “Pollen from Hazelnut” ผลงานของเขาได้รับการจัดแสดงทั่วโลกในหอศิลป์ และพิพิธภัณฑ์ที่สำคัญหลายแห่ง เขา
เป็นตัวแทนของเยอรมนีในงาน Venice Biennale 1982 ผลงานของเขาถูกจัดแสดงในเทศกาล Documenta 7 ในปี 1982 และ Documenta 8 
ในปี 1987 เขาได้รับ Praemium Imperiale สำหรับงานประติมากรรมในโตเกียว ประเทศญี่ปุ่น ในปี 2015 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
7 

สำนึกร่วมแห่งการดำรงอยู่ร่วมกัน และแสดงออกผ่านกิจวัตรประจำวันที่ทุกคนสามารถทำได้ ยิ่งไปกว่านั้นการกระทำของไลบ์ 
เป็นการกระทำที่ซ้ำไปซ้ำมาอย่างต่อเนื่อง จึงเปรียบได้ว่าเขาได้กระทำกระบวนการแสดงสดระยะยาว ( Long durational 
Performance) ที่ต้องอาศัยการกระทำ ซ้ำ ๆ ต่อเนื่อง ยาวนาน เพื่อให้ผลของการกระทำค่อย ๆ แปรเปลี่ยนและแสดงตัวมัน
เองออกมาในเชิงประจักษ์ ซึ่งหากมองอีกนัยหนึ่ง ผลงานของเขาเกิดขึ้นผ่านการกำหนดการกระทำที่นำไปสู่การสร้างความ
เชื่อมโยงของศิลปะกับชีวิต 
 หนี่งในศิลปินที่ใช้กระบวนการแสดงสดระยะยาว (Long durational Performance) เพื่อสำรวจการดำรงอยู่ของ
ชีวิต และการกระทำที่นำไปสู่การหลอมรวมกันเป็นหนึ่งของศิลปะกับชีวิต คือ เฉีย เต๋อซิ่ง (Tehching Hsieh)7 ผู้สร้างชุด
ผลงานแสดงสดระยะยาวชื่อ “One Year Performances” เขาทำการประกาศสู่สาธารณะถึงสิ่งที่เขาจะกระทำในแต่ละ
ช่วงเวลาตลอด 1 ปี ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นการกระทำอันสุดโต่งเกินกว่าวิถีปรกติของมนุษย์พึงจะกระทำทั้งสิ้น  

 

 

 
 

รูปที่ 4 ภาพหลักฐานการบันทึกผลงานของ เฉีย เต๋อซิ่ง “Cage Piece (One Year Performances 1978-1979)” 
Figure 4 Documentation of “Cage Piece (One Year Performances 1978-1979), Tehching Hsieh 

Source: Tehching Hsieh (n.d.) 

 
7 เฉีย เต๋อซิ่ง (Tehching Hsieh) ศิลปินชาวไต้หวัน-อเมริกัน เริ่มต้นทำงานศิลปะผ่านงานจิตรกรรม เขามีงานแสดงเดี่ยวครั้งแรกใน ณ American 
News Bureau แห่งประเทศไต้หวัน หลังจบนิทรรศการนี้ เขาหยุดทำงานจิตรกรรม และเริ่มทำงานศิลปะการแสดงที่ชื่อว่า “ Jump Piece” ในปี 
1973 ซึ่งถือเป็นผลงานแสดงชิ้นแรกของเขา เขากระโดดออกจากหน้าต่างบ้านตัวเองในฐานะการแสดง อันเป็นเหตุให้ข้อเท้าทั้งสองข้างหัก จากการ
ที่เขาได้เข้ารับการฝึกเป็นทหารเรือในช่วงปี 1970-1973 ทำให้เขามีช่องทางหลบหนีเข้าสู่ประเทศอเมริกาอย่างผิดกฎหมาย ( Illegal Immigrant) 
ณ ท่าเรือเล็ก ๆ เมืองฟิลาเดลเฟีย (Philadelphia) ซึ่งเป็นเมืองหนึ่งในรัฐเพนซิลเวเนีย (Pennsylvania) เขาครองสถานะเป็นผู้มีความผิดข้อหา
หลบหนีเข้าประเทศเป็นเวลากว่า 14 ปี และได้รับการนิรโทษกรรม ในปี 1988 ในระหว่างที่ดำรงชีวิตอยู่ในอเมริกา เขาได้สร้างสรรค์ผลงานในชุด 
“One Year Performances” เป็นจำนวน 5 ชิ้น และผลงานชุด “Thirteen Years Plan” ผลงานของเต๋อซิ่ง มีอิทธิพลเป็นอย่างมากในแขนง
ศิลปะการแสดง (Performance) ผลงานของเขาได้รับการจัดแสดงในหลายแห่งทั่วโลก ปัจจุบันเขาอาศัยอยู่กับภรรยาในกรุงบรุคลิน (Brooklyn) 
นครนิวยอร์ก   



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
8 

ผลงานชิ้นแรกของเต๋อซิ่ง ชื่อว่า “Cage Piece (One Year Performances 1978-1979)” ที่เขาขังตัวเอง โดยไม่มี
การติดต่อสื่อสารใด ๆ กับมนุษย์ อยู่ในกรงไม้ขนาด 11.4 x 9 x 8 ฟุต ที่ถูกสร้างขึ้นในสตูดิโอเขา โดยมีผู้คอยดูแลเขาในทุก ๆ
วัน และเปิดให้ผู้เข้าชมการแสดงของเขาได้ในวันเวลาที่กำหนด โดยผลงานแสดงของเขาได้รับการบันทึก (Documentation) 
ไว้เป็นลักษณะของเอกสารและภาพนิ่ง ต่อมาเฉีย เต๋อซิ่ง ได้สร้างผลงาน “Time Clock Piece (One Year Performance 
1980–1981)” เขากระทำการตอกบัตรลงในเครื่องบันทึกเวลาในทุก ๆ ชั่วโมง เป็นเวลา 1 ปี ซึ่งนับได้ทั้งสิ้น 8,760 ชั่วโมง 
โดยเปิดให้ผู้เข้าชมการแสดงของเขาได้ในวันเวลาที่กำหนด โดยผลงานแสดงของเขาได้รับการบันทึก (Documentation) ไว้
เป็นลักษณะของเอกสารและภาพนิ่ง 
 

 
 

รูปที่ 5 ภาพหลักฐานการบันทึกผลงานของ เฉีย เต๋อซิ่ง “Time Clock Piece (One Year Performance 1980–1981)” 
Figure 5 Documentation of “Time Clock Piece (One Year Performance 1980–1981)”, Tehching Hsieh 

Source: Adapted from Tehching Hsieh (n.d.); Tate Modern Museum (n.d.) 
 
 เฉีย เต๋อซิ่ง ได้กระทำกระบวนการแสดงสดระยะยาว (Long durational Performance) ระยะเวลา 1 ปีอย่าง
ต่อเนื่อง ได้แก่ “Outdoor Piece (One Year Performance 1981–1982)” เป็นการที่เขาใช้ชีวิตอยู่กลางแจ้ง (Outdoor) 
โดยไม่คำนึงถึงสภาพอากาศ, “Art / Life One Year Performance 1983–1984 (Rope Piece)” เขาผูกตัวเองกับศิลปิน
หญิง Linda Montano ด ้วยเช ือกยาว 8 ฟุต และใช ้ช ีว ิตอย ู ่ ร ่วมก ันตลอด  1 ป ี และ “No Art Piece (One Year 
Performance 1985–1986)” ที่เป็นการประกาศว่า ในช่วงปีดังกล่าว เขาจะไม่เข้าร่วมกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับศิลปะใด ๆ เขา
จะไม่ได้สร้างงานศิลปะ แสดงงานศิลปะ ไม่เข้าสถาบันศิลปะ หรือพูดคุยเรื่องศิลปะ  
 ในทัศนะของผู้วิจัยที่มีต่อผลงานของเฉีย เต๋อซิ่ง เผยให้เห็นกระบวนการแสดงสดระยะยาว ที่เกิดจากการกระทำอัน
เกิดจากการสร้างเงื ่อนไขผูกมัด (Commitment) ให้กับตนเอง ผ่านการสร้างเอกสาร (Manifesto) และประกาศออกสู่
สาธารณะ ซึ่งถึงแม้จะเป็นการแสดงออกที่สุดโต่ง (Extreme) และต้องใช้ความอดทน (Endurance) สูง แต่อย่างไรก็ดี 
กระบวนการแสดงของเขาได้เปิดโอกาสให้เขาได้เข้าถึงความหมายแห่งการดำรงอยู่ของตัวเอง ที่หลอมรวมเอาศิลปะและชีวิต
เข้ามาไว้เป็นหนึ่งเดียว ผ่านบริบทของเวลา นอกจากนี้บันทึกผลงานของเขาเปรียบได้กับร่องรอยของการกระทำ (Trace of 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
9 

Acts) อันเป็นรูปธรรมจับต้องได้ การบันทึกในลักษณะต่างๆ อาทิ เอกสาร ภาพนิ่ง และภาพเคลื่อนไหว ล้วนแล้วแต่เป็น
ประจักษ์พยาน (Witness) ในการมีชีวิตอยู่ของเขา ที่ส่งต่อไปยังกลุ่มคนในวงกว้างได้ผ่านกระบวนการทางศิลปะที่หลากหลาย 
 

 
 

รูปที่ 6 ภาพนิทรรศการ “Doing Time” โดย เฉีย เต๋อซิ่ง ในเทศกาลเวนิสเบียนนาเล่ครั้งที่ 57 (2017)  
Figure 6 Exhibition “Doing Time”, Tehching Hsieh, 57th Venice Biennale, 2017 

Source: Adapted from Adrian Heathfield (n.d.); Ocula (n.d.) 
 

5.2 การกระทำกับความเป็นกลุ่ม (Collectivity) 
 ดอนน่า ฮาราเวย์ (Donna Haraway) ได้เขียนเรียงความชื่อ “The Cyborg Manifesto”8 เพื่อสร้างกระบวนทัศน์ 
(Paradigm) ใหม่  ที่มีต่อความเข้าใจเกี่ยวกับอัตลักษณ์ เธอท้าทายแนวคิดความเป็นอัตลักษณ์ในเชิงขนบ โดยการแย้งว่าเส้น
แบ่งระหว่างมนุษย์กับเครื่องจักรกล นั้นได้ถูกทลายลงแล้ว จักรกลถูกประดิษฐ์ขึ้นเพื่ออำนวยความสะดวกในการดำรงอยู่ของ
มนุษย์ อัตลักษณ์ไซบอร์กเป็นลูกผสม (Hybrid) ระหว่างร่างกายโดยธรรมชาติ (Nature) และส่วนประกอบเทียม (Artifact) ใน

 
8 Cyborg Manifesto เป็นเรียงความที่โดดเด่นในวงวิชาการด้านทฤษฎีสตรีนิยม (Feminism) วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี และมานุษยวิทยา ซึ่ง
ต่อมาถูกเรียกว่า “มานุษยวิทยาไซบอร์ก (Cyborg Anthropology)” ซึ่งท้าทายแนวคิดทั่วไปเกี่ยวกับอัตลักษณ์ ( Identity) เพศสภาพ (Gender) 
และความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทคโนโลยี รวมถึง “แนวคิดพ้นมนุษย์ (Post-Humanism)” ที่ขยายมโนทัศน์ที่มีต่อโลกแบบที่มนุษย์ไม่ได้เป็น
ศูนย์กลางอีกต่อไป  



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
10 

มุมมองของเธอ ไซบอร์กไม่ได้ถูกผูกมัดด้วยอัตลักษณ์ประเภทตายตัว เช่น ชาย/หญิง มนุษย์/เครื่องจักร หรือทางกายภาพ/
ไม่ใช่ทางกายภาพ  
 ในทัศนะของผู้วิจัยแนวคิดไซบอร์ก ได้เปิดโอกาสในการขยายกระบวนทัศน์ ที่มีต่อการนิยามความหมายที่แบ่งแยก
ชัดเจน และยอมรับความหลากหลายซับซ้อน ดังปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในสังคมร่วมสมัยปัจจุบัน ซึ่งเทคโนโลยีและมนุษยชาติ
เชื่อมโยงกันอย่างแยกไม่ออก (อาทิ การใช้โมบายแบงกิ้ง (Mobile Banking) แทนการใช้เงินสด หรือการขับรถเกียร์ออโต้แทน
การขับรถเกียร์กระปุก) ซึ่งก่อให้เกิดการทำความเข้าใจถึงผลกระทบของเทคโนโลยี ทีมีต่อความเป็นสังคม และความเป็น
ปัจเจก จึงจะเห็นได้ว่าการทำความเข้าใจเกี่ยวกับการดำรงอยู่ (Exist) หรือการเป็นอยู่ (being) มีการแปรเปลี่ยน (Becoming) 
ภายใต้กลไกของเวลา (Time) และภาวการณ์ทางสังคมที่หลอมรวมสิ่งต่าง ๆ เข้าไว้ด้วยกัน 
 แนวคิดของ ฮาราเวย์ เป็นฐานคิดที่สำคัญต่อนักปรัชญา นักมานุษยวิทยาและสังคมวิทยา ในแง่การการรื้อโครงสร้าง 
(Deconstruct) ทางความหมายของอัตลักษณ์ทั้งในมิติของความเป็นปัจเจก และเป็นกลุ่ม ในยุคร่วมสมัยปัจจุบัน การทำความ
เข้าใจของมนุษย์ไม่ได้ยึดโยงอยู่กับศักยภาพในการคิดของมนุษย์ เพียงอย่างเดียวอีกต่อไป แต่ยังมาจากวัตถุที่มนุษย์สร้างขึ้น 
และนำมาใช้ในชีวิตประจำวัน การศึกษาของ แคเธอรีน เฮยส์ (Katherine Hayles9) ชี้ให้เห็นว่า ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี 
ได้นำไปสู่การพร่าเลือน (Blur) ขอบเขต (Boundaries) ระหว่างมนุษย์และเทคโนโลยี ทำให้เกิดความเข้าใจใหม่เกี่ยวกับ
รูปลักษณ์และจิตสำนึก เธอสำรวจพัฒนาการทางประวัติศาสตร์และอิทธิพลของไซเบอร์เนติกส์ ที ่มีต่อแนวคิดเรื ่อง
มานุษยวิทยาพ้นมนุษย์ (Post-Human Anthropology) เฮยส์ชี้ให้เห็นว่าระบบไซเบอร์เนติกส์ ในแง่ของการรับข้อมูล (Input) 
การประมวลผล (Process) และแสดงผล (Output) ข้อมูล มีอิทธิพลต่อการทำความเข้าใจเกี่ยวกับร่างกายมนุษย์ในฐานะ
ระบบที่ซับซ้อน นอกจากนี้เธอยังเชื่อมโยงไปสู่งานวรรณกรรม โดยวิเคราะห์ว่านิยายวิทยาศาสตร์ (Science Fiction) และการ
แสดงออกทางวรรณกรรมในรูปแบบอื่น ๆ เปรียบเสมือนการปักหมุดทางความคิด ว่ามนุษย์และเทคโนโลยี ได้มีการหลอม
หลวมกันเป็นหนึ่ง (Embodiment) เนื่องจากอุปกรณ์สื่อสารสมัยใหม่ มีฐานะเป็นวัตถุที่มีบทบาทสำคัญต่อการสร้างความคิด 
และเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในการสร้างประสบการณ์ของมนุษย์ ซึ่งสะท้อนว่าความสามารถในการคิดของมนุษย์เกิดขึ้นพร้อมกับ
การพึ่งพาเทคโนโลยี ในแง่นี้การพัฒนาทักษะทางความคิดของมนุษย์ จึงมิ ได้มาจากการทำงานของสมองเท่านั้น แต่ยังมาจาก
วัตถุภายนอกที่มนุษย์นำมาใช้ในชีวิตประจำวัน และหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันอย่างแยกไม่ออกทั้งในระดับสามัญสำนึกและ
การกระทำ ในทัศนะของผู้วิจัย แนวคิดในเชิงมานุษยวิทยาพ้นมนุษย์ เป็นแนวคิดที่สอดคล้องกับวิถีการดำรงอยู่ในโลกร่วมสมัย 
ที ่ไม่ได้แบ่งแยกนิยามความหมายของสรรพสิ ่งอย่างเด็ดขาดอีกต่อไป และมีการยอมรับความหลากหลายมากยิ ่งขึ้น 
ปรากฏการณ์ที่เห็นได้ชัดอย่างหนึ่งคือ เรื่องความหลากหลายทางเพศ เมื่อแรงปรารถนาของมนุษย์ที่ก้าวข้ามขีดจำกัดในแง่ของ
เพศสภาพ (Gender) ที่มีเพียงชายกับหญิง ไปสู่สถานะทางเพศ (Sexuality) แบบนอน-ไบนารี (Non-Binary)  
 จูดิธ บัตเลอร์ (Judith Butler)10 ได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับ “กระบวนการแสดงทางเพศสภาวะ (Performativity in 
Gender)” เธอเสนอแนวคิดนี้ผ่านกลไกทางภาษาว่า คำพูดบางอย่างไม่เพียงแต่สื่อถึงข้อมูลเท่านั้น แต่ยังแสดงซึ่งสิ่งที่พึงจะ
กระทำ (Performative Acts) อีกด้วย ตัวอย่างเช่น กระบวนการหนึ่งในพิธีแต่งงาน จะมีขั้นตอนหนึ่งที่จะให้คู่วิวาห์ (ซึ่งไม่ได้

 
9 N.  Katherine Hayles  ไ ด ้ เ ผ ย แพร ่ ง า น เ ข ี ย น  “ How We Became Posthuman:  Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and 
Informatics” ในปี 1999 และ "How We Think: Digital Media and Contemporary Technogenesis" ในปี 2012 ซึ่งเป็นผลงานที่สนับสนุน
แนวคิดปรัชญาพ้นมนุษย์ (Post-Humanism) เป็นอย่างมาก ผ่านการตรวจสอบความสัมพันธ์ระหว่างเทคโนโลยี วรรณกรรม และร่างกายมนุษย์ 
โดยนำเสนอข้อมูลเชิงลึกเกี ่ยวกับวิธีการที่เทคโนโลยีกำหนดความเข้าใจของเราเกี่ยวกับตัวเราเอง และเชิญชวนให้ผู ้อ่านไตร่ตรองอย่างมี
วิจารณญาณเกี่ยวกับผลกระทบของการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้  
10 จูดิธ บัตเลอร์ (Judith Butler) เป็นนักปรัชญา และนักทฤษฎีเกี่ยวกับเพศวิถี (Sexuality) ที่มีชื่อเสียง ผลงานของเธอเกี่ยวกับการแสดงในเรื่อง
เพศ เธอได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางจากหนังสือของเธอ เรื่อง "Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity" ซึ่งตีพิมพ์
ในปี 1990 ซึ่งอธิบายว่าเพศสภาวะ (Gender) ไม่ใช่อัตลักษณ์โดยธรรมชาติ หรือ มั่นคง แต่เป็นการแสดงออก (Performance) ที่ถูกประกอบสร้าง
จากสังคม 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
11 

กำหนดว่าต้องเป็นเพียงชายและหญิงเท่านั้นอีกต่อไป) กล่าวคำว่า "ฉันทำ ( I do)" ขั้นตอนนี้ไม่ได้เป็นเพียงการบรรยายถึงการ
กระทำว่าฉันกำลังจะแต่งงาน แต่เป็นการแสดงออกว่าให้สักขีพยาน (Witness) เข้าร่วมพิธีว่า คนคู่หนึ่ง กำลังจะมีเงื่อนไข
ผูกมัด (Commitment) ร่วมกัน ว่าจากนี้ไปทั้งคู่จะครองสถานะเป็นคู่สามีภรรยา อันเป็นบทบาทที่เป็นบรรทัดฐานที่จะ
แสดงออกต่อสังคมร่วมกันนับจากนี้ไป ซึ่งบัตเลอร์ มองว่านี่คือ “กระบวนการแสดง (Performativity)” ที่ถูกประกอบสร้างขึ้น
จากสังคม  เธอได้ขยายผลของแนวคิดนี้ไปสู่เรื่องเพศสภาวะ โดยชี้ให้ เห็นว่า อัตลักษณ์ทางเพศ ไม่ใช่ลักษณะโดยธรรมชาติ 
หรือลักษณะที่แน่นอนตายตัวของบุคคลในระดับปัจเจก แต่เป็นอัตลักษณ์อันเกิดจากการถูกหล่อหลอม (Nurture) และสวม
บทบาท (Role Play) จนเกิดเป็นการกระทำหรือการแสดงออกซ้ำ ๆ ต่อเนื่อง ยาวนาน และสร้างภาพลวงตาของอัตลักษณ์ทาง
เพศที่มั่นคง ผ่านบรรทัดฐานทางสังคม ความคาดหวัง และแนวปฏิบัติทางวัฒนธรรม ซึ่งเต็มไปด้วยความเหลื่อมล้ำทั้งในแง่ของ 
เชื้อชาติ ชนชั้น เพศวิถี (Sexuality) และความพิการ (Disability) ดังเช่น วาทกรรม “สุภาพบุรุษ (Gentleman)” ที่หล่อ
หลอมมนุษย์เพศผู้ (Male) ให้มีสำนึกปฏิบัติต่อมนุษย์เพศเมีย (Female) ในรูปแบบหนึ่ง ซึ่งเป็นผลพวงให้ระบบปิตาธิปไตย 
(Patriarchy) ยังคงมีความชอบธรรมและดำรงอยู่ในสังคมมนุษย์ อีกทั้ง บัตเลอร์ยังเสนอแนวคิดเรื่องการโค่นล้มบรรทัดฐาน
การแสดงทางเพศ อย่างท้าทาย และเปิดโอกาสใหม่ ๆ ในการแสดงออกอย่างมีสำนึกร่วม (Collective Awareness) ในเรื่อง
ของความหลากหลายและเท่าเทียม   
 จากการศึกษาแนวคิดของบัตเลอร์ ทำให้ผู้วิจัยเกิดการเชื่อมโยงกระบวนการแสดง ไปสู่กระบวนการสร้างสรรค์ทาง
ศิลปกรรมว่า ในการเกิดขึ้นของนิทรรศการหนึ่งนิทรรศการนั้น เป็นไปด้วยกระบวนการแสดง วัตถุที่ถูกจัดวางอยู่ในพื้นที่ทาง
ศิลปะ แล้วถูกกำหนดบทบาทเป็น “วัตถุทางศิลปะ (Art Object)” โดยผู้สร้างหรือผู้แสดงความเป็นเจ้าของวัตถุนั้น ที่สวม
บทบาทเป็นศิลปิน (Artist) และผู้ชม (Viewers) ย่อมมีบทบาทเป็นผู้เสพผลงานศิลปะ และจะต้องปฏิบัติต่อวัตถุศิลปะ ตาม
ข้อตกลงเป็นธรรมเนียมปฏิบัติ เฉกเช่นเดียวกับธรรมชาติของความเป็นศิลปะแสดงสด ที่โดยทั่วไปที่ศิลปินจะสวมบทบาทเป็น
ผู้แสดง (Performer) และผู้ชมจะสวมบทบาทเป็นเพียงผู้เสพโดยอัตโนมัติ อย่างไรก็ดี ศิลปะแสดงสด มักถูกมองว่าเป็นการด้น
สน (Improvisation) ขาดความชำนาญ (untrained) และเข้าถึงได้ยากในแง่การทำความเข้าใจ (Comprehension) หากมอง
ในแง่ของประวัติศาสตร์ของศิลปะแสดงสด แนวทางศิลปะนี้ที่เกิดขึ้นจากกลุ่มฟลุกซุส ภายใต้เจตจำนงที่จะทลายมายาคติของ
ศิลปะที่ถูกวางบรรทัดฐานโดยระบบสถาบัน (Anti-Institutionalism) เพื่อเปิดโอกาสให้ศิลปะ ไม่จำเป็นต้องมีคำนิยามที่
เด็ดขาดตายตัว และทลายเส้นแบ่งระหว่างความเป็นศิลปะ (Art) และความเป็นชีวิต (Life) มนุษย์ใช้กระบวนการแสดงเพื่อการ
ดำรงอยู่ ทั้งในแง่ของความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่ม    

ผลงานชุด “Today Series” ของ ออน กาวารา (On Kawara) ศิลปินเชิงความคิด (Conceptual Artist) นำเสนอ
ผลงานศิลปะผ่านตัวอักษรวันเดือนปีผ่านงานจิตรกรรม (Date Painting) เป็นเวลากว่าห้าสิบปี (ตั้งแต่วันที่ 4 มกราคม 1966 
ถึงวันที่ 12 มกราคม 2013) ซึ่งผลงานชุดนี้ถูกสร้างขึ้นอย่างมีระเบียบแบบแผน ผลงานแต่ละชิ้นจะประกอบด้วยภาพวาดวนัที่
ซึ่งถูกผลิตขึ้นอย่างปราณีต ด้วยตัวอักษรสีขาว บนพื้นหลังสีทึบ ในช่วงเวลาที่ศิลปินใช้ในแต่ละวัน โดยวันที่จะถูกบันทึกไว้เป็น
ภาษาและแบบแผนไวยากรณ์ (Grammatical Convention) ของประเทศที่ภาพนั้นถูกวาดเสมอ อาทิ “26. ÁG. 1995,” จาก 
เรคยาวิก (Reykjavik) ประเทศไอซ์แลนด์ หรือ “13 มิถุนายน 2006” จากมอนติ คาร์โล (Monte Carlo) ประเทศโมนาโก 

และ ภาษาเอสเปรันโต (Esperanto)11 จะถูกใช้แทนที่เมื่อภาษาแรกของประเทศนั้น ๆ ไม่ได้ใช้อักษรโรมัน เช่น “6 AŬG. 

 
11 Esperanto (เอสเปรันโต) (ชื่อเดิม: Lingvo Internacia) เป็นภาษาประดิษฐ์สำหรับการสื่อสารในระดับนานาชาติที่เป็นที่แพร่หลายมากที่สุดโลก 
ชื่อของภาษานี้มาจากนามปากกา “Doktoro Esperanto” นายแพทย์ชาวยิวนามว่า ลุดวิก ซาเมนฮอฟ (L.L. Zamenhof) ซึ่งในปี 1887 ได้ตีพิมพ์
หนังสือที่เป็นพื้นฐานของภาษาออกมา โดยฉบับแรกนั้นได้พิมพ์ขึ้นในภาษารัสเซีย และได้รับอนุญาตจัดจำหน่ายในวันที่ 26 กรกฎาคม ซึ่งถือว่าเป็น
วันกำเนิดของภาษา โดยที่ซาเมนฮอฟต้องการที่จะสร้างภาษาให้มีความเป็นกลางไม่เป็นของชาติใด สามารถเรียนได้ง่าย และเหมาะสมสำหรับการ
ใช้เป็นเครื่องมือสื่อสารในระดับนานาชาติ และไม่มีจุดประสงค์ที่จะนำมาแทนที่ภาษาอื่น ๆ เพียงแต่เป็นเครื่องช่วยในการสื่อสารที่เรียบง่าย เรียนได้
ง่าย เป็นกลาง และยุติธรรมสำหรับการสื่อสารระหว่างชาติ 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
12 

1993” จากโตเกียว ประเทศญี่ปุ่น ซีรีส์นี้เป็นตัวอย่างของศิลปะอักษรศิลป์ หากวันไหนที่ศิลปินไม่สามารถวาดภาพได้แล้วเสร็จ
ผลงานชิ้นนั้นจะถูกทำลายทิ้ง ยิ่งไปกว่านั้น ภาพวาดแต่ละชิ้นในผลงานชุด “Today Series” จะถูกบรรจุห่อด้วยหนังสือพิมพ์
ของแต่ละวันที่ภาพวาดถูกสร้างขึ้น  

 

  
 

รูปที่ 7 ภาพแสดงตัวอย่างผลงาน “Today Series” โดยออน กาวารา 
Figure 7 Example of “Today Series”, On Kawara 

Source: Guggenheim Museum (2015) 
 

 ในทัศนะของผู้วิจัย ผลงานชุดนี้ถูกสร้างขึ้นด้วยเจตจำนงอันบริสุทธิ์ของกาวารา ที่ต้องการจะจดจ่ออยู่กับการดำรง
อยู่ของตนผ่านกลไกของเวลา เป็นผลงานที่พูดถึงสมาธิ (Meditative) ในการสำรวจโลกภายในของศิลปิน แสดงออกถึงความ
เป็นปัจเจก ในฐานะผู้สร้าง และผู้ตัดสินใจกระทำ ภายใต้เงื่อนไขผูกมัด ที่ตนเองได้สร้างขึ้น นอกจากนี้ผลงานยังเชื่อมโยงไปสู่
โลกภายนอกผ่านหนังสือพิมพ์ที่กาวาราใช้ห่อผลงาน ซึ่งเผยให้เห็นถึงความเป็นไปของโลกในแต่ละวันของช่ วงเวลานั้น ๆ 
อย่างไรก็ดี การใช้วันที่เป็นสื่อนั้น ถึงแม้จะมีความเป็นสากล เป็นรูปธรรมที่แน่นอนตายตัวชัดเจน แต่ก็ยังมีความเป็นนามธรรม
สูงมากพอให้เกิดพื้นที่แห่งการตีความ สามารถเปิดโอกาสให้ผู้เสพงานสามารถระลึกถึงประสบการณ์ หรือเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่
ตนพบเจอในวันนั้น ๆ ซึ่งแสดงออกถึงปฏิกริยาตอบสนองแห่งความเป็นกลุ่ม (Collective) ได้ ซึ่งหากมองในแง่ของกระบวน
สร้างสรรค์ผลงานของศิลปิน กระบวนการดังกล่าวเปรียบได้กับการแสดงระยะยาว การที่ศิลปินทำกระบวนการเดิม ซ้ำ ๆ เป็น
เวลากว่า 50 ปีนั้นชี้ให้เห็นว่าเส้นแบ่งระหว่างศิลปะและชีวิตนั้นสามารถพร่าเลือน และหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันได้ 
 ผลงานชุด “Today Series” ได้ถูกนำไปขยายผลต่อในภาคชุมชนและสังคมผ่านโครงการ “Pure Consciousness” 
โดยมูลนิธิหนึ่งล้านปี (One Million Years Foundation)12 ผ่านการนำภาพวาดในผลงานชุดนี้ที่เรียงต่อเนื่องกัน 7 วัน ใน
ห้องเรียนของโรงเรียนอนุบาลทั่วโลก โดยชุดภาพวาดที่ถูกเลือกใช้ในโครงการนี้ เป็นภาพวาดที่ถูกวาดต่อเนื่องกันเมื่อวันที่ 1-7 
มกราคม 1997 ซึ่งสะท้อนถึงบทเรียนพื้นฐานทางการศึกษาที่เด็กในวัยนี้ เช่น ตัวอักษร ตัวเลข และเวลา วันที่ติดต่อกันเป็น
เหมือนแบบฝึกหัดการนับ และช่วงเจ็ดวันแสดงถึงองค์ประกอบหลักของปฏิทิน ซึ่งก็คือสัปดาห์ ภาพวาดยังส่งเสริมการเรียนรู้
ในแง่ความสัมพันธ์ของขนาด และสี คาวารา ปรับรูปแบบของภาพวาดให้มีขนาดและเฉดสีที่แตกต่างกันเล็กน้อย ซึ่งแสดงออก
ถึงความสัมพันธ์ที่ละเอียดอ่อนแต่สำคัญระหว่างการทำซ้ำ (Repeat) และความแปรผัน (Become) โดยโครงการนี้ได้นำพา
ผลงานของคาวาราให้กระจายเผยแพร่ในห้องเรียนอนุบาลทั่วโลกตั้งแต่ปี 1998 ถึงปัจจุบัน 
 

 
12 มูลนิธิหนึ่งล้านปี ก่อตั้งโดยศิลปิน ออน กาวารา (On Kawara) ในช่วงที่เขายังมีชีวิตอยู่ (1932-2014) โดยมีวัตถุประสงค์หลักเพื่ออนุรักษ์ผลงาน 
และให้สานต่อเจตจำนงของกาวารา ที่จินตนาการถึงการที่ผลงานของเขาที่ได้เผยแพร่ออกไปทั่วโลก และสามารถเข้าถึงได้ง่ายสำหรับคนทุกสาขา
อาชีพ มูลนิธิทำการสนับสนุนมรดกของศิลปิน เพื่อให้แน่ใจว่างานศิลปะของกาวารา สามารถเข้าถึงได้ อย่างกว้างขวางและในระดับสากล โดยการ
ทำงาน และกำลังพัฒนาโครงการริเริ่มต่าง ๆ มากมาย รวมถึงการวิจัย สิ่งพิมพ์ และนิทรรศการ เพื่อส่งเสริมความเข้าใจ ในผลงานของคาวารา ต่อ
สาธารณชนในวงกว้าง 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
13 

 
 

รูปที่ 8 ภาพแสดงตัวอย่างผลงาน “Pure Conciousness” โดย ออน กาวารา 
Figure 8 Example of “Pure Conciousness”, On Kawara 

Source: Adapted from One Million Years Foundation (n.d.) 
 

 อีกหนึ่งผลงานของ ออน กาวารา (On Kawara) ที่มีอิทธิต่อผู้วิจัยเป็นอย่างมาก คือ ผลงานชุด “One Million 
Years”  ผลงานที่คาวารา ตั้งคำถามต่อการรับรู้ของมนุษย์ในระดับชีวิตประจำวัน ที่มีต่อเวลาซึ่งเป็นสิ่งที่จับต้องไม่ได้โดยไม่
อ้างอิงประวัติศาสตร์ ผ่านกระบวนการสร้างสรรค์ในแบบของเขาที่อาศัยตัวอักษร ผ่านการพิมพ์เป็นหลัก กาวารา ได้ออกแบบ
และจัดระเบียบผลงานชุดนี้ โดยแบ่งผลงานออกเป็น 2 ชุด ชุดแรกมีชื่อว่า “One Million Year: Past” เป็นการเชื่อมโยงถึง
เวลาในอดีต ผ่านการบันทึกปี “ย้อนหลัง” นับจากปีที่ผลงานนี้ถูกสร้างขึ้นเป็นเวลาหนึ่งล้านปี (998, 031BC - AD 1969) และ
ชุดหลังมีชื่อว่า “One Million Year: Future” เป็นการเชื่อมโยงถึงเวลาอนาคตนับจากปีที่ผลงานนี้ถูกสร้างขึ้น ผ่านการบันทึก
ปี “ไปข้างหน้า” นับจากปีที่ผลงานนี้ถูกสร้างขึ้นเป็นเวลาหนึ่งล้านปี (AD 1996 - AD 1,001,995) โดยผลงานแต่ละชุด (1 ล้าน
ปี / 1 Million Years) ประกอบด้วยหนังสือ 10 เล่ม ในแต่ละเล่ม (1 แสนปี / 1 Hundred Thousand Years) ประกอบด้วย
ข้อความที่ระบุปีทั้งหมด 2,000 หน้า ในแต่ละหน้าคู่ ระบุข้อความเป็นแถว ทั้งหมด 10 แถว (1 สหัสวรรษ / 1 Millennium) 
ในแต่ละแถว ระบุข้อความเป็นคอลัมน์ ทั้งหมด 10 คอลัมน์ (1 ศตวรรษ / 1 Century) ในแต่ละคอลัมน์ ระบุปี เป็นจำนวน 
10 ปี (1 ทศวรรษ / 1 Decade) ซึ่งหากนับรวมกันแล้ว กาวาราได้ทำการนับเวลา 2 ล้านปีทั้งในอดีตและอนาคตผ่านหนังสือ 
20 เล่ม 

ต่อมาในปี 1993 ผลงานชุด “One Million Years” ได้ขยายผลไปสู ่ผลงาน “One Million Years: Past and 
Future” ซึ่งมีรูปแบบทางศิลปะเป็นลักษณะของกิจกรรม (Event) ประกอบด้วยศิลปะแสดงสด (Live Performance) และ
การจัดวางเสียง (Sound Installation) ผ่าน “การอ่านบันทึก” ในฐานะ “กระบวนการแสดง (Performativity)” โดยรูปแบบ
การแสดงเป็นไปโดยการรับสมัครนักแสดง 2 คน มาอ่านข้อความที่อยู่ในชุดหนังสือ “One Million Year: Past” และ “One 
Million Year: Future” โดยนักแสดงจะเริ่มอ่านปีที่ระบุไว้ในชุดหนังสือทั้งสองชุด โดยนักแสดงคนแรก จะเริ่มอ่านข้อความที่
ระบุปีเป็นเลขคี่ (Odd-Numbers) เมื่ออ่านข้อความจบแล้ว นักแสดงคนที่ 2 จะเริ่มอ่านข้อความที่ระบุปีเป็นเลขคู่ (Even-
Numbers) และอ่านสลับกันเรื่อยไป โดยการอ่านจะต้องเป็นการอ่านออกเสียงเป็นภาษาอังกฤษเสมอ และผู้แสดงสามารถ
กำหนดทิศทางของการอ่านไปในทิศทางใดก็ได้ อาทิ อ่านสลับกันโดยเริ่มอ่านจากปีปัจจุบันย้อนหลังไปสู่ปีในอดีต หรือ อ่าน
สลับกันโดยเริ่มอ่านจากปีปัจจุบันไปข้างหน้าสู่ปีในอนาคต หรืออ่านสลับกันโดยเริ่มอ่านจากปีสุดท้ายที่ระบุไว้ใน “One 
Million Year: Past” และปีสุดท้ายระบุไว้ใน “One Million Year: Future” บรรจบในปีปัจจุบัน หรืออ่านสลับกันใน
ช่วงเวลาใดเวลาหรือท่ีระบุไว้ในผลงานชุด “One Million Years”  

 
 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
14 

 

 

 
 

รูปที่ 9 บันทึกภาพชุดผลงาน “One Million Years” โดย ออน กาวารา 
Figure 9 Documentation of “One Million Years”, On Kawara 

Source: The Solomon R. Guggenheim Foundation (2015)   
 

นับตั้งแต่ปี 1993 จนถึงปัจจุบัน โดยกระบวนการแสดงดังกล่าว ได้ถูกเผยแพร่ผ่านเทศกาลศิลปะกว่า  29 ประเทศ
ทั่วโลก และมีการจัดทำบันทึก ผลงาน “One Million Years: Past and Future” กว่า 18 บันทึก ซึ่งถือเป็นการอนุรักษ์และ
ขยายการรับรู้ที่มีต่อผลงานชุดนี้ ไปสู่สาธารณะในวงกว้าง ซึ่งมูลนิธิหนึ่งล้านปี (One Million Years Foundation) ได้ทำการ
จัดเก็บบันทึกเอาไว้ และเปิดให้ผู้ที่สนใจจัดกิจกรรมการอ่าน หรือการบันทึก ผลงานชุดนี้อย่างต่อเนื่อง 
 

 
 

รูปที่ 10 บันทึกภาพชุดผลงาน “One Million Years: Past and Future” โดย ออน กาวารา 
Figure 10 Documentation of “One Million Years: Past and Future”, On Kawara 

Source: Adapted from One Million Years Foundation (n.d.) 
 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
15 

 ในทัศนะของผู้วิจัย ผลงานของ ออง กาวารา (On Kawara) ถูกสร้างขึ้นด้วยเจตจำนงอันบริสุทธิ์ ที่แสดงออกผ่าน
การกระทำที่จดจ่ออยู่กับการดำรงอยู่ เป็นผลงานที่พูดถึงสมาธิ ในการสำรวจโลกภายใน แสดงออกถึงความเป็นปัจเจกบุคคล 
และการตรวจสอบตนเองผ่านกลไกของเวลา ในช่วงอายุที่ตัวเขาดำรงอยู่ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดปรัชญาอัตถิภาวนิยม 
(Existentialism) กาวารามีฐานะเป็นผู้สร้าง และผู้ตัดสินใจกระทำด้วยตนเอง ภายใต้เงื่อนไขผูกมัด ที่ตัวเขาเองเป็นผู้ได้สร้าง
ขึ้น เงื่อนไขผูกมัดนี้สอดคล้องกับแนวคิด “กระบวนการแสดง” ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นจากสังคม ของ จูดิธ บัตเลอร์ นอกจากนี้
ผลงานยังเชื่อมโยงไปสู่โลกภายนอก ซึ่งแสดงออกถึงความเป็นกลุ่มได้ ซึ่งหากมองในแง่ของกระบวนการแสดง กระบวนการ
ของกาวารา เปรียบได้กับการแสดงระยะยาว ที่เกิดจากการกระทำเดียว ซ้ำ ๆ ต่อเนื่อง ยาวนาน ชี้ให้เห็นถึงการพร่าเลือนเส้น
แบ่ง และหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันระหว่างศิลปะและชีวิต  

นอกจากนี้ ผลงานของกาวารา เปรียบได้กับร่องรอยของการกระทำ (Trace of Acts) ของเขาที่ได้นำไปขยายผลต่อสู่
สาธารณะ ในลักษณะของกิจกรรมร่วม (Collective Event) เพื่อให้เกิดการกระทำร่วม (Collective Acts) ที่ซึ่งปฏิสัมพันธ์ที่
เกิดขึ้นในกิจกรรม ในแต่ละช่วงเวลา มีความหลากหลาย เกิดความสัมพันธ์ระหว่างความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่ม   
ผลงานภาพวาดในชุดผลงาน “Today Series” ที่ถูกใช้ในโครงการ“Pure Consciousness” และผลงานชุด “One Million 
Years” ที ่ถูกนำไปใช้ในผลงาน “One Million Years: Past and Future” เปรียบได้กับ “วัตถุสำหรับอ่าน (Object to 
Read)” ซึ่งทำหน้าที่ส่งต่อข้อมูลที่ใช้หล่อหลอม ในแง่การรับรู้ของผู้เสพผลงาน ที่ต้องอาศัยความรู้ส่วนตัวในการแสดงออกถึง
ปฏิกริยาตอบสนอง ในระดับจิตใต้สำนึก ภายใต้บริบทของพื้นที่และเวลา (Space and Time) ที่ถูกใช้ในการจัดแสดงผลงาน 
โดยกระบวนการเกิดขึ้นของปฏิกริยาตอบสนองนั้น สอดคล้องกับแนวคิดด้านจิตวิเคราะห์ ของฌาคส์ ลากอง เกี่ยวกับระยะ
กระจกเงา ซึ่งมีอิทธิพลต่อการสร้างแรงปรารถนา จินตนาการ และสัญญะ ซึ่งมีผลต่อการเกิดขึ้นของปฏิกิริยาตอบสนองทาง
ร่างกายในระดับจิตไร้สำนึกของปัจเจกบุคคลในความจริง ในขณะเดียวกันตัวชุดภาพวาดที่ใช้มีฐานะเป็น “วัตถุที่ใช้ในการ
แสดงผล (Object to Project)” ให้เห็นถึงคุณสมบัติ (property) ของความเป็นวัตถุของตัวผลงานเอง และเป็น “วัตถุแห่งการ
ตอบสนอง (Object to React)” ที่เชื่อมโยงให้ผู้ชมได้เกิดการรับรู้ อันนำไปสู่การเกิดขึ้นของปฏิกิริยาตอบสนอง   

ซิโมน ฟอร์ตี้ (Simone Forti)13 ได้บุกเบิกแนวคิด “Dance Construction” ที่เน้นย้ำการถึงสร้างการเคลื่อนไหว
ผ่านการกระทำที่เรียบง่าย ในชีวิตประจำวัน เป็นพื้นฐานในการออกแบบท่าเต้น โดยการเคลื่อนไหวของร่างกายที่เป็นไปโดย
ธรรมชาติ ไม่ฝืนทำ ซึ่งท้าทายขนบเทคนิคการออกแบบท่าเต้นแบบเป็นทางการ ฟอร์ตี้อาศัยแนวคิดนี้ ในการออกแบบผลงาน
ของเธอ และผันตัวเองไปสู่บทบาทการกำกับและเปิดโอกาสให้นักแสดงคนอื่นเข้ามาเป็นผู้แสดงหลัก โดยเธอมักจะกำหนดให้ผู้
แสดง สร้างปฏิสัมพันธ์ โดยคำนึงถึงความสัมพันธ์ระหว่างร่างกายกับพื้นที่โดยรอบ (Inter Play between Body and Space) 
อาทิ สถาปัตยกรรม วัตถุ ผู้คน และการพิจารณาเชิงพื้นที่อื่น ๆ แล้วจึงแสดงปฏิกริยาตอบสนองออกมาในฐานะการออกแบบ
ท่าเต้น กระบวนการแสดงนี้ มีความเปิดกว้างให้กับการแสดงแบบด้นสด ( Improvisation) ภายใต้ทิศทางที่เธอได้กำหนดไว้ 
กระบวนการนี้ก่อให้เกิดการตีความ และดำเนินการเคลื่อนไหวด้วยวิธีเฉพาะของแต่ละนักแสดงเอง สิ่งนี้กระตุ้นให้เกิด
ความรู้สึกเป็นธรรมชาติและทำให้เกิดผลลัพธ์ที่เป็นไปได้มากมาย แนวคิดของฟอร์ตี้ มีอิทธิพลต่อการพัฒนาการเต้นรำและ
ศิลปะการแสดงหลังสมัยใหม่ ที่ท้าทายขนบเดิม ในเรื่องการออกแบบท่าเต้น และสนับสนุนแนวทางการสำรวจการเคลื่อนไหว
ที่เป็นประชาธิปไตยและครอบคลุมมากขึ้น ผลงานของ Forti ยังคงได้รับการศึกษาและเฉลิมฉลองสำหรับแนวทางการเต้นรำ
และการแสดงที่เป็นนวัตกรรมและเปิดกว้าง 

 

 
13 ซิโมน ฟอร์ตี้ (Simone Forti) เป็นศิลปินชาวอเมริกัน ผู้มีอิทธิพลในสาขานาฏยศิลป์ ศิลปะการแสดง และศิลปะสหวิทยาการ ผลงานของเธอ มัก
เกิดจากการสำรวจการเคลื่อนไหว และปฏิกิริยาตอบสนองของร่างกาย อันเกิดจากการเผชิญหน้า (Encountering) ระหว่างร่างกายกับพื้นที่ (Body 
and Space) และแสดงออกมาผ่านกระบวนการแสดงด้นสด (Improvisation) ฟอร์ตี้เป็นผู้บุกเบิกคนสำคัญ ในวงการศิลปะในช่วงทศวรรษ 1960 
และ 1970 โดยเฉพาะในนครนิวยอร์ก ซึ่งเธอมีความเกี่ยวข้องกับ Judson Dance Theatre กลุ่มศิลปินที่เป็นผู้บุกเบิกการพัฒนานาฏศิลป์หลัง
สมัยใหม ่



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
16 

 
 

รูปที่ 11 ภาพบันทึกการออกแบบผลงาน “Huddle” โดย ซิโมน ฟอร์ต้ี 
Figure 11 Documentation of Sketch Design “Huddle”, Simone Forti 

Source: The Getty Research Institute (n.d.) 
 

 ในทัศนะของผู้วิจัย "Huddle" ไม่เพียงแต่เป็นผลงานการแสดงเท่านั้น แต่ยังเป็นตัวอย่างในการฝึกการเคลื่อนไหว ที่
ศิลปิน นักเต้น และนักแสดง นำมาใช้ ในการพัฒนาแนวทางการทำงานร่วมกันและการมีส่วนร่วมในด้านศิลปะการแสดง และ
ท้าทายแนวคิดเชิงขนบของการออกแบบท่าเต้น (Choreography) ที่การเชิญชวนให้ผู้เข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของงาน เพื่อให้เกิด
ประสบการณ์ร่วมที่เกิดร่วมกันในสถานะความเป็นกลุ่ม ผ่านการใช้การบันทึกและการกำกับ ที่เน้นให้เกิดการรับรู้ของปฏิกิริยา
ตอบสนองของร่างกาย (Reaction of Body) 
 

 
 

รูปที่ 12 ภาพบันทึกการแสดงผลงาน “Huddle” ท่ีแสดงโดยนักแสดงที่แตกต่างกัน โดย ซิโมน ฟอร์ตี้ 
Figure 12 Documentation of “Huddle” with the different performers, Simone Forti 

Source: Staatliche Museen zu Berlin (2022) 
 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
17 

อีกหนึ่งกรณีศึกษา ที่มีการใช้ชุดคำสั่งเป็นส่วนหนึ่งของผลงาน คือ ชุดผลงาน “One Minute Sculpture” ของ แอร์
วิน วูร์ม (Erwin Wurm)14 เขาใช้คำแนะนำ (Instruction) ที่มีลักษณะของภาพและลายลักษณ์อักษร พร้อมด้วยวัตถุสิ่งของใน
ชีวิตประจำวัน (Found Object) เพื่อเชิญชวนให้ผู้ชมเป็นผู้สร้างประติมากรรม โดยผู้ชมจะต้องจัดร่างกายของตนในลักษณะ
ท่าทางเฉพาะ ที่มีความแปลกประหลาด และแฝงไปด้วยอารมณ์ขัน หากเทียบกับท่าทางทั่วไปที่ใช้ในชีวิตประจำวัน และเมื่อ
ผู้ชมทำท่าทางตามคำแนะนำเรียบร้อยแล้ว จะต้องหยุดนิ่งในท่านั้นเป็นเวลา 1 นาที วูร์ม สร้างสรรค์ผลงานชุดนี้อย่างต่อเนื่อง
ตั้งแต่ปี 1996 ถึง ปัจจุบัน โดยผลงานแต่ละชิ้นในชุดนี้จะมีการตั้งชื่อที่แตกต่างกันตามแต่บริบทของท่าทางและวัตถุที่นำมาใช้
สร้างผลงานชิ้นนั้น ๆ  

 

  
 

รูปที่ 13 ภาพบันทึกผลงาน “Ice Head” หนึ่งผลงานในชุด “One Minute Sculptures” โดย แอร์วิน วูร์ม 
Figure 13 Documentation of “Ice Head” one piece of “One Minute Sculptures”, Erwin Wurm 

Source: Adapted from Erwin Wurm (n.d.); Artsy (2007)  
 

ในทัศนะของผู้วิจัย ชุดผลงาน “One Minute Sculpture” ได้ท้าทายบรรทัดฐานในแง่ของการรับรู ้ที ่มีต่องาน
ประติมากรรม ที่มักเข้าใจว่าเป็นรูปทรงที่ตั้งอยู่กับที่แบบถาวร (Permanent) มองได้โดยรอบ ไปสู่ความเป็นประติมากรรม
แบบชั่วคราว (Temporary Sculpture) อีกทั้งยังทลายบทบาทของผู้ชมให้กลับกลายเป็นผู้ร่วมสร้างสรรค์ผลงาน ผ่านการใช้
คำแนะนำที่เปรียบเสมือนร่องรอยทางการกระทำที่จบลงไปแล้วของวูร์ม และกลไกดังกล่าวได้ทลายเส้นแบ่งระหว่างงาน
ประติมากรรมและงานแสดง แปรเปลี่ยนไปเป็นการกระทำร่วมที่หลากหลายตามแต่สัมพันธบทที่แปรเปลี่ยนไป และหลอมรวม
เป็นหนึ่งเดียวกันของผู้ชมในฐานะปัจเจกบุคคล ที่แสดงปฏิกิริยาตอบสนองทางร่างกาย ที่มีต่อวัตถุภายใต้บริบทเฉพาะของ
พื้นที่และเวลา   
 

 
14 One Minute Sculptures เป็นชุดงานศิลปะที่สร้างขึ้นโดยแอร์วิน วูร์ม (Erwin Wurm) ศิลปินร่วมสมัยชาวออสเตรีย ที่มักสำรวจประเด็น
เกี่ยวกับลัทธิบริโภคนิยม ภาพลักษณ์ และบรรทัดฐานทางสังคม ชุดผลงานนี้มีความโดดเด่นในแง่การตีความแนวคิดของงานประติมากรรม ที่
สะท้อนความสนใจของเขาในรูปร่างของมนุษย์และศักยภาพในการสร้างอารมณ์ขันและการเปลี่ยนแปลงผ่านการกระทำที่เรียบง่ายในชีวิตประจำวัน 
ผลงานชุดนี้ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวาง และได้รับการจัดแสดงในสถาบันศิลปะและแกลเลอรีต่าง ๆ ทั่วโลก แนวทางที่สร้างสรรค์ในด้าน
ประติมากรรมและการแสดงของ วูร์ม ทำให้เขาได้รับการยกย่องโลกศิลปะร่วมสมัย 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
18 

6. สรุปผล 

 จากการศึกษาแนวคิดทางด้านปรัชญา จิตวิเคราะห์ มานุษยวิทยา และศิลปกรรม ทำให้ผู้วิจัยสามารถสร้างแนว
ทางการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่ใช้ การกระทำและปฏิกิริยาตอบสนองทางร่างกายภายใต้บริบทของ “กระบวนการแสดง”
เป็นสื่อหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน ที่สามารถเชื่อมโยงมนุษย์ในฐานะปัจเจกและความเป็นกลุ่มเข้าไว้ด้วยกันได้ อีกทั้งยังทำ
ให้ผู้วิจัยได้มองย้อนกลับไปสู่การฝึกฝนทางศิลปะ (Artistic Practices) ที่ผ่านมาของผู้วิจัย ว่ามักเกิดขึ้นจากการตั้งคำถามถึง
การดำรงอยู่ของตนเองในฐานะปัจเจก และในฐานะสัตว์สังคม และกระบวนการทางศิลปะเพื่อหาคำตอบให้กับชีวิต และเพื่อ
ทำความเข้าใจสิ่งต่าง ๆ บ่อยครั้งผู้วิจัยอาศัยความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ตรง ซึ่งมีความเป็นอัตวิสัย เป็นนามธรรม และเต็มไป
ด้วยอารมณ์ความรู้สึก (Emotion) เป็นสารตั้งต้นในการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะ เพื่อวิเคราะห์ (Analyze) ตีความ (Interpret) 
และสร้างตรรกะเหตุผล (Logic) ที่สามารถเชื่อมโยงและหาความเป็นไปได้ในการสื่อสารที่สามารถสร้างการรับรู้ ในเชิงภววิสัย 
และความเป็นรูปธรรม (Concrete) ผ่านกระบวนการทางศิลปะ การฝึกฝนทางศิลปะของผู ้ว ิจัย เป็นไปเรื ่อยมา บน
กระบวนการดังกล่าว จนในปัจุบัน ผู้วิจัยมีความสนใจในกระบวนการเกิดขึ้นของการกระทำ (Acts) และปฏิกริยาตอบสนอง 
(Reacts) โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบท (Context) ของกระบวนการแสดง (Performativity) ที่มักถูกตั้งคำถามในเชิงคุณค่าทาง
สุนทรียะ และในเชิงมูลค่า เนื่องจากกระบวนการแสดง เป็นกระบวนการที่อธิบายในแง่ของหลักการได้ยาก เนื่องจากจุดกำเนิด
ของศิลปะแขนงนี้ เกิดขึ้นมาจากกลุ่มฟลุกซุส กลุ่มศิลปินหัวก้าวหน้า (Avant-Garde) ที่พยายามท้าทายบรรทัดฐานของความ
เป็นศิลปะ ทั้งในแง่ของนิยามความหมาย (Definition) และรูปแบบ (Art Format) ที่ถูกกำหนดโดยกลุ่มสถาบันทางศิลปะ 
ในช่วงทศวรรษที่ 60 และ 70 รูปแบบทางศิลปะของกลุ่มฟลุกซุส จึงเป็นไปเพื่อการแสดงออกในแง่ของการกระทำ ที่ตั้งคำถาม 
ต่อต้าน และมีความเป็นกวี (Poetry) สูง จึงไม่แปลกที่กระบวนการแสดง ถูกมองกว่าอธิบายได้ยาก และเมื่ออธิบายได้ยาก จึง
ส่งผลให้เกิดความรู้สึกเข้าถึงได้ยากในแง่การทำความเข้าใจ (Comprehension) ต่อศิลปะแขนงนี้ ในทัศนะของผู้วิจัย เห็นว่า
จริง ๆ แล้ว กระบวนการแสดง ได้สร้างคุณูประการให้แก่แนวคิดเชิงศิลปกรรม มาจนถึงสังคมร่วมสมัยปัจจุบัน ที่มีความ
หลากหลาย และกระบวนการแสดง สามารถอธิบายได้ในเชิงหลักการผ่านการอธิบายกระบวนการเกิดขึ้นของการกระทำและ
ปฏิกริยาตอบสนองทางร่างกาย (Action and Reaction of Body) อันเกิดจากหลายเหตุปัจจัย อาทิ ความสัมพันธ์ของ 
ร่างกายกับจิตใจ (Body and Mind) พื ้นที ่ก ับเวลา (Space and Time) ตรรกะกับความรู ้ส ึก (Logic and Emotion) 
ธรรมชาติ และ การหล่อหลอม (Nature and Nurture)  นอกจากนี ้ กระบวนการแสดง ยังสามารถสร้างสัมพันธบท 
(Intertextuality) ที่สามารถเชื่อมโยงความเป็นปัจเจกและความเป็นกลุ่ม และหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน (Embodiment) 
จนเกิดเป็นการสร้างปฏิสัมพันธ์ (Interactivities) ที่หลากหลาย ผ่านการกระทำร่วมกันของแต่ละปัจเจก (Collective Acts)   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
19 

 

 
 

รูปที่ 14 แผนภาพแสดงการวิเคราะห์ความเชื่อมโยงกันระหว่างความเป็นปัจเจก 
และความเป็นกลุ่มผ่านการกระทำเชิงกระบวนการแสดง 

Figure 14 Diagram of interconnection of acts between individuality and collectivity through performativity. 
 

จากที่กล่าวมาข้างต้น กอปรกับการที่ผู ้วิจัย ได้มีโอกาสศึกษาศิลปะแสดงสดร่วมกับกลุ่มศิลปิน Black Market 
ในช่วงปี ค.ศ. 2015 ผู้ริเริ่มการทำศิลปะแสดงสดในประเทศแถบยุโรป ทำให้ผู้วิจัยค้นพบว่า ตัวผู้วิจัยนั้น ได้รู้จักกับการสร้าง
ผลงานศิลปะแสดงสด ทั้งที่ยังไม่เคยได้รู้จักสื่อศิลปะแขนงนี้มาก่อน ที่ผ่านมา กระบวนการแสดงสดของผู้วิจัย แฝงตัวอยู่ใน
ผลงานภาพถ่าย ที่มีการใช้ร่างกายของตนเองในการตอบสนองผ่านการเผชิญหน้ากับพื้นที่ (Space) เป็นกระบวนการหลักใน
การสร้างสรรค์ผลงาน และจากเหตุการณ์ในครั้งนั้น ทำให้ผู้วิจัยเริ่มหันมาสร้างสรรค์ผลงานศิลปะ ที่ขยายขอบเขต ออกมาจาก
ผลงานศิลปะภาพถ่าย ที่มีธรรมชาติเป็นภาพบันทึกช่วงเวลาขณะใดขณะหนึ่ง ไปสู่ กระบวนการทางศิลปะในเชิงกระบวนการ
แสดง และการบันทึก ในการสร้างสรรค์ที่เผยให้เห็นถึงความเชื่อมโยงและหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันของความเป็นปัจเจกและ
ความเป็นกลุ่ม  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

0

1

2

3

4

5

6

Category 1 Category 2 Category 3 Category 4

Chart Title

Series 1 Series 2 Series 3



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
20 

 

  
 

รูปที่ 15 ภาพตัวอย่างชุดคำสั่งแห่งปฏิกริยาตอบสนอง 
Figure 15 Example of Reaction Score. 

 
นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็นถึงความเป็นไปได้ในการใช้การผสมผสานระหว่างกระบวนการแสดง และการบันทึก เพื่อ

สร้าง “ชุดคำสั่งแห่งปฏิกิริยาตอบสนอง (Reaction Scores)” เป็นสื่อศิลปะที่เกิดจากการบันทึกปรากฏการณ์ของตัวผู้วิจัยที่มี
ต่อสิ่งเร้าต่าง ๆ ในชีวิตประจำวัน อาทิ คน (People) สัตว์ (Animal) สิ่งของ (Object) สถานที่ (Place) และเหตุการณ์ 
(Event) เป็นปัจจัยหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน ในฐานะวัตถุทางศิลปะ (Art Object) ที่เป็นทั้งวัตถุภาพแทนของผู้วิจัย 
(Representative of Self) วัตถุที ่ให้ข้อมูลผ่านการอ่าน (Object to Read) วัตถุที่แสดงออกโดยตัวมันเอง (Object to 
Project) วัตถุที่ทำให้เกิดปฏิกิริยาตอบสนอง (Object to React) เพื่อสร้าง “กิจกรรมร่วม (Collective Event)” โดยมี
ชุดคำสั่งแห่งปฏิกริยาตอบสนอง เป็นวัตถุสื่อกลาง ที่ทำให้เกิดการหลอมรวมกันของการกระทำของปัจเจก (Embodiment of 
Individual’s Acts) อ ันจะนำไปสู ่การเกิด “การกระทำร่วม (Collective Acts)” ที ่หลากหลาย ภายใต้ส ัมพันธบท 
(Intertextuality) ที่ยึดโยงกันระหว่างร่างกายกับจิตใจ (Body and Mind) พื้นที่กับเวลา (Space and Time) ตรรกะกับ
ความรู้สึก (Logic and Emotion) ธรรมชาติ และ การหล่อหลอม (Nature and Nurture)  

ทั้งนี้ ผู้วิจัยได้เก็บสะสมรวบรวมบันทึก ชุดคำสั่งแห่งปฏิกิริยาตอบสนอง มาตั้งแต่ปี 2022 จนถึงปัจจุบัน และยังคง
จะดำเนินต่อไป เพื่อนำมาใช้เป็นแกนหลักในการสร้างสรรค์ผลงาน ในลักษณะของศิลปะการแสดงที่มีปัจจัยเรื่องระยะเวลาเป็น
ฐาน (Durational-Based Performative Art) ที่สามารถแปรผันไปสู่ศิลปะในรูปแบบที่หลากหลายตามแต่ละพื้นที่ อาทิ การ
ปฏิบัติการทางเสียง (Sound Performance), ศิลปะที่มุ่งเน้นตัวอักษรเป็นฐาน (Text-Based Art) หรือ ศิลปะแสดงสด (Live 
Performance) และอื่น ๆ   
 

เอกสารอ้างอิง 
Aiemueayut, S. (2022). Design Anthropology Part 2 Creativity. Princess Maha Chakri Sirindhorn 

Anthropology Centre. 
https://www.sac.or.th/portal/viewer_isdownload.html?file=uploads/article/2022_20221027084245-
1.pdf 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
21 

Bailly, L. (2009). How to read Lacan. One World Publication. ISBN 978-1-85168-637-7 
Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge. 
Carrington, D. (2016, August 29). The Anthropocene epoch: scientists declare dawn of human-influenced 

age. The Guardian. https://www.theguardian.com/environment/2016/aug/29/declare-
anthropocene-epoch-experts-urge-geological-congress-human-impact-earth 

Charunrochana, M.L.J. (2004) The Characteristics of Esperanto. Journal of Language and Linguistics, 
22(2), 1-21. https://pirun.ku.ac.th/~fhumjvc/papers/esperanto.pdf 

Fink, B. (1995). The Lacanian Subject: Between Language and Jouissance. Princeton University Press. ISBN 
0-692-03760-4. 

Friedman, K. (1998). The Fluxus Reader. Academy Editions. ISBN 0-471-97858-2  
Friedman, K., Smith, O., & Sawchyn, L. (2002). The Fluxus the Performance Workbook. Performance 

Research. https://www.academia.edu/42255182/The_Fluxus_Performance_Workbook 
Fluxus. (1961). Event Score: Three Telephone Events [Online image]. Massachusetts Institute of 

Technology Library. https://dome.mit.edu/handle/1721.3/2280 
Forti, S. (n.d.). Simone Forti Archive: Simone Forti papers and audiovisual materials [Online image]. The 

Getty Research Institute. https://www.getty.edu/research/special_collections/notable/forti.html 
Forti, S. (2022). Simone Forti: Huddle [Online image]. Staatliche Museen zu Berlin. 

https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/simone-forti/ 
Guggenheim Museum. (2015, February 7). On Kawara: Date Painting [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=wXjiWD7j0fM 
Hallam, E., & Ingold, T. (2007). Creativity and Cultural Improvisation. ASA Monograph 44. Oxford. Berg. 
Hsieh, T. (n.d.). Tehching Hsieh [Online mage]. https://www.tehchinghsieh.net 
Heathfield, A., & Hsieh, T. (2009). Out of Now: The Lifeworks of Tehching Hsieh. The MIT Press. 
Hsieh, T. (n.d.). Art Time, Life Time: Teching Hsieh [Online image]. Tate Modern Museum.

 https://www.tate.org.uk/research/research-centres/tate-research-centre-asia/event-report-
tehching-hsieh  

Hsieh, T. (n.d.). Tehching Hsieh [Online mage]. Andrian Heathfield. 
https://www.adrianheathfield.net/project/out-of-now-the-lifeworks-of-tehching-hsieh 

Hsieh, T. (n.d.). Tehching Hsieh [Online mage]. Ocula. https://ocula.com/artists/tehching-hsieh/ 
Haraway, D. J. (1991). A cyborg manifesto: Science, technology, and socialist-feminism in the late 

twentieth century. In Simians, cyborgs, and women: The reinvention of nature (pp. 149-181). 
Routledge. 

Hayles, K. N. (1999). How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and 
Informatics. University of Chicago Press. 

Hayles, N. K. (2012). How We Think: Digital Media and Contemporary Technogenesis. University of Chicago 
Press. 



          

ACAAD. 2024, Vol. 37 No. 2                                                                                           Chaiworawat et al. 

 

 
22 

Kitirianglarp, K. (2021). Anthropocence: A Critique of Human and Environmental Crisis in the Age of 
Capital. Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology Centre. ISBN 978-616-7154-97-8.  

Kawara, O. (n.d.). Pure Conciousness [Online image]. One Million Years Foundation. 
https://www.onemillionyearsfoundation.org/installations/pure-consciousness 

Kawara, O. (1999a). One Million Years [Online image]. One Million Years Foundation. 
https://www.onemillionyearsfoundation.org/installations/one-million-years 

Kawara, O. (1999b). One Million Years [Online image]. Art Basel. 
https://www.artbasel.com/catalog/artwork/67573/On-Kawara-One-Million-Years 

Kawara, O. (2009). On Kawara: One Million Years [Online image]. David Zwirner. 
https://www.davidzwirner.com/exhibitions/2009/one-million-years  

Kawara, O. (2015). On Kawara: One Million Years [Online image]. The Solomon R. 
Guggenheim Foundation. https://www.guggenheim.org/audio/track/on-kawara-one-million-years 

Lavie, S., Narayan, K., & Rosaldo, R. (1993). Creativity/Anthropology. Ithaca. Cornell University Press. 
Laib, W. (2013). Pollen from Hazelnut [Online image]. Museum of Modern Art. 

https://www.moma.org/calendar/exhibitions/1315 
MoMa Learing. (n.d.). Dance Construction: Simone Forti. 

https://www.moma.org/learn/moma_learning/simone-forti-dance-constructions-1961/ 
Russeth, A. (2017). On Kawara’s Epic ‘One Million Years’ Reading Will Take Place During Venice Biennale, 

Volunteers Needed. Artnews. https://www.artnews.com/art-news/market/on-kawaras-epic-one-
million-years-reading-will-take-place-during-venice-biennale-volunteers-needed-8036/ 

Sapir, E. (1924). Culture, genuine and spurious. American Journal of Sociology, 29(4), 401-429. 
https://www.journals.uchicago.edu/doi/pdf/10.1086/213616 

The Museum of Contemporary Art (2023). Simone Forti. https://www.moca.org/exhibition/simone-forti 
Wechawaraporn, W. (2024, March 15). Ways of knowing in the social world. Princess Maha Chakri 

Sirindhorn Anthropology Centre. https://www.sac.or.th/portal/th/article/detail/581 
Wagner, R. (1981). The Invention of Culture. University of Chicago Press. 
Watkins, J. (2014, July 24). On Kawara Obituary. The Guardian. 

https://www.theguardian.com/artanddesign/2014/jul/24/on-kawara 
Weingartner, S. (2014, November 14). Simone Forti. Frieze. https://www.frieze.com/article/simone-forti 
Wikiart Visual Art Encyclopedia. (n.d.). Wolfgang Laib. https://www.wikiart.org/en/wolfgang-laib 
Wurm, E. (2007). One Minute Sculpture [Online image]. Erwin Wurm. 

https://www.erwinwurm.at/artworks/one-minute-sculptures.html 
Wurm, E. (2007). One Minute Sculpture [Online image]. Artsy. 

https://www.artsy.net/search?term=one%20minute%20sculpture%20erwin%20wurm 
Zizek, S. (2006). How to read Lacan. W.W. Norton & Company. ISBN 987-0-393-32955-1 


