
192

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564 

ธาตุรู้บริสุทธิ์ : กระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต 
ชัญญาภัค  ปลืม้จิตร 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฎราชวิทยาลัย 
อีเมล : chunyaphuk1984@gmail.com 

 
Received : March 15, 2021  Revised : May 30, 2021   

Accepted : June 29, 2021 
 

บทคัดย่อ 
                ธาตุรู้บริสุทธิ์ :กระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต ในที่นี้หมายถึง “รู้บริสุทธิ์” หมายถึง รู้ที่เป็นธาตุของ
ธรรมชาติ  เป็นธาตุธรรม เป็นความว่างเหมือนอากาศ ว่างในความรู้ รู้ในความว่าง ไม่มีตัวตน เป็นอิสระ เป็นธาตุรู้ที่
เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายเห็นแจ้งตามความเป็นจริงปล่อยความยึดมั่นถือมั่นทั้งหลาย ไม่แทรกแซงในสิ่งที่รู้ 
สามารถใช้เป็นแนวทางในการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวัน ของทุกคนได้ และสามารถเข้าถึง ธาตุรู้บริสุทธิ์ 
กระบวนการคลายทุกข ์ในชีวิตได้ดียิ่งขึ้น   
ค าส าคัญ :  ธาตุรู้บริสุทธ์ิ ,ธาตุ 6 ,วิปัสสนาญาณ 9   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



193

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021
 

The Pure  knowledge : The process of distressing in life 
Chanyaphak Pluemjit 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
E-mai : chunyaphuk1984@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 
             The Pure  knowledge : The process of relieving suffering in life Here means  "Pure 
knowledge" means knowing that elements of nature are natural elements and are like air. Free time 
in knowledge Knowing in emptiness, absence, independence, being elemental, knowing that 
understanding the state of things. Release all the holdings Can be used as a way to solve problems 
that occur in everyday life of everyone. And can access Elemental awareness The process of relieving 
suffering in life better 
Key words : Pure knowledge element, Element 6, Vipassana 9  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



194

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564 

บทน า 

       ธาตุรู้บริสุทธิ์ :กระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต เป็นธาตุที่เกิดจากความรู้จากอะไรก็ได้และรู้เรื่องอะไรก็ได้ เป็นรู้ที่
เหนือพนัธนาการซึ่งในที่น้ี ผู้เขียนได้ให้ช่ือและความหมายธาตุนี้ว่า “รู้บริสุทธิ์” หมายถึง รู้ที่เป็นธาตุของธรรมชาติ เป็น
ธาตุธรรม เป็นความว่างเหมือนอากาศว่างในความรู้ รู้ในความว่างไม่มีตัวตน เป็นอิสระ เป็นธาตุรู้ที่เข้าใจสภาวะของสิ่ง
ทั้งหลายเห็นแจ้งตามความเป็นจริงและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่จะน ามาสนับสนุนส่งเสริมให้เข้าใจได้ดีมากขึ้น 
คือ วิปัสสนาญาณ ๙ ซึ่งก็หมายถึง ญาณที่นับว่าเข้าในวิปัสสนาหรือท่ีจัดเป็นวิปัสสนา คือ เป็นความรู้ที่ท าให้เกิด
ความเห็นแจ้ง เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความจริงของอริยสัจ 4 จึงอธิบายและยกตัวอย่างไว้ดังนี้ ค าว่า แยก
ธาตุ-แยกขันธ์ (ธาตุ 6 ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ วิญญาณ) ไม่ใช่ว่าเราจับมาแยกเอง แต่ว่าจะต้องเข้าถึงวิปัสสนาญาณ แล้ว
ทุกอย่างมันจะหลุดออก คลายออก หลุดพ้นออก หลุดจากการยึดมั่นถือมั่น อุปมาเหมือนดอกบัว เมล็ดพันธุ์ดอกบัวซึ่ง
เดิมอยู่ใต้โคลนตม แล้วค่อยโตขึ้นมาอยู่ใต้น้ า ค่อยๆ โตขึ้นมาจนอยู่ผิวน้ า จนเริ่มเหนือผิวน้ า พ้นน้ า เป็นดอกบัวตูม
ขึ้นมา พอโตเต็มที่ก็บานออก นี่คือสภาวะที่พัฒนาสติจาก จิตฟุ่งซ่าน จนรู้สึกตัว รู้เนื้อรู้ตัว จนเกิดสติตั้งมั่นขึ้นมา พอมี
ความตั้งมั่น มีก าลังพอ จิตก็จะเกิดการคลายตัวออกไป เกิดสภาวะ รู้ ตื่น แล้วก็เบิกบาน ธรรมทั้งหลายก็จะปรากฏตาม
ความเป็นจริง ประตูแห่งอมตธรรมเปิดออกแล้ว ในขณะที่อยู่ในวิปัสสนาญาณ สภาวะจะประดุจหยดน้ าบนใบบัว เวลา
หยดน้ าลงใบบัวก็จะกลิ้งออก ไม่ซึมเข้าไป นี่คือ สภาวะของวิปัสสนาญาณจะเกิดการแยกธาตุแยกขันธ์ แตกดับของใคร
ของมัน รูปนามขันธ์ 5 สังขตธรรม ธรรมชาติที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมาจะไม่ละคนกับอมตธรรม อุปมาอีกนัยหนึ่ง เหมือนน้ า
กับน้ ามัน เกิดสภาวะแยกธาตุแยกขันธ์ขึ้นมาเองจนมันสลัดคืน สู่อมตธรรม คือ ธรรมชาติที่บริสุทธิ์ ที่หลุดพ้นจากทุกข์
ทั้งปวงได้ แล้วพบกับอิสรภาพท่ีแท้จริง พบกับความมั่นคงที่แท้จริง  ธาตุรู้บริสุทธ์ิ ก็เกิดขึ้น เป็นรู้ที่เข้าใจสภาวะ                         
ของสิ่งทั้งหลายเห็นแจ้งตามความเป็นจริง  
        ธาตุรู้บริสุทธิ์ :กระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อน าเสนอความหมายของค าว่า ธาตุ
รู้บริสุทธิ์ และ กระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต ค าว่า ธาตุรู้ คือ“รู้บริสุทธ์ิ” เป็นธรรมชาติไม่ปรุงแต่ง ไม่มีตัวตน ไม่มี
เครื่องหมาย หรือที่หมาย ไม่มีรูปสัญลักษณ์ ไม่เกิดดับ หรือ ไม่เกิดตาย ไม่อาจถูกท าลายได้ ไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา
เขา ไม่ใช่ธาตุดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ ไม่ใช่รูปฌาน ไม่มีการไป ไม่มีการมา ไม่มีการหยุดนิ่งอยู่ และไม่หายไปจากโลก 
กระบวนการคลายทุกข์ ในชีวิต คือ การเห็นทุกข์ที่เกิดขึ้นในสังขาร การเห็นทุกข์ที่ดับไป เมื่อเห็นทุกข์เกิดขึ้น ตั้งอยู่ 
แล้วดับไป จนเกิดการพิจารณาเห็นแจ้งแล้วว่า ทุกข์ไม่เที่ยง สังขารไม่เที่ยง หมายรวมถึงทุกสรรพสิ่ง ที่เกิด ตั้งอยู่ ดับไป 
เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ตลอดเวลา ไม่มีสิ่งใดเที่ยงเลย จนเกิดการคลายออก เมื่อสังขารที่ห่อหุ้มอวิชชาแตกออก 
ถูกกะเทาะออก อุปมาเหมือนลูกมะพร้าว ทีถู่กผ่าออก จึงมีช่องว่างผุดขึ้นที่อยู่ในลูกมะพร้าวนั้น ความว่างที่ไม่ยึดมั่นถือ
มั่น จนมันสลัดคืน สู่อมตธรรม คือ ธรรมชาติที่บริสุทธิ์ จิตบริสุทธิ์ผุดขึ้น ที่หลุดพ้นจากทุกข์ ทั้งปวงได้แล้วพบกับ
อิสรภาพที่แท้จริง พบกับความมั่นคงที่แท้จริง ธาตุรู้บริสุทธิ์ จึงเป็นรู้ที่เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายเห็น ที่เห็นแจ้งตาม
ความเป็นจริง ดังนี้ 
  การรู้ ตั้งแต่ธาตุ 6 คือ ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม ธาตุไฟ ธาตุอากาศ วิญญาณธาตุ 

1. รู้ สถานะของธาตุ ในสังขาร  
รู้ ปฐวีธาตุ ธาตุดิน (สิ่งที่มีสถานะเป็นของแข็งในร่างกาย เช่น ผิวหนัง ตา จมูก ปาก ล าไส้ ตับ ฯลฯ) 
รู้ อาโปธาตุ ธาตุน้ า (สิ่งที่มีสถานะเป็นของเหลวในร่างกาย เช่น โลหิต น้ าปัสสาวะ เหง่ือ ฯลฯ) 
รู้ วาโยธาตุ ธาตุลม (สิ่งที่มีสถานะเป็นแก๊สหรือก๊าซในร่างกาย เช่น ลมหายใจ แก๊สในกระเพาะอาหาร ฯลฯ) 
รู้ เตโชธาตุ ธาตุไฟ (อุณหภูมิของร่างกาย พลังงานในการเผาผลาญอาหาร ให้เราร้อนในกายและให้ความ

อบอุ่นแก่ร่างกาย) 



195

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021 

รู้ อากาสธาตุ ธาตุอากาศ (ช่องว่างที่มีอยู่ในกายสังขารนี้)  
รู้ วิญญาณธาตุ ธาตุวิญญาณ (ความรู้อะไรได้ ในระบบประสาทสัมผัสทั้ง 6 อายตนะ 6 หรือประตูทั้ง 6 ของ

ร่างกาย อันมีระบบประสาทรับรู้ของตา-หู-จมูก-ลิ้น-กาย โดยมีใจหรือจิตเป็นผู้รับรู้” (สมองเป็นหนึ่ง ในอาการ 32 ของ
ร่างกาย เป็นศูนย์รับระบบประสาทสัมผัสของร่างกาย ซึ่งท างานของมันอยู่เป็นปกติ เกิดดับ ๆ อยู่เป็นสันตติธรรม)  

2. รู้ กระบวนการ เข้า - ออก ของธาตุ ในสังขาร  
ธาตุดิน คือ การที่เรากินข้าวปลา อาหาร ผักผลไม้ต่าง ๆ แปลงไปเป็น ธาตุดิน เมื่อตอน ขับถ่าย  
ธาตุน้ า คือ น้ าที่ดื่มเข้าไป แปลงไปเป็น ธาตุน้ า เมื่อ ปัสสาวะ เป็นเหง่ือ เป็นเลือดที่หล่อเลี้ยงร่างกาย 
ธาตุลม คือ ลมที่เราหายใจเข้าไป แปลงไปเป็น ธาตุลม เมื่อ หายใจเข้า – ออก 
ธาตุไฟ คือ พลังงานความร้อน แปลงไปเป็น การเผาผลาญเพื่อที่จะขับออก ทางผิวหนัง ปัสสาวะ                                      

อุจาระ  
ธาตุอากาศ คือ มีอากาศร้อน มีอากาศเย็น ที่ต้องดื่มกินเข้าไปท้ังสองอากาศ หรือเรียกอีกอย่างว่า ช่องว่าง

ส าหรับการผ่านของลม จะอยู่ในพื้นที่ท่ีว่างของร่างกายเพื่อให้เกิดการหมุนเวียนอย่างสมดุลของอากาศในร่างกาย   และ
หากร่างกายมีพื้นที่ว่างน้อย หรือถูกอัดแน่นที่เต็มไปด้วยอวิชชา การดึงลมหายใจ เข้า – ออก ก็จะติดขัด ธาตุในร่างกาย
ก็จะเกิดการแปรปรวนไปด้วย ธาตุอากาศนี้จึงต้องมีความร้อน และ ความเย็นที่สมดุลย์กัน และพื้นที่ว่างเป็นเครื่องอยู่ 
เพื่อการด ารงอย่างความสมดุลของร่างกาย    

3. รู้ การรวมตัวของธาตุในสังขาร 
เมื่อธาตุทุกธาตุ ต่างมีคุณสมบัติท าหน้าที่ในตัวเองของธาตุนั้น ๆ และมีตัณหา บวก อวิชชา รวมตัวกัน ธาตุก็

ก่อเป็นสังขารเกิดขึ้น มีอาหาร คือ (ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ) แห่งร่างกายครบถ้วน อันเป็นเครื่องอยู่ของจิตวิญญาณ โดย
สมบูรณ์แล้ว จากนั้น จิตเสมือนมีบ้านอยู่แล้ว จึงเป็นผู้บริหารดูแลบ้านเรือน เป็นผู้สั่งการ เพื่อให้เกิดพลังงานในการ
เคลื่อนไหว  และเกิดการสันดาปเผาผลาญ  ธาตุ ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ มีการออก – เข้า, เข้า – ออก จากสังขารทุกวัน 
หมุนเวียนอยู่อย่างนั้น เพื่อเป็นอาหาร เพื่อเป็นการเผาผลาญของสังขารและการด ารงตั้งอยู่แห่งสังขาร ตลอดจนเสื่อมไป                       
แห่งสังขาร อยู่อย่างนั้น 

4. รู้ การแยกตัวของธาตุขันธใ์นสังขาร 
ค าว่า แยกธาตุ-แยกขันธ์ (ธาตุ 6 ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ วิญญาณ) ไม่ใช่ว่าเราจับมาแยกเอง แต่ว่าจะต้อง

เข้าถึงวิปัสสนาญาณ แล้วทุกอย่างมันจะหลุดออกคลายออกหลุดพ้นออก หลุดจากการยึดมั่นถือมั่น อุปมาเหมือน
ดอกบัว เมล็ดพันธุ์ดอกบัวซึ่งเดิมอยู่ใต้โคลนตม แล้วค่อยโตขึ้นมาอยู่ใต้น้ า ค่อย ๆ โตขึ้นมาจนอยู่ผิวน้ า จนเริ่มเหนือผิว
น้ า พ้นน้ า เป็นดอกบัวตูมขึ้นมา พอโตเต็มที่ก็บานออก นี่คือสภาวะที่พัฒนาสติจาก จิตฟุ่งซ่าน จนรู้สึกตัว รู้เนื้อรู้ตัว จน
เกิดสติตั้งมั่นขึ้นมา พอมีความตั้งมั่น มีก าลังพอจิตก็จะเกิดการคลายตัวออกไป เกิดสภาวะ รู้ ตื่น แล้วก็เบิกบาน ธรรม
ทั้งหลายก็จะปรากฏตามความเป็นจริง ประตูแห่งอมตธรรม เปิดออกแล้ว ในขณะที่อยู่ในวิปัสสนาญาณ สภาวะ จะ
ประดุจหยดน้ าบนใบบัว เวลาหยดน้ า ลงใบบัว ก็จะกลิ้งออก ไม่ซึมเข้าไปนี่คือ สภาวะของวิปัสสนาญาณ จะเกิดการแยก
ธาตุ แยกขันธ์ แตกดับของใครของมัน รูปนามขันธ์ ๕ สังขตธรรม ธรรมชาติ ที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมา จะไม่ละคนกับ อมต
ธรรม  
   อุปมาอีกนัยหนึ่ง เหมือนน้ ากับน้ ามัน เกิดสภาวะแยกธาตุแยกขันธ์ขึ้นมาเอง จนมันสลัดคืนสู่อมตธรรม คือ 
ธรรมชาติที่บริสุทธิ์ ที่หลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงได้ แล้วพบกับอิสรภาพที่แท้จริง พบกับความมั่นคงที่แท้จริง ธาตุรู้บริสุทธิ์ 
จึงเป็นรู้ที่เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายเห็นแจ้งตามความเป็นจริง  
    อุปมาอีกข้อหนึ่งเสมือน ลูกมะพร้าว ที่ถูกผ่าออก ผ่าออกจากตัณหาอวิชชาที่ห่อหุ้มไว้ อุปมา ตัณหาอวิชชา
เสมือนเปลือกมะพร้าว กะลามะพร้าว เนื้อมะพร้าว เมื่อถูกผ่าออกจึงเห็นความว่าง คือ ในช่องว่างของลูกมะพร้าว จึงมี



196

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564
 

ช่องว่างผุดขึ้น ที่อยู่ในลูกมะพร้าว นั้น ความว่างที่ไม่ยึดมั่นถือมั่น จนมันสลัดคืน สู่อมตธรรม คือ ธรรมชาติที่บริสุทธ์ิ 
จิตบริสุทธิ์ ผุดขึ้น ความตื่นรู้ ที่หลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงได้ แล้วพบกับอิสรภาพที่แท้จริง พบกับความมั่นคงที่แท้จริง 
ธาตุรู้บริสุทธิ์ จึงเป็นรู้ที่เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายเห็นแจ้งตามความเป็นจริง กระบวนการคลายทุกข์ คือ วิปัสสนา
ญาณ 9  (ญาณที่ เข้าในวิปัสสนา คือ เป็นความรู้ที่ท าให้ เกิดความเห็นแจ้ง เข้าใจสภาวะของสิ่ งทั้ งหลาย                              
ตามเป็นจริง อุทยัพพยานุปัสสนาญาณ (ญาณอนัเห็นความเกิดและความดับ คือ พิจารณาความเกิดขึ้น และความดับไป
แห่งเบญจขันธ์ จนเห็นชัดว่าสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นแล้วก็ต้องดับไป ทั้งสิ้น ภังคานุปัสสนาญาณ (ญาณอันเห็นความสลาย 
คือ ค านึงเด่นชัดในความดับ อันเป็นจุดจบ ว่าสังขารทั้งปวงล้วนจะต้องสลายไปทั้งหมด    

3. ภยตูปัฏฐานญาณ (ญาณอันมองเห็นสังขารเป็นของน่ากลัว คือ เห็นความแตกสลายมีทั่วไปแก่ทุกสิ่งทุก
อย่าง สังขารทั้งปวงไม่ว่าจะเป็นไปในภพใด คติใด ก็เป็นของน่ากลัว ล้วนแต่จะต้องสลายไป ไม่ปลอดภัยทั้งสิ้น           
อาทีนวานุปัสสนาญาณ (ญาณอันค านึงเห็นโทษ คือ เมื่อพิจารณาเห็นสังขารทั้งปวง ล้วนต้องแตกสลายไป เป็นของน่า
กลัวไม่ปลอดภัยทั้งสิ้นแล้ว ย่อมค านึงเห็นสังขารทั้งปวง นั้นว่าเป็นโทษ เป็นสิ่งจะต้องระคนอยู่ด้วยทุกข์      

5. นิพพิทานุปัสสนาญาณ (ญาณอันเห็นด้วยความหน่าย คือ เมื่อพิจารณาเห็นสังขารว่าเป็นโทษเช่นน้ันแล้ว 
ย่อมเกิดความหน่าย ไม่เพลิดเพลินติดใจ 

6. มุญจิตุกัมยตาญาณ (ญาณอันเห็นด้วยใคร่จะพ้นไปเสีย คือ เมื่อหน่ายสังขารทั้งหลายแล้ว ปรารถนาที่จะ
พ้นไปเสียจากสังขารเหล่านั้น    

7. ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ (ญาณอันคิดหาทาง คือ เมื่อต้องการจะพ้นไปเสีย จึงยกสังขารขึ้นมาพิจารณา
ก าหนดด้วยไตรลักษณ์ เพื่อมองหาอุบายที่จะปลดเปลื้องออกไป  

8. สังขารุเปกขาญาณ (ญาณอันเป็นไปโดยความเป็นกลางต่อสังขาร คือ เมื่อพิจารณาสังขารต่อไป ย่อมเกิด
ความรู้เห็นสภาวะของสังขารตามความ เป็นจริง ว่า มีความเป็นอยู่เป็นไปของมันอย่างนั้นเป็นธรรมดา จึงวางใจเป็น
กลางได้ ไม่ยินดียินร้ายในสังขารทั้งหลาย แต่นั้นมองเห็นนิพพานเป็นสันติบท ญาณจึงแล่นมุ่งไปยังนิพพาน เลิกละความ
เกี่ยวเกาะกับสังขารได้ 
      9. สัจจานุโลมิกญาณ หรือ อนุโลมญาณ (ญาณอันเป็นไปโดยอนุโลมแก่การหยั่งรู้อริยสัจ คือ เมื่อวางใจเป็น
กลางต่อสังขารทั้งหลาย ไม่พะวง มุ่งตรงไปสู่นิพพานแล้ว ญาณอันตรัสรู้อริยสัจ ย่อมเกิดขึ้นในล าดับถัดไป เป็นข้ัน
สุดท้ายของวิปัสสนาญาณ ต่อจากนั้นก็จะเกิดมรรคญาณให้ส าเร็จความเป็นอริยบุคคลต่อไป   

การวิเคราะห์ในการพิจารณาธาตุ 6 ให้บรรลุเข้าใจแจ่มแจ้ง ได้นั้น จะต้องมีความเข้าใจในวิปัสสนาญาณ 9  
คือการใช้สังขารในการพิจารณาธรรมให้เกิดภาวะตามกระบวนการวิปัสสนาญาณ 9 กล่าวคือ มีสังขารเป็นอุปกรณ์ ใน
การพิจารณาเพื่อให้เกิดสภาวะความเข้าใจในสังขาร ตลอดจนสามารถเข้าใจในทุกสรรพสิ่งได้  อุปมา สังขาร 
เปรียบเสมือน รถยนต์  
    วิปัสสนาญาณ 9 เปรียบเสมือน คู่มือ หลักการทฤษฎี วิธีการใช้ที่บอกรายละเอียดคุณสมบัติ การท าหน้าที่
ของแต่ละช้ินส่วน ตลอดจนการประกอบ และ การแยกช้ิน แต่ละช้ินมีคุณสมบัติ มีวิธีการใช้อย่างไร มีวิธีการบ ารุงรักษา
เครื่องยนต์อย่างไร เพื่อที่จะใช้เครื่องยนต์นี้ ได้เกิดประโยชนส์ูงสุด ยาวนานที่สุดจนกว่าจะถึงเป้าหมายปลายทางที่มุ่งไว้ 
หลักไตรลักษณ์ตามโดยล าดับสภาวะของวิปัสสนาญาณ  ดังนี ้ 
    1. ไตรลักษณ์ เป็นกฎธรรมชาติแห่งความเสมอกันของสังขารทั้งปวง คือ ไม่เที่ยง เพราะเกิดดับสืบ ต่อกัน
ตลอดเวลา เป็น ทุกข์  เพราะถูกบีบคั้นให้ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ ไม่ใช่ตัวตน เพราะบังคับให้เป็นไป ตามความ
ปรารถนาไม่ได้ มีความเข้าใจใน (อนิจจัง ทุกข์ขัง อนัตตา)  



197

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021 

    2. วิปัสสนาญาณ คือ ปัญญารู้แจ้ง รูปนามขันธ์ 5  (รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ)  ด้วยการเจริญสติ
ปัฏฐาน 4 ก าหนดรู้ กาย เวทนา  จิต ธรรม จนรู้เห็นรูปนามโดยความเป็นไตรลักษณ์ เพื่อ ละคลายความยึดมั่นถือมั่นใน
อุปาทานขันธ์ 5 ว่าเป็นตัวตนของเรา 
   3. สภาวะไตรลักษณ์ เป็นความเสมอกันของสังขาร ทั้งปวง คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน ผู้เจริญสติ
ปฏัฐาน 4 มีสติสัมปชัญญะ ก าหนดรู้รูปนามโดยความเป็นไตรลักษณ์ ย่อมเกิดวิปสสนาญาณ 3 คือ 1.) นาม รูปปริจเฉท
ญาณ รู้เห็นรูปนาม 2.) ปัจจัยปริคคหญาณ รู้เหตุปัจจัยของรูปนาม 3.) สัมมสนญาณ รู้เห็นรูปนาม โดยความเป็น               
ไตรลักษณ์ ท าให้ละคลายความยึดมั่น ถือมั่นในอุปาทานขันธ์ 5 และละวิปลาสธรรม ส่งผลให้ผู้ปฏิบัติ มีความ
เจริญก้าวหน้าในวิปัสสนาญาณ น าไปสู่ความดับทุกข์ ในพุทธปรัชญาเถรวาท และแนวคิดเรื่อง อัชฌัตติกญาณ ของโอโช่ 
และ น ามาเปรียบเทียบให้เห็นถึงความคล้ายและความต่าง พอสรุปได้ ดังนี้  

ตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท วิปัสสนาญาณ หมายถึง ปัญญาที่ เห็นแจ้งในรูปนาม (ขันธ์  5)                             
เห็นสภาวะการเกิด  ดับ ของรูปนาม เห็นรูปนามตกอยู่ในกฎแห่งไตรลักษณ์ คือ มีความเกิดขึ้น  ตั้งอยู่ และดับไป  และ
แนวทางการเกิดวิปัสสนาญาณ ใช้สติปัฏฐาน,อินทรีย์พละหลักไตรสิกขาเป็นบาทฐานการปฏิบัติ เพื่อน าไปสู่ความหลุด
พ้น จาก กิเลส ตัณหา อุปาทาน ตามทัศนะของโอโช่ อัชฌัตติกญาณ หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากประสบการณ์ตรงท่ี
เกิดขึ้น ภายใน  อัชฌัตติกญาณ เป็นสภาวะที่เหนือจิตส านึก  เป็นพลังสร้างสรรค์  การเข้าถึงอัชฌัต ติกญาณต้องใช้
ความรู้สึก ใช้สติระลึกรู้ตัว อยู่กับปัจจุบันขณะ ละทิ้งความคิดการปรุงแต่ง ทั้งหลายลงก็สามารถเข้าถึงอัชฌัตติกญาณได้ 
ความคล้ายกันของทั้งสองทัศนะ คือ (1) ในแง่ความหมาย คล้ายตรงที่ทัศนะทั้ง 2 กล่าวถึงความรู้เกิดมาจากสิ่งภายใน 
เป็นความรู้ที่เกิดจากประสบการณ์ตรง ไม่ผ่านการคิดหาเหตุผลใด ๆ (2) ในแง่บ่อเกิด  คล้ายกันตรงที่ ความรู้ ที่ได้มา 
เกิดจากการใช้ความรู้สึกล้วนๆ ไม่ใช้สมมติบัญญัติหรือการปรุงแต่งใด ๆ เข้าไปรับรู้ ต่อสิ่งต่าง ๆ (3)  สภาวะลักษณะมี
ความคล้ายกันเพราะเป็นสภาวะอยู่เหนือจิตส านึก  อยู่เหนือสิ่งสมมุติบัญญัติ (4) กระบวนการความรู้  คล้ายกันตรงที่ให้
ความส าคัญต่อการใช้สติ ความระลึกรู้ตัว เป็นบาทฐาน (5) ในแง่จุดมุ่งหมาย คล้ายกันตรงที่ท าให้จิตหลุดพ้นจาก
ความคิดปรุงแต่ง เป็นจิตที่ว่างเปล่าอิสระจากสิ่งสมมติต่างๆ ความต่างกันของทั้ง 2 ทัศนะ คือ (1) ความต่างกันในเชิง
ความหมาย  อัชฌัตติกญาณของโอโช่อีกความหมายหนึ่ง คือ ความรู้ที่เกิดโดยลางสังหรณ์  รู้เองเกิดขึ้นเอง แล้ว
กลายเป็นพลังสร้างสรรค์  แต่วิปัสสนาญาณคือการรู้แจ้งเห็นจริง ในกายและใจ  เห็นสภาวะความไม่เที่ยง                
เป็นทุกข์และเป็นอนัตตา เท่านั้น (2) ในเรื่องบ่อเกิด  ความรู้ทางสัญชาตญาณที่ เป็นแหล่งที่สามารถน าไปสู่อัชฌัตติก
ญาณได้ ทางพุทธปรัชญา เห็นว่า บ่อเกิด ของวิปัสสนาเกิดจากใช้ความรู้สึกมองสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริงโดยใช้
สัมมาสติ จนเกิดการรู้แจ้งวิปัสสนาญาณตามล าดับ (3) เรื่องสภาวะลักษณะ อัชฌัตติกญาณมีลักษณะที่สมบูรณ์ใน
ตัวเอง มีพลังในตัวเอง เป็นหนึ่งเดียวไม่มีการแบ่งแยก แต่วิปัสสนาญาณเห็นสิ่งต่าง ๆ มีแต่ความแตกสลาย คงทนอยู่
อย่างเดิมไม่ได้  ไม่มีอะไรที่เป็นตัวตนที่แท้จริง (4) เรื่องของกระบวนการความรู้ อัชฌัตติกญาณเกิดจากการมีสติเพื่อ
ตามรู้อารมณ์ที่ปรากฏทางกายและใจ ที่แสดงออกมาตามแรงสัญชาตญาณจนเกิดการตื่นตัวทางอารมณ์  สามารถละ
ความคิดการปรุงแต่งทั้งหลาย  เมื่อนั้น อัชฌัตติกญาณจะปรากฏส่วนทางพุทธปรัชญา การมีสติตามรู้ตามดูทางกายและ
จิต โดยใช้สัมมาสติ เพิ่มอารมณ์ที่เป็นกุศล  เพื่อให้เกิดวิปัสสนาญาณเห็นตามความเป็นจริงจนเกิดการพัฒนา ในระดับที่
เป็นโลกิยะไปสู่โลกุตตระ (5) เรื่องจุดมุ่งหมาย  ความหลุดพ้นของโอโช่  คือ การก้าวไปสู่ความว่างแห่งจิตที่ไร้
พันธนาการทางความคิด น าไปสู่จิตเดิมแท้ที่เป็นสภาวะของอัชฌัตติกญาณ ส่วนพุทธปรัชญาคือการหลุดพ้นจากกอง
ทุกข์ พ้นกิเลส ตัณหา อุปาทาน  เข้าไปสู่นิพพาน หรือก้าวเข้าไปสู่ความเป็นอริยบุคคลช้ันสูง    

 
 
 



198

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564 

สรุป  
การที่เราจะปล่อยวาง จางคลายในทุกข์ในเรื่องราวต่าง ๆ ได้นั้น เราควรจะปล่อยวางทุกข์ที่อยู่ในตัวเองก่อน 

เริ่มจากตัวเอง นั่นก็คือ สังขาร ทุกข์ที่อยู่ในธาตุขันธ์ คือตัวตนของเราเองให้ได้ก่อน แล้วการปล่อยวางเรื่องราวต่าง ๆ 
รอบตัว ไกลตัว จะง่ายขึ้น ตลอดจนการปล่อยวางได้เองโดยอัตโนมัติ   

ในกระบวนการคลายทุกข์ในชีวิต ด้วยวิธีการ จากสภาวะหรือหนทาง ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการแยกสังขาร, การ
พิจารณาไตรลักษณ์, การพิจารณาวิปัสสนาญาณ 9, ไม่ว่าจะด้วยวิธีการใดก็ตาม แต่ผลสุดท้าย คือ เกิดการรู้แจ้งเห็นจริง
จากสภาวะนั้นได้ จนเกิด “ธาตุรู้” ที่เรียกว่า “ธาตุรู้บริสุทธิ์” และในความหมายของ ธาตุรู้บริสุทธิ์ นี้ก็คือ “รู้” ที่เป็น
ความรู้ที่เกิดจากสภาวะใดก็ตาม ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น แต่รู้ ตัวนี้ เป็นรู้ที่เหนือสภาวะ ต่าง ๆ ดังกล่าว เหนือ
พันธนาการทั้งปวง แต่ก็อิง จากสภาวะที่เกิดขึ้นด้วย แต่เป็นรู้ที่เหนือสภาวะ นั้นด้วย ยกตัวอย่าง เช่น เราเกิดรู้ใจตนเอง 
สภาวรู้ที่ (1) เรารู้ใจผู้อื่น สภาวรู้ที่ (2) เรารู้ใจตนเองด้วย รู้ใจผู้อื่นด้วย สภาวรู้ที่ (3) รู้ทั้งสภาวที่ (1) (2) (3) และเกิด 
สภาวรู้ที่ (4) คือรู้และเข้าใจแจ่มแจ้งทั้ง ๓ สภาวรู้นั้น แต่ไม่ยึดไม่อิง ไม่ปรุงไม่แต่ง เป็นรู้ที่เหนือพันธนาการทั้งปวงรู้ที่
เป็นกลาง วางใจบริสุทธิ์ นี่คือ ความหมายของค าว่า “ธาตุรู้บริสุทธ์ิ”    
     
บรรณานุกรม 
 
กันต์ฤทัย กตจิตดรุณ. (2556). การศึกษาเชิงวิเคราะห์พุทธปรัชญาเรื่องขันธ์ 5 ตามแนวคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ,              

นครปฐม : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระเฉลียว กตปุญฺโญ (สาริบุตร). (2547). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ขันธ์ 5 ในพระพุทธศาสนา, นครปฐม : มหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระคันธสาราภิวงศ์. (2555). โพธิปักขิยธรรม. (พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพมหานคร: บริษัท บุญศิริการพิมพ์ จ ากัด,  
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2558). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดศัพท์วิเคราะ, กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์เลีย่งเซียง. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). (2554). วิปัสสนากรรมฐาน. งานออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ พระภัท 

ทันตะ อาสภมหาเถร ธัมมาจริยะอัคคมหากัมมัฏฐานาจริยะ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง จ ากัด.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งท่ี 35. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์
ผลิธัมม์. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2539). มหาสติปัฏฐานสูตรทางสู่พระนิพพาน. พระพรหมโมลี (สมศักดิ์ 
อุปสโมป.ธ. 9,M.A.,Ph.D.) ตรวจชําระ. แปลและเรียบเรียงโดย พระคันธสาราภิวงศ์. กรุงเทพมหานคร: ห้าง
หุ้นส่วนจ ากัด ไทยรายวันการ พิมพ์. 

วิปัสสนานัย เล่ม 1.(2547). พระพรหมโมลี ( สมศักดิ์ อุปสโมป.ธ. 9, M.A., Ph.D. ) ตรวจชําระ. พระคันธสาราภิวงศ์ 
แปลและเรียบเรียง. กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาส์นไทยการ พิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2535).  พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหา จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  

 
 
 


