
224

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564
 

 

นิติปรัชญาในระบบกฎหมายอาญาไทยกับพุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยปาณาติบาตกรรม                                     
อภิโชค เกิดผล 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
อีเมล : kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

  
สิริพร ครองชีพ 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
อีเมล : kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

 
กฤตสุชิน พลเสน 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
อีเมล : kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

 
Received : May 15, 2021  Revised : June 20 , 2021   

Accepted : June 29, 2021 
 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ศึกษา นิติปรัชญาในระบบกฎหมายอาญาไทยกับพุทธจริยศาสตร์ว่าด้วย
ปาณาติบาตกรรม ได้ความว่า ศีลข้อที่หน่ึงว่าด้วยการงดเว้นการก่อปาณาติบาตกรรมหรือการงดเว้นการฆ่าสัตว์เป็น
หลักการพื้นฐานท่ีส าคัญประการหน่ึงในพระพุทธศาสนา แต่หลักการเกี่ยวกับการงดเว้นปาณาติบาตกรรมนี้ กลับมี
ความซับซ้อนมากกว่าท่ีพุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่เข้าใจกัน โดยหลักการเกี่ยวกับการวินิจฉัยเพื่อตัดสินว่าการกระท า
ใดเป็นปาณาติบาตกรรมรวมไปถึงหลักการที่ว่าด้วยความรุนแรงของปาณาติบาตกรรมที่มีรูปแบบต่าง ๆ กันนั้นยัง
เป็นสิ่งที่มีรายละเอียดมากกว่าความเข้าใจของชาวพุทธโดยทั่วไป เมื่อท าการศึกษาเปรียบเทียบเฉพาะกรณี
ปาณาติบาตกรรมที่กระท าต่อชีวิตมนุษย์กับนิติปรัชญาที่อยู่เบื้องหลังระบบกฎหมายอาญาของไทยแล้วพบว่า จริย
ศาสตร์ที่ปรากฏตัวอยู่ในพุทธปรัชญามีความใกล้เคียงสอดคล้องกันกับจริยศาสตร์ที่ปรากฏตัวอยู่ในนิตปิรัชญาอย่างมี
นัยส าคัญ ระบบคิดทางปรัชญาทั้งสองระบบดังกล่าวเป็นระบบคิดทางปรัชญาที่มีสถานที่ก าเนิด เวลาที่ก่อก าเนิด 
และความมุ่งหมายที่แตกต่างกัน แต่เมื่อพบว่ามีความเหมือนกันอย่างน่าประหลาดใจแล้วท าให้เห็นว่า ปรีชาญาณ
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงคิดค้นพุทธปรัชญาขึ้นนั้นเป็นที่สิ่งที่มีความร่วมสมัยและมีตรรกะเหตุผล
ทัดเทียมกับนิติปรัชญาเบื้องหลังระบบกฎหมายอาญาซึ่งได้รับการยอมรับในระดับสากล ในแง่นี้เองจึงท าให้เห็นว่า
พุทธปรัชญาเป็นระบบคิดทางปรัชญาระบบหนึ่งที่ควรค่าแก่การศึกษาควบคู่ไปกับปรัชญาสาขาอ่ืนเป็นอย่างยิ่ง 

ค าส าคัญ: ปาณาติบาต, พุทธปรัชญา, กฎหมายอาญา, นิติปรัชญา 

 

 

 

 

 

 



225

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021
 

 

Law Philosophy in the Thai Criminal Law System and Buddhist  
Ethics on Patience 

 
Apichoke Kerdpon 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
E-mail: kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

  
Siriporn Krongcheep 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
E-mail: kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

 
Kitsuchin Ponsen 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
E-mail: kitsuchin.pon@mbu.ac.th 

 

Abstract 

This academic article is aimed to study about Law Philosophy in the Thai Criminal Law 
System and Buddhist Ethics on Patience. The study shows that the first Sĩla, to refrain from killing, 
is one of the basic principle in Buddhism but this principle is more complex than the 
understanding of most Buddhists. The diagnostic concepts, for one who breach this Sĩla and the 
severity of breaching it in different ways, have more details than the concepts in common 
Buddhists’mind. The study about the comparation of Buddhism philosophy and philosophy of 
law, which is on the background of Thai criminal law system, about this matter have found that 
the ethics issues of the both system of philosophy are significantly according to each other. The 
thinking system of both philosophies originated from different places, point of times and ways of 
motivation. The surprising similar principle of both system of philosophy shows that wisdoms, 
contemporaries and logic of Buddha’s philosophy should be classified in the same level of 
philosophy of law in criminal law, which is highly accepted worldwide. Buddhism philosophy is 
one of the philosophy system that should study along with others, this study also suggests. 

Keyword: killing, Buddhism philosophy, criminal law, philosophy of law 

 

 

 

 

 

 



226

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564  
 
บทน า 

 ในชีวิตประจ าวันของผู้ที่เป็นศาสนิกชนชาวพุทธย่อมอยู่แนบชิดกับหลักค าสอนเรื่องไตรสิกขาซึ่งว่าด้วย
อธิศีลสิกขา อธิจิตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา หรือ ศีล สมาธิ และปัญญาอย่างที่ได้ยินกันอยู่บ่อยครั้งในบทสนทนา
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในชีวิตประจ าวัน ทั้งนี้เพื่อเป็นเครื่องมือในการดับซึ่งกิเลสและเป็นหลักค าสอนส าคัญที่มุ่ง
ไปสู่การปล่อยวางและหลุดพ้น และในหลักค าสอนเรื่องไตรสิกขาทั้ง 3 ประการนี้ ค าสอนเรื่องอธิศีลสิกขาก็ดูจะเป็น
เรื่องใกล้ตัวศาสนิกชนอันเป็นคฤหัสน์ที่สุดในรูปของค าสอนเรื่องหลักปฏิบัติตนให้เป็นไปตามศีลเบื้องต้นทั้ง 5 ข้อ 
 ศีลข้อที่ 1 ซึ่งว่าด้วยการงดเว้นการฆ่าสัตว์หรือการพรากชีวิตอื่นนั้นเป็นสิกขาบทที่พุทธศาสนิกชนท้ังหลาย
มีความคุ้นเคยเป็นอย่างดีแม้เมื่อพิจารณาแล้วพบว่าพุทธศาสนิกชนทั่วไปซึ่งด ารงชีวิตตามปกติก็ค่อนข้างจะอยู่
ห่างไกลจากการละเมิดศีลในข้อนี้ แต่เมื่อพิเคราะห์ดูอย่างถี่ถ้วนแล้วหลักการของศีลข้อที่ 1 ซึ่งว่าด้วยการงดเว้น
ปาณาติบาตกรรมนั้นไม่ไดเ้ป็นศีลซึ่งมีเนื้อหาที่มีความตื้นเขินและเข้าใจได้โดยง่ายอย่างท่ีเข้าใจกัน ในทางตรงกันข้าม
ศีลซึ่งว่าด้วยการงดเว้นปาณาติบาตกรรมนี้กลับมีเงื่อนไขที่มีความสลับซับซ้อนและแง่มุมในทางปรัชญาแฝงอยู่ในนั้น
ไม่น้อย ไม่ว่าจะเป็นหลักวิธีการวินิจฉัยการละเมิดปาณาติบาตกรรม ระดับของโทษหรือบาปเคราะห์ที่ได้รับจากการ
กระท าอันเป็นการละเมิด รวมไปถึงปรัชญาในเชิงจริยศาสตร์ที่วางอยู่เบื้องหลังการเกิดขึ้นของศีลในข้อนี้ 
 เมื่อหันกลับมาพิจารณาระบบกฎหมายอาญาของนานาอารยประเทศทั่วโลกรวมถึงประเทศไทยก็เป็น
เช่นเดียวกัน ต่างก็มีศีลธรรมเบื้องต้นเป็นพื้นฐานในการก าหนดการกระท าความผิดทางอาญาในฐานฆ่าผู้อ่ืนโดย
เจตนาด้วยกันท้ังสิ้น การบัญญัติตัวบทกฎหมายในทางอาญาซึ่งว่าด้วยการกระท าความผิดและโทษจากความผิดฐาน
ฆ่าผู้อื่นโดยเจตนานี้ก็มีความสลับซับซ้อนในรายละเอียด เง่ือนไข รวมทั้งนิติปรัชญาที่วางอยู่เบื้องหลังของการตรา
กฎหมาย ความสลับซับซ้อนเช่นว่านี้มีความคล้ายคลึงเฉกเช่นเดียวกันกับพุทธจริยศาสตร์ที่อยู่เบื้องหลังศีลข้อที่ 1 
ดังท่ีได้กล่าวมาแล้วข้างต้นเช่นกัน ในแง่มุมเชิงปรัชญาของทั้งสองกรณีนี้เองจึงท าให้การพิเคราะห์พิจารณาถึงมุมมอง
ทางนิติปรัชญาในระบบกฎหมายอาญาโดยเชิงเปรียบเทียบกับการบัญญัติศีลข้อที่ 1 อันว่าด้วยการงดเว้น
ปาณาติบาตกรรมในพระพุทธศาสนาว่าในทั้งสองกรณีดังกล่าวนั้นมีพื้นฐานทางความคิดมาจากรากฐานทางปรัชญา
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเชิงจริยศาสตร์เหมือนหรือแตกต่างกันอย่างไร ประเด็นดังกล่าวนี้จึงมีความน่าสนใจและควรค่า
แก่การศึกษาตีความในเชิงปรัชญาให้กระจ่างชัดเป็นอย่างยิ่ง  
หลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนาว่าด้วยการละเว้นการฆ่า      
 ค าว่าปาณาติบาต หมายถึงการท าให้ชีวิตต้องตกล่วงไปสูญสิ้นไป การฆ่าสัตว์ การตัดรอนชีวิต ค าว่า
ปาณาติบาตเป็นค าผสมซึ่งเกิดจากค าสามค า อันได้แก่ค าว่า ปาณหรือปาณะ ซึ่งหมายความว่า สิ่งมีชีวิต ค าว่าอติ ซึ่ง
แปลความได้ความหมาย 2 นัยคือ รวดเร็ว หรือ ก้าวล่วงความเบียดเบียน และค าว่าอติปาต หมายความว่าให้ตกไป 
เมื่อรวมค าทั้งสามเป็นค าค าเดียวจึงแปลได้ว่า การยังชีวิตหรือสิ่งมีชีวิตนั้น ๆ ให้ล่วงไปตกไปโดยการเบียดเบียน หรือ
หมายถึงการท าให้สัตว์นั้น ๆ ถึงแก่ชีวิตก่อนท่ีจะถึงก าหนดอายุของตนด้วยเหตุอย่างใดอันเป็นก้าวล่วงเบียดเบียน ซึ่ง
การท าชีวิตหนึ่ง ๆ ให้ล่วงไปหรือตายไปนั้นจ าเป็นที่จะต้องอาศัยค าอธิบายในทางปรัมตถธรรมว่าชีวิตนั้นคือสิ่งใด ใน
ประเด็นนี้ตามนัยของปกรณ์วิเสสวิสุทธิมรรคได้อรรถาธิบายว่า เป็นความขาดไปแห่งชีวิตินทรีย์ ซึ่งชีวิตินทรีย์นี้
ในทางอภิธรรมแบ่งออกเป็น ชีวิตของรูปธรรม อันได้แก่ชีวิตของคนหรือสัตว์ เรียกว่ารูปชีวิตินทรีย์ และชีวิตของอรูป
ธรรม อันได้แก่ชีวิตของจิตและเจตสิก เรียกว่าอรูปชีวิตินทรีย์หรือนามชีวิตินทรีย์ พระฎีกาจารย์ได้อธิบายเพิ่มเติมว่า 
เมื่อท้ังสองประการดังกล่าวนี้สิ้นไปจะถือเป็นการสิ้นไปอย่างพร้อมกัน เพราะแม้การพรากชีวิตนั้นจะเป็นการพราก
เพียงรูปชีวิตินทรีย์ก็ตาม แม้นามชีวิตินทรีย์จะไม่ถูกพรากไปโดยตรงแต่เมื่อรูปชีวิตินทรีย์ขาดแล้วนามชีวิตินทรีย์
ย่อมจะขาดไปด้วย ท้ังนี้เพราะการเกิดขึ้นสืบต่อกันของนามชีวิตินทรีย์นี้ย่อมเกี่ยวเนื่องกันกับรูปชีวิตินทรีย์ ดังหลัก
ในภาษาบาลีที่ว่า “รูปชีวิตินฺทฺริเยหิ วิโกปิเตอิตรมฺปิต  สมฺพนฺธตาย วินสฺสติ” ซึ่งแปลความได้ว่า เมื่อรูปชีวิตินทรีย์ถูก
ท าลายลงแล้ว นามชีวิตินทรีย์ก็เป็นอันถูกท าลายลงด้วยเพราะมีความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กัน (สัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริ
ยะ, 2525: 83) หลักค าสอนของพระพุทธศาสนามีปรากฏถึงข้อปฏิบัติหรือข้อห้ามในการพรากชีวิตสัตว์มีปรากฏ
อยู่ในหลาย ๆ ต าแหน่ง นับตั้งแต่ข้อห้ามของพระภิกษุเรื่องการฆ่ามนุษย์ซึ่งปรากฏอยู่ในปาราชิกกัณฑ์อันเป็น



227

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021 
 
ปาราชิกสิกขาบทที่ 3 หรือตติยปาราชิกกัณฑ์อันว่าด้วยการพรากกายมนุษย์อันได้แก่การที่พระภิกษุมีเจตนาฆ่า
มนุษย์ด้วยกันให้ถึงแก่ความตายจะต้องอาบัติปาราชิกขาดจากความเป็นภิกษุเปรียบเหมือนแผ่นหินหนาที่แตก
ออกเป็นเสี่ยง ๆ ไม่สามารถกลับคืนเป็นดงัเดิมได้ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2559: 54) มีต้น
พระบัญญัติจากท่ีพระภิกษุจ านวนมากที่เจริญอสุภกรรมฐานอย่างจริงจัง จึงเกิดความเบื่อหน่ายในร่างกายจึงพากัน
ฆ่าตัวตายหรือไหว้วานว่าจ้างให้ผู้อื่นซึ่งก็คือมิคลัณฑิกะฆ่าตนเองท าให้พระศาสดาจ าเป็นต้องบัญญัติเพื่อห้ามไว้ 
สิกขาบทวิภังค์ได้อธิบายพระบัญญัติไว้ว่าการละเมิดต่อสิกขาบทข้อนี้จ าเป็นต้องมีองค์ประกอบดังนี้ (วิ. มหา. (ไทย) 
1/172/141 – 142) ประการที่หนึ่ง จะต้องมีความจงใจหรือรู้อยู่รู้ดีอยู่และจงใจตั้งใจล่วงละเมิด ประการที่สอง เป็น
การละเมิดแก่กายมนุษย์ ซึ่งกายมนุษย์นี้ถือได้ว่าเริ่มตั้งแต่จิตดวงแรกเกิดคือวิญญาณดวงแรกปรากฏขึ้นในครรภ์
มารดาจนถึงเวลาตายอัตภาพ ประการที่สาม เป็นการพรากชีวิต อันหมายถึงการตัดท าลายชีวิตินทรีย์ตัดความสืบต่อ
แห่งชีวิต ประการที่สี่ เป็นการแสวงหาศัสตราอันจะน ามาซึ่งการพรากกายมนุษย์ ได้แก่การแสวงหาดาบ หอก ฉมวก 
หลาว ค้อน หิน มีด ยาพิษ เชือก หรืออาวุธใด ๆ ให้น ามาซึ่งการพรากกายมนุษย์ แต่ก็มีข้อยกเว้นเป็นอนาปัตติวาร
ซึ่งไม่ถือเป็นอาบัติปาราชิกหากกระท าไปด้วยกรณีดังต่อไปนี้คือ ท าไปโดยไม่จงใจ ท าไปโดยไม่รู้ ท าไปโดยไม่มีความ
ประสงค์จะฆ่า ท าไปโดยวิกลจริต ท าไปโดยจิตฟุ้งซ่าน ท าไปโดยกระสับกระส่ายเพราะเวทนา เหล่านี้ย่อมไม่ถือเป็น
อาบัติปาราชิก ในคัมภีร์มหาวิภังค์ ภาค 2 ปาจิตติยกัณฑ์ สิกขาบทที่ 1 ในสัปปาณกวรรค ก็มีบัญญัติกล่าวถึงข้อห้าม
พระภิกษุในการพรากชีวิตสัตว์ด้วยเช่นกัน ซึ่งค าว่าสัปปาณกะนี้มีความหมายว่า สัตว์ที่เป็นไปกับด้วยลมหายใจ 
หมายถึงสัตว์มีชีวิต หรือในวรรคนี้หมายถึงสัตว์เดรัจฉาน โดยสิกขาบทนี้มีต้นบัญญัติจากการที่พระอุทายีมีความไม่
ชอบนกกา จึงยิงกาจนเสียชีวิตจากนั้นได้ตัดศีรษะกาเสียบไว้ในหลาวไม้ แต่อย่างไรก็ดีการฆ่าสัตว์โดยพระภิกษุก็ไม่
ถือเป็นโทษหนักเนื่องจากสิกขาบทนี้เป็นสิกขาบทที่อยู่ในปาจิตติยกัณฑ์อันหมายถึงเพียงการท ากุศลจิตให้ตกไป 
กล่าวคือกุศลธรรมของผู้จงใจต้องอาบัติให้ตกไปหรือพลาดไปจากอริยมรรค การฆ่าสัตว์ตามสิกขาบทนี้จึงจัดเป็น
อาบัติปาจิตตีย์อันเป็นลหุกาบัติคืออาบัติขนาดเบาท่ียังพอแก้ไขได้โดยการแสดงอาบัติต่อหน้าสงฆ์ คณะ หรือบุคคลก็
ได้ นอกจากน้ีในพระสุตตันตปิฎก พรหมชาลสูตร หรือสูตรว่าด้วยข่ายอันประเสริฐยังได้กล่าวถึงข่ายอันประเสริฐซึ่ง
หมายถึงศีล 3 ขนาด อันได้แก่ จูฬศีล (จุลศีล) หรือศีลอย่างเล็กน้อย มัชฌิมศีล หรือศีลอย่างกลาง และมหาศีล หรือ
ศีลอย่างใหญ่ โดยศีลข้อแรกในจูฬศีลนั้น ก็ยังกล่าวส าทับถึงข้องดเว้นจากการฆ่าสัตว์ดว้ย แต่อย่างไรก็ดี หลักค าสอน
รวมทั้งข้อห้ามเกี่ยวกับการงดเว้นจากการพรากชีวิตสัตว์หรือที่เรียกว่าการงดเว้นจากปาณาติบาตกรรมนั้น จาก
ข้อบัญญัติรวมทั้งถ้อยค าที่จารึกในพระไตรปิฎกที่ว่าด้วยบัญญัติข้อห้ามโดยตรงซึ่งเป็นแหล่งข้อมูลปฐมภูมินั้น อาจยัง
ไม่มีความกระจ่างเพียงพอในการน าไปปรับประยุกต์ใช้ต่อกรณีต่าง ๆ ได้อย่างแนบเนียนหรือตรงไปตรงมา จึงต้อง
ท าการศึกษาคัมภีร์อื่นๆ ในระดับทุติยภูมินอกเหนือจากพระไตรปิฎกประกอบกัน ทั้งนี้เพื่อให้เกิดความกระจ่างชัด
ยิ่งข้ึนและสามารถน ามาปรับใช้รวมถึงตีความให้กับกรณีต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในบริบทของสังคมวัฒนธรรมในปัจจุบันการ
วินิจฉัยว่าการกระท าใด ๆ จะเป็นปาณาติบาตกรรมหรอืไม่นั้น ไม่อาจพิจารณาเพียงผิวเผินเพียงแค่ดูจากผลลัพธ์ของ
การกระท าว่ามีการสิ้นชีวิตเกิดขึ้นหรือไม่ เพราะการสิ้นชีวิตของชีวิตหนึ่ง ๆ อันเกิดขึ้นก่อนจะสิ้นอายุขัยนั้นอาจมิได้
เป็นการก่อปาณาติบาตกรรมขึ้นเสมอไป แต่การวินิจฉัยว่าการกระท าใดเป็นปาณาติบาตกรรมหรือไม่นั้นต้องวินิจฉัย
โดยพิจารณาองค์ประกอบของการท าปาณาติบาตว่าเกิดขึ้นครบถ้วนหรือไม่ หากเกิดขึ้นครบถ้วนแล้วจึงจะถือว่าเป็น
ปาณาติบาตรกรรมแล้ว โดยองค์ประกอบเช่นว่านั้นได้แก่ (มงคลทีปนี, 2522: 201)ประการที่หนึ่ง ปาโณ หมายถึง
สัตว์นั้นมีชีวิต ประการที่สอง ปาณสญฺญิตา หมายถึงรู้ว่าสัตว์นั้นมีชีวิต ประการที่สาม วธกเจตนา หมายถึงมีเจตนา
จะฆ่า ประการที่สี่ วธกปโยโค หมายถึงมีความพยายามที่จะฆ่า และประการสุดท้าย เตน มรณ  หมายถึงสัตว์นั้นตาย
ด้วยเจตนาที่คิดจะฆ่าดังกล่าวนั้น ในแง่นี้ท าให้เห็นว่าการพิจารณาว่าการกระท าใดปาณาติบาตกรรมหรือไม่นั้น ไม่
อาจท่ีจะพิจารณาเพียงผลลัพธ์คือความตายที่เกิดขึ้นเท่านั้นแต่ยังมีปัจจัยที่ส าคัญไม่แพ้กันคือเจตนาและการรับรู้ถึง
ข้อเท็จจริงในการกระท าของผู้กระท าร่วมด้วย นอกจากนี้ในการกระท าปาณาติบาตยังสามารถแบ่งแยกออกได้เป็น
สองวิธีหลัก ๆ คือการกระท าปาณาติบาตโดยเป็นการกระท าทางกายหรือเรียกว่า กายปโยคะ และการกระท า
ปาณาติบาตโดยการใช้วาจาสั่งให้ผู้อื่นกระท าการแทนหรือเรียกว่าวีจีปโยคะ ซึ่งค าว่าปโยคะหรือปโยคนี้มีความ
หมายถึงการประกอบกิจให้ลุล่วง และสามารถที่จะแบ่งประเภทหรือวิธีของการกระท าปาณาติบาตให้แยกย่อย



228

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564  
 
ออกไปอีกได้เป็นปโยคหกประการดังนี้คือ (สัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, 2525: 87 – 88) ประการที่หนึ่ง สาหัตถิกป
โยคะ หมายถึง การกระท าปาณาติบาตด้วยมือของตนเอง เช่นการฟันด้วยมีด ตีด้วยไม้ เป็นต้น ประการที่สอง 
อาณัตติกปโยค หมายถึงการกระท าปาณาติบาตโดยการใช้ให้ผู้อื่นฆ่า ประการท่ีสาม นิสสัคคิยปโยค หมายถึงการ
กระท าปาณาติบาตโดยการการปล่อยอาวุธไปฆ่า มีขว้างปา ท้ิงระเบิด เป็นต้น ประการที่สี่ ถาวรปโยค หมายถึงการ
กระท าปาณาติบาตโดยการสร้างเครื่องประหารที่ท าไว้ก่อนเป็นลักษณะถาวรวัตถุ เช่น ขุดหลุมพรางวางระเบิด เป็น
ต้น ประการที่ห้า วิชชามยปโยค หมายถึงการกระท าปาณาติบาตโดยการสังหารด้วยการใช้วิชา เวทมนต์ กลคาถา
และยันต์ เป็นต้น ประการที่หก อิทธิมยปโยค หมายถึงการกระท าปาณาติบาตโดยการสังหารด้วยฤทธิ์ เช่น ถลึงตา
มองหรือเคาะเขี้ยว เป็นต้น       

ในส่วนของผลจากการก่อปาณาติบาตกรรมในทางพุทธปรัชญานั้น มีคติเรื่อง “บาป” เป็นมโนทัศน์หลักอัน
เป็นช่ือของโทษซึ่งมีความตรงข้ามกับค าว่า “บุญ” พจนานุกรมพุทธศาสตร์ได้ให้นิยามค าว่าบาปไว้ว่าหมายถึง ความ
ช่ัว ความร้าย กรรมช่ัว กรรมลามก อกุศลกรรมที่ก่อให้เกิดความเดือดร้อน สภาพที่ท าให้ถึงคติอันช่ัว สิ่งที่ท าให้จิต
ตกไปอยู่ในท่ีช่ัว คือท าให้เสื่อมลงเลวลง โดยบาปนี้มีสาเหตุมาจากอกุศลมูล ซึ่งหมายถึงรากเหง้าของอกุศล ต้นเหตุ
ของอกุศล ต้นเหตุของความช่ัว อันได้แก่ ความโลภ ความหลง และความโกรธ หรือ โลภะ โมหะ และโทสะ ในพุทธ
ปรัชญานั้นก าหนดความหนักเบาของบาปไว้เป็นสองระดับ กล่าวคือ บาปขนาดหนักได้แก่การก่อ อนันตริยกรรม ซึ่ง
ได้แก่ การฆ่ามารดาหรือมาตุฆาต การฆ่าบิดาหรือปิตุฆาต การฆ่าพระอรหันต์หรืออรหันตฆาต การท าโลหิต
พระพุทธเจ้าให้ห้อหรือโลหิตุปบาท และการท าสงฆ์ให้แตกแยกกันหรือสังฆเภท นอกเหนือจากบาปหนักอันเกิดจาก
การก่ออนันตริยกรรมแล้ว บาปท่ีเกิดจากการกระท าอ่ืนใดถือเป็นบาปชนิดเบาทั้งสิ้น ดังนั้นการมีบาปที่ไม่ใช่บาปซึ่ง
เกิดจากการก่ออนันตริยกรรมนั้นถือว่าเป็นบาปที่มีควารุนแรงไม่มาก รวมทั้งไม่มีผลถึงการห้ามเข้ าถึงสู่มรรคผล
นิพพานในชาตินี้ แต่อย่างไรก็ดี ในบรรดาบาปที่เหลือนั้นก็ยังมีความหนักเบาแตกต่างกันทั้งนี้มีความสัมพันธ์กับ
ปัจจัยเรื่องผู้กระท าและผู้ถูกกระท าด้วย ปัจจัยที่ส่งผลให้บาปนั้นมีความรุนแรงมากน้อยจากการกระท าปาณาติบาต
ในปัจจัยฝ่ายของผู้กระท าได้แก่ (พระมหาทวี ฐานวโร, 2535: 77 – 82) ประการที่หนึ่ง มูลเหตุจูงใจในการก่อ
ปาณาติบาตของผู้กระท า หากผู้กระท ากระท าไปโดยมูลเหตุจูงใจอันเป็นอกุศลมูลอันได้แก่โลภะ โมหะ หรือโทสะ 
การกระท าปาณาติบาตนั้นย่อมส่งผลให้เกิดบาปหนักกว่าผู้ที่กระท าไปโดยมูลเหตุที่ปราศจากอกุศลมูลเหล่านี้  
ประการที่สอง ความพยายามของผู้ก่อปาณาติบาต หากผู้กระท าได้กระท าลงไปโดยใช้ความพยายามอย่างยิ่งเพื่อ
หมายเอาชีวิตของสัตว์อื่น การกระท าที่เกิดจากความพยายามมากย่อมก่อให้เกิดผลบาปมากกว่าการกระท าที่เกิด
จากความพยายามที่น้อยกว่า ในส่วนของปัจจัยของฝ่ายสัตว์ผู้ถูกกระท า ได้แก่ ประการที่หนึ่ง คุณประโยชน์ของ
ผู้ถูกกระท า หากการกระท าปาณาติบาตเป็นการกระท าต่อสัตว์ (หมายความรวมไปถึงมนุษย์) ซึ่งมีคุณสูง ก็ย่อม
ก่อให้เกิดผลบาปท่ีมากกว่าก่อปาณาติบาตต่อสัตว์ที่มีคุณน้อยกว่า ยกตัวอย่างเช่น การก่อปาณาติบาตต่อครูอาจารย์ 
พระภิกษุสงฆ์ หรือผู้ที่เคยมีบุญคุณ ย่อมก่อให้เกิดผลบาปหนักตามมา หรือการก่อปาณาติบาตแก่สัตว์ซึ่งให้
คุณประโยชน์แก่มนุษย์ในทางใดทางหนึ่งย่อมก่อให้เกิดบาปที่หนักกว่าการก่อปาณาติบาตแก่สัตว์ที่ไม่สร้าง
คุณประโยชน์หรือสร้างโทษให้แก่มนุษย์ ประการที่สอง ขนาดของสัตว์ที่ถูกพรากชีวิต การก่อปาณาติบาตแก่สัตว์ที่
ใหญ่กว่าย่อมต้องอาศัยความพยายามและจิตเจตนาที่แรงกล้ากว่าที่จะพรากชีวิตสัตว์นั้นลงได้ ดังนั้นการก่อ
ปาณาติบาตกรรมแก่สัตว์ใหญ่ย่อมได้รับผลบาปท่ีมากกว่าการก่อปาณาติบาตแก่สัตว์เล็กซึ่งใช้ความพยายามไม่มาก
เท่าใดนัก 

 
หลักกฎหมายอาญาว่าด้วยการกระท าความผิดฐานฆ่าผู้อื่น      

ในระบบกฎหมายอาญาของนานาอารยประเทศทั่วโลกรวมทั้งไทยนั้น แม้ว่าอาจจะมีรายละเอียดที่
แตกต่างกันอยู่บ้าง แต่โดยหลักแล้วมีนิติปรัชญาที่อยู่เบื้องหลังในการตรากฎหมายที่มีความคล้ายคลึงและเป็นไป
ในทางเดียวกัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในระบบกฎหมาย civil law ซึ่งใช้กันอยู่ในภาคพื้นยุโรปรวมทั้งในประเทศไทย 
ต่างก็มีหลักการที่ใกล้เคียงกันอย่างยิ่ง ในที่นี้จึงได้ยกน าเอาตัวบทกฎหมายและแนวความคิดทางนิติปรัชญาที่อยู่



229

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021 
 
เบื้องหลังกระบวนการนิติบัญญัติของระบบกฎหมายไทยมากล่าวถึงเพื่อใช้ในการวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบกับพุทธจ
ริยศาสตร์ว่าด้วยปาณาติบาตกรรม ในฐานะของตัวแทนในการเปรียบเทียบที่ดีที่สุดระหว่างนิติปรัชญาที่อยู่เบื้องหลัง
ระบบกฎหมายไทยและปรัชญาของศาสนาพุทธอันเป็นประจ าชาติ ระบบกฎหมายของรัฐต่าง ๆ นั้นมีขึ้นเพื่อมุ่งเน้น
ให้เกิดความสงบสุขแก่สังคมมนุษย์มิให้บุคคลอันเป็นสมาชิกหน่วยย่อยของแต่ละสังคมอยู่ร่วมกันด้วยการฝ่าฝืน
ละเมิดสิทธิซึ่งกันและกัน ในแง่นี้เองระบบกฎหมายสากลจึงถือว่าสัตว์อาจเป็นได้แค่เพียงทรัพย์สินของมนุษย์โดย
ไม่ได้มีการให้สิทธิในทางกฎหมายแก่สัตว์ ตัวบทกฎหมายว่าด้วยการฆ่าสัตว์จึงไม่ได้มีการก าหนดให้เป็ นความผิด
ในทางอาญาโดยตรง อาจจะเป็นได้ก็แค่เพียงบทบัญญัติที่ว่าด้วยการท าให้เสียทรัพย์เท่านั้น ดังนั้นการเปรียบเทียบ
เรื่องปาณาติบาตกรรมในพุทธปรัชญากับระบบกฎหมายจึงสามารถน ามาเปรียบเทียบได้ในกรณีของความผิดทาง
อาญาในฐานฆ่าผู้อื่นเท่านั้นในระบบกฎหมายของประเทศไทยก็เป็นเช่นเดียวกัน ความผิดในฐานดังกล่าวนี้ระบบ
กฎหมายอาญาของประเทศไทยปรากฏในมาตรา 288 แห่งประมวลกฎหมายอาญาซึ่งบัญญัติว่า “ผู้ใดฆ่าผู้อื่น ต้อง
ระวางโทษประหารชีวิต จ าคุกตลอดชีวิต หรือจ าคุกตั้งแต่สิบห้าปีถึงยี่สิบปี” แต่อย่างไรก็ดี หลักกฎหมายในการ
วินิจฉัยความรับผิดทางอาญานั้นจ าเป็นจะต้องพิจารณาถึงองค์ประกอบทั้งภายนอกและภายในของความผิดในฐาน
นั้น ๆ หากพิจารณาแล้วการกระท าครบองค์ประกอบภายนอกอันได้แก่ ข้อเท็จจริงต่าง ๆ อันได้แก่ มีผู้ฆ่า มีการ
กระท าลงมือฆ่า มีผู้ตายจากการกระท าน้ัน รวมทั้งครบองค์ประกอบภายในอันได้แก่ จิตใจของผู้กระท า ซึ่งก็คือความ
รับรู้ว่าผู้ที่ตนก าลังลงมือนั้นเป็นผู้มีชีวิต รวมทั้งเจตนาประสงค์ต่อผลให้เกิดความตายของบุคคลดังกล่าวดังที่บัญญัติ
ในมาตรา 59 เช่นนี้จึงจะถือว่าการกระท าความผิดครบองค์ประกอบภายนอกและภายในแล้วและน าไปสู่การปรับ
อัตราโทษแก่ผู้กระท าความผิดแต่อย่างไรก็ดี โทษของการกระท าความผิดฐานฆ่าผู้อื่นโดยเจตนานี้จะมีอัตราโทษ
สูงขึ้นหากการกระท าความผิดเข้าข่ายมหันตโทษตามบทเพิ่มโทษในมาตรา 289 ซึ่งได้แก่ การฆ่าบุพการีย์การฆ่าผู้อืน่
โดยไตร่ตรองไว้ก่อน การฆ่าผู้อื่นโดยทรมานหรือโดยกระท าทารุณโหดร้าย การฆ่าผู้อื่นเพ่ือตระเตรียมการหรือเพ่ือ
ความสะดวกในการที่จะกระท าความผิดอย่างอ่ืน และการฆ่าผู้อื่นเพื่อจะเอาไว้ซึ่งผลประโยชน์อันเกิดแต่การที่ตนได้
กระท าความผิดอื่นหรือเพื่อปกปิดความผิดอื่นของตนหรือเพื่อหลีกเลี่ยงให้พ้นอาญาในความผิดอื่นที่ตนได้กระท าไว้
ซึ่งกรณีเช่นว่านี้จะมีอัตราโทษบัญญัติไว้เพียงอย่างเดียวคือการประหารชีวิตเท่านั้น นอกจากนี้ผู้ใช้ ผู้จางวานให้
กระท าความผิดย่อมมีความผิดและต้องได้รับด้วยอัตราเดียวกันกับผู้ลงมือกระท าความผิดเองด้วย 

บทวิเคราะห์เปรียบเทียบนิติปรัชญาและพุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยการพรากชีวิต    

ดังท่ีกล่าวไปแล้วข้างต้นว่า แม้ในระบบกฎหมายจะไม่ได้กล่าวถึงโทษทางอาญาในการฆ่าสัตว์เพียงกล่าวถึง
กรณีของการฆ่ามนุษย์ด้วยกันแต่ในการวิเคราะห์ก็สามารถน าปรัชญาที่อยู่เบื้องหลังของทั้งระบบกฎหมายและ
พระพุทธศาสนามาพิจารณาพินิจพิเคราะห์เปรียบเทียบการฆ่าในนิติปรัชญาเบื้องหลังกฎหมายอาญาและการฆ่าใน
พุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยปาณาติบาตกรรมได้อย่างน่าสนใจ จากการศึกษาข้างต้นพบข้อสังเกตเชิงเปรียบเทียบที่มี
นัยส าคัญทั้งสิ้นสี่ประการ ดังต่อไปนี้ประการที่หนึ่ง การวินิจฉัยความผิดจากการฆ่านั้น ทั้งระบบกฎหมายและพุทธ
ปรัชญาต่างให้ความส าคัญต่อการพิจารณาองค์ประกอบต่าง ๆ อย่างละเอียดรอบด้านทั้งองค์ประกอบทางด้าน
ผู้กระท า องค์ประกอบทางด้านการกระท า และองค์ประกอบทางด้านผู้ถูกกระท า โดยมิใช่เป็นการพิจารณาเพียงผิว
เผินจากผลของการกระท าหรือก็คือความตายที่เกิดขึ้นเท่านั้น กล่าวคือ การวินิจฉัยความผิดว่าด้วยการฆ่าทั้ งในนิติ
ปรัชญาของระบบกฎหมายอาญาและพุทธปรัชญาต่างมีหลักการพื้นฐานใกล้เคียงกันเป็นอย่างยิ่งในแง่ของการ
พิจารณาองค์ประกอบความผิดซึ่งน่าจะเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นโดยบังเอิญอย่างน่าประหลาดใจ ประการท่ีสอง จริยศาสตร์
ของทั้งระบบกฎหมายอาญาและพระพุทธศาสนาในประเด็นนี้ ต่างก็เป็นการให้ความส าคัญต่อคุณค่ารวมถึงการให้
โทษแก่องค์ประกอบด้านจิตใจเป็นส าคัญ กล่าวคือการวินิจฉัยและการให้คุณโทษของผู้กระท านั้นจะต้องพิจารณา
จากจิตเจตนาเป็นหลัก หากไม่มีเจตนาประสงค์ต่อผลในการกระท า ระบบกฎหมายอาญาจะไม่ถือว่าเป็นความผิด ใน
ขณะเดียวกันในพระพุทธศาสนาก็ไม่ถือว่าเป็นการกระท าท่ีเป็นปาณาติบาตกรรมหากขาดเจตนาหรือที่เรียกว่า วธก 
กล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่าปรัชญาในเชิงจริยศาสตร์ของแนวคิดทั้งสองระบบนี้มุ่งเน้นการลงโทษต่อเจตนาอันช่ัวร้ายเป็น
หลักเสมอเหมือนกัน ประการที่สามปรัชญาของทั้งสองระบบในกรณีนี้ต่างครอบคลุมไปถึงการกระท าความผิดโดย



230

วารสาร “ศึกษาศาสตร์ มมร” คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

ปีที่ 9 ฉบับที่ 1     มกราคม -มิถุนายน 2564  
 
อ้อมเช่นเดียวกัน กล่าวคือในระบบกฎหมายอาญามีการบัญญตัิความผิดและโทษในกรณีของผู้จ้างวานใช้ทั้งที่ไม่ได้ลง
มือกระท าการเอง ส่วนในหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาก็มีหลักการที่กล่าวถึงวิธีการกระท าปาณาติบาตกรรมด้วย
วาจาหรือวีจีปโยคซึ่งถือว่าเป็นกรรมชั่วท่ีมีผลบาปเทียบเท่ากับการลงมือกระท าการด้วยตนเองประการที่สี่อัตราโทษ
ในระบบกฎหมายอาญานั้นจะมีความรุนแรงขึ้นเมื่อการฆ่านั้นกระท ากับบุพการีย์ผู้มีพระคุณ การฆ่ากระท าโดย
ไตร่ตรองไว้ก่อนซึ่งต้องใช้ความพยายามมาก การฆ่าที่กระท าอย่างทารุณโหดร้าย รวมทั้งการฆ่าโดยมีแรงจูงใจเพื่อ
ผลประโยชน์ในการกระท าความผิดอย่างอื่น ในขณะเดียวกัน บาปเคราะห์ที่เกิดขึ้นจากผลกรรมในการก่อ
ปาณาติบาตกรรมในค าสอนของพระพุทธศาสนานั้นก็มีความรุนแรงขึ้นจากการฆ่าบุพการีย์ในฐานะที่เป็น
อนันตริยกรรม การฆ่าโดยใช้ความพยายามอย่างมาก และการฆ่าโดยมีมูลเหตุจูงใจอันเป็นอกุศลมูลคือโทสะ โมหะ 
โลภะ เหล่านี้จะเห็นได้ว่าปรัชญาของทั้งสองระบบคิดมีความสอดคล้องกันโดยบังเอิญเป็นอย่างมากอีกเช่นกัน 

บทสรุป             

เมื่อพิจารณาอย่างผิวเผินโดยทั่วไปแล้วปรัชญาในระบบกฎหมายหรือนิติปรัชญาและพุทธปรัชญานั้นมี
ความแตกต่างกันอยู่มากมายในหลายประการ ไม่ว่าจะเป็นแง่ของการก่อตั้งระบบปรัชญาที่มีท่ีมีจากแหลง่อารยธรรม
ทางความคิดต่างพื้นที่กันโดยนิติปรัชญาสมัยใหม่นั้นมีที่มาที่พัฒนาขึ้นในพื้นทวีปยุโรปส่วนพุทธปรัชญาพัฒนาขึ้นใน
ประเทศอินเดีย หรือในแง่ของเกิดขึ้นจากระบบแนวคิดที่แตกต่างกันโดยนิติปรัชญามีหลักส าคัญคือความมุ่งหวังใน
ประโยชน์ด้านการปกครองและการอยู่ร่วมกันเป็นสังคม ส่วนพุทธปรัชญามีหลักที่ส าคัญในแง่ของการดับทุกข์และ
การหลุดพ้นแต่เมื่อพิเคราะห์พิจารณาโดยละเอียดโดยเฉพาะนิติปรัชญาและพุทธปรัชญาซึ่งเกี่ยวกับเรื่องการฆ่าหรือ
การก่อปาณาติบาตกรรมที่ได้กล่าวไปทั้งหมดนั้น กลับพบว่าปรัชญาของทั้งสองระบบมีความเหมือนกันในหลักการ
เป็นอย่างยิ่ง จนอาจกล่าวได้ว่าจริยศาสตร์ที่แฝงตัวอยู่ในนิติปรชัญาและในพุทธปรัชญานั้นเป็นจริยศาสตรท์ี่กลมกลืน
จนแทบจะเป็นเรื่องเดียวกัน เพียงแต่ต่างกันในแง่ของรายละเอียดปลีกย่อยและความมุ่งหวังของการปรับประยุกต์ใช้
เท่านั้น การศึกษาในประเด็นดังกล่าวนี้จึงพบว่าเป็นเรื่องที่น่าแปลกใจเป็นอย่างมากท่ีพุทธปรัชญาซึ่งเกิดขึ้นมาหลาย
พันปีก่อนจะมีความกลมกลืนสอดคล้องกับนิติปรัชญาที่พัฒนาขึ้นมาทีหลัง อีกทั้งการพัฒนาเกิดขึ้นในพื้นที่ซึ่ง
ห่างไกลกันไร้ซึ่งความเกี่ยวข้องกันโดยตรง นิติปรัชญาที่อยู่เบื้องหลังระบบกฎหมายอาญานี้เป็นสิ่งท่ีได้รับการยอมรับ
ในระดับสูงว่ามีความรัดกุมรอบคอบชอบด้วยหลักตรรกะเหตุผลและถือเป็นปรัชญาสมัยใหม่ที่ก่อตัวขึ้นพร้อม ๆ กัน
กับการอุบัติขึ้นของรัฐสมัยใหม่ (modern state)แต่ในขณะเดียวกันเมื่อพุทธปรัชญาซึ่งเป็นระบบคิดที่ก่อก าเนิด
ขึ้นมาอย่างยาวนานก่อนหน้านี้กลับมีความสอดคล้องกับปรัชญาสมัยใหม่อย่างกลมกลืนจึงท าให้เห็นว่าปรีชาญาณ
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นอยู่ในระดับสูงและมีความร่วมสมัยมาก ตัวอย่างจากการศึกษานี้จึงเป็น
เครื่องบ่งช้ีได้เป็นอย่างดีว่าพุทธปรัชญาเป็นระบบคิดทางปรัชญาที่ไม่เคยล้าสมัยเป็น  อกาลิโก และควรค่าแก่
การศึกษารวมทั้งน ามาปรับประยุกต์ใช้ร่วมกันหรือปรัชญาในระบบอื่น ๆ ได้เป็นอย่างดี 

บรรณานุกรม 
 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559) พระวินัยปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 2. พระนครศรีอยุธยา: 

ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
คณาจารย์มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2559).พระสุตตันตปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 2. พระนครศรีอยุธยา: 

ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
พระไตรปิฎก ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย (ภาษาไทย) 
มงคลทีปนี. (2522). มงฺคลตฺถทีปนี ปฐโม ภาโค. กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
มหาทวี ฐานวโร, พระ. (2535). ปาณาติบาตกับปัญหาจริยธรรมในพุทธปรัชญา.วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535. 
สัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, พระ.(2525).ปรมัตถโชติกะ มหาอภิธัมมัตถสัคหฎีกา ปริเฉทที่ 5 เล่ม 2. กรุงเทพฯ: สุทธิ

สารการพิมพ์.  



231

MBU Education Journal : Faculty of Education Mahamakut Buddhist University

Vol. 9  No. 1     January –June 2021

 
 
สีวลี ศิริไล.(2529).การศึกษาเชิงวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์ จริยธรรม และเกณฑ์ตัดสินปัญหาจรยิธรรมทางการแพทย์

ในสมัยปัจจุบัน, รายงานการวิจัย. กรุงเทพฯ,  


