
MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

337 

วิจารณ์วรรณกรรมเร่ืองสิทธารถะของเฮอร์มานน์ เฮสเส  

พระปริยัติวชิรกวี (ไมตรี กองแสน) 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏรชวิทยาลัย 

อีเมล : mosmole263@gmail.com 

จตุภูมิ แสนคำ 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏรชวิทยาลัย 

อีเมล : mosmole263@gmail.com 

ทิวา สุขุม 
 นักวิชาการอิสสระ  

อีเมล : sukhum.tiwa@gmail.com 
Received : February 27, 2023  Revised : March 20, 2023  Accepted : December 22, 2023 

บทคัดย่อ 

สิทธารถะเป็นวรรณกกรรมที่เฮอร์มานน์ เฮสเส ประพันธ์ขึ้นมาในช่วง ค.ศ. 1919-1922 ได้รับการ

ตีพิมพ์ออกไปในหลายภาษาเป็นวรรณกรรมเชิงปรัชญาศาสนา ที่พยายามจะนำเสนอปรัชญาอินเดียโดยสร้าง

กรอบแนวคิดทางปรัชญาขึ้นมาใหม่ในแนวทางของตะวันตก และใช้แนวทางของพุทธประวัติในการดำเนินเรื่อง 

บทความวิชาการฉบับนี้ ใช้วิธีการสืบค้นแบบค้นคว้าจากเอกสาร (document research) เพื่อสืบค้นว่า วรรณกรรม

ฉบับนี้ได้นำพุทธประวัติไปใช้ในการดำเนินเรื่องอย่างไร มีการนำเสนอมุมมองทางปรัชญาอินเดียโดยนำเสนอให้

กลายเป็นแนวปรัชญาตะวันตกได้หรือไม่อย่างไร โดยจากการวิเคราะห์เนื้อความของวรรณกรรมก็ พบว่า ใช้

แนวทางของพุทธประวัติในการดำเนินเรื่องจริง โดยขับเคลื่อนเนื้อเรื่องผ่านอุปนิสัยของตัวละครเอก พร้อมกับ

นำฉากในเนื้อเรื่องมาเปลี่ยนบทบาทและเหตุการณ์ แต่ในด้านปรัชญา ตัววรรณกรรมยังไม่สามารถฉีกแนวทาง

ของปรัชญาอินเดียได้มากนัก ยังคงรักษาแนวทางเดิมอยู่ เพียงแต่นำเสนอผ่านวรรณกรรมตะวันตก ทำให้ต้องมี

ความสนใจในปรัชญาอินเดียระดับหนึ่ง จึงจะเข้าใจปรัชญาของอินเดียที่แฝงอยู่ในวรรณกรรมได้อย่างเข้าใจ  

คำสำคัญ : วิจารณ์วรรณกรรม, สิทธารถะ, เฮอร์มานน์ เฮสเส  

  



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

338 

Hermann Hesse’s Siddhartha: a Literary Criticism 

Phrapariyattivajirakavi (Maitree Kongsaen) 
Faculty of Humanities, Mahamakut Buddhist University 

Email: mosmole263@gmail.com 

Jatuphoom Saenkham 
Faculty of Humanities, Mahamakut Buddhist University 

Email : mosmole263@gmail.com 

Tiwa  Sukhum 
Independent scholar 

Email: sukhum.tiwa@gmail.com 
 

Abstract 

 Siddhārtha is written by Hermann Hesse in 1919-1922 A.D. and has been published in 

many languages. Siddhārtha is Philosophical literature that the poet wants to present Indian 

philosophies by creating a New philosophical framework in Western concepts. The History of 

Lord Buddha is used as a role model in this literature. Thus,  t h i s  a r t i c l e  a ims  to research 

whether Siddhārtha follows a model of the history of Lord Buddha, or not. And can this 

literature create a New philosophical framework?  Research results are that Siddhārtha follows 

The History of Lord Buddha, especially on the part of the protagonist. But in part of philosophy, 

the literature is only the original philosophy in the new language, and can’t create a new 

philosophical framework in Western concepts. 

Keywords: Literary criticism, Siddhārtha, Hermann Hesse 

  



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

339 

บทนำ 

สิทธารถะ (Siddhārtha) เป็นหนึ่งในวรรณกรรมที่มีชื่อเสียงของนักเขียนชาวเยอรมันนามว่า เฮอร์มานน์ 
เฮสเส (Hermann Hesse) ผู้มีชีวิตอยู่ในช่วงปีคริสต์ศักราช 1877-1962  ตัวผู้เขียนมีความชำนาญในทางปรัชญา
อย่างครอบคลุมหลายแขนง แต่ที่เห็นว่าน่าจะมีอิทธิพลต่อตัวผู้เขียนและงานเขียนของเขามากที่สุดจะเป็นใน
ส่วนของปรัชญาอินเดียและปรัชญาจีน ส่วนนี้อาจจะเป็นอิทธิพลจากการที่มารดาบิดาของเขาเคยทำงานอยู่ที่
อินเดีย พิจารณาได้การเขียนเล่าประวัติของตัวเขาเองตอนหนึ่งว่า  

“I was born in Calw in the Black Forest on July 2 , 1877 .  My father, a 
Baltic German, came from Estonia; my mother was the daughter of a Swabian 
and a French-Swiss. My father’s father was a doctor, my mother’s father a 
missionary and an Indologist. My father, too, had been a missionary in India for 
a short while, and my mother had spent several years of her youth in India and 
had done missionary work there.” 

 “ข้าพเจ้าเกิดที่ แบล็คฟอเรส ในเมืองคาล์ว ประเทศเยอรมัน วันที่ 2 กรกฎาคม ค.ศ.
1877 บิดาของฉันเป็นบอลติก เยอรมัน ผู้เดินทางมาจากเอสโตเนีย ส่วนมารดาเป็นลูกครึ่ง
ระหว่างชาวสเวเบียและชาวฝรั่งเศสสวิส คุณปู่ของข้าพเจ้าเป็นหมอ และคุณตาเป็นครูสอน
ศาสนาและนักภารตวิทยาทั้งสองเคยทำงานที่อินเดีย จุดนี้เองป็นเหตุให้บิดาของข้าพเจ้าต้อง
ทำงานเป็นครูสอนศาสนาในอินเดียช่วงระยะเวลาหนึ่ง ทั้งมารดาก็เติบโตและทำงานเป็นครู
สอนศาสนาอยู่ที่นั่นเช่นกัน” 

ไม่เพียงแต่คนใกล้ตัวที่มีความใกล้ชิดกับอินเดีย แต่เขายังได้รับอิทธิพลจากค่านิยมเกี่ยวกับบูรพาคดีศึกษา  
ที่อาเธอร์ โชเปนฮาวเออร์ (Arthur Schopenhauer) นักปราชญ์ชาวเยอรมันเริ่มต้นก่อแสความนิยม ทำให้เฮสเสเริ่ม
เข้ามาสนใจในงานแปลจากภาษาบาลีและภาษาสันสกฤตซึ่งเป็นสิ่งใหม่ในยุคนั้นซึ่งน่าสนใจและให้อิสระภาพ
ทางความคิดมากกว่านิกายโปเตสแตนต์ 

 สิทธารถะ โดยความหมาย หมายถึง ผู้สำเร็จสิ่งที่มุ่งหวัง ในวรรณกรรมเรื่องนี้สื่อถึงตัวละครในเรื่องที่
แสวงหาวิธีแห่งความหลุดพ้น ผ่านวิธีการดำเนินชีวิตรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งภายหลังได้บรรลุโมกษะในตอนท้าย
ตามที ่ม ุ ่งหวัง มีโครงสร้างเป็นวรรณกรรมอิงประวัติศาสตร์ มีการดำเนินเรื ่องที ่อ ิงกับความเป็นอยู่ 
ขนบธรรมเนียมประเพณี ตลอดถึงความรู้สึกนึกคิดของคนอินเดียในสมัยพุทธกาล มีการนำเนื้อหาเหตุการณ์ใน
ประวัติศาสตร์มาสร้างสรรค์ขึ้นใหม่โดยใช้ตัวละครที่มีตัวตนอยู่จริงในประวัติศาสตร์และตัวละครที่สมมุติขึ้นใหม่
มาแสดงบทบาทร่วมกัน โดยวรรณกรรมเรื่องนี้ได้ถูกเริ่มแต่งขึ้นในปี ค.ศ. 1919 จนจบภาคแรก มี 4 ตอน ได้
ตีพิมพ์ในปี 1921 และภาคที่ 2 มี 8 ตอน ตีพิมพ์ในปี 1922 



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

340 

 วรรณกรรมเรื่องสิทธารถะมีพุทธประวัติเป็นต้นแบบในการดำเนินเรื ่อง ในส่วนของเนื้อเรื่องมีการ
ดัดแปลงตัวละครและองค์ประกอบของเรื่องให้ต่างออกไปจากพุทธประวัติ แต่ก็ยังรักษาเค้าโครงเดิมไว้ นับรวม
ไปถึงชื่อของตัวเอกที่ชื่อว่า สิทธารถะ ก็มีชื่อพ้องกับเจ้าชายสิทธารถะที่ แสวงหาโมกษะธรรมและภายหลังได้
บรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า โดยตัวเอกในวรรณกรรมนี้ก็ได้บรรลุโมกษะเหมือนกันในท้ายสุด  

เปรียบเทียบวรรณกรรมเรือ่งสิทธารถะของเฮอร์มานน์ เฮสเส กับพุทธประวัติฝ่ายมหายานในธิเบต 

 เพื่อต้องการทราบว่า “วรรณกรรมเรื่องสิทธารถะมีพุทธประวัติเป็นต้นแบบในการดำเนินเรื ่อง” 
การศึกษาตัวละครเอกจึงเป็นสิ่งสำคัญ เนื่องจากตัวละครเอกมีความจำเป็นต่อเนื้อเรื่องเป็นอย่างมาก เพราะ
เป็นเครื่องกำหนดว่าบทละคร วรรณกรรม หรือนิยายจะดำเนินเรื่องไปในทางใด โดยจุดนี้เราสามารถพิจาณาได้
จากประสบการณ์ อุปนิสัย และแนวคิดของตัวละครเอก เพราะข้อเท็จจริงพื้นฐานของตัวละครไม่มีความต่าง
จากมนุษย์ที่มีชีวิต ยังมีความต้องการพื้นฐานในการดำรงชีพ ความต้องการพื้นฐานทางอารมณ์เช่น รัก โกรธ 
เกลียด อิจฉา เป็นต้น ไม่เพียงแต่กำหนดแนวทางวรรณกรรม ยังเป็นเครื่องบ่งชี้ถึงแนวคิดของผู้ประพันธ์และ
หรือวัตถุประสงค์ในการเขียนวรรณกรรมเรื่องนั้น ๆ  

วรรณกรรมเรื่องสิทธารถะ มีตัวเอกชื่อ “สิทธารถะ” มีรูปแบบในการนำเสนอตัวละครให้เป็นบุคคล
ศักดิ์สิทธ์ มีพลังอำนาจพิเศษกว่าคนทั่วไป เพียงแต่ว่าสิ่งเหล่านั้นถูกสร้างขึ้นผ่านความเฉลียวฉลาดและการฝึก
ตามแนวทางของตัวเอก ผู้ประพันธ์เขียนตัวละครนี้ให้เป็นตัวแทนของความดื้อรันและแนวคิดของตน ดังความ
ตอนหนึ่งที่สิทธารถะตอบพระพุทธเจ้าว่า “ขอให้ภิกษุเหล่านั้นดำเนินตามพระธรรมคำสอนเถิด ขอให้ท่าน
ทั้งหลายไปถึงเป้าหมาย ไม่ใช่หน้าที่ของข้าที่จะตัดสินชีวิตของผู้อื่น ข้าต้องตัดสินชีวิตของข้าเอง” ซึ่งแสดงถึง
ความต้องการจะพิสูจน์แนวคิดของตน และใช้แนวคิดของผู้อื่นเพียงการอ้างอิงเท่านั้น ทำให้ตัวละครเอกในเรื่อง
มีลักษณะโต้แย้งแนวคิดต่าง ๆ ทั้งของตนและคนอื่นที่เข้ามาแสดงแนวคิดและดำเนินชีวิตผ่านการโต้แย้งแนวคิด
เหล่านั้น การโต้แย้งทางแนวคิดของตัวเอกได้จบลงพร้อม ๆ การเข้าถึงโมกษะที่เป็นความสมบูรณ์ อย่างที่สุด
ตามทัศนะของตัวเอกเอง  

ผู้ประพันธ์ได้เริ่มรูปแบบการดำเนินชีวิตของตัวเอกให้มีชีวิตเป็นบุตรพราหมณ์ที่ถึงพร้อมด้วยทุกสิ่ง
อย่างที่พราหมณ์คนหนึ่งจะพึงมี เหมือนพุทธประวัติที่เจ้าชายสิทธารถะมีความสมบูรณ์ทุกอย่าง ๆ ที่กษัตริย์
ควรจะได้รับ ได้ประพันธ์ให้ชื่อตัวละครเอกใช้นามเดียวกับพระพุทธเจ้าสมัยเป็นเจ้าชายคือ สิทธารถะ ได้รับ
ความเบื่อหน่ายในชีวิต รู้สึกว่าสิ่งที่เป็นไม่ใช่หนทางที่ถูกต้องของชีวิต เป็นนักแสวงหาหนทางเหมือนกันกับ
สิทธารถะในพุทธประวัติ ต่างแต่ระยะเวลาที ่ต่างกันมาก ๆ เท่านั้น กล่าวได้ว่า “เป็นชีวิตที่แตกต่างแต่
เหมือนกันในตอนต้น และเหมือนกันแต่แตกต่างในตอนท้าย”  

เพื่อให้เห็นความเหมือนและความต่างระหว่างตัวละครชื่อ “สิทธารถะ” จึงต้องกำหนดเอกสารหลักที่
จะนำมาใช้ในการเทียบเคียงพฤติกรรมของตัวละคร สำหรับวรรณกรรมเรื่อง “สิทธารถะ” จะใช้เป็นฉบับของ
สำนักพิมพ์สยามปริทัศน์ซึ่งแปลโดยสดใส ขันติวรพงศ์ ในส่วนของพุทธประวัติจะใช้ “พระพุทธประวัติฝ่าย



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

341 

มหายานในธิเบต เรียงตามฉบับของ W. Woodville Rockhill ฉบับนี้เป็นฉบับที่เรียบเรียงไว้ในคัมภีร์ภาษาทิเบต 
ซึ่งเขียนชื่อเป็นตัวอังกฤษว่า BKAH-HGYUR และ BSTAN-HGYUR ได้รับการตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1884 โดยห้างตรืบ
เนอรฺ (Trübner) ที่เมืองลอนดอน โดยใช้ชื่อหนังสือว่า Life of the Buddha กรมศิลปากรได้ตัดมาเฉพาะส่วนที่
เป็นพุทธประวัติและทำการแปลเป็นภาษาไทย ต่อมาพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงพระกรุณา
โปรดเกล้าฯ ให้พิมพ์เป็นครั้งแรกในงานพระราชทานเพลิงพระศพ พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหลวงสมรรัตนสิริ
เชษฐ เมื่อ พ.ศ. 2475 พิมพ์ครั้งที่ 2 ในงานฌาปนกิจศพ นางสมเชื้อ ประมิติ ธนการ พ.ศ. 2501 โดยพุทธ
ประวัติฉบับที่นำมาเปรียบเทียบนี้เป็นฉบับตีพิมพ์ครั้งที่ 3 ในงานพระราชทานเพลิงศพ นางกิมลุ้ย อาจารีย์ ใน 
พ.ศ. 2510 โดยเนื้อหาในพระพุทธประวัติฉบับนี้มีความเป็นวรรณกรรมมากกว่าที่จะเป็นชีวะประวัติของบุคคล
สำคัญ 

ความเหมือนกันของตัวละครเอก 

 จากคำกล่าวที่ว่า “เป็นชีวิตที่แตกต่างแต่เหมือนกันในตอนต้น” ตัวละครเอกชื่อสิทธารถะ มีชีวิตที่
แตกต่างกันอย่างยิ่งยวดในด้านของแนวทางการใช้ชีวิต ฝั่งหนึ่งเป็นพราหมณ์ ซึ่งถือว่าเป็น “นักบวช” ฝั่งหนึ่ง
เป็นกษัตริย์ซึ่งถือว่าเป็น “นักรบ” โดยเราสามารถพิจารณาจุดที่ต่างกันของสิทธารถะจากทั้งสองแหล่งที่มาได้
จากเนื้อความในตาราง 

สิทธารถะ ของเฮอร์มานน์ เฮสเส สิทธารถะ ของพุทธประวัติ 
สิทธารถะได้ร่วมวงสนทนากับผู้รู ้มานานแล้ว เขารู้
ร่ายโอมโดยไม่ต้องเปล่งเสียง ชำระล้างแขนขาเมื่อทำ
พิธีล้างบาปประจำวัน เขามักท่องถ้อยคำจากจันโทค
ยาอุปนิษัทว่า “จริงแท้ พรหมมันคือสัจธรรม ผู้รู้สิ่งนี้
จะเข้าถึงโลกอันเป็นสวรรค์ทุกวัน” 

พระโพธิสัตว์กับศักยกุมาร 500 ได้เสร็จไปศึกษา
อักษรสมัยในสำนักเกาศิก (พระวิศวามิตร) แต่ทราบ
เท่าท่านครูเสียแล้ว ภายหลังได้เรียนวิชาคชกรรม 
และวิชาธนู, พระโพธิสัตว์ทรงมีแรงมาก จับช้างด้วย
พระหัตถ์ข้างเดียวขว้างไปไกลเหมือนขว้างก้อนศิลา  

ภายหลังเมื่อทดลองวิชาธนู ลูกธนูของโพธิสัตว์ได้
ทะลุเป้าทั้งหมด แล่นไปสู่ที่ไกล ปักลึกลงในแผ่นดิน 
บันดาลเป็นท่อน้ำพุข้ึนแล้ว 

 

จะพบว่าตัวเอกทั้งสองรูปแบบการใช้ชีวิตที่ต่างกันอันมีสาเหตุมาจากการที่มีบริบทชีวิตที่ต่างกัน เมื่อ
พิจารณาจากการดำเนินเรื ่องดังกล่าวทำให้ต้องพิจารณาว่า อะไรที่ทำให้ตัวเอกของทั้งสองเรื ่องมีจุดร่วม
เดียวกันและมองไปในทางเดียวคือการออกบวช ซึ่งการจะเข้าใจจุดร่วมที่เหมือนของทั้งสองตัวละครเอกเราต้อง
ทำการเทียบมุมมองของตัวละครเอกและมุมมองของตัวละครอื่นที่ส่งผลต่อตัวละครเอก โดยทำตารางแบ่งเป็น 
2 ส่วนคือ1. ส่วนที่เป็นสภาวะที่เกิดภายในตัวละครเอกเอง และ 2. ส่วนที่เป็นสภาวะภายนอก 

  



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

342 

ตารางเปรียบเทียบส่วนที่เป็นสภาวะท่ีเกิดภายในตัวละครเอก 

สิทธารถะ ของเฮอร์มานน์ เฮสเส สิทธารถะ ของพุทธประวัติ 
ความคิดของพรหามณ์หนุ่มไม่ได้เบิกบาน ความฝัน
และความคิดสับสนพุ่งมาสู่เขาจากทุกทิศทาง ความ
ไม่สงบทางวิญญาณต่างถาโถมมาสู่เขา มันพวยพุ่ง
จากควันไฟในพิธีบูชาสังเวย จากโศลกในฤคเวท 

ความกระหายใคร่รู้ ความเบื่อหน่าย และความเศร้า
มีอยู่ในใจของเขา 

พระโพธิสัตว์เกิดความสังเวชพระหฤทัย เมื่อรู้ว่าคน
จะต้องชรา ต้องเป็นโรค ต้องตาย เกิดความคาดหวัง
ที่จะพ้นโลก เกิดความเบื่อหน่าย 

 จุดร่วมที่มีเหมือนกันของตัวละครเอกคือคิดฟุ้งซ่านเดือดร้อนใจ ความเบื่อหน่ายในสภาวะที่เป็นอยู่ 
ความรู้สึกไม่มีจุดหมาย นำไปสู่ความใคร่รู้ที่นำไปสู่ทางออก โดยทางออกในความเข้าใจของตัวละครทั้งสองตัว
ในขณะนั้นคือ โมกษะซึ่งจะได้รับมาผ่านการประพฤติและการอยู่ในรูปแบบที่เรียกว่า “สมณะ” โดยจุดนี้จะเป็น
ส่วนของอิทธิพลจากสภาวะภายนอกที่เป็นเหตุตัดสินใจให้ก้าวเข้าสู่สภาวะของสมณะ 

ตารางเปรียบเทียบส่วนที่เป็นสภาวะภายนอกของตัวละครเอก 

สิทธารถะ ของเฮอร์มานน์ เฮสเส สิทธารถะ ของพุทธประวัติ 
- ในขั้นต้น สิทธารถะเป็นที่รักทั้งจากครอบครัว

และคนรอบข้าง ได้รับความคาดหวังเพื่อให้เข้า
มาสืบทอดความรู้และแนวคิดต่าง ๆ ของตระกูล 
เนื่องจากความสามารถของเขา มีบุคคลตัวอย่าง
ให้เขามากมายเช่น ตัวบิดาของสิทธารถะ เป็นต้น 
มีทั้งที่ดีและไม่ดี ทำให้เกิดการเบื่อหน่ายและหา
ความหมาย 

- ในข ั ้ นส ู ง  ส ิ ทธารถะได ้พบสมณะท ี ่ เ ป็น
เครื ่องหมายของอิสระและความหลุดพ้นใน
มุมมองของตัวละคร ซึ่งเป็นจุดตัดสินใจที่จะออก
จากพฤติกรรมเดิม ๆ  

-ในขั้นต้น สิทธารถะได้รับความคาดหวังอย่างเต็ม
เปี่ยมจากทั้งพระบิดาและคนในตระกูล ด้วยหวังว่า
จะให้เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ เนื ่องจากทุกคนเห็น
ความสามารถในตัวของเขา 
-ในขั้นสูง สิทธารถะได้พบ คนแก่ คนป่วยเป็นโรค
ท้องมาน ศพคนตายที่เต็มไปด้วยญาติที่ร่ำไห้ ได้พบ
สมณะที่เที่ยวภิกษาจาร ได้พบทาสกรรมกรและสตัว์
ที่ถูกใช้งานหนัก มองว่าชีวิตถูกพันธนาการด้วยสิ่ง
ต่าง ๆ ไม่ต่างจากโคที่ถูกเทียมแอก พร้อมกับมองว่า
สมณะคือเครื ่องหมายของความหลุดพ้น เป็นจุด
ตัดสินใจให้ออกบวช 

 จะพบว่าตัวละครเอกจากทั้งสองเรื ่องมีจุดร่วมกันในด้านประสบการณ์ภายนอก คือสภาวะที่ถูก
คาดหวังจากผู ้คนรอบข้าง ผนวกกับการสังเกตเห็นความทุกข์จากคนรอบตัว ที่แม้จะอยู่ในจุดสูงสุดของ
สายวรรณของตน ๆ ก็ยังไม่สามารถหลีกหนีความทุกข์ที่เข้ามาในใจได้ ก่อให้เกิดการตั้งคำถาม เพื่อหาคำตอบ
และความเบื่อหน่าย เพราะไม่เห็นจุดหมายสำคัญในสิ่งที่ทำ ในกรณีสิทธารถะจากฉบับของเฮสเส ก็จะได้รับ
ตัวอย่างเรื่องนี้จากบิดาของตน ผู้แม้จะดำรงอยู่ในธรรมของพราหมณ์ อากัปกิริยาสงบสง่าสมเกิดในตระกูล



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

343 

พราหมณ์ มีความรู้มากดีงานและสูงส่ง  แต่เขาก็ยังกระหายที่จะไปชำระบาป ไปแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์ ยังมีความ
วุ่นวายใจ จุดนี้เหมือนประกาศความไม่สมบูรณ์ในสิ่งที่เป็น ทำให้ตัวละครสิทธารถะในเรื่องเกิดความเบื่อหน่าย 
ต้องพยายามเพื่อหาความหมายและหนทางในการก้าวข้ามสิ่งเหล่านั้น หรือตอนหนึ่งที่ประกาศถึงความไร้
อิสรภาพของตัวละคร ดังเช่นตอนที่สิทธารถะถูกเพ่ือรักคือ “โควินทะ”ถามว่า ได้รับคำอนุญาตจากบิดาหรือไม่
อย่างไร ตัวสิทธารถะเองก็เกิดความสะดุ้งตระหนักรู้ถึงความไร้อิสระภาพของตน จึงต้องการที่จะเป็นสมณะ
ยิ่งขึ้นไปอีกระดับ ส่วนสิทธารถะในพุทธประวัติฉบับมหายานก็ได้รับตัวอย่างประเด็นนี้จากตระกูลของตน ที่ทุก
คนล้วนเป็นกษัตริย์นักรบอย่างสมบูรณ์แบบ เช่น คราหนึ่งที่ชาวภูเขาปาณฑวะเข้าตีบ้านเมืองศักยะ พระบิดา
ของพระองค์ก็ได้ปราบข้าศึกจนราบคาบ พระเจ้าสุประพุทธก็มอบธิดาทั้งสองของตนให้เป็นรางวัล  เป็นต้น แต่
ถึงตระกูลของตนจะมีอำนาจมาก แต่สุดท้ายแล้วทุกคนก็ไม่สามารถพ้นจากอำนาจแห่งความแก่ ความป่วยไข้ 
และความตาย โดยแนวคิดนี้ได้ปรากฏขึ้นแก่สิทธารถะในเมื่อได้พบกับคนแก่ คนป่วยไข้ และคนตาย พร้อม ๆ 
กับการได้พบสมณะ ก่อให้เกิดความเบื่อหน่ายและเป็นเหมือนการจุดประกายให้เห็นทางเลือกใหม่ที่ตนเชื่อว่า
การได้เป็นสมณะถือเป็นทางแห่งความหลุดพ้น 

 ดังนั้น เมื่อทำการเทียบเคียงตัวละครชื่อสิทธารถะจากท้ังสองแหล่งที่มาทำให้เราทราบได้ว่าผู้ประพันธ์
นำความรู้สึกไม่ยอมแพ้ต่อสิ่งที่ขัดขืนไม่ได้และความเบื่อหน่ายต่อวิธีเดิมซึ่งไม่ช่วยให้ก้าวข้ามสิ่งที่ขัดขืนไม่ได้นั้น
มาเป็นตัวดำเนินเรื่อง สามารถสรุปจุดที่เหมือนกันของตัวละครเอกทั้ง 2 ออกมาเป็นสองประเด็นตามตาราง 

ตารางสรุปสิ่งที่เหมือนกันของตัวละครสิทธารถะจากทั้งสองแหล่งท่ีมา 

สิทธารถะ ของเฮอร์มานน์ เฮสเส สิทธารถะ ของพุทธประวัติ 
1. ความรู้สึกไม่อยากยอมจำนนต่อสิ่งที่คนส่วนมากเชื่อว่าไม่อาจขัดขืนได้ 
2. ความรู้สึกเบื่อหน่ายต่อการกระทำท่ีตนรู้สึกไร้ประโยชน์ 

และจากความเหมือนกันนี้ ไม่เพียงทำให้เค้าโครงเรื่องมีความคล้ายกันอันเนื่องจากตัวเอกมีบุคลิกเดียวกัน ยัง
ทำให้สิทธารถะของเฮสเสเป็นที่รู้จักกันว่ามีเค้าโครงจากพุทธประวัติ จนบางครั้งก็ทำให้ผู้อ่านบางกลุ่มสับสน 

ความต่างกันของตัวละครเอก 

 ส่วนคำที่ว่า “และเหมือนกันแต่แตกต่างในตอนท้าย” จุดนี้จะเริ่มจากการที่ทั้งสองตัวละครเอกใช้
ความเบื่อหน่ายในการจุดประกายเหมือนกัน  ความเบื่อหน่ายนับว่าเป็นสิ่งที่มีประโยชน์สำหรับทั้งสองตัวละคร
อย่างแท้จริง ในงานวิจัยของ อลิเซีย วอล์ฟ (Alicia Walf) นักประสาทวิทยา สาขาวิทยาการปัญญา (Cognitive 

Science) ประจำสถาบันโพลิเทคนิคเรนส์ซเลียร์ ประเทศสหรัฐอเมริการะบุว่า ความเบื่อเป็นแรงพลักดันที่ชว่ย
สร้างสรรค์วิธีคิดรูปแบบใหม่ ๆ ทำให้สมองเกิดการย้อนกลับไปสู่จุดเริ่มต้นที่ว่างและพร้อมรับสิ่งใหม่ ๆ หรือที่
เรียกว่าน้ำไม่เต็มแก้ว เป็นช่วงเวลาแห่งแรงบันดาลใจ นำไปสู่ปรากฎการณ์ที่เรียกว่า ยูเรก้า โมเม้นต์ (eureka 

moment) สภาวะที่เข้าใจบางสิ่งที่ลึกซึ้งได้อย่างฉับพลัน แต่ความเบื่อหน่ายนี้เองก็ทำให้ตัวละครเอกทั้งสอง



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

344 

ต่างกัน โดยจะพบว่า ตัวละครสิทธารถะในพุทธประวัติฝ่ายมหายาน หลังจากใช้ความเบื่อเป็นตัวจุดประกายก็
แสวงหาวิธีที่จะแก้ปัญหาและดำเนินการแก้ปัญหาอย่างจริงจังผ่านการวิเคราะห์แยกแยะจนบรรลุจุดมุ่งหมายที่
ตัวละครต้องการพร้อมกับก้าวข้ามความเบื่อของตน ไม่ใช้ความเบื่อในการตัดสินปัญหา พบการนำความเบื่อมา
ใช้เมื่อครั้งพบเทวทูต 4 เท่านั้น ส่วนตัวละครสิทธารถะของเฮสเสใช้ความเบื่อในการจุดประกายเช่นเดียวกัน แต่
ไม่ได้มั ่นคงในการที ่จะเข้าใจและแก้ไขปัญหาที่เป็นมูลเหตุให้เกิดความเบื ่อภายในตน ทำให้ชีว ิตต้อง
คลาดเคลื่อนจากจุดมุ่งหมายหลักของตนหลายครั้ง โดยเราสามารถประมวลความเบื่อของสิทธารถะในฉบับของ
เฮสเสออกมาเป็นตารางได้ดังนี้  

ตารางแสดงความเบื่อและผลลัพธ์ตัวละครสิทธารถะของเฮสเส 

ครั้งที ่ ความเบื่อ ผลลัพธ์ 
1. ความเบื ่อจากการทำสิ ่งซ้ำ ๆ ซึ ่งไม่นำมาซึ่ง

ผลลัพธ์ที่มุ่งหวัง เช่น การบูชายัญ การล้างบาป 
การร่ายพระเวท เป็นต้น และก่อความทุกข์ 

แสวงหาเส้นทาง พบสมณะ มาบวชเป็นสมณะ 

2. ความเบื่อในวิธีที่สมณะสอน เกิดจากความลงัเล
ในทางท่ีตนก้าวเดิน ด้วยมองว่า ความรู้และการ
เรียนเป็นกรอบที่ทำให้บรรลุได้ช้า ด้วยพิจารณา
เห็นว่าสมณะผู้เป็นอาจารย์ไม่ได้ถึงจุดหมายที่
ตนต้องการ 

ออกจากสำนัก ไปหาพระสมณะโคดม แต่เพราะ
ยังมีปัญญาที่เกิดความเบื่อ ความต้องการ ความ
ยึดติด และความสงสัย สังเกตจากบทสนทนา 

แยกทางกับเพื่อน พร้อมกับเห็นเส้นทางใหม่ 

3. ความเบื่อในการเป็นสมณะ ด้วยรู้สึกว่าเพศของ
สมณะไม ่สามารถให ้รสชาต ิทางโลกที ่ตน
ต้องการได ้

พบกามสวามีพ่อค้าใหญ่ ฝึกงานและไปเป็น
พ่อค้า 

4. เบื่อกับชีวิตของพ่อค้าที่ร่ำรวย อันมีเหตุมาจาก
การถูกกลืนไปในกระแสของทางโลก เสียความ
สงบที่จะพึงมีในคราวเป็นสมณะ ร่วงโรย ไม่
แจ่มใส 

คิดวนถึงสิ่งที่เสียไป ทิ้งทุกอย่างของชีวิตพ่อค้า
ไว้เบื้องหลัง กลับไปมองหาชีวิตสมณะ ไปขอ
ทำงานกับคนแจวเรือ พบความสงบที่ตนเข้าใจ
ว่าดี และได้เจอบุตรชาย ยึดติดในตัวบุตรชาย 

5. เบื่อการเป็นคนแจวเรือ หวนนึกถึงอดีตสมัยที่
เป็นพ่อค้า 

ออกติดตามลูกมาถึงเมือง พบแต่ความว่างเปล่า 
ไม่เจอเป้าหมายทั้งบุตร และใจตน 

6 เบื่อตัวตน เบื่อทิฐิของตน เห็นความไร้สาระใน
สิ่งเหล่านั้น 

เข้าใจเป้าหมาย และสิ ่งที ่ตนต้องการ เข้าถึง
โมกษะ มองทุกสิ่งตามความเป็นจริงไม่ปรุงแต่ง 

 การดำเนินของวรรณกรรมเรื่องสิทธารถะใช้ความเบื่อนี่เองเป็นจุดที่ทำใช้รูปแบบชีวิตของตัวละครเอก
ต่างกันอย่างสิ้นเชิงก่อให้เกิดความไม่มั่นคง และจุดผลิกผันไม่รู้จบ ส่งผลกับแกนเรื่องหลักและรูปแบบการ
ดำเนินเรื่องของวรรณกรรมทั้งหมด ตัวละครเอกได้สะท้อนความเป็นตัวตนของเฮสเสออกมาผ่านเส้นปากกา มี



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

345 

ความเบื่อ ความเหนื่อยล้า และความพลิกผันของชีวิต ไม่เพียงเท่านั้น วรรณกรรมนี้ยังแฝงไปด้วยแนวความคิด
ทางปรัชญาที่สั่งสมไว้ของผู้ประพันธ์  

แนวความคิดทางปรัชญาในสิทธารถะ 

 สิทธารถะเป็นวรรณกรรมที่สอดแทรกปรัชญาเข้าในเนื้อหา ถึงแม้ว่าผู้ประพันธ์จะเขียนให้มีลักษณะ
ทางปรัชญาจำเพาะตน แต่ก็ยังคงไม่ทิ้งแนวทางปรัชญาเดิม เพียงแต่เขียนให้หลักปรัชญาเดิมดำเนินไปตาม
แนวทางความเข้าใจของผู้ประพันธ์เท่านั้น ปรัชญาในวรรณกรรมเรื่องสิทธารถะเป็นปรั ชญาแบบผสม คือ 
ปรัชญาเวทานตะ ปรัชญาไชนะ และปรัชญาพุทธฝ่ายมาธยมิกะ เนื่องด้วยเริ่มต้นเรื่องตัวละครหลักเกิดใน
ตระกูลพราหมณ์ ภายหลังได้เรียนรู้แนวคิดทางพระพุทธศาสนา ตัวละครจึงมีบริบทที่มักพูดถึงแนวคิดของ
พระพุทธศาสนา ดูกรณีตัวอย่างจากประโยคตอนหนึ่งว่า  

 “พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสถึงทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ และทางแห่งการดับทุกข์ ทรงชี้ว่า
การเกิดเป็นทุกข์ โลกนี้เต็มด้วยความทุกข์ แต่พระองค์ได้ทรงพบทางแห่งทุกข์นั้นแล้ว มีทาง
หลุดพ้นสำหรับผู้ดำเนินตามรอยพระบาท”  

 จะพบว่าเนื้อหามีความสอดคล้องกับพระไตรปิฎก ในตอนที่พระอัสสชิได้กล่าวธรรมกับปริพาชก เพ่ือ
แสดงแนวทางของคำสอนในพระพุทธศาสนาว่า ธรรมเหล่าใด มีเหตุเกิด พระตถาคตตรัสเหตุ และความดับของ
ธรรมเหล่านั ้น พระมหาสมณะมีปกติตรัสอย่างนี ้ โดยเนื ้อความทั้งสองข้างต้นต่างบ่งชี ้ว่ า คำสอนของ
พระพุทธเจ้าคือ เหตุเกิด และเหตุดับของธรรมทั้งปวง ปรากฏในธรรมชื่อว่า “อริยสัจ 4”  

 ดังนั้น เพ่ือความเข้าใจปรัชญาที่ปรากฏในวรรณกรรมเรื่องสิทธารถะให้มากยิ่งขึ้น จะจำแนกปรัชญาที่
วรรณกรรมได้นำเสนอผ่านการประมวลเนื้อหาโดยสรุปแล้วแบ่งออกเป็นกลุ่ม ๆ ซึ่งจากการจำแนกพบว่า มี
ปรัชญาที่ปรากฏชัดเจนอยู่ 3 ชนิด คือ 1.ปรัชญาเวทานตะ 2.ปรัชญาไชนะ และ 3.ปรัชญาพุทธ 

ปรัชญาเวทานตะ 

 ในวรรณกรรมมีการกล่าวถึงหลักปรัชญาเวทานตะ โดยกล่าวถึงฉันโทคยอุปนิษัท (chandogya upanishad)  
ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับบทเพลงและการสังเวยในสามเวท ซึ่งอภิปรายเกี่ยวกับพิธีสวดบูชา พิธีกรรม และทฤษฎีต่าง 
ๆ โดยมีรูปแบบเป็นลักษณะถามและตอบไปตามหัวข้อ ๆ แต่ในวรรณกรรมจะเป็นการยกเนื้อหามาเพ่ือแสดงถึง
รูปแบบความเข้าใจในหลักปรัชญาของผู้ประพันธ์ ตัวอย่างเช่น “จริงแท้ พรหมันคือสัจธรรม ผู้รู้สิ่งนี้จะเข้าถึง
โลกอันเป็นสวรรค์ทุกวัน” เมื่อนำไปสืบค้นในฉันโทคยอุปนิษัท ก็จะพบเนื้อความที่คล้ายกัน อาจมีการตัดตอน
เนื้อหาไปเพื่อความกระชับ ดังเนื้อความตัวอย่างว่า 

  “อาตมันอยู่ในหฤทยัม(วิญญาณ) มีคำอธิบายในนิรุกติศาสตร์เกี่ยวกับกับสิ่งนี้ว่า สิ่งนี้
คือ “อยัม” อยู่ใน “หฤทิ” ดังนั้นมันจึงมีชื่อว่า หฤทยัม อันความว่า สิ่งนี้ดำรงอยู่หฤทยัม ผู้ใด
รู้เรื่องนี้ย่อมเข้าถึงสวรรค์ทุกวัน” 



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

346 

 หรืออีกเนื้อความว่า  

 “อาตมันที่แท้เป็นอมตะและเป็นนิรันดร์ไม่หวั่นไหว นับเป็นพรหมัน และชื่อของพร
หมันของสิ่งนั้น นั่นคือสัตยะ” 

จากเนื้อความจะพบว่า วรรณกรรมได้ตัดเนื้อหามาเพียงบางส่วน คือ การรู้พรหมันทำให้เข้าถึงสวรรค์
ทุกวัน อันแสดงถึงความเสมอกันของทุกสิ่งและทุกสิ่งคือพรหมัน 

 พรหมันคือความจริงอย่างสูงสุดในทรรศนะของปรัชญานี้ โดยวรรณกรรมได้ระบุถึงประเด็นนี้ไว้หลาย
ครั้ง พร้อมทั้งระบุว่าทุกสิ ่งคือพรหมันไม่มีความต่างกัน การแบ่งแยกทำให้เกิดความทุกข์ พิจารณาจาก
เนื้อความตอนหนึ่งว่า “ตัวตนของเขาคืออาตมันจากธรรมชาตินิรันดร์เดียวกัน” “แล้ วเขาก็ระลึกถึงพรหมัน 
คิดถึงชีวิตที่ไม่อาจทำลาย” ทั้งจากการระบุถึงความเสมอเหมือนกันของพรหมันกับชีวะในเนื้อความ ทำให้
ทราบว่าแนวคิดของตัวเอกอยู่ในฝั่งปรัชญาเวทานตะ ฝ่ายอไทวตะของศังกราจารย์ ซึ่งเชื่อว่า ชีวะและพรหมัน
คืออย่างเดียวกัน 

 ปรัชญาไชนะ 

 ในวรรณกรรมเรื่องสิทธารถะมีการกล่าวถึงปรัชญาไชนะไว้เพียงเล็กน้อย โดยจะเป็นช่วงเหตุการณ์ที่ตัว
ละครเอกได้พบสมณะที่สอนวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับบีบการคั้นกาย ปรัชญาไชนะเป็นหลักปรัชญาที่มีความเห็นใน
ทำนองสัสสตทิฏฐิ ความเห็นว่าเที่ยงไม่เปลี่ยนแปลง ทำกรรมใดต้องได้รับผลนั้ นเต็มจำนวน ผู้ที่หยุดกรรมได้
อย่างสมบูรณ์จะทำให้มุกตชีพบริสุทธิ์ และได้เข้าถึงโมกษะอันเป็นภพนิรันดร์ 

 ในทรรศนะของไชนะ อณูกรรมเป็นสิ่งที่ก่อให้ในเกิดสังสารวัฏ เพราะโดยแท้แล้วชีวะเป็นของบริสุทธ์
มาแต่เดิม อณูกรรมเป็นสิ่งแปลกปลอมสำหรับชีวะ มีรากเหง้ามาจารสสารวัตถุ กรรมทั้งหมดรวมถึงอารมณ์ 
ความรู้สึกและกิเลสก็นับเข้าเป็นอณูกรรมด้วย อณูกรรมบางประเภทจะเกิดเป็นยางเหนียวรึงรัดชีวะ ทำให้มุกต
ชีพที่บริสุทธิ์กลายสภาพเป็นพัทธชีพ ซึ่งหากห่อหุ้มด้วยอณูกรรมมากเท่าใดก็จะต้องอยู่ในสังสารวัฏนานเท่านั้น 
เพราะอณูกรรมเป็นสสารจึงมีสภาพหนัก และพูกพันหน่วงเหนี่ยวไม่ให้ชีวะหลุดพ้น 

 ตัวละครเอกในวรรณกรรม หลังจากเข้าไปศึกษากับสมณะ ตัวเขาก็เริ่มที่จะฝึกเพ่ือบีบคั้นอณูกรรมตาม
รูปแบบของไชนะ สังเกตได้จากเนื้อความตอนหนึ่งว่า “สิทธารถะยืนกลางแดดกล้า ทนเจ็บ ทนกระหาย ทรมาน
กายจนความกระหายและความเจ็บค่อย ๆ เลือนจนหมดสิ้น เขายืนสงบท่ามกลางสายฝน ข่มความต้องการของ
ตน รักสันโดษยืนอยู่เช่นนั้น หมอบนิ่งในดงหนาม เลือดไหลซึม เขานิ่งเฉยจนเลือดหยุดไหล ความเจ็บหายไป 
เขานั่งตัวตนบังคบการหายใจ ควบคุมให้ใจให้เต้นช้าลงจนแทบหยุดเต้นในที่สุด” จากเนื้อความจะพบว่าตัว
ละครเอกฝึกเพื่อกำจัดอณูกรรมที่ก่อให้เกิดยางเหนียวซึ่งเป็นตัวผสานให้อณูกรรมอื่นติดมากขึ้น ตัวอณูกรรมนี้
คือความอยากที่จะได้รับความสุขสบายทางกาย การทรมานร่างกายจึงเป็นเริ ่มตนของการกำจัดอณูกรรม 
เพราะไชนะให้ความสำคัญกับอณูกรรม ชีวิตจะหลุดพ้นหรือไม่ขึ้นอยู่กับความสามารถในการกำจัดอณูกรรม 



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

347 

โดยมุ่งการกำจัดอณูกรรมที่มีอยู่เดิมและป้องกันไม่ให้อณูกรรมไหลเข้ามาอีก พฤติกรรมของตัวเอกสอดคล้องกับ
หลักการนี้ กล่าวคือการป้องกันไม่ให้อณูกรรมไหลเข้ามาอีกและทำให้ชีวะบริสุทธิ์ที่สุดโดยกำจัดอณูกรรมเดิม 

 ปรัชญาพุทธ 

 วรรณกรรมเรื ่อสิทธารถะไม่ได้ใช้พุทธประวัติในการดำเนินเรื ่องเท่านั ้น แต่ยังนำแนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาเข้ามาใช้ในการดำเนินเรื่องด้วย ปรัชญาพุทธในวรรณกรรมเรื่องนี้จะเน้นย้ำเรื่องทางสายกลาง 
ปฏิจจสมุปบาท เรื่องมายา อัตตา และการรับรู้ความเป็นจริงโดยไม่ปรุงแต่ง 

 ทางสายกลาง ผู้ประพันธ์นำเสนอทางสายกลางผ่านมุมมองของการที่ตัวละครเอกหยุดทรมานตามวธิี
ของไชนะ พร้อมระบุว่าไม่ใช่แนวทางแห่งการหลุดพ้น พิจารณาจากเนื้อความตอนหนึ่งซึ่งตัวเอกพูดกับเพื่อน
สนิทของตนว่า “นี่โควินทะ เราอยู่บนเส้นทางที่ถูกแล้วจริงหรือ เราได้ความรู้เพ่ิมขึ้นหรือไม่ เราใกล้จะหลุดพ้น
แล้วหรือยัง หรือว่าโดยแท้จริง เราเพียงเดินอยู่ในวงกลม เราผู้ที่คิดจะออกไปจากวัฏสงสาร” เป็นการก้าวข้าม
อัตตกิลมัตถานุ-โยคะ การประกอบความลำบากเดือดร้อนแก่ตนเอง  ยังประพันธ์ให้ตัวละครเอกก้าวข้ามความ
หมกมุ่นในกามสุขที่เป็นเหตุแห่งการทำลายความเพียรเพื่อสลัดออกจากสังสารวัฏ สังเกตได้จากเนื้อความตอน
หนึ่งว่า “กมลาคือผู้เดียวที่เขารัก และมีความสำคัญสำหรับเขา แต่มันจะยังเป็นเช่นนั้นอีกนานเท่าใด ไม่ใช่
เพียงแต่เขา เธอก็เหมือนกัน พวกเรากำลังเล่นเกมส์ที่ไม่มีวันจบ ความลุ่มหลงเหล่านี้จำเป็นสำหรับชีวิต? ก็ไม่ 
แท้จริงมันเป็นเพียงการละเล่นในสังสารวัฏ การละเล่นของพวกไม่รู้ความ มันอาจจะสนุกตอนเล่นแรก ๆ แต่ถ้า
ต้องเล่นตลอดไปมันจะดีจริง ๆ หรือ?” สิ่งที่ตัวละครเอกได้กระโจนลงไปอาจกล่าวว่า คือความเลวทรามที่
มนุษย์ดี ๆ คนหนึ่งจะสามารถทำเป็นกามสุข เริ่มต้นที่กมลาและจบที่กมลา ผู้ประพันธ์นำเสนอการก้าวข้ามกาม
สุขัลลิกานุโยค กล่าวคือการหมกมุ่นอยู่ในกามสุขของตัวละครเอก พร้อมระบุถึงความไร้ประโยชน์ที่ทำให้วนอยู่
ในสังสารวัฏไม่รู้จักจบ การข้ามเส้นทางทั้งสองของตัวละครเอกเป็นการนำเสนอทางสายกลางจากการไม่ตกไป
ในฝ่ายปรารภความเพียรที่ตึงเกินไปและย่อหย่อนเกินไป กล่าวคือมัชฌิมาปฏิปทาที่ถูกแสดงไว้ในธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร 

 มายา อัตตา สองสิ่งนี้มีความสัมพันธ์กัน เพราะยึดถือในมายา จึงก่อให้เกิดอัตตา มายาในทางปรัชญา
พุทธ หมายถึงความหลอกลวง, ความไม่จริง เรื่องราวต่าง ๆ ทุกสิ่งอย่าง การเกิด ความเศร้าโศก ความรัก  
สิ่งเหล่านี้ในระดับปรมัตถสัตย์ล้วนเป็นมายาอย่างที่สุด เป็นเพียงสภาวะเชิงปรากฏการณ์ที่เรายึดถือว่ามี เพราะ
โดยแท้จริงแล้วเป็นเพียงความว่าง ไม่มีแก่นสาร เหมือนพยับแดด การยึดมั่นในสิ่งเช่นนี้ก่อให้เกิดอัตตา ว่ามีเรา 
มีของ ๆ เรา ประเด็นนี้ผู้ประพันธ์นำเสนอผ่านแนวคิดของตัวละครเอกว่า “ทุกสิ่งล้วนหลอกลวง เป็นมายา เต็ม
ไปด้วยความไม่รู้จริง, ความเข้าใจว่าสำคัญ ความสนุก และความสวยงามก็ล้วนถูกสมมติขึ้นทั้งนั้น, ด้วยว่าพวก
มันจะต้องเสื่อมสลายไปไม่จีรัง” คำว่า “ทุกสิ่ง” ในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ขันธ์ 5  เพราะเมื่อประมวล
ทุกสิ่งที่เข้าใจกันว่า “มี” ก็จะนับเข้าในขันธ์ทั้งหมด มีครบ 5 บ้าง ไม่ครบบ้าง มีขันธ์เดียวบ้าง โดยส่วนนี้ ความ
เข้าใจว่า มีตน หรืออัตตา ก็ถูกนับเข้าในขันธ์ 5 เช่นเดียวกัน แต่กระนั้นผู้ประพันธ์ก็ดำเนินเรื่องให้ตัวละเอก
มองข้ามความเข้าใจในจุดนี้เพ่ือใช้ดำเนินเรื่องในวรรณกรรม และเขียนให้ตัวละครเอกมีความเข้าใจในประเด็นนี้



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

348 

ตอนท้ายเรื่องซึ่งเป็นบทสรุป พิจารณาจากเนื้อความตอนหนึ่งว่า “หากมันเป็นมายา (ในที่นี้หมายถึงก้อนหิน) 
ผมก็เป็นมายา มันจึงมีธรรมชาติที่เหมือนตัวผม” จะพบว่าตัวเอกวิจารณ์ถึงทุกสิ่งว่ามีความเท่าเทียมกันคือไม่มี
แก่นสาร และว่างเปล่า แนวคิดนี้ของผู้ประพันธ์มีความสอดคล้องกับเผณปีณฑสูตร ที่ว่าด้วยอุปมาขันธ์ 5 เป็น
มายา ไร้สาระ และว่างเปล่า 

 การรับรู้ความเป็นจริงโดยไม่ปรุงแต่ง เป็นหลักการสำหรับการรับรู้ที่สำคัญมากในพระพุทธศาสนา 
โดยในพระไตรปิฎก เรามักจะพบคำว่า “ยถาภูตํ อพฺภญฺญาสิ” บ้าง ว่า “ยถาภูตํ ปชานาติ”บ้าง โดยใจความ
หลักหมายถึง การรู้ชัดตามความเป็นจริง คำว่า “ตามความเป็นจริง” ในที่นี้มาจากคำว่า ยถา + ภูต แปลว่า 
อย่างที่เป็น หรือ ตามที่เป็น การรับความจริงตามที่เป็นนั้นเป็นการรับรู้โดยไม่ถูกปรุงแต่งด้วยอวิชชา ไม่มีการ
ให้นิยาม ไม่มีการให้นาม ไม่สามารถอธิบายด้วยคำพูด เป็นเพียงการรับรู้ถึงสภาวะนั้นอย่างที่มันเป็น เช่น เมื่อ
บุคคลชิมรสแกง ก็รู้รส แต่ไม่ได้ให้นิยามว่ารสแกงมีสภาพเช่นไร หวานเปรี้ยว หรือเค็มเผ็ด เป็นการรับรู้ผ่านสติ
ที่บริสุทธิ์เพียงอย่างเดียว ตัววรรณกรรมได้นำประเด็นนี้มาเป็นแนวคิดหลักของตัวละครเอก แม้ในตอนแรก
แนวคิดนั้นจะประกอบด้วยอัตตาอย่างเต็มเปี่ยม เช่น ในตอนที่โต้เถียงกับพระสมณะโคดมถึงประเด็นของการรู้
แจ้งว่า “ข้าฯ คิดว่าไม่มีใครพบทางหลุดพ้นจากโดยการเรียนจากคำสอน, ข้าแต่พระสัพพัญญู พระองค์ไม่อาจ
ถ่ายทอดสิ่งที่เกิดขึ้นกับพระองค์ในชั่วโมงแห่งการตรัสรู้โดยการใช้ถ้อยคำและการสอน” จากถ้อยคำดังกล่าว 
เราจะรู้สึกถึงตัวตนที่ดื้นรั้นและไม่ยอมรับ เขาได้ไปพิสูจน์สิ่งต่าง ๆ มากมายจนตกไปในกระแสของกามสุข ทำ
ให้เข้าใจประเด็นนี้ในภายหลัง ดูจากเนื้อความที่ตัวละครเอกพูดกับสหายของตนว่า “อะไรจะมีค่าพอที่จะบอก
ท่าน นอกจากจะบอกว่า บางทีท่านก็แสวงหาเกินไป นั่นคือผลของการแสวงหา ตราบใดที่ท่านยังหาอยู่ ท่านจะ
ไม่พบอะไรเลย” จากเนื้อความทำให้เห็นการพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงอย่างที่เป็น มากกว่าที่จะปรุงแต่ง
ด้วยแนวคิดและอัตตาของตัวละครเอก หรือจากเนื้อความว่า “เส้นคั่นระหว่างโลกกับนิรันดร์ เส้นแบ่งระหว่าง
ความสุขและทุกข์ ระหว่างความดีและความชั่ว ล้วนเป็นมายาเหมือนกัน” หรือว่า “สิ่งที่เรียกว่านิพพานไม่มี
หรอกโควินทะ มีแต่คำว่านิพพาน” ก็บ่งชี้ถึงความไม่ปรุงแต่งด้วยความคิดที่ประกอบด้วยอวิชชา เป็นเพียงการ
รับรู้ตามท่ีเป็นเช่นเดียวกัน  

บทสรุป  

 ด้านเนื้อหา สิทธารถะของเฮอร์มานน์ เฮสเส เป็นวรรณกรรมที่ได้รับแรงบัลดาลใจจากพุทธประวัติ แต่
มีความเป็นวรรณกรรมมากกว่า การดำเนินเรื่องในลักษณะของวรรณกรรมที่อิงศาสนา คำสอน และความเชื่อ 
โดยนำหนึ่งในอารมณ์ของมนุษย์ที่เรียกว่า “ความเบื่อ” มาเป็นตัวจุดประกายแนวคิดของตัวละครให้ ดำเนิน
เรื่องต่อไปได้เรื่อย ๆ มีตัวละครที่เป็นตัวประกอบของเนื้อหาน้อยเพราะมีเนื้อหาที่สั้น แต่ก็มีแง่มุมให้ขบคิด
เกี่ยวกับชีวิตในหลายประเด็น หลาย ๆ ครั้งในการอ่านทำให้เราเกิดข้อเปรียบเทียบกับพุทธประวัติ โดยเห็นเป็น
เหตุการณ์ในพุทธประวัติแต่นำมาเปลี่ยนตัวละครหลัก จุดต่างระหว่างโครงเรื่องของพุทธประวัติและสิทธารถะ
คือ ตัวพุทธประวัติมีความเป็นวรรณกรรมน้อยกว่าและเน้นเล่าลำดับเหตุการณ์เสียมาก เนื่องด้วยมีอิสระในการ



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

349 

เขียนน้อยกว่า ส่วนสิทธารถะถึงจะได้รับอิทธิพลจากพุทธประวัติ แต่ก็มีอิสระที่มากกว่า ดังนั้น ตัวละครจึงมี
หลากหลายอารมณ์ จุดนี้เองที่ส่งผลโดยตรงต่อผู้อ่าน ทำให้ผู้อ่านมีอารมณ์ร่วมในวรรณกรรมเหมือนเข้าไปอยู่
ในชีวิตของตัวละครนั้นจริง ๆ 

 ด้านปรัชญา วรรณกรรมได้รวบรวมแนวคิดทางปรัชญาหลายประเภทเข้าด้วยกัน โดยนำเสนอในส่วน
ของแนวคิดที่เป็นหลักธรรมขั้นสูง และอภิปรัชญาของแต่ละสำนักอันได้แก่ ปรัชญาเวทานตะ, ปรัชญาไชนะ, 
และปรัชญาพุทธ มากกว่าที่จะเน้นย้ำในส่วนของหลักธรรมในชีวิตประจำวัน แต่ก็ไม่ได้คัดค้าน สังเกตจากตอน
หนึ่งที่ตัวละครเอกยอมรับกับพระสมณะโคดมว่า “ข้อปฏิบัติที่พระสมณโคดมสอนก็ไม่ควรละทิ้งและเป็นสิ่งพึง
ปฏิบัติ” ถึงทุกสิ่งจะเป็นมายาแต่ผลลัพธ์ในเชิงปรากฏการณ์ก็ยังมีอยู่ในระดับสมมติสัตย์ รวมถึงไม่ได้ปฏิเสธ
การปฏิบัติตามกฎแต่ละสำนักปรัชญา ผู้ประพันธ์ได้พยายามสร้างเอกภาพของปรัชญาทุกสำนักว่าเป็นสิ่ง
เดียวกัน ส่วนความคลาดเคลื่อนที่อธิบายให้ผู้ฟังรู้สึกว่าต่างกันนั้น เป็นข้อผิดพลาดที่เกิดในการสอน สิ่งที่รู้ตาม
ความเป็นจริงไม่สามารถจะอธิบายให้รู้ด้วยคำพูดหรือวลี เพราะสิ่งนั้นต้องรู้ด้วยใจเพียงอย่างเดียว ดังนั้น การที่
ผู้ประพันธ์นำแนวคิดทางปรัชญาที่มีจุดร่วมเดียวกันมานำเสนอในวรรณกรรม จึงไม่เป็นเพียงการเสนอหลัก
ปรัชญา แต่เป็นการสร้างจุดยืนทางปรัชญาตามแนวคิดของตัวผู้ประพันธ์เอง คล้ายกับสิทธารถะตัวละครเอกท่ี
แสวงหาเส้นทางของตน และได้รู้ความจริงอย่างที่เป็นในท้ายสุด 

บรรณานุกรม 

กรมศิลปากร. (2510). พุทธประวัติฝ่ายมหายานในธิเบต. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชวนพิมพ์, 2510. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2470). พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ 17, สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค. 
กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2562). ภูมิปัญญาอินเดียโบราณ: ประวัติศาสตร์และปรัชญา ทางสายกลางแบบพุทธ 
พราหมณ เชน. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์. 

อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2555). ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 

เฮอร์มานน์ เฮสเส. (2562). สิทธารถะ (Siddhartha). พิมพ์ครั้งที่ 14. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์, 2562. 

Jha, Gangganatha. (1942). The chāndogyopanishad. Allahabad: Oriental Book Agency Poona. 

Hesse, Hermann. (2008). Siddhartha. trans.Gunther Olesch and others. April 6, 2008. 

Robert E. Buswell Jr. and Donald S. Lopez Jr. (2014). The Princeton Dictionary of Buddhism. 
New Jersey: Princeton University Press. 



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

350 

Walf, Alicia. (2020). “Let Your Brain Rest: Boredom Can Be Good For Your Health” Accessed 
September 10, 2022, Available from https://www.newswise.com/articles/let-your-
brain-rest-boredom-can-be-good-for-your-health 

The Nobel Prize. “Hermann Hesse bibliography” Accessed August 24, 2022, Available from 
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/1946/hesse/bibliography/ 


