
วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

316 

 
พุทธปรัชญาแม่แบบแห่งจริยปรัชญาไทย 

 
วิพจน์ วันคำ 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยศาสนศาสตร์ยโสธร 
อีเมล: wiphot.wan@mbu.ac.th 

 
พีรพงษ์ แสนสิ่ง 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยศาสนศาสตร์ยโสธร 
อีเมล: Pirapong5565@gmail.com 

Received: December 15, 2022  Revised: July 12, 2023  Accepted: December 25, 2023 

บทคัดย่อ 
พุทธปรัชญาเป็นแม่แบบของแนวคิดไทยทางด้านทั ้งทางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง การปกครอง 

การศึกษาไม่โดยตรงก็โดยอ้อม ทั้งนี้เพราะคนไทยได้ถูกกล่อมเกลามาตั้งจำความได้จากรุ่นสู่รุ่น ในบทความนี้ 
ได้มุ ่งมั ่นอธิบายความ เพื่อเป็นแนวทางแห่งการศึกษาความคิดอื่นของแนวคิดไทย โดยมีวรรณกรรมทาง
พระพุทธศาสนาเป็นแม่แบบแนวคิด ด้วยการนำเสนอพุทธปรัชญาแม่แบบแห่งจริยปรัชญาไทย ด้วยการอธิบาย
ตามนัยจริยปรัชญาที่ว่าด้วยเสรีภาพ เสมอภาค และภราดรภาพ ซึ่งเป็นหลักที่ทุกสังคมต่างให้ความสนใจโดย
เน้นอธิบายตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ 

คำสำคัญ : จริยปรัชญาไทย, พุทธปรัชญา 
 
  



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

317 

Buddhist Philosophy Orthodox of the Ethics of Thai Philosophy 
 

Wiphot wankham 
Mahamakut Buddhist University Yasothon Buddhist Collage 

Email: wiphot.wan@mbu.ac.th 
 

Peerapong Saensing 
Mahamakut Buddhist University Yasothon Buddhist Collage 

Email: Pirapong5565@gmail.com 

Abstract 
Buddhist philosophy is a model of Thai concepts in terms of social, economic, political, 

governmental, and educational aspects either directly or indirectly. This is because the Thai 
people have been refined to remember from generation to generation. As a way of studying 
other ideas of the Thai concept with Buddhist literature as a conceptual model by presenting 
Buddhist philosophy as the model of Thai philosophical ethics By explaining the implications 
of philosophical ethics on freedom, equality and fraternity which are the principles that every 
society pays attention to, emphasizing on the Buddhist doctrines. 

Keyword : Ethics of Thai Philosophy, Buddhist Philosophy 
  



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

318 

ความนำ 

แนวคิดไทยต่างจากแนวคิดอื่นพอควร อาทิ คนไทยมักเรียกผู้ถ่ายทอดแนวคิดว่า “นักปราชญ์”  และ
มักเรียกสิ่งที่ถูกคิดและถ่ายทอดออกมาว่า “ภูมิปัญญา” ข้อนี้ ต่างเป็นที่เข้าใจโดยทั่วไป และที่สำคัญแนวติด
ไทย หรือปรัชญาไทย โดยภาพรวมแล้วคณะผู้เขียนมองว่า เป็นระบบคิดที่ยึดมั่นแนวคิดอยู่บนพื้นฐานแห่ง 
“คารวธรรม”(Reverence) มากกว่า“วิภาษณ์วิธี” (Dialectics)  

ตามที ่กล่าวมาข้างต้น มองได้ว ่า เหตุที ่เป็นเช่นนี ้ เพราะฐานคิดของปรัชญาไทยส่วนใหญ่มา
พระพุทธศาสนา โดยมีวรรณกรรมฉบับคือพระไตรปิฏก นอกนั้นก็ได้จากวรรณกรรมทางพุทธปรัชญาที่ได้ขยาย
ความ อธิบายความวรรณกรรมฉบับ และวรรณกรรมอื่นชั้นรองลงมา ข้อนี้ชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาไทยมีมุมมองที่
ต่างจากปรัชญากระแสอ่ืน เช่น ปรัชญาตะวันตกที่เน้นวิภาษณ์วิธีเพ่ือแสวงหาความรู้ โสเครตีสใช้วิธีนี้ได้ผลมาก
ที่สุด โดยมีหลักการที่สำคัญ คือ การนำข้อเสนอที่มีเหตุผล (Thesis) และข้อคัดค้าน (Antithesis) มาหักล้าง
กัน” ฉะนั้น เมื่อปรัชญาเมธีที่เป็นต้นแบบนิยม ปรัชญาเมธีรุ่นหลังๆ จึงดำเนินลอยตาม ลักษณะสำคัญของ
ปรัชญาตะวันตกจึงถือว่า “Dialectics” หรือปัจจุบันอภิวัตน์มาเป็น “ตรรกวิทยา” (Logic) เป็นอุปกรณ์ในการ
แสวงหาความรู้ และปรัชญาเมธีหลายคน หลายกลุ่มมุ่งมั่นเสนอผลงานด้วยวิธีนี้  

แต่สำหรับปรัชญาไทยแล้ว“ชนชาติไทย ปรัชญาไทย ปรัชญาของคนไทย” ที่มีจุดเด่นของความเป็น
ปรัชญาเพราะมีแม่แบบคือพระพุทธศาสนา และมีวรรณกรรมฉบับคือพระไตรปิฏก แนวคิดจึงผ่านถ่ายออกมา
บนพื้นฐานความกตัญญู กตเวท ีมีคารวธรรม  

ตามกล่าวมาเป็นผลมาจากศาสตร์แม่แบบอย่างแท้จริง คือ “พุทธปรัชญา” เช่นเดียกับปรัชญา
ตะวันตกมีปรัชญากรีกเป็นรากฐาน ปรัชญาอินเดียก็มีฮินดูเป็นฐาน ปรัชญาจีน ญี่ปุ่น เกาหลี มีเต๋ามีชินโตเป็น
หลัก เมื่อเป็นเช่นนี้ ปรัชญาไทยถ้าไม่หลงอัตลักษณ์ของตัวเองแม่บทแห่งความเป็นปรัชญาจึงมาจากพุทธ
ปรัชญา ในอนาคตปรัชญาไทยถ้ารักษาฐานที่มั่นให้ดี ปรัชญาไทยจะเป็นอีกหนึ่งกระแสคิดที่สังคมโลกต้องพูดถึง 
แม้นักปราชญ์ไทยที่ไม่ปวารณาตัวว่าเป็นนักปรัชญา สาเหตุหลักคือ เพราะความเคารพในพุทธปรัชญาและ
ตระหนักอยู่เสมอว่า ปรัชญาไทยมีพื้นฐานมาจากพุทธปรัชญา ส่วนแนวคิดอื่นๆ จากกระแสปรัชญาสายต่างๆ 
เช่น กรีก อินเดีย จีน ญี่ปุ่นฯลฯ ทั้งหมดอยู่ในฐานะเชิงอรรถทางปรัชญาไทยเป็นความดีเชิงอุปกรณ์  

มาถึงตรงนี้ เพื่อเป็นแนวทางของการศึกษาต่อไปอีกว่า พุทธปรัชญาเป็นแม่แบบของแนวคิดไทย
อย่างไร ข้อนี้ เราจะเน้นกล่าวถึงพุทธปรัชญาแม่แบบแห่งจริยปรัชญาไทย หรือในฐานะเป็น แม่บทของความ
ประพฤติของชนชาติไทยตั้งแต่ยุคเริ่มแรกประวัติศาสตร์ ความเป็นปรึกแผ่นของชนชาติไทยส่วนหนึ่งได้จาก
พระพุทธศาสนาๆ จึงมีคุณูประการมากต่อสังคมไทย และเพื่อให้เหมาะกับสถานการณ์แห่งความปองดอง 
สมานฉันท์ยุคปัจจุบัน ในที่นี ้ เราจะพูดถึงแก่นความประพฤติในเชิงจริยปรัชญาไทยตามครรลองของแก่น
จริยธรรมที่สังคมให้ความสนใจและพยายามอธิบายเพื่อหาความเป็นสากลทางความคิด ได้แก่ จริยปรัชญาที่ว่า
ด้วย เสรีภาพ เสมอภาค และภราดรภาพ โดยจะอธิบายตามนัยพุทธปรัชญาตามสมควร 



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

319 

1. เสรีภาพ (Freedom) 
เสรีภาพ คือ หลักคำสอนที่มุ่งส่งเสริมให้ปัจเจกชนมีความมั่นใจในการกระทำออกไป  “การทำดีได้ดี” 

เป็นหลักคำสอนที่สะท้อนให้เห็นถึงแนวความคิดที่เกี่ยวข้องกับการกระทำหรือการใช้เสรีภาพของบุคคล  เป็น
การกระทำที่เน้นถึงความเป็นปัจจุบัน และกลมกลืนอยู่กับความพอเหมาะพอควร เพราะเสรีภาพคือสิ่งที่
ปรารถนา และเม่ือบุคคลสมปรารถนา ความสำคัญในข้อนี้ จึงสะท้อนให้เห็นถึงการกระทำ ความสามารถในการ
กระทำ และการกระทำท่ีไม่ถูกบีบค้ันจากสิ่งหนึ่งสิ่งใด อย่างไรก็ดี  พระพุทธศาสนามีท่าทีท่ีมุ่งเน้นการประพฤติ
ปฏิบัติเป็นเกณฑ์ และความสำคัญในข้อนี้ สามารถวิเคราะห์จากหลักคำสอนที่ย้ำถึงการประพฤติปฏิบัติในที่
หลายแห่ง ดังปรากฏในภัทเทรัตตสูตรว่า 

“บุคคลไม่ควรคำนึงถึงสิ่งที่ล่วงมาแล้ว ไม่ควรมุ่งหวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง สิ่งใดล่วงไปแล้ว สิ่งนั้นก็
เป็นอันละไปแล้ว ละสิ่งที่ยังไม่มาถึง ก็เป็นอันยังไม่ถึง ก็บุคคลใดเห็นแจ้งธรรมปัจจุบันไม่
ง่อนแง่น ไม่คลอนแคลนในธรรม (สิ่ง) นั้นๆ ได้ บุคคลนั้นพึงเจริญธรรมนั้นเนืองๆ ให้ปรุโปร่ง
เถิด พึงทำความเพียรเสียในวันนี้แหละ ใครเล่าจะรู้ความตายในวันพรุ่ง…” 

เมื่อเป็นเช่นนี้ หลักการใช้เสรีภาพตามแนวพุทธปรัชญา ถือได้ว่า เป็นหลักคำสอนที่ย้ำให้บุคคลทำดี
อย่างเร่งด่วน และเพื่อเป็นหลักประกันของการกระทำที่ถูกต้อง ในที่นี้ รวบรวมจะมุ่งกล่าวถึงหลักการใช้
เสรีภาพของบุคคลที่เป็นแบบแผนปฏิบัติ ได้แก่ หลักการใช้เสรีภาพขั้นต้น การใช้  เสรีภาพขั้นกลาง และการใช้
เสรีภาพขั้นสูง คือ 

1.1  หลักการใช้เสรีภาพขั้นต้น   

หลักการใช้เสรีภาพขั้นต้น  คือ การประพฤติที่พอเหมาะแก่ปัจเจกชนที่ต้องทำร่วมกันในสังคม  เพราะ
การใช้เสรีภาพในข้อนี้ คือจุดเริ่มต้นของการกระทำที่ตั้งอยู่มาตรฐานของสิทธิเสรีภาพขั้นพ้ืนฐาน กล่าวคือ เป็น
การกระทำที่เน้นถึงการปฏิเสธและสนับสนุน ซึ่งเกี่ยวข้องกับหลักสิทธิมนุษยชน (Right of human) เมื่อเป็น
เช่นนี้ หลักการใช้เสรีภาพขั้นต้นนี้ เมื่อพิจารณาตามแนวพุทธปรัชญา จะเห็นได้ว่า เป็นการใช้เสรีภาพตาม
คุณลักษณะ 2 ประการ  

ประการแรก คือ การใช้เสรีภาพตามแนวเบญจศีล คือ หลักการประพฤติปฏิบัติขั้นพ้ืนฐานที่ใช้ควบคุม
ตนเอง เป็นการกระทำเพื่อตน เพื่อบุคคลอื่น และเพื่อสังคมที่ย้ำอยู่ที่การปฏิเสธเรียกว่า เบญจศีล ได้แก่ เว้น
จากการฆ่าสัตว์  เว้นจากการลักทรัพย์  เว้นจาการประพฤติผิดในกาม  เว้นจากการพูดเท็จ  และเว้นจากการ
ดื่มสุราเมรัย  

ประการที่สอง คือ การใช้เสรีภาพตามแนวเบญจธรรม คือ หลักการประพฤติปฏิบัติขั้นพื้นฐานที่ใช้
ส่งเสริมตนเอง เป็นการกระทำเพื่อตน เพื่อบุคคลอื่น และเพื่อสังคมที่เน้นการสนับสนุนเรียกว่า เบญจธรรม 
ได้แก่ เมตตา  สัมมาอาชีวะ  กามสังวร  สัจจาวาจาและมีสติ 
  



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

320 

1.2  หลักการใช้เสรีภาพขั้นกลาง  

หลักการใช้เสรีภาพขั้นกลาง คือ การส่งเสริมการกระทำที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานแห่งความดี หรือหลักกุศล
ธรรม กล่าวคือ ผู้ทำนั้นทำด้วยสุจริตทางกาย วาจา และใจ และเป็นการกระทำด้วยความเต็มใจ เป็นส่วนตัว 
นอกจากนี้ ยังสะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งที่ทำ ผู้ทำ และรวมไปถึงสรรพสิ่งรอบด้านว่า ทั้งหมดคือ
สิ่งกลมกลืนกันได้จริง  และท่ีสำคัญ การใช้เสรีภาพในข้อนี้ คือการใช้เสรีภาพที่มีจุดกำเนิดที่ตน ส่งเสริมตนเอง
ไปในทางที่ดี ไม่ทำให้ผู ้อื ่นเดือดร้อน ดังพุทธพจน์ว่า “แม้ตนก็ติเตียนตนเองได้ ผู้รู ้ใคร่ควรแล้วสรรเสริญ 
กิตติศัพท์อันดีย่อมกระฉ่อนไป ไม่เป็นคนหลงทำกาละ และเมื่อตายไปย่อมเข้าถึงสุคติสวรรค์” เมื่อเป็นเช่นนี้ 
การใช้เสรีภาพขั้นกลางนี้ จึงมีความสำคัญด้านการครองตน ครองคน และครองงาน เพราะเป็นจุดเริ่มต้นของ
การใช้เสรีภาพที่ถูกต้องทางกาย วาจา และใจ และท้ังสามจะต้องกลมกลืนกันบนพ้ืนฐานแห่งความดีด้วยการใช้
เสรีภาพขั้นกลางตามหลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ 

1.3  หลักการใช้เสรีภาพขั้นสูง  

หลักการใช้เสรีภาพขั้นสูง คือ การใช้เสรีภาพที่ไม่ขัดกับความรู้สึกของตนเอง ไม่ขัดต่อความรู้สึกของ
ผู้อื่น เพราะหลักการใช้เสรีภาพขั้นสูงนี้ คือความกลมกลืนกันแบบครบวงจร และเป็นการใช้เสรีภาพที่ตรงจุด
มากกว่าความตรงตัวอักษร  เพราะจากลักษณะคำสอน ได้สะท้อนให้เห็นว่า การส่งเสริมการประพฤติปฏิบัติใน
ข้อนี้ คือ ระบบจริยศาสตร์ จริยธรรม หรือทฤษฎีปฏิบัติที ่ประสานสัมพันธ์กันระหว่างหน้าที่  วิถีทาง และ
จุดมุ่งหมายปลายทาง เมื่อเป็นเช่นนี้ การใช้เสรีภาพขั้นสูง เท่ากับว่า เป็นหลักแห่งการกระทำเพ่ือตนและบุคคล
อ่ืนรอบทิศทางเรียกว่า “การใช้เสรีภาพแบบมัชฌิมาปฏิปทา” หรือมรรคมีองค์แปด (อัฏฐังคิกมรรค) ซึ่งมรรคมี
องค์แปด ถือได้ว่า เป็นวิธีการ (Means) หรือเป็นความดีเชิงอุปกรณ์ที่สัมพันธ์กันกับจุดมุ่งหมายอย่างสูงสุด คือ 
วิมุตติ 

2. เสมอภาค (Equality) 

ความเสมอภาค คือ ความเท่าเทียมกัน จะเห็นได้ว ่า ตามแนวพุทธศาสน์ไม่ได้กล่าวถึง คำว่า  
“เสมอภาค” อย่างตรงตัว แต่ถ้าวิเคราะห์ตามความหมายของศัพท์แล้ว ในประเด็นนี้ มีหลักธรรมมากมายที่ย้ำ
ถึงความเป็นกลางหรือมัชเฌนธรรม (Middle hood) และข้อปฏิบัติที ่เป็นสายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทา 
(Middle Way) ทั้งหมดสามารถตีความได้ว่า ธรรมที่เป็นกลาง และทางที่เป็นสายกลาง คือ ความหมายของ
ความเสมอภาคตามแนวพุทธศาสน์ ซึ่งจะนำหลักการสำคัญเกี่ยวกับความเสมอภาค เพื่อประโยชน์ของการ
ประพฤติของคนในสังคม คือ 

2.1  หลักความเสมอภาค คือ แนวธรรมที่มุ่งส่งเสริมความเท่าเทียมกันของบุคคลในสังคมเน้นที่ปัจเจก
บุคคลเป็นจุดเริ่มต้น  อันเป็นแนวคิดท่ีสะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของความเท่าเทียมกันในทุกๆ ด้าน แต่เพ่ือ
เป็นหลักประกันของความเท่าเทียมกันที่พอเหมาะในเชิงเปรียบเทียบ  ในที่นี้ รวบรวมจะมุ่งเสนอหลักความ
เสมอภาค 2 ลักษณะ ดังนี้ 



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

321 

1) ความเสมอภาคทางธรรมชาติ (Natural equality) คือ ความเท่าเทียมกันของมนุษย์ใน
ฐานะเกิดมาเป็นมนุษย์ ซึงตามแนวพุทธศาสน์มองว่า เป็นเรื่องยากยิ่ง แต่เกิดมาแล้วยิ่งยากกว่า ดังนั้น มนุษย์
ควรเล็งเห็นคุณค่าของตัวเอง และสิทธิที่ตัวเองสามารถกระทำได้ โดยสะท้อนให้เห็นถึงความเสมอภาคทาง
ธรรมชาติของมนุษย์ในส่วนที่สามารถพัฒนาได้ ซึ่งในประเด็นนี้ เมื่อพิจารณาตามแนวพุทธศาสน์ จะเห็นได้ว่า มี
แนวธรรมหลายประการที่เป็นหลักประกันของความเท่าเทียมกันทางธรรมชาตินี้  เป็นแนวธรรมที่ปลุกจิตสำนึก
ของบุคคลให้เล็งเห็นความสำคัญทางธรรมชาติที่แท้จริง คือ เบญจขันธ์ และความเป็นไปทางธรรมชาติที่แท้จริง 
คือ สามัญลักษณะ อันเป็นคุณค่าของความเป็นมนุษย์ที่ทุกๆ ชีวิต จะไม่ละเมิดสิทธิของกันและกัน แต่ต้อง
กระทำต่อกันตามสิทธิที่ควรกระทำ เช่น การกระทำที่ตั ้งอยู่บนสิทธิหน้าที่ตามทิศ 6 และบนพื้นฐานแห่ง  
พรหมวิหาร 

2) ความเสมอภาคทางสังคม (Social equality) คือ ความเท่าเทียมกันของมนุษย์บนพื้นฐาน
แห่งศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ในฐานะเป็นปัจเจกชนคนหนึ่งในสังคม ในข้อนี้ ตามแนวพุทธศาสน์มีหลักธรรมที่
สามารถนำมาอธิบายให้เป็นที่ประจักษ์แก่สาธารณชนได้อย่างดียิ่ง เช่น ความเสมอภาคด้านชนชั้น คือ 

“ความไม่เสมอภาคระหว่างมนุษย์เป็นคำสอนอย่างเป็นทางการของศาสนาพราหมณ์ พระผู้มี
พระภาคทรงวางพระองค์ตรงข้ามกับระบบวรรณะที่เข้มแข็งที่สุด และทรงหนุนหลักการแห่ง
ความเสมอภาคในยุคแรกๆ และคงเส้นคงวาที่สุด ไม่มีข้อตกลงใดๆ ที่สนับสนุนระบบวรรณะ
และความไม่เสมอภาค ซึ่งพระพุทธองค์ไม่ทรงคัดค้าน พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสกะวาเสฏฐะว่า 
อุดมคติที่สูงส่งต่างหากเป็นสิ่งสำคัญที่สุด มิใช่กำเนิดในตระกูลสูงส่ง ไม่มีการแบ่งชั้นวรรณะ 
ความไม่เสมอภาค ความเท่าเทียมกัน ความเป็นคนสูงส่งและความเป็นคนต่ำต้อย แต่ทุกคนเท่า
เทียมกัน นี่คือสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงยืนยันและให้เปรียบเทียบตัวเจ้ากับคนอื่น  พวกเขาเป็น
อย่างไร  เราก็เป็นอย่างนั้น เราเป็นอย่างไร  พวกเขาก็เป็นอย่างนั้น พระพุทธเจ้าตรัสแสดง
ดังนั้น” 

2.2 มาตรฐานการใช้ความเสมอภาค คือ  การกระทำที่สื่อแสดงถึงความเท่าเทียมกัน และสะท้อน
ให้เห็นถึงความพอเหมาะเกื้อกูลแก่ระบบต่างๆ   ซึ่งในสังคม มนุษย์ควรได้รับการปกป้องสิทธิและเสรีภาพอย่าง
เท่าเทียมกัน (Equality of right and liberty) ได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกันจากรัฐในฐานะที่เป็นพลเมือง 
(Equality of citizenship) ความเสมอภาคทางโอกาส (Equality of opportunity) และความเสมอภาค
ระหว่างบุคคล (Equality of persons) เป็นต้น  และเมื่อพิจารณาจากความเสมอภาคตามแนวพุทธศาสน์ จะ
เห็นได้ว่า มีหลักคำสอนหลายประการที่ย้ำถึงความเท่าเทียมกันระหว่างบุคคลกับบุคคล บุคคลกับสรรพสัตว์ 
และบุคคลกับสรรพสิ่ง ซึ่งได้กล่าวมาแล้วในข้อที่ผ่านมา และเพื่อเป็นมาตรฐานอันเดียวกันหรือความเท่าเทียม
กันด้านการประพฤติ  ในที่นี้ ผู้รวบรวมมุ่งกล่าวถึงมาตรฐานการใช้ความเสมอภาค 2 ลักษณะ ดังนี้ 

1) ความเสมอภาคกับมาตรฐานการใช้ในเชิงปฏิเสธ คือ การประพฤติตนตามครรลองของหลัก 
เบญจศีล  ซึ่งเป็นรูปแบบของสิทธิมนุษยชนตามแนวพุทธศาสน์เน้นศีลธรรมที่ทำให้เป็นมนุษย์ 5 ประการ  คือ 
เว้นจากการฆ่า การประทุษร้ายกัน  เว้นจากการเอาของที่เขาไม่ได้ให้  เว้นจากการประพฤติผิดในกาม  เว้นจาก



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

322 

การพูดเท็จ  และเว้นจากการดื่มน้ำเมา คือสุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท หลักเบญจศีลตามที่
กล่าวมา ถือได้ว่า เป็นหลักเน้นให้บุคคลมีเจตนารมณ์ที่ตั้งใจประพฤติในแง่ของการปฏิเสธความชั่วทางกายและ
วาจา อันเป็นหลักควบคุมความประพฤติ และเป็นหลักเบื้องต้นสำหรับให้มนุษย์ตั้งอยู่ในศีลธรรมเพื่อการ
ประพฤติดียิ่งๆ ขึ้นไป  เพราะมองว่า  สังคมท่ีปราศจากศีลธรรมจึงเป็นสังคมที่มีแต่ปัญหา เช่น มากไปด้วยการ
ฆ่า  การเอารัดเอาเปรียบ ปล้นกัน  แย่งชิงกัน การละเมิดทางเพศโดยไม่คำนึงถึงสิทธิของผู้อื่น แต่ปัญหาเหล่านี้
จะหมดไปก็ต่อเมื่อมนุษย์มีการประพฤติตามหลักเบญจศีลอย่างเท่าเทียมกันนี้เท่านั้น 

2)  มาตรฐานการใช้ความเสมอภาคเชิงสนับสนุนเอาไว้  คือ หลักเบญจธรรม 5 ประการ 
นอกจากคุณธรรมห้าประการนี้แล้ว  เพ่ือเป็นหลักส่งเสริมบุคคลที่หวังความเจริญแบบก้าวหน้าในระดับที่สูงกว่า 
คือ หลักกุศลกรรมบถ  หรือทางแห่งความดี ได้แก่ กายกรรม  (การกระทำดีทางกาย  คือ การไม่ฆ่า  ไม่ลัก  ไม่
ประพฤติผิดในกาม)  วจีกรรม (การกระทำดีทางวาจา คือ ไม่พูดเท็จ  ไม่พูดคำส่อเสียด  ไม่พูดคำหยาบ  และ
ไม่พูดเพ้อเจ้อ) มโนกรรม (การกระทำดีทางใจ คือ การไม่เพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน  ไม่มีจิตคิดร้าย  และมีความ
เห็นชอบ) และสูงสุด คือ มรรค 8  หรือทางสายกลาง  ได้แก่   สัมมาทิฎฐิ  (ความเห็นชอบ) สัมมาสังกัปปะ 
(ความดำริชอบ)  สัมมาวาจา  (การเจรจาชอบ)  สัมมากัมมันตะ (การงานชอบ)     สัมมาอาชีวะ  (การเลี้ยงชีวิต
ชอบ)  สัมมาวายามะ  (ความพยายามชอบ)  สัมมาสติ  (ความระลึกชอบ)  สัมมาสมาธิ  (ความตั้งใจมั่นชอบ) 
เป็นมาตรฐานรองรับการใช้อันเป็นวิถีธรรมที่เท่าเทียมกันตามลำดับ หรือเท่าที่บุคคลสามารถกระทำได้ด้วย
ความเพียรพยายาม 

3.  ภราดรภาพ (Manhood) 

ภราดรภาพ (Fraternity) คือ ความเป็นพี่น้อง ภราดรภาพ คือ ความสามัคคี มีเอกภาพ เป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกัน ช่วยให้บุคคลทุกคน ใช้เสรีภาพ และ ความเสมอภาค ในการร่วมกันสร้างสรรค์สังคม ที่ ดีงาม มี
สันติสุขได้เต็มที่ ” จากการพิจารณาหลักพุทธปรัชญาในเรื่องของวัฏฏะสงสารหากถือเอาความสัมพันธ์ของ
สรรพสัตว์ในเรื่องความเป็นเช่นพี่น้อง จะทำให้ทราบว่า ทุกๆ คนมีความสัมพันธ์เป็นเช่นพี่น้องกันทั้งหมดไม่ว่า
จะเป็น บิดา มารดา ครู อาจารย์  สามี ภรรยา บุตร ธิดา มิตร  นายจ้าง ลูกจ้าง และ สม ณะผู้ทรงศีล  
ความสัมพันธ์ในเชิงพี่น้องนั้นมีอยู่ใน จิตสำนึกของทุก ๆ คน แม้จะมีสถานะเป็นอย่างอื่นก็ตาม เพราะ ความ
เป็นพี่น้องง่ายต่อการเข้าถึง ติดต่อ  เข้าหา คบค้า สมาคมด้วย  จากความสัมพันธ์ที่สั่งสมมานานในวัฏฏะสงสาร 
จึงทำให้เกิดความรู้สึกเช่นนั้นและความสัมพันธ์ที่พึงปรารถนาในทัศนะของพุทธปรัชญาคือความสัมพันธ์เชิง
ญาติพี่น้อง มีได้มีการจัดระบบความสัมพันธ์ของบุคคลโดย กำหนดตามสถานะภาพทางสังคม ซึ่งหากถือเอา
ความสัมพันธ์เชิงพี่น้องในวัฏฏะสงสารเป็นใหญ่ ความสัมพันธ์ดังกล่าว นับเข้าเป็นความสัมพันธ์ อย่างภราดร
ภาพ ซึ่งหลักพุทธปรัชญา ได้กล่าวถึง ความสัมพันธ์ของมนุษย์กับมนุษย์ในสังคม โดยพระพุทธองค์ทรงตรัสแก่ 
สิงคาลกบุตรคฤหบดี ใน สิงคาลกสูตร  ถึงการเคารพนอบน้อม ในทิศต่างๆ  เดิมนั้น บิดาของสิงคาลก ก่อนที่
จะสิ้นชีวิตได้สอนให้บุตรของตนนอบน้อมทิศทั้ง 6 คือ ทิศเบื้องหน้า  ทิศเบื้ องขวา ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้องหลัง 
ทิศเบื้องล่าง ทิศเบื้องบน โดยมีผ้าเปียก ผมเปียก พร้อมประคองอัญชลี นอบน้อมทิศทั้งหลาย แต่ไม่ได้กล่าวถึง
ความหมาย ของการนอบน้อมในแต่ละทิศ   พระพุทธองค์ทรงตรัสถึง   ความหมายของทิศทั ้ง 6ใน



MBU Education Journal • Faculty of Education Mahamakut Buddhist University 
Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

323 

พระพุทธศาสนา แก่สิงคาลก กล่าวคือ ทิศทั้ง 6 นั้นเปรียบเสมือนบุคคล 6 จำพวกที่มีความสัมพันธ์ กับ ตัวเรา
เอง ในการดำเนินชีวิต มีดังนี้ “มารดาบิดาเป็นทิศเบื้องหน้า อาจารย์เป็นทิศเบื้องขวา บุตรภรรยาเป็นทิศ
เบื้องหลัง มิตรอำมาตย์เป็นทิศเบื้องซ้าย ทาสกรรมกรเป็นทิศเบื้องต่ำ สมณพราหมณ์เป็นทิศเบื้องบน  คฤหัสถ์
ในตระกูล ผู้สามารถ พึงนอบน้อมทิศเหล่านี้” ความนอบน้อมที่พระพุทธองค์ทรงกล่าวถึง คือ การแสดงออกถึง 
ความคารวะ ความนับถือเป็นสัมพันธ์อันดีที่มีต่อบุคคลนั้นๆ ที่อยู่ร่วมกันในสังคม และ ผู้สามารถ ก็คือ บุคคลที่
ประพฤตินอบน้อมต่อทิศเหล่านั้น คือ แสดงออกถึงความสัมพันธ์อันดี ต่อ ทิศ หรือ บุคคลเหล่านั้น   เพราะ 
ความนอบน้อม เป็นพฤติกรรมที่แสดงออกถึงความเคารพต่อบุคคลนั้นๆ ในแต่ละทิศ ซึ่งมีรายละเอียดแตกต่าง
กันไป  แต่จะเป็นการกระทำด้วยความเคารพ ซึ่งเกิดขึ้นได้ทั้ง   ทางกาย ทางวาจา หรือ ทางใจ  ส่งผลให้เกิด 
ความเอื้อเฟื้อ เกื้อกูลกัน ช่วยเหลือกัน มีเมตตาต่อกัน ระหว่างบุคคลต่อบุคคล  ซึ่งเป็นจุดประสงค์หนึ่งของ 
พระพุทธศาสนา ที่ตระหนักถึงความสัมพันธ์อันดีระหว่าง มนุษย์ต่อมนุษย์ ด้วยกัน ให้เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ทั้งทางวัตถุ
และทางน้ำใจเพื่อจะได้อยู่เป็นผาสุกร่วมกันในสังคม  การปฏิบัติตนในทิศหกคือการปฏิบัติตนระหว่าง บิดา
มารดากับบุตรธิดา  ครูอาจารย์ กับศิษย์  สามีกับบุตรภรรยา  มิตรสหายกับตนเอง นายจ้างกับลูกจ้าง สมณะ
พราหมณ์กับศาสนิก  ซึ ่งความสัมพันธ์ ในหลักทิศหกกล่าวได้ว่า เข้ากันได้กับ หลักภราดรภาพ เพราะ
ความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นนั้น เกิดจากความผูกพันที่มีต่อกันเป็นการประพฤติปฏิบัติต่อกันตามหน้าที่ ความ
รับผิดชอบ หลักการปฏิบัติต่อกันในทิศหกเอ้ือต่อการเกิด ภราดรภาพ หากเพ่ิมเติมหลักธรรมในการปฏิบัติบาง
ประการเพื่อความเป็นพี่น้องเข้ามา การปฏิบัติตามหลักทิศหกจึงจะเป็นไปอย่างภราดรภาพ  ซึ่งในสภาพทั่วไป
บุคคลในทิศต่างๆ อาจมีการปฏิบัติต่อกันอย่างภราดรภาพเพียงแต่ยังไม่ทราบชัดเจนว่าการปฏิบัตินั้นเป็นไป
ตามหลักธรรมข้อใด  เพราะการปฏิบัตินั ้นได้ผนวกมโนธรรมในจิตใจของบุคคลเข้าไปด้วย  ซึ่งอาจจะเป็น
เพราะว่าได้เคยมีปฏิสัมพันธ์ต่อกันตั้งแต่ครั้งอดีตกาลที่ยาวนานก็เป็นได้  ซึ่งมโนธรรมได้เกิดขึ้นและติดใจมา
ตั้งแต่ครั้งก่อนนั้น  

กล่าวโดยสรุป หลักพุทธปรัชญาส่งเสริมการประพฤติปฏิบัติของมนุษย์ หรือการกระทำทุกอย่างจะต้อง
เป็นไปอย่างตั้งใจ (เจตนา) โดยเฉพาะเจตนาที่ดี ทำด ีพูดดี เพราะการทำดีฯลฯ คือสิ่งที่มนุษย์กระทำได้เองหรือ
มีเสรีภาพได้เต็มที่ เพราะมนุษย์มีความรู้สึกนึกคิดก่อนทำก่อนพูดเสมอ หรืออย่างน้อยมนุษย์ก็มีสิทธิที ่จะคิด 
เมื่อเป็นเช่นนี้ พ้ืนฐานความคิด ความด ีความชั่ว ตามท่ีกล่าวมาก่อนจึงเป็นสิ่งผลักดันให้มนุษย์มีการใช้เสรีภาพ
ออกไปในที่สุด และการใช้เสรีภาพที่ว่านี้ จะต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเสมอภาค และใช้ออกไปอย่าง
ภราดรภาพจึงจะเป็นสิ่งยืนยันได้ว่า มนุษย์เป็นตัวของตัวเอง และตามหลักพุทธปรัชญาก็มองเห็นความสำคัญใน
ข้อนี้ และมุ่งเปิดเผยหลักคำสอนที่ส่งเสริมการกระทำได้ด้วยตนเอง หรือเสรีภาพส่วนบุคคลที่เน้นการทำดี เร่ง
รีบทำดี เพื่อความดี และเพื่อการพัฒนาความดีให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป เพราะการเลือกทำความดีคือการเลือกที่จรงิแท้ 
และการทำความดีก็คือเสรีภาพที่แท้จริง ซึ่งเป็นระบบจริยศาสตร์ที่สมบูรณ์แบบ และเป็นทางแห่งความดีที่ไม่
นิยมให้หยุดอยู่แค่ความดี แต่ส่งเสริมความเจริญในกุศลอย่างไม่หยุดยั้ง ดังพุทธพจน์ว่า “…เพราะกุศลอันบุคคล
ให้เกิดแล้ว ย่อมเป็นไปเพ่ือประโยชน์เพื่อความสุข…” นอกจากนี้ ยังสามารถมีเสรีภาพบนพื้นฐานเสมอภาคและ
ใช้อย่างภราดรภาพไปได้อย่างสมดุลกันอีกด้วย 



วารสารศึกษาศาตร์ มมร • คณะศกึษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั 
Vol. 11 No. 2 • July – December 2023 

324 

บรรณานุกรม 

กรมการศาสนา (2530). พระไตรปิฎกแปลเป็นไทย  ฉบับสังคายนา.  เล่มที่ 4,8,9,10,11,1316,20. กรุงเทพฯ : 
โรงพิมพ์การศาสนา. 

จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ (2545). สังคมวิทยาตามแนวพุทธปรัชญา, กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ์ราช
วิทยาลัย. 

บี. อาร์. อัมเบดการ์ (2548). พระพุทธศาสนา : แนวคิดเพ่ือพัฒนาสังคมและการเมือง, แปลโดยพระราชปัญญา
เมธี (สมชัย  กุสลจิตฺโต), กรุงเทพฯ : นิติธรรมการพิมพ์. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต).(2542). มองสันติภาพโลกผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน์, กรุงเทพมหานคร : 
บริษัท ธรรมสาร จำกัด. 

สมภาร  พรหมทา.(2539). ปรัชญาสังคมและการเมือง,  พิมพ์ครั้งที่ 2,  กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ.(2541). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา, กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย
,2541.  

ไสว มาลาทอง.(2541). สารคดีธรรมจากพระไตรปิฏก, กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์การศาสนา. 
 


