
386 ปีท่ี 24 ฉบบัท่ี 3 กนัยายน - ธนัวาคม 2562

	 “ความยุติธรรม” เป็นค�ำที่ได้ยินบ่อยอยู่เป็นประจ�ำ โดยเฉพาะการร้องหาถึงความยุติธรรม ซึ่งหมายความ

ได้ว่า ที่ไหนมีการเรียกร้องความยุติธรรม แสดงความท่ีนั่นไม่มีความยุติธรรม กล่าวในทางหนึ่ง ความยุติธรรมเป็น

สามัญส�ำนึกของการอยู่รวมกันอย่างเสมอภาคในการด�ำเนินชีวิตของปัจเจกชนร่วมกันในสังคม หากแต่ค�ำที่ได้ยิน

บ่อยนั้น มีความหมายในความเข้าใจของแต่ละคนอย่างไร แล้วจะน�ำไปปฏิบัติเยี่ยงไรก็เป็นอีกเรื่องหนึ่ง อย่างไรก็ดี 

เราควรท�ำความเข้าใจมโนทัศน์นี้ให้กระจ่างในระดับหนึ่งก่อน เพื่อที่จะไม่เสียเปล่ากับสิ่งที่เรียกร้องทั้งที่ไม่รู้ว่ามันคือ

อะไร

	 แซนเดลได้ตั้งค�ำถามง่าย ๆ ด้วยมโนทัศน์ สวัสดิการ เสรีภาพ และคุณธรรม ว่าไม่ได้เป็นเพียงค�ำถามระดับ

ปัจเจกชน แต่เกี่ยวเนื่องไปถึงกฎหมายที่ควรเป็น และสังคมควรจะได้รับการจัดการอย่างไร ซึ่งท้ังหมดเป็นค�ำถาม

เกี่ยวกับความยุติธรรม เพื่อท่ีจะตอบค�ำถาม แซนเดลแนะน�ำว่าเราต้องส�ำรวจความหมายของความยุติธรรมก่อน 

เพราะในแต่ละแนวความคิดล้วนมีวิธีการที่แตกต่างกันในการพิจารณาถึงความยุติธรรม อาทิ สวัสดิการขั้นสูงสุด 

การเคารพเสรีภาพ และการสนับสนุนคุณธรรม เป็นต้น แซนเดลพิจารณาถึงความยุติธรรมโดยส�ำรวจจุดอ่อนและจุด

แข็งของเหล่ามโนทัศน์ข้างต้น บนฐานปรัชญาศีลธรรมอย่าง อรรถประโยชน์นิยม (Utilitarianism) อิสรเสรีนิยม 

(Libertarianism)

	 ในขณะเดียวกัน ดีเล็มม่าของประเด็นค�ำถามทางปรัชญาการเมืองในเร่ืองคุณธรรมของพลเมืองแบบอาริส

โตเติล ได้น�ำมาสู่การแบ่งยุคทางความคิดทางการเมืองแบบโบราณกับสมัยใหม่ อาริสโตเติลกล่าวไว้ว่า ความ

ยุติธรรมหมายถึงการให้ในสิ่งที่ประชาชนสมควรได้ สิ่งที่สมควรได้ก�ำหนดโดยคุณธรรม ในทางตรงกันข้าม ค้านท์

และรอว์ลส์อ้างว่า หลักการของความยุติธรรม ซึ่งหมายถึงสิทธิของเราไม่ควรที่จะวางอยู่บนแนวคิดเฉพาะเจาะจง

เกี่ยวกับคุณธรรม หรือทางที่ดีสู่ชีวิต ทั้ง ๆ ที่สังคมที่ยุติธรรมให้การเคารพต่อเสรีภาพของแต่ละคนในการที่เขาและ

เธอเลือกมโนทัศน์ของชีวิตที่ดี กล่าวคือ แนวคิดโบราณมองความยุติธรรมเริ่มต้นที่คุณธรรม ขณะที่ แนวคิดสมัยใหม่

เริ่มต้นด้วยเสรีภาพ อย่างไรก็ดี ข้อถกเถียงเก่ียวกับความยุติธรรมได้เข้ามาอยู่ท่ามกลางผู้คนสามัญในการเมืองร่วม

สมัย เราต้องการความรุ่งโรจน์และเสรีภาพ หากแต่ความต้องการล้วนมีส่ิงที่ขัดแย้งอยู่ในตัวของมันเอง การโยนข้อ

ถกเถียงดังกล่าวไปยังสังคมท่ีมีการศึกษาท่ีดีในระดับหนึ่ง น่าจะเป็นทางออกของประเทศที่มีความขัดแย้งและเรียก

ร้องถึงความยุติธรรมที่มีหลักการ มิใช่หลักกู หรือหลักพวกกู แต่ฝ่ายเดียว ทั้งนี้ แซนเดลแนะไว้ว่า “การคิดเกี่ยวกับ

ความยุติธรรมดูเหมือนจะเลี่ยงไม่ได้ที่เราต้องมีส่วนร่วมในการคิดเกี่ยวกับวิธีการที่ดีของการด�ำรงชีวิต” 

	 Michael J. Sandel. Justice: what 

the right thing to do? New York: Farrar, 

Straus and Giroux, 2010. ISBN 978-0-374-

18065-2

	 ไมเคิล เจ แซนเดล. เงินไม่ใช่พระเจ้า : 

ขีดจ�ำกัดทางศีลธรรมของตลาด (What Money 

Can't Buy : The Moral Limits of Markets) 

openworlds, 2013. ISBN 978-6-169-15970-4

แนะน�ำหนังสือ: “ความยุติธรรมและเงินไม่ใช่พระเจ้า” 

ดุษฎี วรธรรมดุษฎี 

ศูนย์ผู้น�ำธุรกิจเพื่อสังคมแห่งมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์



Journal of the Association of Researchers    Vol. 24 No. 3 September – December 2019 387

	 ด้วยอรรถประโยชน์นิยมตามแนวคิดของเบนแธม “หลักการสูงสุดของศีลธรรมคือ เพื่อความสุขสุดขีด ที่

ดุลความส�ำราญอยู่เหนือความเจ็บปวดทั้งหมด” ตามความเห็นน้ี “สิ่งที่ถูกต้องควรท�ำก็คืออะไรก็ตามที่จะเป็น

ประโยชน์สูงสุด” ประโยชน์ก็คืออะไรก็ตามท่ีสร้างความส�ำราญและความสุข ป้องกันความเจ็บปวดและทุกข์ระทม 

ไม่เฉพาะแต่ในปัจเจกชน แต่รวมไปถึงกฎหมายและนโยบาย รัฐบาลควรท�ำในส่ิงที่ก่อให้เกิดความสุขสุดขีดของ

ชุมชนทั้งหมด เมื่อชุมชนเป็นร่างสมมติที่รวมคนจ�ำนวนมากเข้ามาร่วมกัน ต่อมา มิลล์ ได้กล่าวถึง สิทธิปัจเจกชนที่ไม่

ยืดหยุ่นนั้น ต้องการสิ่งที่แข็งแกร่งกว่าประโยชน์กับการอ้างเหตุผลที่ชอบ ซึ่งก็คือหลักเสรีภาพที่ต้องการพื้นฐานทาง

ศีลธรรมที่หนักแน่นเสียยิ่งกว่าประโยชน์ เพราะ ประโยชน์ของคนหมู่มากอาจเบียดเบียนคนหมู่น้อยให้เกิดควาทุกข์

และคับข้องใจได้ 

	 มาพิจารณากันที่อิสรเสรีนิยมดูบ้าง จะเห็นว่า ความเป็นเจ้าของตัวตนของตนเองเป็นหนทางของเสรีภาพ 

รัฐบาลไม่ควรระงับการคุมก�ำเนิดหรือการท�ำแท้ง เพราะว่าผู้หญิงควรมีเสรีภาพในการตัดสินใจว่าจะจัดการอย่างไร

กับร่างกายของเหล่าพวกเธอ กฎหมายไม่ควรลงโทษการคบชู้ โสเภณี และรักร่วมเพศ เพราะว่าการสมยอมของ

ผู้ใหญ่ควรมีอิสระในการเลือกคู่ส�ำหรับตนเอง หรือการปลูกถ่ายอวัยวะอย่างไตนั้น ก็เป็นเรื่องของร่างกายของปัจเจก

ชน สามารถขายอวัยวะร่างกายได้อย่างอิสระ ยิ่งไปกว่านั้น สามารถเลือกที่จะตายตามประสงค์เพราะว่าเป็นร่างกาย

ของเราเอง ทั้งนี้ แนวคิดดังกล่าวได้สร้างข้อถกเถียงมากมายส�ำหรับประเด็นเสรีภาพในการเลือก ในเม่ือเราเป็น

เจ้าของร่างกาย เจ้าของชีวิต เราจึงควรมีอิสระเสรีที่จะท�ำอะไรก็ตามที่ต้องการตราบใดที่ไม่เกิดอันตรายต่อผู้อื่น 

	 ผู้เขียนขอใช้ประโยชน์จากแนวคิดข้างต้นมาชวนอภิปรายในบริบทสังคมเราบ้าง ถ้าเรามองถึงประโยชน์

เป็นหลัก กรณีของการเปิดบ่อนคาสิโนขนาดใหญ่อย่างถูกต้องในประเทศจะเป็นเช่นไร หรือการขยายคุณวุฒิทางการ

ศึกษาท่ีไม่ต้องการความรู้ตามอย่างที่คนส่วนใหญ่ต้องการจะเป็นเช่นไร หรือการค้าขายเกี่ยวกับมนุษย์ ทารก ทาส 

คนใช้ อวัยวะ จะเป็นเช่นไร ตัวข้อดีของการสูบบุหรี่ก็คือ ภาษีที่ได้ ตายก่อนวัย ซึ่งอาจเป็นเรื่องที่ดีต่อสังคมก็เป็นไป

ได้ ยิ่งไปกว่านั้น เป็นการตอกย�้ำถึงความยุติธรรมของแต่ละคนตามแต่ละประโยชน์ที่ตนจะได้อย่างสุดขีด แนวคิด

อรรถประโยชน์นิยมไม่ใช่เรื่องใหม่ และมีข้อถกเถียงมากว่าศตวรรษ หากแต่การที่แซนเดลน�ำมาสร้างข้อถกเถียง

เกี่ยวกับความยุติธรรม จึงเป็นสิ่งควรค่าที่เราน่าจะน�ำมาอภิปรายกันในประเด็นเชิงลึกต่อไป 

	 กล่าวได้ว่า หนังสือของแซนเดล ที่รวบรวมมาจากการบรรยายรายวิชาประวัติปรัชญาการเมืองนั้น เต็มไป

ด้วยตัวอย่างและข้อถกเถียงมากมายที่ผู้อ่านไม่จ�ำเป็นต้องอยู่ในสายวิชาการเท่านั้น ผู้สนใจทั่วไปในการการตั้ง

ค�ำถามถึงการด�ำเนินชีวิตที่ดีและความยุติธรรมในสังคม ได้มาซึ่งการตระหนักถึงประเด็นศีลธรรมจริงๆ ในชีวิต

ประจ�ำวัน 

	 • โดยพื้นฐานแล้วควรอ่าน บทที่ 1 Doing the right thing และบทที่ 4 Markets and morals 

	 • ส�ำหรับผู้สนใจในฐานคติทางปรัชญาสามารถศึกษาภาพรวมโดยง่ายจากบทที่ 2 Utilitarianism และบท

ที่ 3 Libertarianism

	 • ส่วนที่หนังสือให้ความส�ำคัญกับนักปรัชญาชื่อดัง ซึ่งแซนเดลอธิบายได้ง่าย กระจ่างชัด และทิ้งข้อขบคิด 

ในบทที่ 5 Immanuel Kant บทที่ 6 John Rawls และบทที่ 8 Aristotle

	 • ทั้งนี้บทที่สร้างความประทับใจ มีตัวอย่างมากมายที่ชัดเจน (ในบริบทตะวันตก) บทที่ 9 Dilemmas of 

loyalty เพื่อย้อนกลับมาบทที่ 7 Arguing affirmative active และบทสุดท้ายที่เสมือนบทเริ่มต้น Justice and the 

common good 

	 • ท้ายที่สุด เราคงต้องกลับมาสู่ชื่อรองของหนังสือเล่มนี้ ก็คือ “อะไรคือสิ่งที่ถูกต้องควรท�ำ” ในวิธีการที่ดี

ของการด�ำเนินชีวิตของปัจเจกชนของสังคมร่วมสมัยในปัจจุบัน 



388 ปีท่ี 24 ฉบบัท่ี 3 กนัยายน - ธนัวาคม 2562

	 อย่างไรก็ดี ขอถกเถียงของแซนเดลประการหน่ึงท่ีนาสนใจใน “เงินไม่ใช่พระเจ้า” ก็คือ ความกลวงเปลา

ทางศีลธรรมของการเมืองรวมสมัยมีบอเกิดหนึ่งคือ ความพยายามที่จะลบลางแนวคิดเรื่อง "ชีวิตที่ดี" ออกจากวาท

กรรมสาธารณะ โดยมักยืนกรานใหคนละทิ้งความเชื่อสวนตัวทางศีลธรรมและจิตวิญญาณเวลาเขาสูพื้นที่สาธารณะ 

ถึงแมความลังเลท่ีจะยอมรับข้อถกเถียงวาดวยชีวิตท่ีดีเขาสูวงการเมืองจะมีเจตนาดี แตมันก็เปดทางใหลัทธิตลาด

เหนือทุกสิ่งและการใชเหตุผลแบบตลาดครอบงําความคิดคนตอไป กลาวไดวา การใชเหตุผลแบบตลาดยังทําใหชีวิต

สาธารณะของเราสิ้นไรการถกเถียงทางศีลธรรม เสนหสวนหนึ่งของตลาดจากการที่มันไมตัดสินวารสนิยมที่ตอบ

สนองนั้นดีหรือเลว ตลาดไมถามวาวิธีตีคาสินคาบางวิธีดีกวาหรือสูงสงกวาวิธีอื่นหรือไม  ตลาดไมตําหนิติเตียนหรือ

เตือนใคร ไม แยกแยะระหว ่างรสนิยมสูงส งกับรสนิยมสามานย   คนซ้ือกับคนขายต างตัดสินใจเองว า

จะใหมูลคาเทาไหรกับสิ่งที่กําลังเปลี่ยนมือ 

	 แซนเดลไดอธิบายขอถกเถียงขางตนอยางกระจาง ไวในบทที่ช่ือ "ตลาดเบียดขับศีลธรรมอยางไร" กับคํา

ถามชวนขบคิดถึงสิ่งท่ีเงินซ้ือได  และสิ่งท่ีเงินซ้ือไมได  ถึงแมเงินจะเปนหนวยในการแลกเปล่ียนท่ีเปนสากลและมี

ความสัมบูรณในตัวของมันเอง แตก็มีสิ่งที่เงินซื้อไมไดกับส่ิงที่เงินซ้ือได  หากจะเปนเรื่องที่ควรหรือไมก็อีกประเด็น

หนึ่ง เมื่อเงินเปนส่ิงท่ีทําใหสิ่งของน้ันมีคุณคาไมใช ว ่าในตัวของมันเอง แตเปนคุณคาจากการที่ เงินเขา

ไปใหมูลคาอยางไรก็ดี เงินที่สามารถซื้อสรรพสิ่งได  ก็ใชวาจะสามารถซื้อคุณคาที่แทจริงของสรรพสิ่งได  แซนเดลยก

ตัวอยางสิ่งที่เงินซื้อไมได อยางเชน การซื้อเพื่อนใหมาเปนเพื่อนและการซื้อรางวัลต่าง ๆ เปนการซื้อตัวเพื่อนและตัว

รางวัลแตไมไดความเปนเพื่อนและไดรับรางวัลจากความสามารถที่ไดรับการยอมรับจนไดรับรางวัล กับส่ิงที่เงินซ้ือ

ได  แตเถียงกันไดวาควรหรือไมควร อยางเชน ไตหรือการเปล่ียนถายอวัยวะและเด็กที่ซื้อมาเพ่ือรับเล้ียงเปนลูก ซึ่ง

เปนความตองการที่ผูซื้อยังคงใชไตและเด็กก็ยังความสภาพการทํางานในความเปนตัวของมันเองอยูได

	 แซนเดลไดเสนอขอคัดคานตลาดสองประการที่ส่ันสะเทือนตอวิวาทะที่วาดวยเงินควรซ้ืออะไรไดและ

อะไร0ไมได ดวยขอโตแย้งแตละขอที่อางอุดมคติทางศีลธรรมที่แตกตางกัน ก) ขอโตแยงเรื่องความเปนธรรมถามถึง

ความเหลี่ยมล�้ำซึ่งสะทอนจากการตัดสินของตลาดอางอุดมคติเรื่องการยินยอม เปนการยินยอมภายใตสถาน

การณเบื้องหลังที่เปนธรรม กับ ข) ขอโตแยงเรื่อง คอรรัปชั่นถามถึงทัศนคติและปทัสถานซึ่งความสัมพันธทางตลาด

อาจกอเกิดความเสียหายเปนอุดมคติทางศีลธรรมท่ีเรียกร้องใหเห็นความสําคัญทางศีลธรรมของส่ิงที่เปนเดิมพัน ส่ิง

ที่การตีคาและการแลกเปลี่ยนของตลาดกําลังทําใหเสื่อมลงและลดลอนปทัสถาน ซึ่งแซนเดลไดอธิบาย ดังนี้

	 "ขอโตแยงเรื่องความเปนธรรมกับขอโตแยงเรื่องคอรรัปชั่นแตกตางกันตรงนัยยะที่มันมีตอตลาด ข้อโต้แย้ง

เรื่องความเปนธรรมไมคัดคานการนําสินคาบางอยางไปขายดวยเหตุผลวามันมีคาหรือศักดิ์สิทธิ์หรือประเมินคามิได 

แตคัดคานบนภูมิหลังความเหลื่อมล้ําซึ่งรุนแรงถึงขนาดสรางเงื่อนไขการตอรองที่ไมเปน ธรรม … ในทางตรงกันขาม 

ขอโตแยงเรื่องคอรรัปชั่นเนนไปที่ลักษณะของตัวสินคาและปทัสถานที่ควรกํากับมัน ขอโตแยงนี้ขจัดไมไดดวยการกํา

หนดเงื่อนไขของการตอรองที่เปนธรรม กระทั่งในสังคมที่ไรซึ่งความแตกตางอันอยุติธรรมของอํานาจและความมั่งคั่ง 

ก็จะมีหลายสิ่งที่เงินไมควรซื้อได เพราะมันไดโอบอุ้มคุณคาบางอยางเอาไว" (หนา 127 - 128)

	 ตัวอยางของการพึ่งพาความตายในการสรางรายไดอยางนักลงทุนในประกันใกลตายและผูที่เล้ียงชีพดวย

ความตายของคนอื่นอยาง เจาหนาที่ชันสูตรศพ สัปเหรอ และคนขุดหลุมฝงศพ แซนเดลไดยกตัวอยางจาก เดอะนิ

วยอรกไทมส เขียนถึง ไมก โทมัส ชาวเมืองดีทรอยตวัยสามสิบสี่ป ผูทํางานเปน “นักเก็บศพ” ของสถานเก็บศพประ

จําเขต งานของเขาคือไปเก็บศพผูตายมาสงสถานเก็บศพ ไดเงินคาหัวจากการเก็บศพละ 14 เหรียญ ในเมื่อเมืองดี

ทรอยตมีอัตราการฆาตกรรมสูงมาก โทมัสจึงมีรายได  14,000 เหรียญตอป แตพอความรุนแรงลดลง หมายถึงมีคน

ตายนอยลงจํานวนศพตอรายไดของเขาก็ลดลงดวย ดังนั้น การจ่ายคาตอบแทนนักเก็บศพในรูปแบบคาธรรมเนียม

ตอศพอาจมีเหตุผลทางเศรษฐศาสตร  แตมันก็มีตนทุนทางศีลธรรม การปล่อยใหคนงานมีเดิมพันทางการเงินใน



Journal of the Association of Researchers    Vol. 24 No. 3 September – December 2019 389

ความตายของเพ่ือมนุษย  นาจะบ่ันทอนใหสํานึกทางศีลธรรมของเขาและเราเส่ือมลงกว่าเดิม จะเห็นไดวา การลด

ทอนความเปนมนุษยมาสูจํานวนศพหรือเปนคาหัว ทําใหเราเขาใจถึง คาตอบแทนที่เป็นลักษณะ “คาหัว” ที่เปนรา

ยไดตอภาคธุรกิจ อาทิ นักลาคาหัวจากการหาคนเขาบริษัททํางานหรือการที่แพทยไดคาตอบแทนจากการตรวจ

เปนรายหัว หรือทหารรับจางไดคาตอบแทนจากการสังหารฝายตรงขาม [ไมตางไปจากตํารวจไดคาหัวจากการจับ

ผูราย] ฯลฯ เปนการสะทอนใหเห็นถึงศีลธรรมกับรายไดที่เพิ่มขึ้นดวย ขออางเพื่อการอยูรอดไดหรือไม หรือเปนสิ่งที่

เราคุ้นเคยและชาชินกับปรากฏการณที่เกิดขึ้นในสังคมของเราไปแลว

	 ตัวอยางเรื่อง “ขายเลือด” แซนเดลไดใหขอคิดผานงานวิจัยเรื่องการบริจาคเลือดของริชารด ทิตมัสส นัก

สังคมวิทยาชาวอังกฤษ ท่ีทําการเปรียบเทียบระบบการรับบริจาคเลือดในสหราชอาณาจักรกับสหรัฐอเมริกา ซึ่ง

เลือดท้ังหมดที่ไดมาจาการบริจาคจากผูอาสานิรนาม ไมมีการซื้อขาย กับระบบที่บางสวนมาจากการบริจาคและ

บางสวนมาจากธนาคารเลือดเชิงพาณิชยซ้ือมาจากคนท่ียินดีขายเลือดแลกเงิน ซึ่งปรกติเปนคนจนทิตมัสสบอกวา 

ถึงแมคนจะชอบอางถึงประสิทธิภาพของตลาด แตระบบอเมริกันกลับนําไปสูภาวะขาดแคลนเลือดเรื้อรัง เลือดสูญ

เปลา ตนทุนแพงกวา และมีความเสี่ยงสูงที่เลือดจะติดเชื้อ ในขณะเดียวกัน ขอเสนอทางศีลธรรมในการคัดคานการ

แปลงเลือดเปนสินคา เม่ือตลาดเลือดฉวยโอกาสเอาเปรียบคนจน ธนาคารเลือดแสวงกําไรจากนักโทษประหารที่

อยากไดเงิน การแปลงเลือดเปนสินคาสงผลใหไดเลือดมาจากคนจน คนไรฝมือ คนวางงาน คนผิวดํา และผูมีราย

ไดนอยกลุมอื่นๆ มากกวาเดิม จึงเปนการกระจายเลือดจากคนจนไปยังคนรวย การแปลงเลือดเปนสินคาเปนการบ่ั

นทอนจิตวิญญาณของการเห็นแกผูอื่นและบอนทําลาย “ความสัมพันธเชิงการให” อันเปน คุณลักษณะที่เขมแข็ง

ของชีวิตสังคม ทายที่สุด การแปลงเลือดและความสัมพันธกับผูบริจาคเปนสินคาไดไปกดทับการแสดงออกซึ่งความ

มีน้ําใจและบอนเซาะสํานึกในชุมชนเปนไปไดหรือไม  ท่ีชัยชนะของตลาดทําใหตลาดอยูเหนือทุกส่ิงและเงินสามารถ

ซื้อสรรพสิ่งได  อีกทั้งตลาดคือกุญแจไปสูความรุงโรจนในการบรรลุประโยชนสาธารณะ กลาวอีกนัยหนึ่ง ตลาดและ 

วิธีคิดของมันไดเขามากํากับวิถีการดําเนินชีวิตของคนในปจจุบัน ครอบคลุมในมิติตางๆ จนทุกอยางกลายเปน

ลักษณะเชิงพาณิชย  ที่สามารถใชเงินเปนมาตรวัดเทียบเคียง และสามารถนํามาซ้ือขายไดอยางเปนเรื่องธรรมดา 

อาทิ การจางเด็กอ่านหนังสือ การจางทหารรับจางใหออกรบ บริการอุมบุญของมารดาในประเทศกําลังพัฒนา การ

ยืนตอคิวแทน การซ้ือสิทธิในการเขาเรียนมหาวิทยาลัยท่ีมีชื่อเสียง ฯลฯ แซนเดลไดใชประเด็นตลาดกับศีลธรรมอธิ

บายใหเห็นแตละแงมุมอยางคูขนาน ดวยการตั้งคําถามยอนกลับไปถึงความตองการของเราที่ใหความสําคัญกับ

ตลาดจนลืมความตองการที่แทจริงไป 

	 ชื่อเสียงของไมเคิล แซนเดล ไมไดจํากัดอยูแตในความเปนศาสตราจารยประจําคณะรัฐศาสตรมหาวิทยา

ลัยฮารวารดเทานั้น หากแตหนังสือ Justice: What's the right thing to do และ What Money Can't Buy: The 

moral limits of markets ลัทธิบูชาตลาดอันเปนที่นิยมสําหรับผูสนใจทั่วไป ไดรับการแปลเปนหลายภาษา ได้

ทําใหแซนเดลกลายมาเปนผูท่ีสาธารณชนใหการยอมรับและติดตามผลงานหนังสือ ตลอดทั้งการบรรยายที่ไดรับ

ความนิยมสูงสุดในประวัติศาสตรของฮารวารดอีกดวย (โปรดดู http://www.justiceharvard.org/) ทั้งนี้ แซนเดล

ไดตั้งคําถามและเชิญชวนใหผูสนใจท่ัวไป เขามาสูบรรยากาศของการถกเถียงประเด็นปรัชญาศีลธรรมกับการมีชีวิต

ที่ดีในบริบทสังคมทุนนิยมสมัยใหม  โดยเฉพาะสหรัฐอเมริกาในลัทธิทุนนิยมเสรีที่เนนบูชาตลาด กลาวอีกนัยหนึ่ง

หนังสือ What Money Can't Buy เปนภาคตอเนื่องจาก Justice ที่ทําการขยายความ พรอม ขอมูลที่เปนกรณีตาง 

ๆ ผานการอธิบายที่สามารถเขาใจไดไมยาก สําหรับภาษาไทยไดรับการแปลจาก สฤณี อาชวานันทกุลนักวิชาการ

และนักแปลท่ีมีความรูดีท้ังในเน้ือหาและความเชี่ยวชาญในภาษาที่ผูอานไววางใจในฝไมลายมือไดเป็นอยางดี อีกทั้ง 

ผู้สนใจความคิดแซนเดลสามารถตามอ่าน ปรัชญาสาธารณะ: Public Philosophy ได้เพิ่มเติมอีกด้วย


