
วลิเลียม เจมส  พหุนยิม และสตรีนิยม1

สุภัควดี อมาตยกุล2 

บทคัดยอ

บทความน้ีมีวัตถุประสงคเพื่อ (1) ศึกษาวิเคราะหแนวคิดพหุนิยมในปรัชญาของวิลเลียม เจมส ในเชิง
อภิปรัชญา ญาณวิทยา จริยศาสตร และปรัชญาศาสนา เพื่อสรางความเขาใจวาพหุนิยมเปนหัวใจสําคัญในระบบ
คิดของเจมสในแงมุมตาง ๆ อยางไร มีกลไกอะไร และนําไปสูขอเสนออะไรบาง โดยตองการแสดงใหเห็นวาพหุ
นิยมทางญาณวิทยา จริยศาสตร และปรัชญาศาสนาของเจมสไมไดตั้งอยูบนฐานทางอภิปรัชญา แตมีลักษณะ
รวมที่สําคัญที่สุดคือการตอตานการลดทอนอยางเปนระบบ กระน้ัน พหุนิยมเชิงอภิปรัชญาของเจมสก็สําคัญตอ
การเขาใจแนวคิดพหุนิยมโดยรวมของเขาไมนอยไปกวาพหุนิยมในสาขาอื่น ๆ (2) อภิปรายและประเมินคุณูปการ
ที่แนวคิดพหุนิยมในปรัชญาของเจมสมีตอปรัชญาสตรีนิยม โดยเฉพาะสายปฏิบัตินิยม โดยจะมุงพิจารณาบทบาท
ของอัตภาวะในการกอรางสรางความรู และวิเคราะหนัยของการยอมรับวาอัตภาวะของผูรูมีความสําคัญทาง
ญาณวิทยา เพื่อเผยมิติทางสังคมการเมืองของความรูและกระบวนการสรางความรู และศักยภาพในการสลาย
การแบงข้ัวแยกขางที่นักสตรีนิยมเห็นวาเปนปญหา

คําสําคัญ:  พหุนิยม  วิลเลียม เจมส  สตรีนิยม  อัตภาวะ

รับตนฉบับ :  12 กรกฎาคม 2563 | ปรับแกไขตามคําแนะนําของผูทรงคณุวุฒิ : 24 กุมภาพันธ 2564 | รับลงตีพิมพ : 9 เมษายน 2564

1 บทความเปนสวนหน่ึงของโครงการวจัิยพุทธธรรมพหุนิยม ปท่ี 1 ศาสตราจารยกิตติคุณ ดร.สุวรรณา สถาอานันท เมธีวิจัยอาวโุส สํานักงานคณะกรรมการสง

เสริมวทิยาศาสตร วจัิยและนวัตกรรม (สกสว.) 2561-2564
2 ผูสอนวชิาทฤษฎเีพศสภาวะ ภาควชิามนุษยศาสตร มหาวิทยาลัย IULM มิลาน ประเทศอิตาลี  อเีมล: supakwadee.amatayakul@iulm.it



William James, Pluralism, and Feminism3

Supakwadee Amatayakul4

Abstract

The objectives of this article are, firstly, to examine the different senses of William 
James’ pluralism – metaphysical, epistemological, ethical, and religious – in order to better 
understand its significance, mechanism, and implications in James’ philosophy. It seeks to show 
that James’ epistemological, ethical, and religious pluralisms do not necessarily rest on any 
metaphysical foundation, but rather share a systematic antireductionism. Nevertheless, in order 
to thoroughly understand James’ overall pluralism, his metaphysical pluralism is no less 
essential than the others. Secondly, it seeks to discuss and evaluate the possible contributions 
of James’ pluralism to feminist philosophy, especially to pragmatist feminism, by focusing on 
the role of subjectivity in knowledge construction and analyzing the philosophical implications 
of acknowledging the epistemological significance of a knower’s subjectivities. This will help to 
reveal not only the social and political dimensions of knowledge and its construction, but also 
the potential to dissolve long-standing dichotomies that feminist philosophers have taken issue 
with.

Keywords:  Pluralism, William James, Feminism, Subjectivity

3 This article is part of research “The Buddhist Pluralism Project” Professor Emerita Suwanna Satha-Anand, Senior Research 

Fellow, Thailand Science Research and Innovation (TSRI, 2018-2021)
4 Chair of Gender Theory, Department of Humanities Studies, IULM University, Milan, Italy. 
e-mail: supakwadee.amatayakul@iulm.it

266



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

บทนาํ

การศึกษาอภิปรายแนวคิดพหุนิยม (Pluralism) ดูเหมือนจะตองเริ่มตนดวยการตระหนักวาโลกที่เราอาศัย
อยูน้ีเต็มไปดวยความแตกตางหลากหลาย ไมวาจะเปนจุดยืนทางศีลธรรม วิถีชีวิต อัตลักษณทางวัฒนธรรม ความ
เชื่อทางศาสนา และแมกระทั่งมุมมองทางปรัชญาที่พยายามอธิบายโลกแหงความเปนจริงตลอดจนโลกแหงคุณคา
อันหลากหลายในรูปแบบที่ตางกันออกไป 

ปรัชญาปฏบัิตินิยมคลาสสิค (Classical Pragmatism) ซ่ึงมีวิลเลียม เจมส (William James, 1842-
1910) เปนผูรวมกอตั้งในชวงหลังของศตวรรษที่ 19 และตนศตวรรษที่ 20 เปนกระแสความคิดที่มุงคัดคานและ
ตอตานแนวคิดแบบเอกนิยม (Monism) ที่มุงอธิบายปรากฏการณตาง ๆ ผานปฐมธาตุหรือความจริงเพียงหน่ึง
เดยีว วิลเลียม เจมสเปนนักปรัชญาอเมริกันที่ไดรับความนิยมและมีผูศึกษามากที่สุดคนหน่ึง ความคิดของเจมส
กลับมาไดรับความสนใจเปนพิเศษอีกครั้งในศตวรรษที่ 21 โดยเฉพาะในบริบทสังคมและการเมืองปจจุบันที่มีแนว
โนมไปในทางสุดโตง บอยครั้งความคิดของเจมสถูกยกข้ึนมาอางเพื่อแสดงใหเห็นวาเราอาจอธิบายปรากฏการณ
หรือเหตุการณตางๆผาน “ชุดความจริง” หลายชุดดวยกัน โดยที่ “ชุดความจริง” แตละชุดลวนมีพลังในการอธิบาย
และมีความชอบธรรมไมแพกัน 

ปรัชญาของเจมสมีรากฐานความคิดแบบพหุนิยม คือเห็นวาโลกน้ีประกอบดวยขอเท็จจริงหรือสิ่งตางๆอัน
หลากหลาย ซ่ึงไมสามารถอธิบายไดโดยอาศัยทฤษฎีใดเพียงทฤษฎีเดียวหรือมุมมองแบบเดียวเทาน้ัน เจมสเห็นวา
วิธีคิดแบบตางๆลวนมีจุดมุงหมายที่สําคัญในตัวเอง ไมมีวิธีคิดแบบใดแบบหน่ึงที่ทําใหเราเขาใจโลกแหงความเปน
จริงไดอยางจริงแทหรือสมบูรณ และแตละมุมมองก็ไมสามารถถูกลดทอนลงสูมุมมองอื่นได วิธีคิดทั้งหลายใหเรา
ไดอยางมากเพียงสมมติฐานเกี่ยวกับโลกแหงความเปนจริง ซ่ึงอาจถูกปรับเปลี่ยนไดในเงื่อนไขหรือเพื่อจุดมุงหมาย
ที่ตางกันออกไป อันอาจทําใหสิ่งทีเ่ราเคยเชื่อมั่นวาเปน “ความจรงิ” มรีูปลักษณหนาตาตางไปจากเดมิ 

ในแนวคิดพหุนิยมของเจมส การตีความ “ความจริง” วาเปนสิ่งที่รับใชเปาหมายอันหลากหลายของมนุษย 
และความคิดที่วาชุดคุณคาความเชื่อของมนุษยปรับเปลี่ยนพฒันาไปตามประสบการณที่สะสมในชีวิต ลวนเปน
แนวคิดที่นักปรัชญาสตรีนิยม โดยเฉพาะสายปฏิบัตินิยม เห็นวาเปนคลังเครื่องมือที่มีประโยชนสําหรับการทาทาย
ปรัชญาที่มีรากฐานอยูบนแนวคิดปตาธิปไตย (patriarchy) ทั้งในแงการยกยอ “ความมีเหตุผล” และดูแคลนองค
ประกอบของอารมณ การแบงแยกระหวางอาณาเขตสาธารณะและสวนตัว และคุณคาตาง ๆ ที่พวงมากับการแบง
แยกน้ี นักคิดสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมที่สําคัญ เชน ชารลีน แฮดด็อค ซีกฟรีด (Charlene Haddock Seigfried) 
เอริน ทารเวอร (Erin Tarver) และแชนนอน ซัลลีแวน (Shannon Sullivan) ไดศึกษาคุณูปการปรัชญาของเจมส
ที่มีตอแนวคิดสตรีนิยม และตั้งขอสังเกตวาแมเจมสจะเชื่อมั่นในพหุนิยม ผลพวงที่ดขีองพหุนิยมดงักลาวกลับดู
เหมือนจะไมเอื้อประโยชนใหผูหญิงในงานเขียนของเขา และไมครอบคลุมการอธิบาย “ความจริง” ในประสบการณ
ชีวิตของผูหญิง ศักยภาพของแนวคิดพหุนิยมของเจมสจึงจําเปนตองผานการวิพากษและวิเคราะหจากปรัชญาสตรี
นิยมกอนที่จะถูกนําไปใชโดยไมพิจารณาวาลัทธิชายเปนใหญฝงรากอยูลึกเพียงใดในระบบปรัชญาของเขา

267



วารสารอักษรศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร
ปที่ 43 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)

แนวคิดพหุนิยมในปรัชญาของเจมสสําคัญไมนอยไปกวาแนวคิดปฏิบัตินิยม (Pragmatism) และประจักษ
นิยมแบบสุดโตง (Radical Empiricism) ที่เขาเปนตนคิดหลัก เจมสเองเห็นวาความขัดแยงระหวางเอกนิยมกับพหุ
นิยมในอภิปรัชญาเปนปญหาสําคัญที่สุดและมีนัยทางปรัชญาที่สําคัญที่สุด (James, 1979) กระน้ัน พหุนิยมของ
เจมสก็ไมไดถูกจํากัดอยูเพียงในขอบเขตของอภิปรัชญา หากแตยังปรากฏอยูอยางชัดเจนในญาณวิทยา จริยศาสตร 
และปรัชญาศาสนาอีกดวย  เราอาจกลาวนําในข้ันตนไดวาพหุนิยมเชิงอภิปรัชญาของเจมสมีลักษณะรวมที่สําคัญ
กับประจักษนิยมแบบสุดโตง แตลักษณะรวมดังกลาวกลับไมปรากฏใหเห็นอยางชัดเจนนักในการกลาวถึงพหุนิยม
ในแงอื่น ๆ เราจะไดเห็นตอไปวาลักษณะรวมที่สําคัญของพหุนิยมที่ปรากฏในญาณวิทยา จริยศาสตร และศาสนา
ในปรัชญาของเจมสไมใชหลักการทางอภิปรัชญา หากแตเปนแนวคิดแบบตอตานการลดทอน (antireductionism) 
อยางเปนระบบ อันเปนผลมาจากการที่เจมสตระหนักถึงความเปนพหุลักษณในแงมุมตางๆเหลาน้ีในปรัชญา โดย
ไมไดพยายามโยงเขาสูประเดน็เรื่องธรรมชาติพื้นฐานของโลกแหงความเปนจรงิอยางชัดเจนในทกุกรณี

งานวิจยัน้ีประกอบไปดวยสองสวนหลัก สวนแรกเปนการอธิบาย อภิปราย วิเคราะหแนวคิดพหุนิยมใน
ปรชัญาของเจมสในเชิงอภิปรัชญา ญาณวทิยา จริยศาสตร และปรัชญาศาสนา สวนที่สองเปนการประเมินและ
อภิปรายคุณูปการที่แนวคิดพหุนิยมของเจมสอาจมีตอปรัชญาสตรีนิยม

พหุนิยมในปรัชญาของวิลเลียม เจมส

1. พหุนิยมในอภิปรัชญาและประจักษนิยมแบบสดุโตง
พหุนิยมในอภิปรัชญาของเจมสมีองคประกอบสองสวนดวยกัน สวนแรกคือพหุนิยมเชิงภววิทยา 

(ontological pluralism) สวนที่สองคือทัศนะทางศาสนาแบบพหุนิยมของเขา (pluralistic religious 
worldview) ซึ่งตางจากพหุนิยมเชิงศาสนาที่จะกลาวถึงตอไป 

ในสวนของพหุนิยมเชิงภววิทยา สาเหตุหน่ึงที่ทําใหมีผูศึกษาพหุนิยมของเจมสคอนขางนอยเมื่อเทียบกับ
แงมุมอื่นๆในปรัชญาของเขาสืบเน่ืองมาจากความสัมพันธอันสลับซับซอนระหวาง “พหุนิยม” กับ “ประจักษนิยม
แบบสุดโตง” เจมสเรียกทัศนะทางปรัชญาของเขาวา “ประจักษนิยมแบบสุดโตง” และเรียกทัศนะทางปรัชญาที่
เขาเห็นวาตรงขามกบัเอกนิยมและเปนพันธมิตรกับ “ประจกัษนิยมแบบสุดโตง” วา “พหุนิยม” กระน้ัน เจมส
ก็ไดนิยาม “ประจักษนิยมแบบสุดโตง” ไวในหลายรูปแบบดวยกัน เปลี่ยนไปตามพัฒนาการทางความคิดของเขา 
และบางครั้งก็ถึงกับเปลี่ยนไปจนเกือบไมเหลือเคาโครงเดิม เชนใน The Will to Believe (1897) “ประจักษนิยม
แบบสุดโตง” บงถึงความรูเกี่ยวกับโลกธรรมชาติซ่ึงมสีถานภาพเปนเพียงสมมตฐิานที่ปรับแกได  แตใน The 
Meaning of Truth (1909) บงถึงความสัมพันธระหวางสิ่งตางๆซ่ึงเขาเห็นวาไมไดอยูนอกเหนือประสบการณ 
เปนตน

แมเจมสไมไดนิยามประจักษนิยมแบบสุดโตงในแงของพหุนิยม แตก็ไดนําสองแนวคิดน้ีมาเชื่อมโยงกันเกือบ
จะในงานทุกชิ้น เขาอธิบายวาโลกเปนพหุลักษณและเอกภาพใดๆของโลกไมไดเปนอะไรมากไปกวาการสะสมขอมูล 

268



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

ซ่ึงนาจะบงบอกถึงสองสิ่งดวยกัน ประการแรกเปนการอธิบายในเชิงอภิปรัชญา วาความเปนจรงิทีเ่ราประสบได
มีลักษณะเปนพหุลักษณ ไมใช “เอกลักษณ” ในความหมายที่วามีลักษณะหรือรูปแบบพื้นฐานอยางหน่ึงรวมกัน 
และประการที่สองเปนการอธิบายในเชิงญาณวิทยา วาความเปนเอกภาพอยางสมบูรณเปนสิ่งที่มนุษยยังไมไดคน
พบ และเปนขอจํากัดแหงกิจกรรมทางปญญา หรือการคิดของมนุษย (James, 1979) ดวยเหตุน้ี ขอเท็จจริงทัง้
หลายจึงมีสถานภาพเปนเพียงสมมติฐานที่ผิดได ปรับแกไดตามขอมูลที่เพิ่มข้ึนจากประสบการณ และไมสามารถ
ถูกอธิบายไดโดยอาศัยทฤษฎีใดเพียงทฤษฎีเดียว กระน้ัน การเชื่อมโยงพหุนิยมกับประจักษนิยมแบบสุดโตงในงาน
หลายชิ้นของเขาก็ไมไดทาํใหความสัมพันธระหวางสองแนวคิดน้ีชัดเจนข้ึนแตอยางใด

มโนทัศนสําคัญที่จําเปนตองทําความเขาใจในพหุนิยมเชิงภววิทยาของเจมสคือ “รูปแบบยอย”  ในงาน 
A Pluralistic Universe (1909) เจมสอธิบายความแตกตางระหวาง “ปรัชญาแหงความสัมบูรณ” กับ “ปรัชญา
พหุนิยม” เจมสเห็นวาปรัชญาแหงความสัมบูรณมองโลกในแง “รูปแบบรวม” (all-form) หรือรูปแบบอันสัมบูรณ 
ในขณะที่ปรัชญาพหุนิยมมองโลกแหงความเปนจริงโดยใช “รูปแบบยอย” (each-form) เจมสยกตัวอยางความ
แตกตางระหวาง “รูปแบบรวม” กับ “รูปแบบยอย” ใน Some Problems of Philosophy (1911) โดยกลาว
ถึงดวงดาวซ่ึงมีจํานวนไรขีดจํากัด แตละดวงบงชี้ไดดวยตัวเลข 1, 2, 3, 4,… อยางไรที่สิ้นสุด จํานวนเลขไรขีดจํากัด
ฉันใด จํานวนดาวก็ไรขีดจํากัดฉันน้ัน ดาวยอยแตละดวงไมสามารถทําใหดาวทั้งหมดกลายเปนตัวเลขจํานวนใด
จํานวนหน่ึงได การพยายามกลาววาดาวทั้งหมดรวมกันเปนตัวเลขจํานวนใดจํานวนหน่ึงเปนการกลาวถึง “รูปแบบ
รวม” ซ่ึงเจมสเห็นวาเปนลักษณะของปรัชญาแหงความสัมบูรณ ในทางตรงกันขาม การกลาวถึงดาวแตละดวงซ่ึง
บงชี้ไดดวยตัวเลขจํานวนใดจํานวนหน่ึงเปนการกลาวถึง “รูปแบบยอย” เมื่อนับไปเรื่อย ๆ ก็จะไดภาพรวมของ
ดาวที่สมบูรณข้ึน แตก็จะไมมีวันเขาถึง “ความสัมบูรณ” ได อันเน่ืองมาจากความไรขีดจํากัดของจํานวนดวงดาว 

พหุนิยมเชิงภววิทยาของเจมสตองพิจารณาแยกจากทัศนะทางศาสนาแบบพหุนิยมของเขา พหุนิยมเชิง
ภววิทยาเปนสมมติฐานทางอภิปรัชญาเกี่ยวกับโครงสรางหรือธรรมชาติพื้นฐานของโลกแหงความเปนจริง ในขณะ
ที่ทัศนะทางศาสนาแบบพหุนิยมเปนทัศนะทางอภิปรัชญาที่วาดวยธรรมชาติพื้นฐานที่สุดของโลกแหงความเปน
จริงทางศาสนา ซ่ึงมีเน้ือหาเกินขอบเขตของพหุนิยมทางภววิทยา เน่ืองจากกลาวถึงความเชื่อทางศาสนาแบบพหุ
นิยมที่เชื่อวามีพระเจาอยูทุกแหง (pantheism) ความเชื่อในพระเจาที่มีขีดจํากัด (finite God) ความเชื่อแบบสรรพ
จิตนิยม (panpsychism) และทัศนะที่มองวามนุษยสามารถปรับเปลี่ยนโลกใหดีข้ึนได (meliorism) กลาวคือ
เจมสเห็นวาการที่โลกจะรอดพนจากความชั่วรายและความทุกขไดไมใชทั้งสิ่งที่แนนอนหรือเปนไปไมได แตเปน
สิ่งที่นาจะเกิดข้ึนไดโดยอาศัยความรวมมือของมนุษยทั้งหลาย

2. พหุนิยมในญาณวิทยา
แนวคดิพหุนิยมในญาณวิทยาของเจมสปรากฏอยางชัดเจนที่สุดในงาน Pragmatism, Lecture V: 

“Pragmatism and Common Sense” ซ่ึงเจมสกลาวถึงความเปลี่ยนแปลงและการเติบโตของความรู และเสนอ
สมมติฐานที่วา “ขอบเขตความรูที่กวางที่สุดที่เราเคยมีหรือจะมีในอนาคตยังคงมีความไมรูอยูบาง ... ขอมูลเล็ก ๆ 
บางสวนอาจจะหลุดมือเราไปได” (James, 1977) สิ่งที่เจมสอภิปรายเกี่ยวกับพหุนิยมเชิงญาณวิทยาแสดงใหเห็น

269



วารสารอักษรศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร
ปที่ 43 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)

วาเจมสไมเพียงเชื่อวาความรูเปนพหุลักษณเทาน้ัน อันเปนจุดยืนที่ปฏิเสธเอกนิยมทางญาณวิทยาที่เห็นวาเราสามารถ
รูโลกแหงความเปนจริงไดอยางสัมบูรณ หรือสามารถมีมุมมองเฉกเชนพระเจาได แตยังเชื่อดวยวาธรรมชาติของมโน
ทัศนตางๆและความสัมพันธระหวางมโนทัศนกับโลกแหงความเปนจริงก็มีความเปนพหุลักษณดวยเชนกัน นาสังเกต
วาเจมสไมไดอภิปรายพหุนิยมในญาณวิทยาในฐานะเปนสวนตอหรือเปนสิ่งที่งอกเงยจากฐานทางอภิปรัชญา และ
ไมไดเห็นวาการกลาวถึงธรรมชาติของความรูจะตองอาศัยการยอมรับพหุนิยมเชิงภววิทยาแตอยางใด 

เจมสแยกแยะระหวางหมวดหมูพื้นฐานของความคิด (categories) หรือที่เขาเรียกวา “สิ่งพื้นฐานที่สุดที่
เราใชในการคิด” เชนเวลา พื้นที่ และความสัมพันธเชิงสาเหตุ ซ่ึงเราใชเปนเครื่องมือในการคิดในระดับพื้นฐานที่สุด 
กับวิธีการคิดในเชิงมโนทัศนอยางเปนระบบที่พัฒนาข้ึนในเวลาตอมา เชนวิทยาศาสตรกับปรัชญา ซ่ึงจําเปนตอง
อาศัยหมวดหมูพื้นฐานทั้งหลายเพื่อชวยใหเราจัดสรรรูปแบบตาง ๆ ใหกับโลกแหงความเปนจริงไดตามเปาหมาย
ที่ตองการ วิธีการคิดทั้งหลายเหลาน้ีมีลักษณะรวมคือสามารถเปน “ภาพแทน” โลกแหงความเปนจริงไดในระดับ
หน่ึง แตเราใชมันในรูปแบบที่ตางกัน และใชเพื่อบรรลุเปาหมายที่ตางกันออกไปดวย ดังที่เขากลาววา “สามัญสํานึก
ดีกวาสําหรับดานหน่ึงของชีวิต วิทยาศาสตรสําหรับอีกดานหน่ึง การวิจารณทางปรัชญาสําหรับดานที่สาม แตการ
จะกลาวไดวาอันไหนจริงที่สุดอยางสัมบูรณ สวรรคเทาน้ันที่จะลวงรูได” (James, 1977)  วิธีคิดตางๆเหลาน้ีถูก
พัฒนาข้ึนในประวัติศาสตรเพื่อบรรลุเปาหมายหรือชุดเปาหมายเฉพาะ และไมสามารถถูกลดทอนใหกลายเปนวิธี
คิดอื่นได ทุกวิธีคิดลวนเปนเพียงสมมติฐานเกี่ยวกับโลกแหงความเปนจริงที่สามารถเปลี่ยนแปลงไดหรือถูกแทนที่
ไดตามทฤษฎีที่เราตองการใชหรือเปาหมายที่เราตองการบรรลุ เจมสกลาวตอไปวาเน่ืองจากเราเขาใจความเปนจริง
ในรูปแบบที่ตางกัน เราจึงตองปรับเปลี่ยนวิธีการเขาใจ “ความจริง” ที่เรามักยอมรับกันวาคือภาพสะทอนระหวาง
จิตกับโลกอยางตรงไปตรงมา ซ่ึงวิทยาศาสตรสมัยใหมไดพิสูจนแลววาไมไดเปนเชนน้ัน เน่ืองจากสิ่งที่เรารับรูกับ
สิ่งที่ดํารงอยูในโลกแหงความเปนจริงอาจไมเหมือนหรือสอดคลองกันเสียทีเดียว แตปรัชญายังตามความกาวหนา
ของวิทยาศาสตรไมทัน เราอาจกลาวไดวาพหุนิยมเชิงญาณวิทยาของเจมสเชื่อมตอกับปรัชญาปฏิบัตินิยมของเขา
ในความพยายามปรับเปลี่ยนมโนทัศน “ความจริง” และการทดสอบความจริงโดยอาศัยพัฒนาการของวิทยาศาสตร
สมัยใหมในการเขาใจโลก 

3. พหุนิยมในจริยศาสตร
แนวคิดพหุนิยมของเจมสปรากฏใหเห็นครั้งแรกในทัศนะทางจริยศาสตร โดยเฉพาะในการอภิปรายเกี่ยว

กับทฤษฎีศลีธรรมและธรรมชาติของคุณคาที่เปนพหุลักษณอยางลดทอนไมได ใน “The Moral Philosopher 
and the Moral Life” (1891) เจมสเสนอความคิดที่วาอุดมคติทางจริยธรรมและมโนทัศน “ความดี” หรือ “สิ่ง
ที่ดี” ปรากฏอยูอยางหลากหลาย และไมมีทฤษฎีจริยศาสตรใดที่อธิบายความหลากหลายของคุณคาไดอยาง
ครอบคลุม เราทําไดเพียงการพยายามตอบสนอง “ขอเรียกรองทางศีลธรรม” ทั้งหลายที่บอยครั้งไมลงรอยหรือขัด
แยงกัน ใหไดมากที่สุด เจมสปฏิเสธทั้งแนวคิดที่วาเราสามารถอธิบายโลกทางศีลธรรมไดดวยแรงจูงใจเพียงชนิดเดียว
ที่จะนําพาไปสูการกระทํา และแนวคิดที่วาเราอธิบายพันธะทางศีลธรรมไดอยางครอบคลุมหมดจดดวยหลักการ

270



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

ทางศีลธรรมเพียงหลักการเดียว (เชนประโยชนนิยมหรือหนาที่นิยม) เมื่อตองเผชิญกับความขัดแยงระหวางแรงจูงใจ
และอุดมคติตาง ๆ ทางศีลธรรม เจมสจึงเสนอวาเราพึงตอบสนองขอเรียกรองตางๆทางศีลธรรมใหไดมากที่สุด ไม
วาขอเรียกรองเหลาน้ันจะขัด หรือแยง หรือแขงกันหรือไมก็ตาม เจมสเห็นวาคุณคาสําคัญของหลักการทางจริยศาสตร
เชนน้ีคือสามารถชวยสรางสังคมที่เห็นคาชุดคุณคาตางๆอยางครอบคลุมมากข้ึนเรื่อย ๆ และที่ยอมรับอุดมคติและ
ความเขาใจเกี่ยวกับชีวิตที่ดีทางศีลธรรมไดในวงกวาง

ในงาน “On a Certain Blindness in Human Beings” และ “What Makes a Life 
Significant” (James, 2008) เจมสกลาวถึงปรากฏการณที่มนุษยมีความมืดบอดตอคุณคาหรือวิถีชีวิตแบบอื่นที่
ตางไปจากของตน เขาอธิบายความเปนพหุลักษณอยางไมสามารถลดทอนไดของธรรมชาติของคุณคา อุดมคติ
ทางศีลธรรม และวิถีชีวิต เจมสเห็นวาเราแตละคนลวนหมกมุนอยูกับการพัฒนาตัวเองเสียจนมองไมเห็นชีวิตทาง
อารมณความรูสึก แรงจูงใจหรือแรงผลักดัน และแมกระทั่งภาพแหงชีวิตที่ดีของผูอื่น เจมสมองวาคุณคาตางๆข้ึน
อยูกับอารมณความรูสึกในสวนหน่ึง เน่ืองจากเราไมสามารถเขาถึงหรือเขาใจชีวิตทางอารมณความรูสึกของผูอื่น
ไดอยางถองแท เราจึงไมสามารถเขาใจคุณคาที่ผูอื่นยึดถือไดอยางถองแทเชนกัน การแสวงหาอุดมคติหรือชีวิตที่
ดีของเราเองทําใหเรามืดบอดตอคุณคาและความสําคัญของวิถีชีวิตและการนิยามความดแีบบอื่นๆ เจมสเสนอ
ทางออกสําหรับปญหาน้ีคือโดยการใชขันติธรรมหรือการยอมรับ (tolerance) แตก็ไมใชการยอมรับอยางไรขีด
จํากัด หากแตเปนขันติธรรมที่ยอมรับเพียงคุณคาและวิถีชีวิตที่ไมเปนภัยตอผูอื่นเทาน้ัน อันพอทําใหเราเขาใจได
วาพหุนิยมเชงิคุณคาที่เจมสเสนอไมนาจะถูกโจมตีวาเปนสัมพทัธนิยมทางจริยศาสตร

สําหรับเจมสการไมยอมรับความเปนพหุลักษณและประสบการณหรือมุมมองของผูอื่นเปนสาเหตุหลักของ
ความทุกขและความชั่วรายทางศีลธรรมในประวัติศาสตรที่ผานมา เจมสจึงเห็นวาการไมแทรกแซงวิถีชีวิตและนิยาม
ความดีแบบที่ตางจากเราควรเปนหลักการแรกที่ใชกํากับความสัมพันธระหวางบุคคล

4. พหุนิยมในปรัชญาศาสนา
ใน William James on Ethics and Faith (2009) ไมเคิล สเลเทอรเสนอวาพหุนิยมทางศาสนาของ

เจมสปรากฏอยูในสามรูปแบบดวยกัน
รูปแบบแรกคือพหุนิยมเชิงศาสนาในแงของการเลือกเชื่อ เจมสเสนอใน The Will to Believe  วามนุษย

มีสิทธิ์ที่จะเลือกเชื่อในทางศาสนาได โดยสิทธิ์ในการเลือกเชื่อน้ีมีเงื่อนไขสองประการดวยกัน ประการแรกคือคา
ความจริงของความเชื่อดังกลาวจะตองยังไมสามารถพิสูจนได ความเชื่อน้ันๆตองไมใชการยืนยันหรือปฏิเสธขอเท็จ
จริงระดับพื้นฐาน ประการที่สองคือการใชสิทธิ์ในการเลือกเชื่อจะตองไมเปนภัย ไมทํารายผูอื่น หรือปดกั้นการใช
สิทธิ์ในการเลือกเชื่อของผูอื่นในรูปแบบเดียวกัน แมแนวคิดเชนน้ีจะไมไดแปลวาเราเลือกเชื่ออะไรก็ไดตามใจชอบ 
แตก็เปนการเปดพื้นที่ใหกับความเชื่อทางศาสนาที่หลากหลาย ทั้งในเชิงญาณวิทยาและจริยศาสตร เจมสเห็นวาการ
เปดกวางใหมนุษยเลือกเชื่อตามศรัทธาของตนเปนองคประกอบสําคัญในสงัคมพลวัตรของผูมีปญญา และเปน
เงื่อนไขจําเปนของ “ศาสตรแหงศาสนา” ที่มุงคนพบวาสมมติฐานทางศาสนาใดนาจะเปนจริงที่สุดบนฐานความ
คิดแบบประจกัษนิยม โดยที่การพิจารณาดังกลาวถูกควบคุมดวยหลักขันตธิรรม

271



วารสารอักษรศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร
ปที่ 43 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)

รูปแบบที่สองคือการยอมรับขอเท็จจริงของพหุนยิมทางศาสนา เจมสเห็นวาไมมีศาสนาหนึ่งใดหรอื
ประสบการณทางศาสนาแบบใดที่จัดไดวาดีที่สุดสําหรับมนุษยทุกคน เจมสไมไดมองคุณคาเชิงปฏิบัติของศาสนา 
ความเชื่อ หรอืประสบการณวาเปนคุณคาสัมบูรณ แตเห็นวาขึ้นอยูกับความตองการและสภาวะทางจติวิทยา
ของแตละบุคคล ถาจริงอยางที่เจมสคิดวามนุษยมีความตองการ ความกังวล และความโนมเอียงที่หลากหลาย
ในทางศาสนา และถาศาสนาใดศาสนาหนึ่งตอบสนองความตองการ ความกังวล และความโนมเอียงชุดหนึ่ง 
แตกีดกันอีกชุดหนึ่ง เราก็ไมมีเหตุผลพอที่จะเชื่อไดวามีศาสนารูปแบบใดรูปแบบหนึ่งที่ตอบสนองความตองการ
หรือความกังวลของมนุษยทุกคนได สําหรับเจมสพหุลักษณและความหลากหลายในศาสนาเปนสิ่งที่ควรสงเสริม 
ไมใชปดกั้น 

รูปแบบท่ีสามคือพหุนิยมเชิงศาสนาในแงการตีความ เจมสเสนอวามนุษยสามารถตีความประสบการณทาง
ศาสนาของตนตลอดจนประสบการณเชิงรหัสยะหรือประสบการณท่ีอยูเหนือการอธิบายดวยหลักเหตุผล (mystical 
experience) ไดในหลายทางดวยกัน บนฐานของความเปนพหุลักษณของส่ิงท่ีเจมสเรียกวา overbeliefs อันไดแก
ส่ิงท่ีเราเลือกเช่ือในขณะท่ียังไมมีหลักฐานสนับสนุนความเช่ือน้ัน ๆ เพียงพอ การตีความประสบการณทางศาสนา
นอกจากจะทําไดอยางหลากหลายแลว ยังเปนส่ิงท่ีลดทอนไมไดอีกดวย มนุษยแตละคนมีสิทธ์ิท่ีจะตีความประสบการณ
ทางศาสนาของตนไปในทางท่ีตอบสนองเปาหมายของชีวิตแตละคนในทางปฏิบัติ 

เราคงพอไดเห็นแลววาลักษณะรวมที่สําคัญและชัดเจนที่สุดของพหุนิยมในแงมุมตางๆที่ไดศึกษาวิเคราะห
ขางตนคือการปฏิเสธแนวโนมของปรัชญาที่มักลดทอนพหุสภาวะใหเปน “เอกสภาวะ” ไมวาจะเปนความแตกตาง
หลากหลายของสรรพสิ่ง หรือของวิธคีิด คุณคา หรือรูปแบบประสบการณความเชื่อทางศาสนาก็ตาม ทัศนะพหุ
นิยมของเจมสในญาณวิทยา จริยศาสตร และปรัชญาศาสนาไมไดถูกพัฒนาใหงอกเงยข้ึนมาจากฐานความคิดทาง
อภิปรัชญาโดยตรง และสามารถดํารงอยูไดเองแมปราศจากฐานดังกลาว กระน้ัน การกลาวเชนน้ีก็ไมไดหมายความ
วามโนทัศนในพหุนิยมเชิงอภิปรัชญาของเจมส อยางเชน “รปูแบบยอย” สําคัญนอยไปกวามโนทัศนในพหุนิยม 
สาขาอืน่ๆในการชวยใหเราเขาใจแนวคิดพหุนิยมโดยรวมของเขา

พหุนิยมของเจมสกับปรัชญาสตรีนิยม

ปรัชญาสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมไดพยายามผสมสานถักรอยแนวคิดสําคัญของปรัชญาปฏิบัตินิยม อยางเชน
พหุนิยม ประสบการณจริงในชีวิต (lived experience) และแงมุมท่ีเก่ียวเน่ืองกับโลกสาธารณะของปรัชญา เขากับ
แนวคิดสตรีนิยมท้ังในเชิงทฤษฎีและปฏิบัติ เพ่ือใหปรัชญาสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมมีพลังและเคร่ืองมือพอท่ีจะรับมือ
กับประเด็นท่ีเห็นวาเปนปญหาทางสังคมได นักปรัชญาปฏิบัตินิยมเห็นวามนุษยไดความรูมาโดยอาศัยประสบการณ
หลากหลายรูปแบบ อันหมายความวาบริบททางสังคมเปนฐานท่ีสําคัญของขออางทางญาณวิทยา ท้ังปวง และความ
รูเปนผลแหงการหลอหลอมของโลกทัศนอันหลากหลายท่ีลวนมาจากประสบการณ ดังน้ันจึงเห็นวาพหุนิยมเปนแกน
หลักของแนวคิดตน ดวยเหตุน้ี ประสบการณของผูหญิงจึงนับวาเปนองคประกอบสําคัญท่ีมองขามไมไดสําหรับปรัชญา
ปฏิบัตินิยม

272



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

นักปรัชญาสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยม เชน Seigfried, Tarver & Sullivan (2015) ไดวิเคราะหประเมินความ
คิดทางปรัชญาของเจมสในสวนที่นาจะเปนประโยชนตอการพัฒนาปรัชญาสตรีนิยม เชน การใหคาความสําคัญกับ
พหุลักษณะของประสบการณ และการยืนยันวาทฤษฎีทางปรัชญาจะตองสงผลในทางปฏิบัต ิกระน้ันงานที่สําคัญ
เหลาน้ีก็ไมไดพิจารณาโดยตรงวาแนวคิดพหุนิยมของเจมสสามารถมีคุณูปการตอแนวคิดสตรีนิยมหรือไม อยางไร 

ผูวิจยัตองการเสนอวาการเขาใจพหุนิยมของเจมสสําคัญตอการเขาใจบทบาทและความสาํคัญของ   
“อตัภาวะ” (subjectivity) ซึ่งเปนมโนทัศนหลักและเปนหัวใจสําคัญของปรัชญาสตรีนิยมโดยรวม และโดย
เฉพาะของปรัชญาสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยม ซึ่งมีลักษณะเฉพาะตัวประการหนึ่งคือการเนนยํ้าความสําคัญของ
การปฏิบัติไมนอยไปกวาการคิดเชิงทฤษฎีทางปรัชญาและมีเปาหมายสําคัญคือการขับเคลื่อนใหเกิดความ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมอันจะนํามาซึ่งความยุติธรรมและความเทาเทียมสําหรับผูหญิง นักปรัชญาสตรีนิยมสาย
ปฏิบัตินิยมเห็นวาชุมชนที่มีความเปนพหุลักษณลวนมีคุณคาทางญาณวิทยาและเปนฐานที่เอื้อตอการแกปญหา
ทางสังคม เชนการกดขี่หรือความอยุติธรรมทางเพศ โดยตองคํานงึถงึความตองการและประสบการณของทุก
ฝายที่เกี่ยวของ ปรัชญาสตรีนิยมสายปฏบิัตินิยมจึงมแีนวโนมที่จะอาศัยบรบิททางสังคมเพื่อสรางพื้นที่ใหกับ
ความเปนจริงที่เปลี่ยนแปลงอยางตอเนื่อง และเพื่อพยายามเขาใจวาสถานการณใดๆเปนผลมาจากบริบทและ
สามารถเปลี่ยนแปลงไดภายใตบริบทชุดใหมอยางไร ในการทําเชนนี ้ประสบการณเฉพาะตัวและ “อัตภาวะ” 
เปนองคประกอบที่ขาดไมได โดยเฉพาะในกระบวนการที่มุงพิจารณาทัศนะและมุมมองของทุกฝายที่เกี่ยวของ

หัวใจของพหุนิยมเชิงอภิปรัชญาของเจมสท่ีนาจะเปนจุดเช่ือมโยงกับปรัชญาสตรีนิยมไดอยางมีความหมาย
ดูจะหนีไมพนมโนทัศน “รูปแบบยอย” ซ่ึงคือรูปแบบยอยของโลกท่ีเรารับรูในประสบการณไดเปนสวน ๆ เม่ือ
ประสบการณซับซอนมากข้ึนอันเน่ืองมาจากขอมูลท่ีถูกสะสมในกาลเวลา รูปแบบยอยเหลาน้ีก็สามารถถูกนํามา
ประกอบเขาดวยกันใหเปนภาพท่ีสมบูรณย่ิงข้ึนเร่ือย ๆ เราอาจเรียกการรับรูเชนน้ีไดวา “พหุนิยมแหงประสบการณ” 
โดยท่ีความรูท่ีไดจากประสบการณมีสถานะเปนเพียงสมมติฐานท่ีอาจผิดไดและปรับแกไดตามขอมูลของประสบการณ
ในอนาคต 

เรานาจะกลาวไดวาการเนนยํ้าความสําคัญของ “รูปแบบยอย” ก็คือการตระหนักถึงความสําคัญของ     
อัตภาวะของสรรพสิ่ง รวมทั้งของมนุษยเองดวย อีกทั้งยังเปนการตระหนักถึงความจําเปนทางญาณวิทยาที่จะ
คงรักษาความเปนพหุลักษณอันเปนธรรมชาติพื้นฐานของโลกแหงความเปนจริง โดยไมพยายามลดทอนความ
หลากหลายของลักษณะเฉพาะตัวเหลานี้ใหกลายเปนหนวยที่คลายหรือเหมือนกัน และไมพยายามใชภาพของ 
“องครวม”หรือ“รูปแบบรวม”ภาพใดภาพหนึ่งเพื่อครอบหรืออธิบายสวนประกอบยอยของความรูหรือ
ประสบการณ ซึ่งมีลักษณะปลายเปดและไมสมบูรณ นอกจากนี้ มโนทัศน “รูปแบบยอย” ยังบงถึงการตระหนัก
ถึงความสําคัญของบริบทของทั้งชีวิตมนุษยและสรรพสิ่งในโลก อันตางจากวิธีคิดที่มีรากฐานอยูบน “รปูแบบ
รวม” ซึ่งไมจําเปนตองคํานึงถึงบริบทใด ๆ เนื่องจากมักมองวาสาระอยูเหนือความเปลี่ยนแปลงของกาลเวลา 
เงื่อนไขทางประวัติศาสตรหรือวัฒนธรรม องคความรู และอื่น ๆ

นอกจากมโนทัศน “รูปแบบยอย” จะชวยใหเราตระหนักถึงความสําคัญของอัตภาวะที่หลากหลายโดย
ธรรมชาติของสรรพสิ่งในโลกแหงความเปนจริง รวมทั้งมนุษยดวยแลวผูวิจัยเห็นวาการตอตานการลดทอนอยาง

273



วารสารอักษรศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร
ปที่ 43 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)

เปนระบบ ซ่ึงเปนลักษณะรวมที่เดนและสําคัญของพหุนิยมเชิงญาณวทิยา จรยิศาสตร และศาสนาของเจมส ยัง
ชวยเผยตอไปดวยวาเพราะเหตุใดอัตภาวะจึงตองเปนศูนยกลางที่จําเปนหรือขาดไมไดของกระบวนการแสวงหา
ความรูและการตัดสินทางจริยธรรมใด ๆ การตอตานการลดทอนอยางเปนระบบปรากฏอยูทั่วไปในงานเขียนของ
เจมส ทั้งในสิ่งที่เขาเรียกวา “การตอตานเอกนิยม” (anti-monism) ซ่ึงคือการปฏิเสธแนวคิดที่พยายามอางวาวิธี
อธิบายโลกมีเพียงวิธีเดียว ระบบเดียว และความจริงของตนเทาน้ันที่จริงแท และ “การตอตานสัมบูรณนิยม” (anti-
absolutism) อันไดแกแนวคิดที่อางวาความรูหรือระบบคิดที่ตนเสนออธิบายโลกไดอยางสัมบูรณ เรานาจะเขาใจ
การตอตานการลดทอนที่วาน้ีไดดีข้ึนหากเรามองยอนกลับไปสูความเชื่อหลักประการหน่ึงของแนวคิดปฏิบัตินิยม 
กลาวคือสําหรับเจมส ระบบคิดทั้งหลาย ทั้งที่วาดวยความรู ชุดคุณคา หรือศาสนา ลวนตอบสนองเปาหมายบาง
อยางของมนุษยเสมอ ดังน้ัน ดวยเหตุที่มนุษยดํารงอยูในบริบทเฉพาะตัวที่หลากหลายตางกันออกไป มนุษยจึงมี
เปาหมายชีวิตและเปาหมายในการแสวงหาความรูที่ตางกันออกไปดวย หากตั้งตนดวยความเชื่อดังกลาว เราอาจ
พิจารณาแนวคดิตอตานการลดทอนของเจมสไดดังตอไปน้ี

การผูกโยงระบบคิดทั้งหลายไวกับความหลากหลายหรือความเปนพหุลักษณของเปาหมายของมนุษย
ทําใหเราจําเปนตองตระหนักถึงความเปนพหุลักษณของระบบคิดเหลาน้ันอยางหลีกเลี่ยงไมไดดวยเชนกัน เจมส
เสนอวาความรู ชุดคุณคา และความเชื่อทั้งหลายของมนุษยไมไดเปนอะไรมากไปกวาสมมติฐาน ซ่ึงอาจจริงหรือ
อาจเท็จก็ได เปลี่ยนแปลงได และถูกแทนที่ไดตามเปาหมายที่มนุษยตองการบรรลุ ในญาณวิทยา ความรู วิธีคิด 
และทฤษฎีทั้งหลายลวนเปนเครื่องมือที่มนุษยใชเพื่อ “จัดการ” กับโลกแหงความเปนจริง อันหมายความวาเครื่อง
มือเหลาน้ีมีไวเพื่อใชบรรลุผลบางประการซ่ึงมศีูนยกลางอยูที่มนุษยเอง  ในจริยศาสตร ชุดคณุคา อุดมคติทาง
จรยิธรรม มโนทัศน “ความดี” หรือ “สิ่งที่ดี” ตลอดจนแรงจูงใจและการตัดสินทางศีลธรรม ลวนสะทอนความ
หลากหลายหรือความเปนพหุลักษณของเปาหมายของมนุษย โลกทางศีลธรรมซับซอนเกินกวาที่จะอธิบายไดดวย
หลักการทางศีลธรรมเพียงหลักการเดียว หรือดวยแรงจูงใจเพียงชนิดเดียว หากมโนทัศนและแนวคิดทางศีลธรรม
ถูกผูกโยงไวกับเปาหมายอันหลากหลายของมนุษยแลว คงไมยากนักท่ีจะเขาใจไดวาไมมีทฤษฎีทางจริยศาสตรใด ๆ 
อธิบายความหลากหลายของคุณคาไดอยางครอบคลุมหรือครบถวน หากตระหนักดวยวามนุษยมีขอจํากัดในการ
เขาใจระบบคิดที่ตางไปจากของตน เรานาจะเห็นไดวาเพราะเหตุใดเจมสจึงเชื่อวา “ขันติธรรม” จําเปนสําหรับการ
อยูรวมกนัของมนุษยในสังคม  ในปรัชญาศาสนา ความเชื่อ ประสบการณทางศาสนา การตีความประสบการณ
เหลาน้ี ตลอดจนการอางความจรงิทางศาสนา ลวนอิงอยูกับเปาหมายอันหลากหลายของมนุษยอยางแนนแฟน 
มนุษยมีสิทธิ์ที่จะเลือกเชื่อใน “ความจริง” บางอยางที่ยังพิสูจนไมได แตมีความสําคัญตอเปาหมายในชีวิตของเขา 
ไมตางไปจากความเขาใจหรือการตีความประสบการณเชิงศาสนา ซ่ึงมนุษยสามารถเลือกตีความหรือเขาใจไดตาม
เปาหมายที่ตนตองการ เชนเดียวกับในญาณวิทยาและจริยศาสตร ไมมีหลักการหรือแนวคิดใดอธิบายความเชื่อหรือ
ประสบการณทางศาสนาที่หลากหลายของมนุษยไดอยางครอบคลุมหรือสัมบูรณ ความเปนพหุลักษณของเปาหมาย
ของมนุษยถูกผูกโยงอยูกับความเปนพหุลักษณของระบบคิด ความเชื่อ และชุดคุณคาอยางแยกจากกันไมได ความ
ไมสัมบูรณของระบบคิด ความเชื่อ และชุดคุณคาทั้งหลายสะทอนตอไปดวยวาคุณคาเชิงปฏบัิติของความคิด

274



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

ความเชื่อเหลาน้ีไมใชคุณคาสัมบูรณ แตข้ึนอยูกับความตองการหรือเปาหมายที่หลากหลายของมนุษยในการแสวงหา
วิถีชวีิต ความรู ความเชื่อ ที่ตอบสนองสภาวะทางจิตใจของแตละบุคคลดวย

ดวยเหตุน้ี เราจึงนาจะกลาวไดวาการเขาใจพหุนิยมของเจมส ทั้งในแงอภิปรัชญาผานมโนทัศน “รูปแบบ
ยอย” และในแงญาณวิทยา จริยศาสตร ตลอดจนปรัชญาศาสนา ผานแนวคิดตอตานการลดทอน สําคัญตอการ
เขาใจบทบาทของอัตภาวะ อันเปนหัวใจสําคัญของสตรีนิยม เน่ืองจากพหุนิยมใหความชอบธรรมทางญาณวิทยา
แกอัตภาวะหรือลักษณะเฉพาะตวัตางๆในการรู การเลือกชุดคุณคาหรือตัดสินการกระทํา การเชื่อ และใน
กระบวนการแสวงหาความรูโดยรวมซ่ึงผิดได เปลี่ยนแปลงได และถูกแทนที่ไดตามเปาหมายที่มนุษยตองการ

สําหรับเจมส มนุษยและประสบการณของมนุษยลวนมีความหลากหลาย ประสบการณเกิดข้ึนในเวลา อัน
หมายความวาเวลามีผลตอสิ่งทีเ่รารับรู การที่คนในสมัยหน่ึงอธิบายปรากฏการณจนัทรปุราคาวาเกิดจากการที่
ราหูอมดวงจันทร กับการที่คนในอีกสมัยหน่ึงอธิบายปรากฏการณเดียวกันดวยวิทยาศาสตร ดวยดาราศาสตร วา
จันทรุปราคาเต็มดวงเกิดเมื่อดวงจันทรผานหลังโลกและเขาสูเงาของโลกพอดี อันจะเกิดข้ึนไดก็ตอเมื่อดวงอาทิตย 
โลก และดวงจันทรเรียงตรงกันพอด ีโดยมีโลกอยูตรงกลาง นาจะเปนตัวอยางที่ชัดเจน นอกจากเวลา ประสบการณ
ยังเกิดข้ึนในพื้นที่เฉพาะ ในสังคมวัฒนธรรมเฉพาะที่มีความคิดความเชื่อเฉพาะ สิ่งเหลาน้ีลวนสงผลตอประสบการณ
คือสงผลใหใหมนุษยในตําแหนงแหงที่เฉพาะมีประสบการณที่แตกตางกันออกไปนอกจากน้ี อารมณความรูสึกของ
มนุษยผูรับรูโลกก็มีสวนในการรับรูดวยเชนกัน แมปรัชญาบางสํานักจะลดทอนปรากฏการณอารมณความรูสึกลง
ใหกลายเปนสภาวะทางกายเทาน้ัน เจมสกลับเห็นวาองคประกอบดานอารมณความรูสึกในประสบการณมนุษย 
ไมวามนุษยจะรับรูแงมุมตางๆของโลกดวยความรัก ความปรารถนา หรือความกลัว ความรูสึกเหลาน้ีลวนเปนสวน
หน่ึงของประสบการณทั้งสิ้น และไมสามารถถูกลดทอนลงเปนสิ่งอื่นใดได “พหุนิยมแหงประสบการณ” จึงครอบคลุม
ถึงสภาวะเฉพาะเหลาน้ีดวย ซ่ึงสงผลตอสิ่งทีเ่รารบัรู

สําหรับเจมส ประสบการณเปนที่มาของความหมาย น่ันแปลตอไปไดวาความหมายที่ไดจากประสบการณ
จะเปลี่ยนไปตามเงื่อนไของคประกอบของเวลา พื้นที่ สังคมวัฒนธรรม ความคิดความเชื่อ และอารมณความรูสึก 
การกลาวเชนน้ีเทากับเปนการ “ปลด” ความหมายของประสบการณออกจากทฤษฎีตางๆที่มุงทําใหความหมาย
เปนสิ่งทีต่ายตัว การที่ความหมายของประสบการณถูกสะสมเพิ่มข้ึนเรื่อยๆก็คือกระบวนการสราง “ความจรงิ” 
ที่มีฐานะเปนเพียงสมมติฐาน ผิดได ปรับเปลี่ยนได ตามขอมูลที่เพิ่มมากข้ึนในประสบการณ น่ีหมายความวาสิ่งที่
เราเรียกวา “ความจริง” เปนสิ่งที่ไรขีดจํากัดและถูกสรางข้ึนใหมไดเสมอตามเงื่อนไของคประกอบของประสบการณ
ที่เปลี่ยนแปลงไป 

การช้ีชัดลงไปวาจุดเช่ือมตอท่ีสําคัญท่ีสุดระหวางพหุนิยมของเจมสกับทฤษฎีสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมคือการ
เปดพ้ืนท่ีใหกับอัตภาวะท้ังหลายของผูรูชวยใหเราเขาใจวาเพราะเหตุใดนักญาณวิทยาสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมกลุม
ใหญ (Code, 1991 ; Duran, 1990, 1993 ; Sullivan, 2001) จึงเสนอวาลักษณะเฉพาะตัวของผูรูท่ีมีบทบาทสําคัญ
ในการกอรางสรางความรู และควรไดรับความสนใจเปนพิเศษในทฤษฎีความรูสตรีนิยม ประกอบดวย (1) เพศของผู
รู (2) ตําแหนงแหงท่ีในกาลเวลา (3) ตําแหนงแหงท่ีในสังคมวัฒนธรรมเฉพาะ อันรวมถึงชาติพันธุ เผาพันธุ        

275



วารสารอักษรศาสตร มหาวิทยาลัยศิลปากร
ปที่ 43 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)

จุดยืนทางการเมือง ชนชั้น อายุ ศาสนา เปนตน (4) ความสรางสรรคในการสรางความรู ซ่ึงมาพรอมกับเสรีภาพ
และความรับผิดชอบ และ (5) อารมณความรูสึก สิ่งทีเ่ชื่อมั่น สิ่งที่อยากทํา ความปรารถนา และความสนใจ ผูรู
อยูในโลกแหงความเฉพาะเหลาน้ีในรางกายเฉพาะ มีเพศเฉพาะ รวมทั้งนัยตาง ๆ ทีม่าพรอมกับความเฉพาะตวั
เหลาน้ี ตางจากผูรูแบบนามธรรมที่ไรหนาแตเหมือนกันเชิงอะตอม 

แนวคิดพหุนิยมของเจมสนอกจากจะเปดพื้นที่ใหกับบทบาทของอัตภาวะในการรับรูเขาใจโลกแหงความ
เปนจริง ความรู คุณคา และระบบความคิดความเชื่อตาง ๆ แลว ยังกรุยทางใหกบัการสลายการแบงข้ัวแยกขาง 
(dichotomies) หรือทวินิยมในหลายรูปแบบที่นักปรัชญาสตรนิียมเห็นวาเปนปญหาและอุปสรรคสําคัญตอการ
สรางมุมมองทางปรัชญาที่สอดคลองกับวิธีคิดและประสบการณของผูหญิง ชารลีน แฮดด็อค ซีกฟรีด ไดวิเคราะห
ไวในงาน Pragmatism and Feminism (1996) วาปรัชญาปฏิบัตินิยมกับสตรีนิยมมีจุดยืนรวมกันที่ตองการกาว
ขามการแบงแยกระหวาง (1) การ “ทํา” กับการ “คิด” อยางบริสุทธิ์ (2) จิตกับรางกาย (3) การปฏิบัติกับทฤษฎี 
และ (4) โลกแหงความเปลี่ยนแปลงกับความเปนจริงที่คงที ่ผูวิจัยเห็นวาองคประกอบหลายประการในพหุนิยมของ
เจมสที่ไดวิเคราะหในงานน้ีเปนเครื่องมือทางความคิดที่มีประสิทธิภาพสําหรับการสลายข้ัวตรงขามทั้งสี่ขอ ประการ
แรก เจมสกลาวไวอยางชัดเจนในงานของเขาสวนที่วาดวยทฤษฎีความรูวาการครุนคิดหรือการคิดทบทวนจะมี
ความหมายก็ตอเมื่อมีผลในเชิงปฏิบัติเทาน้ัน ปฏิบัตินิยมของเจมสไมมีพื้นที่ใหกับการยกยอความบริสุทธิ์ของการ
คิดที่แยกขาดจากการกระทํา ความแตกตางหลากหลายของเปาหมายในชีวิตของผูคิดหรือผูกระทําเปนตัวบงชี้วา
กิจกรรมใดมีน้ําหนักมากกวากันในชีวิตของแตละคน เชนเดียวกับการแบงแยกระหวางทฤษฎีกับการปฏิบัต ิเน่ืองจาก
เจมสไมเชื่อวามี “ทฤษฎี” ใดเพียงทฤษฎีเดียวที่ทรงพลังพอสําหรับการเขาใจหรืออธิบายปรากฏการณใด ๆ สวน
หน่ึงเปนเพราะทฤษฎีมิไดดาํรงอยูแยกจากการปฏิบัติ อันตอบสนองเปาหมายที่แตกตางหลากหลายในชีวิตของ
แตละคน ทฤษฎีที ่“ดี” คือทฤษฎีที่นําไปสูการปฏิบัติไดอยางบรรลุเปาหมาย ไมใชทฤษฎีที่เปนนามธรรมและอยู
เหนือโลกแหงการปฏิบัติ ประการตอมาคือการยกยองจิตหรือสิ่งที่เปนอสสารวาบริสุทธิ์กวาและผูกโยงอยูกับแกน
แกนของความเปนมนุษย ซ่ึงคือความสามารถในการใชเหตุผล มากกวารางกายหรือสิ่งที่เปนสสาร เราไดพิจารณา
ไปแลวกอนหนาน้ีวาอัตภาวะของผูรูหรือผูคิดสําคัญทางญาณวิทยาอยางไร และอัตภาวะดังกลาวก็รวมถึงรางกาย
และสภาวะตางๆที่เกี่ยวเน่ืองกับรางกายดวย ปจเจกบุคคลคือองครวมของลักษณะเฉพาะตัวทั้งหลาย รวมทั้งกาย
สภาวะ ซ่ึงไมไดทําใหความรู กระบวนการรู หรือความเปนกิจกรรมทางความคิดของการรู แปดเปอนมัวหมองไป
แตอยางใด แตกลับเปนองคประกอบสําคัญอยางหน่ึงของ “การรูอยางมีหลักแหลง” (situated knowing) ที่นัก
สตรีนิยมเห็นวาใหความรูที่เปนพลวัตแกเราไดมากกวาการรูแบบวัตถุวิสัย ประการสุดทาย อัตภาวะอันเปนรากฐาน
ของพหุนิยมของเจมสเปนสิ่งที่เปลี่ยนแปลงอยูตลอดเวลา น่ันหมายความวาเปาหมายในชีวิตของเราก็อาจเปลี่ยนแปลง
ไดเสมอตามเงื่อนไขชีวิตที่เปลี่ยนไป ความรูที่ไดมาจากอัตภาวะและเปาหมายที่เปลี่ยนแปลงอยูเสมอเชนน้ีจึงไม
สามารถเปนความรูที่จริงอยางสัมบูรณหรือแนนอนตายตัวได โลกแหงปรากฏการณที่เปลี่ยนแปลงอยางตอเน่ือง
ไมไดดอยไปกวาโลกแหงความเปนจริงในอุดมคติที่ถาวรและเปนสากล ซ่ึงไมสอดคลองกับประสบการณมนุษยใน
การรับรูโลกเลยแมแตนอย

276



Journal of  the Faculty of Arts, Silpakorn University
Volume 43 : Issue 1 (January-June 2021)

แมนักสตรีนิยมสายปฏิบัตินิยมในปจจุบันจะพัฒนาแนวคิดทางปรัชญาในสายน้ีไปไกลจนสามารถประยุกต
ใชไดกับประเด็นความรุนแรงในครอบครัว การคามนุษยทางเพศ หรือแมกระทั่งการจัดการชุมชน ฐานแหงพหุนิยม
ที่ไดรบัแรงบันดาลใจและอิทธพิลมาจากปรัชญาของเจมสยิ่งตองเปนที่เขาใจไดชดัเจนลึกซ้ึงยิ่งข้ึน การผนึกกําลัง
ระหวางปรัชญาปฏิบัตินิยมกับปรัชญาสตรีนิยมเขาดวยกัน และการเขาใจศักยภาพของการผนึกกําลังดังกลาว นา
จะใหผลลัพธในรูปของแนวคิดที่มีที่ทางใหกับความแตกตางหลากหลายในความเทาเทียมไดอยางมีความหมายมาก
ข้ึน

รายการเอกสารอางอิง

Code, L. (1991). What Can She Know?: Feminist Theory and the Construction of Knowledge. 
Ithaca: Cornell University Press.

Duran, J. (1978). The Intersection of Pragmatism and Feminism. Hypatia, 8(2), 159-171. 
_______. (1990). Toward a Feminist Epistemology. Savage: Rowman & Littlefield.
James, W. (1911). Some Problems of Philosophy. New York: Longmans, Green, and Co. 
_______. (1975-88). The Works of William James. Edited by F. Burkhardt, F. Bowers, and I. 

Skrupskelis. Cambridge, MA: Harvard University Press.
_______. (1978) Pragmatism and the Meaning of Truth. Cambridge: Harvard University Press.
_______. (2008). Talks to Teachers on Psychology, and to Students on Some of Life’s Ideals. 

Rockville: Arc Manor.
Slater, M. (2009). William James on Ethics and Faith. Cambridge: Cambridge University Press.
_______. (2011). William James’s Pluralism. Review of Metaphysics, 65(1), 63-90.
Sullivan, S. (2001). Living Across and Through Skins: Transactional Bodies, Pragmatism, and 

Feminism. Bloomington: Indiana University Press.
Tarver, E. & Sullivan, S. (2015). Feminist Interpretations of William James. University Park: 

The Pennsylvania University Press.

277


