
 

 

พุทธธรรมกับการพัฒนาประชาธิปไตยข้ันหมูบ่้าน* 
BUDDHADHAMMA PRINCIPLES AND THE DEVELOPMENT  

OF VILLAGE DEMOCRACY  
 

------------------------------------------- 
 

ชไมพร กิต ิ
Chamaiporn Kiti 
มูลนธิิไทยพ่ึงไทย   

Thai Phueng Thai Foundation 
Email: Chamaiporn.kit@gmail.com 

บทคัดย่อ 
“ประชาธิปไตยที่แท้ ไม่ใช่แค่การเลือกตั้ง” เพราะประชาธิปไตย คือสิทธิเสรีภาพของ

ประชาชนทุกคน การปรับปรุงปฏิรูประบบประชาธิปไตย เริ่มจากตัวบุคคล หมู่บ้าน ชุมชน สังคม 
และประเทศชาติ โดยใช้หลักพุทธธรรม มาเป็นหลักการของการอยู่ร่วมกัน มีความหวังดีต่อกัน 
ไม่ริษยา ไม่ชิงดี ชิงเด่นต่อกัน ไม่ว่าจะด้วยการกระทำหรือจะด้วยการพูด หรือแม้กระทั่งการคิด  

ด้วยจิตใจที่เปิดกว้างเป็นธรรม สังคมแบบเสรีประชาธิปไตยที่ใจกว้าง จะทำให้ประเทศชาติที่มี
ความร่ำรวยมั่งคั่งและปรับตัวแก้ปัญหาวิกฤตต่างๆ ได้ดี การนำระบบการเมืองการปกครองที่อยู่
บนพื้นฐานของหลักพุทธธรรม มาเป็นแนวทางในการพัฒนาประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้านจึงเป็น
จุดเริ่มต้นที่สำคัญยิ่ง  
คำสำคัญ: พุทธธรรม; ประชาธิปไตย; ประชาธิปไตยข้ันหมู่บ้าน 
 
Abstract 

“True democracy is not just about elections”  Because democracy is the 
rights and freedom of all citizens. Improving democratic reform beginning with 
individuals, villages, communities, societies and nations. By using the 
Buddhadhamma Principles to be the principle of coexistence. Have good hopes 
for each other, without envy and without defeating others whether in action or 
in speech even thinking. with an open mind fairly, Liberal democratic society, will 
make nation prosperous, wealthy and adaptable for problems solving in the crisis. 
Developing village democracy by adopting governance systems which based on 
the Buddhadhamma principles is an important starting point, in order to 

 
*Received March 2, 2019; Revised May 5, 2019; Accepted May 20, 2019 



ปทีี่ 2 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2562 Vol. 2 No. 1 January – June 2019 

~ 47 ~ 

 

contribute to national development through the mechanisms of political 
democracy in a sustainable way. 
Keywords: Buddhadhamma Principles; Democracy; Village Democracy 
 
บทนำ 

ผู ้คนจำนวนไม่น้อยเข้าใจว่าการเมืองเป็นเรื ่องทางโลกที่ควรแยกจากเรื ่องศาสนา 
(Secularization) โดยเฉพาะอย่างยิ่งภายใต้การเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่มีรากฐานทาง
ปรัชญาอยู่ที่การให้ความสำคัญกับเรื่องสิทธิมนุษยชน (Human Right) ซึ่งแตกต่างจากลัทธิเทว
สิทธิ์ (Divine Right) ที่ถือว่าอำนาจรัฐมาจากพระเจ้าหรือเทพตามความเชื่อในศาสนาแบบเทวนิ
ยมต่างๆ แต่พระพุทธศาสนายึดธรรมหรือกฎเกณฑ์ของธรรมชาติที่เรียกว่าธรรมนิยามเป็นแก่น
สาร  โดยถือว่าพระพุทธองค์ทรงเป็นมนุษย์ ไม่ใช่เทพหรือพระเจ้า  แต่ทรงค้นพบความลับของ
กฎเกณฑ์ธรรมชาติที ่ เก ี ่ยวกับ ร ูป -นาม ซึ ่งปรุงแต่งเป็นสรรพสิ ่งของโลกที ่มนุษย์ร ับรู้  
พระพุทธศาสนาจึงไม่ใช่ศาสนาแบบเทวนิยมและสามารถจะอธิบายหลักพุทธธรรมให้เชื่อมโยง
กับการพัฒนาการเมืองในระบอบประชาธิปไตยได้อย่างเป็นวิทยาศาสตร์  โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อ
เชื ่อมโยงกับแนวพระบรมราโชวาทและราชดำรัสที ่มีรากฐานมาจากหลักพุทธธรรม ของ
พระบาทสมเด็จพระมหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ที่มีพลานุภาพในบริบทของ
ระบบสังคมการเมืองไทยและเมื่อนำมาวิเคราะห์ด้วยทฤษฎีระบบ (System Theory) ทำให้เห็น
โครงสร้าง และการเชื่อมโยงชัดเจนมายิ่งขึ้น ระหว่างหลักพุทธธรรม ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง
และความเป็นประชาธิปไตย โดยจะได้นำเสนอรายละเอียดดังกล่าวต่อไปนี้ 
 
ทฤษฎีระบบกับการเมืองไทย 

ทฤษฎีระบบ (System Theory) เป็นทฤษฎีสำคัญทางสังคมวิทยาและรัฐศาสตร์ ที่
สามารถใช้เป็นกรอบการวิเคราะห์ระบบสังคมการเมืองโดยภาพรวมได้ เดวิด อีสตัน นัก
รัฐศาสตร์ที่นำทฤษฎีระบบมาใช้ศึกษาระบบการเมืองต่างๆ ได้สรุปแนวคิดสำคัญของทฤษฎี
ระบบไว้คือ (ชัยอนันต์ สมุทวณิช, 2526) 

1. ระบบการเมืองเป็นรูปแบบของปฏิสัมพันธ์กลุ่มหนึ่งระหว่างผู้คนในสังคมที่สามารถ
แยกออกจากรูปแบบของปฏิสัมพันธ์ทางสังคมอ่ืนๆ ทั้งนี้การเมืองเป็นเรื่องการแบ่งปันจัดสรรสิ่ง
ที่มีคุณค่าทางสังคมด้วยอำนาจที่เป็นทางการ  

2. ระบบการเมืองมีคุณลักษณะที่มีปฏิกิริยาตอบสนอง และมีความสามารถในการ
ปรับตัวเพื่อรักษาเสถียรภาพของระบบให้ดำรงคงอยู่ ระบบการเมืองจึงมีพลวัตรที่เปลี่ยนแปลง
อยู่เสมอ และมีกลไกท่ีป้อนกลับ (feedback mechanism)  

3. ระบบการเมืองเป็นระบบเปิด (Open system) ได้รับอิทธิพลจากสภาพแวดล้อมที่
ส่งผลกระทบต่อระบบตลอดเวลา ทั้งจากสภาพแวดล้อมภายในระบบสังคม (Intra-societal) 



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 

~ 48 ~ 
 

 

และสภาพแวดล้อมภายนอกระบบสังคมนั้น (Extra-societal) เช่น สภาวะทางเศรษฐกิจทั้ง
ภายในและภายนอกประเทศ เป็นต้น 

4. อิทธิพลจากสภาพแวดล้อมจะส่งผลเป็นพลังกดดัน 2 ด้านที่มีต่อระบบการเมือง 
ได้แก่ ด้านที่เป็นการเรียกร้องหรือความคาดหวังที่ต้องการจากระบบการเมือง (Demand) กับ
ด้านที่เป็นการให้ความสนับสนุน อันเกิดจากสมรรถนะของระบบการเมืองที่สามารถรองรับหรือ
ตอบสนองต่อความต้องการและข้อเรียกร้องต่างๆ ที่ไหลเข้ามาในระบบ (Support) 

5. ความดำรงอยู่ของระบบการเมืองจะต้องอาศัยทั้งโครงสร้างพื้นฐานส่วนที่มีลักษณะ
เป็นสถาบัน (Institutional) เช่น พรรคการเมือง ระบบการเลือกตั้ง ฯลฯ กับโครงสร้างพ้ืนฐานที่
ไม่มีลักษณะเป็นสถาบัน (Non-institutional) อาทิ ความคิดความเชื่อ ทัศนคติ และวัฒนธรรม
ทางการเมือง เป็นต้น 

6. ระบบการเมืองมี 3 ระดับ คือ  
ก) ชุมชนทางการเมือง (Political Community) ซึ ่งหมายถึงกลุ ่มชนที่มาอยู่

รวมกันภายใต้ระบบสังคมการเมืองโดยมีความร่วมมือกันในเรื่องต่างๆ  
ข) ระบอบการเมืองการปกครอง (Political Regime) ซึ่งหมายถึงกฎกติกาทาง

การเมือง อาทิ รัฐธรรมนูญ ตลอดจนหลักเกณฑ์หรือแบบแผนการปฏิบัติที ่เกี ่ยวกับการใช้
อำนาจรัฐ เป็นต้น  

ค) ผู้บร ิหารบ้านเมือง (Political Authorities) ซ ึ ่งหมายถึงบ ุคคลที ่ ได ้รับ
มอบหมายหรือได้รับความยอมรับเพ่ือให้มาทำหน้าที่ใช้อำนาจที่เป็นทางการหรือสิทธิอำนาจ เพ่ือ
จัดสรรสิ่งที่มีคุณค่าให้กับกลุ่มคนต่างๆ ในระบบสังคมการเมืองนั้นๆ 

7. ตัวแปรสำคัญที่มีผลกระทบต่อเสถียรภาพของระบบการเมือง ได้แก่ ความต้องการ 
(Demand) การสนับสนุน (Support) ผลที่เกิดขึ้น (Output) ปฏิกิริยาป้อนกลับ (Feedback)  
สมรรถนะของระบบ (Capabilities)  
แนวคิดของทฤษฎีระบบการเมืองสามารถสรุปให้เห็นได้ด้วยสมการง่ายๆ คือ    

                                  ความต้องการของประชาชนโดยรวม (D) 
ปัญหาของระบบการเมือง (P)   =      

                   สิ่งตอบสนองความต้องการที่ทำให้ได้รับการสนับสนุน (S) 
ถ้าหากความต้องการหร ือความคาดหวังของประชาชนที ่ม ีต ่อระบบการเมือง 

(Demand หรือ ค่า D ในสมการ) มีมากกว่าสมรรถนะของระบบที่จะสามารถรองรับและ
ตอบสนองความต้องการเพื่อให้ได้มาซึ่งการสนับสนุนจากประชาชน (Support หรือ ค่า S ใน
สมการ) มากเท่าไร  ความไร้เสถียรภาพหรือปัญหาของระบบการเมืองดังกล่าวก็จะเพิ่มสูงขึ้น
เท่านั้น (ค่า P เพิ่มสูงขึ้นตามสมการ P = D/S) อันจะส่งผลกระทบต่อเสถียรภาพของผู้บริหาร
บ้านเมือง (Political Authorities) เป็นอันดับแรก แตถ่้าถึงแม้จะเปลี่ยนรัฐบาลชุดใหม่แล้วก็ยัง
ไม่สามารถตอบสนองข้อเรียกร้องหรือความต้องการของประชาชนไดอี้ก ก็จะส่งผลกระทบต่อไป



ปทีี่ 2 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2562 Vol. 2 No. 1 January – June 2019 

~ 49 ~ 

 

จนสั่นคลอนถึงเสถียรภาพของระบอบการเมืองการปกครอง (Political Regime)  และหากยัง
ตอบสนองความต้องการของประชาชนไม่ได้ สุดท้ายก็จะส่งผลทำให้ระบบสังคมการเมือง 
(Political Community) นั้นล่มสลายลงในที่สุด   

ภายใต้กรอบแนวคิดของทฤษฎีระบบดังที่กล่าวมานี้ หนทางแก้ไขปัญหาทางการ
เมืองจะขึ้นอยู่กับปัจจัยสำคัญ 2 ด้านใหญ่ๆ ได้แก่ การหาวิธีลดความต้องการของประชาชนที่
ไหลเข้าสู่ระบบการเมืองให้น้อยลงในด้านหนึ่ง (ลดค่า D ในสมการ) กับการเพิ่มสมรรถนะการทำ
หน้าที่ของระบบให้สามารถรองรับหรือตอบสนองความคาดหวังของประชาชนได้มากขึ้นในอีก
ด้านหนึ่ง (เพ่ิมค่า S ในสมการ) (สุนัย เศรษฐ์บุญสร้าง, 2552)  

 
หลักพุทธธรรมกับการแก้ปัญหาการเมืองไทย 

จากกรอบการว ิ เคราะห ์ตามทฤษฎ ีระบบจะเห ็นได ้ว ่ าหล ักธรรมต ่างๆ ใน
พระพุทธศาสนาที่มุ่งลดละกิเลสตัณหาของมนุษย์นั้น ย่อมส่งผลให้ความต้องการส่วนที่เกินจาก
ความจำเป็นขั้นพื้นฐานในการดำรงชีวิตของผู้คนลดน้อยลงโดยรวม อันเท่ากับทำให้ค่ าD ตาม
สมการที่กล่าวมาข้างต้นลดลงโดยปริยาย ซึ่งจะส่งผลทำให้ค่า P ในสมการลดต่ำลงจึงช่วยให้
ระบบสังคมการเมืองนั้นมีเสถียรภาพมากขึ้นหน้าที่ (function) ของสถาบันศาสนาที่ช่วยอบรม
กล่อมเกลาให้ผู้คนมีความโลภลดลง เบียดเบียนกันน้อยลงและช่วยเสริมสร้างเสถียรภาพของ
ระบบสังคมการเมืองส่วนนี้ก็คือสิ่งที่ตรงกับหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในพระบาทสมเด็จ
พระมหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราชบรมนาถบพิตรนั่นเอง 

ขณะเดียวกันพุทธศาสนสุภาษิตบทหนึ่งกล่าวไว้ว่า “ตนแลเป็นที่พึ่งของตนคนอื่นใคร
เล่าจะเป็นที่พึ่งได้ ก็บุคคลที่ตนฝึกดีแล้ว ย่อมได้ที่พึ่งที่ได้ยาก” (ขุ.ธ. (ไทย) 3/25/36) เหตุที่
เป็นเช่นนี้ก็เพราะ ‘ตัวเรา’ เป็นสิ่งที่อยู่ใกล้ชิดและเราย่อมรู้จักคุ้นเคยมากที่สุด ทำให้สามารถ
ควบคุมกำหนดตัวแปรต่างๆ ที่เกี่ยวกับ ‘ตัวเรา’ ได้ง่ายกว่าการควบคุมกำหนดสิ่งที่อยู่ห่างไกล
ออกไปซึ่งเรารู้จักคุ้นเคยน้อยกว่า ฉะนั้นการฝึกตัวเองให้สามารถแก้ไขปัญหาต่างๆ ได้อย่างเต็ม
ศักยภาพ จึงย่อมเป็นที่พ่ึงที่ดีกว่าการพ่ึงพาคนอ่ืนที่ห่างไกลออกไปตามพุทธธรรมข้อนี้ 

ด้วยหลักการเดียวกัน สิ่งที่อยู่ถัดจากตัวเราออกไปก็คือ ครอบครัวและญาติมิตรที่เรา
รู้จักคุ้นเคย ซึ่งถ้าได้สร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันแล้ว ก็จะเป็นที่พึ่งที่ดีในลำดับถัดมา  ก็คือ
หมู่บ้านหรือชุมชนที่เราอยู่อาศัย ซึ่งบางครอบครัวเราอาจไม่รู้จักคุ้นเคยก็ได้ แต่ถ้ามีการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันในหมู่บ้านชุมชน  และเสริมสร้างพลังเพื่อให้เกิดชุมชนที่เข้มแข็งโดย
สามารถช่วยเหลือเกื้อกูลกันในการแก้ปัญหาต่างๆ ที่จำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือของผู้คนใน
หมู่บ้านชุมชนนั้นๆ เช่น การไม่เผาขยะให้เกิดฝุ่น PM 2.5 ที่ก่อมลภาวะทางอากาศ  การไม่ทิ้ง
ขยะลงในคูคลองหรือที่สาธารณะ การช่วยกันสอดส่องดูแลไม่ให้มีปัญหาอาชญากรรมหรือยา
เสพติด ฯลฯ ก็จะทำให้หมู่บ้านชุมชนนั้นน่าอยู่น่าอาศัยมากขึ้น เอ้ือต่อการมีคุณภาพชีวิตที่ดี ได้
เหนือกว่าการพ่ึงพนักงานองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นให้มาคอยเก็บกวาดขยะ หรือคอยจับปรับ



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 

~ 50 ~ 
 

 

คนที่ทำผิดกฎหมายท้องถิ่นโดยสร้างเหตุเดือดร้อนรำคาญให้กับผู้คนในหมู่บ้านชุมชนนั้นๆ เป็น
ต้น 

ภายใต้หลักการนี้ ปัญหาอะไรที่ท้องถิ่นมีศักยภาพพอจะดำเนินการแก้ไขเองได้หากมี
การกระจายอำนาจและพัฒนาให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมีขีดสามารถท่ีจะแก้ปัญหาเหล่านั้น
ได้เอง ย่อมช่วยให้การแก้ปัญหาเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและเกิดประสิทธิผล ตรงกับความ
ต้องการของคนในชุมชนท้องถิ่นนั้นๆ ยิ่งกว่ารอให้ทางราชการส่วนกลางหรือส่วนภูมิภาคมา
ดำเนินการให้  

 
พุทธธรรมกับการสร้างประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้าน 

พระบาทสมเด็จพระมหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ทรงเคยมีพระราช
ด ำ ร ั ส แ ก ่ ค ณ า จ า ร ย ์ แ ล ะ น ั ก ศ ึ ก ษ า ข อ ง ค ณ ะ เ ก ษ ต ร ศ า ส ต ร ์ ม ห า ว ิ ท ย า ลั ย  
เชียงใหม่ เมื่อวันที่ 10 มกราคม 2517 ว่า 

“ในหมู่บ้านแต่ละหมู่บ้านที่ไปเยี่ยม ส่วนมากเขาอยู่อย่างกันเอง สามารถที่จะพยุง
ตนเองได้ มีผู้ที่เป็นหัวหน้า มีผู้ที่ปฏิบัติงานอย่างแบ่งงานกันและสามัคคีกัน ถ้าจะเรียกว่าการ
เป็นอยู่แบบไทย ก็หมายความว่าอยู่แบบประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้าน ประชาธิปไตยข้ันหมู่บ้านนี้เรา
กำลังอยากที่จะทำลาย เพราะว่าอยากทำประชาธิปไตยขั้นประเทศ แต่ว่าประชาธิปไตยขั้น
ประเทศนั้น ก็ต้องมีรากฐานที่ประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้านซึ่งเรามีอยู่แล้ว แต่ประชาธิปไตยขั้น
หมู่บ้านนี้ ก็จำเป็นที่จะมีความรู้ เพื่อที่จะทำให้การพัฒนาของหมู่บ้านได้ขึ้นมาได้ ” (กองทุน
บำเหน็จบำนาญข้าราชการ, 2550)  

พระราชดำรัสข้างต้นชี้ให้เห็นคำที่เป็นกุญแจสำคัญของหลักประชาธิปไตยอยู่2 คำ คือ
คำว่า ประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้าน กับประชาธิปไตยขั้นประเทศ โดยพระองค์ท่านทรงเตือนคนไทย
ไว้อย่างลุ่มลึกว่า “ประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้านนี ้เรากำลังอยากที่จะทำลายเพราะว่าอยากทำ
ประชาธิปไตยข้ันประเทศ” 

กล่าวคือถ้าประชาชนแต่ละหมู่บ้านชุมชนไม่รวมตัวช่วยเหลือเกื้อกูลกันในการแก้ปัญหา
ต่างๆ เพื่อให้ “สามารถที่จะพยุงตัวเองได้ มีผู้ที่ปฏิบัติงานอย่างแบ่งงานกันและสามัคคีกัน” 
ปัญหาของหน่วยสังคมระดับหมู่บ้านซึ่งรวมกันเข้าเป็นประเทศชาติ ก็จะถูกผลักออกมา ให้เป็น
ภาระของบ้านเมืองส่วนรวมด้วยความเข้าใจว่ารัฐบาลมีหน้าที่ต้องมาแก้ปัญหาเหล่านั้นให้ ดังที่
นักการเมืองมักจะหาเสียงว่า ถ้าหากได้รับเลือกเป็นรัฐบาลแล้วจะมาทำเรื่องนั้นเรื่องนี้ให้ ถ้า
รัฐบาลไมม่าทำให้ ประชาชนก็มีสิทธิเสรีภาพที่จะแสดงพลังกดดันเพ่ือเรียกร้องให้รัฐบาลทำตาม
วิถีทางของประชาธิปไตยข้ันประเทศ 

เมื่อปริมาณปัญหาของสังคมโดยรวมที่ถูกผลักออกมาจากแต่ละหมู่บ้านชุมชนสะสมตัว
เพ่ิมมากข้ึนๆ จนกลายเป็นภาระของบ้านเมืองส่วนรวม เพราะผู้คนต่างคาดหวังให้รัฐบาลมาช่วย



ปทีี่ 2 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2562 Vol. 2 No. 1 January – June 2019 

~ 51 ~ 

 

ทำให้ ก็เท่ากับไปเสริมสร้างให้ความต้องการของผู้คนในสังคมไหลบ่าเข้าสู่ระบบการเมืองมาก
ขึ้นๆ เข้าใกล้ขีดจำกัดที่ระบบจะรองรับได้ (ค่า D ในสมการเพ่ิมสูงขึ้นเข้าใกล้จุดมวลวิกฤติ) 

ผลที่สุดก็กลายเป็นปัญหางูกินหาง กล่าวคือยิ่งหน่วยงานภาครัฐทำงานแบบดักปัญหา
ล่วงหน้าได้น้อยลงเท่าไรปัญหาต่างๆ ก็จะสะสมพอกพูนเพ่ิมมากขึ้นๆ เท่านั้นอันจะยิ่งไปกระตุ้น
ให้ผู้คนแต่ละกลุ่มที่กลัวว่าปัญหาของตนจะไม่ได้รับการแก้ไข ต่างแข่ งขันกันแสดงพลังกดดัน
เรียกร้องเพ่ือให้รัฐบาลช่วยแก้ปัญหาของพวกตนก่อน ให้ความรุนแรงเข้มข้นยิ่งๆ ขึ้นไปอีก จนใน
ที่สุดระบบสังคมการเมืองนั้นก็จะทนแรงกดดันต่อไปไม่ไหวและล่มสลายลง เพราะรองรับความ
ต้องการของประชาชนไม่ได้ (สุดารัตน์ เกยุราพันธ์, 2561)  

การจะแก้ป ัญหานี ้ต ้องเปลี ่ยนว ิธีบร ิหารจัดการของภาครัฐใหม่ (Reinventing 
Government) จากเดิมที่ยึดภาครัฐเป็นศูนย์กลาง โดยอาศัยกฎหมายเป็นเครื่องมือควบคุม
บังคับประชาชนให้ทำตามในสิ่งที่รัฐเห็นว่าถูกต้องดีงาม เปลี่ยนเป็นการหันมายึดประชาชนเป็น
ศูนย์กลาง ด้วยการกระจายอำนาจและเสริมสร้างพลัง (empowerment) เพื่อให้แต่ละหน่วย
สังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งหมู่บ้านชุมชนต่างๆ มีความเข้มแข็งที่จะแก้ไขปัญหาของตัวเองให้ได้
มากที่สุด จนเหลือปัญหาที่ถูกผลักออกมาให้เป็นภาระของบ้านเมืองส่วนรวมลดน้อยลงๆ (ลดค่า 
D ในสมการ) ควบคู ่กับการเสริมสร้างสมรรถนะของระบบราชการให้สามารถรองรับการ
แก้ปัญหาต่าง ๆ ได้มากข้ึน (เพ่ิมค่า S ในสมการ)  

เพื่อทำให้ระบบสังคมการเมืองเกิดเสถียรภาพตามกรอบแนวคิดของทฤษฎีระบบที่ ได้
กล่าวมา การเสริมสร้างให้เกิดประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้าน ควรมีจุดเริ ่มต้นที่จิตใจ โดยการใช้
หลักธรรม ในพระพุทธศาสนา  

สำหรับหลักธรรมที่เหมาะสมในการสร้างประชาธิปไตยฐานราก หรือประชาธิปไตยขึ้น
หมู่บ้านนั้นในที่นี้จะขอกล่าวถึง หลักสาราณียธรรม 6 

หลักสาราณียธรรม คือ ธรรมที่เป็นเหตุหรือเป็นที่ตั้งแห่งการระลึกถึงกันโดยหลักคำสอน
ดังกล่าวจะทำให้เป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นไปเพื่อการอนุเคราะห์ซึ่งกันและกัน เพื่อความไม่
วิวาท เพื่อความสามัคคี  เพ่ือความเป็นอันเดียวกันของการอยู่ร่วมกันในชุมชน มี 6 ประการ คือ  

1. เมตตากายกรรม ทำต่อกันด้วยเมตตา คือ แสดงไมตรีและความหวังดีต่อเพื่อนร่วม
สังคม ชุมชน ด้วยการช่วยเหลือกิจธุระต่างๆ โดยเต็มใจ แสดงอาการกิริยาสุภาพ เคารพนับถือ
กัน ทั้งต่อหน้าและลับหลัง 

2. เมตตาวจีกรรม พูดต่อกันด้วยเมตตา คือ ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน
หรือแนะนำตักเตือนกันด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ แสดงความเคารพนับถือกันทั้งต่อหน้า
และลับหลัง 

3. เมตตามโนกรรม คิดต่อกันด้วยเมตตา คือ ตั ้งจิตปรารถนาดี คิดทำสิ ่งที ่เป็น
ประโยชน์แก่กัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน 



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 

~ 52 ~ 
 

 

4. สาธารณโภคี ได้มาแบ่งกันกินใช้ คือ แบ่งปันลาภผลที่ได้มาโดยชอบธรรม แม้เป็น
ของเล็กน้อยก็แจกจ่ายให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคท่ัวกัน 

5. สีลสามัญญตา ประพฤติให้ดีเหมือนเขา คือ มีความประพฤติสุจริตดีงาม รักษา
ระเบียบวินัยของส่วนรวม ไม่ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือเสื่อมเสียแก่หมู่คณะ 

6. ทิฏฐิสามัญญตา ปรับความเห็นเข้ากันได้ คือ เคารพรับฟังความคิดเห็นกัน มีความ
เห็นชอบร่วมกัน ตกลงกันได้ในหลักการสำคัญ ยึดถืออุดมคติ หลักแห่งความดีงามหรือจุดหมาย
สูงสุดอันเดียวกัน (ที.ปา. (ไทย) 11/324/321 – 322)  

สาราณียธรรมทั ้ง 6 ประการนี ้ สามารถนำมาใช้เป็นหลักพื ้นฐานในการสร ้าง
ประชาธิปไตยขึ้นหมู่บ้านได้อย่างเหมาะสม เพราะเป็นหลักการที่ตั้งอยู่บนฐานแห่งความเมตตา 
หรือความปรารถนาดีต่อกัน และเน้นความเป็นเอกภาพระหว่างความประพฤติและความเห็นใน
ประเด็นความขัดแย้งของกลุ่มต่างๆ 

ประชาธิปไตยเริ่มต้นจากหมู่บ้าน โดยการพัฒนาประชาธิปไตยต้องเริ่มจากจิตใจของคน
ให้มีหลักการ แนวคิด หรือพฤติกรรมประชาธิปไตย ที่ทำให้เกิดข้ึนในระดับปัจเจกบุคคลก่อน ถ้า
หากปัจเจกบุคคลมีความเป็นประชาธิปไตยซึ่งเป็นองค์ประกอบของประชาธิปไตยระดับหมู่บ้าน
ซึ่งเป็นขั้นฐานรากของประชาธิปไตยประเทศ ก็จะทำให้ประชาธิปไตยระดับสังคม ระดับประเทศ 
มีความสอดคล้อง และมีความเข้มแข็ง ไม่ใช่ประชาธิปไตยในเชิงรูปแบบเช่นปัจจุบัน แต่เป็น
ประชาธิปไตยที่ตั ้งอยู่บนพื้นฐานความเข้าใจ ยึดถือคุณธรรมความถูกต้อง จึงจำเป็นต้องมี
หลักธรรมเพื ่อให้เกิดประชาธิปไตยแบบธรรมาธิปไตย โดยใช้หลักสาราณียธรรม 6 ในการ
เสริมสร้างประชาธิปไตยขั้นหมู่บ้าน เพราะเมื่อมีหลักธรรม ยึดนำจิตใจบุคคลแล้ว เวลามีปัญหา
เกิดขึ้นในหมู่บ้าน สังคม หรือประเทศ ทุกคนควรมองปัญหาว่า อะไรถูก อะไรผิด ไม่ใช่มองว่า
ใครถูกใครผิดเมื่อนั้นประชาธิปไตยท่ีแท้จริงก็จะเกิดขึ้นกับหมู่บ้าน สังคมและประเทศชาติต่อไป 
 
สรุป 

พระราชดำร ัสและพระบรมราโชวาทของพระบาทสมเด ็จพระมหาภ ูม ิพล  
อดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร เป็นสิ่งที่มีพลังอ้างอิงในระบบสังคมการเมืองไทย และนำหลัก
สารณียธรรมขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า มาใช้เป็นแนวทางแก้ปัญหาและพัฒนาระบบ
การเมืองภายใต้ระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขของ
ไทย จึงน่าจะเป็นหนทางแก้ไขปัญหาของประเทศชาติทุกวันนี้ได้อย่างมีประสิทธิภาพและเกิด
ประสิทธิผล ด้วยการอาศัยทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) ที่สำคัญของสังคมไทย อันคือ 
‘สถาบันศาสนา’ และ ‘สถาบันพระมหากษัตริย์’ มาเป็นรากฐานรองรับการแก้ปัญหาของ 
‘สถาบันชาติ’ ภายใต้กรอบอุดมการณ์ ‘ชาติ ศาสน์ กษัตริย์’ ของระบบสังคมการเมืองไทย 
 
 



ปทีี่ 2 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2562 Vol. 2 No. 1 January – June 2019 

~ 53 ~ 

 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2536). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กองทุนบำเหน็จบำนาญข้าราชการ. (2550). ประมวลพระบรมราโชวาทและพระราชดำรัสของ

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวฯ พุทธศักราช 2493 - 2548 เล่ม 4. กรุงเทพฯ: กองทุน
บำเหน็จบำนาญข้าราชการ. 

ชัยอนันต์ สมุทรวณิช. (2526). การเมืองเปรียบเทียบ: ทฤษฎีและแนวความคิด . กรุงเทพฯ: 
เจ้าพระยาการพิมพ์. 

สุดารัตน์ เกยุราพันธ์. (2561). พุทธวิธีเชิงบูรณาการแก้ปัญหาความขัดแย้งในการเมืองไทย
ปัจจุบัน (ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตร์ สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). พระนครศรีอยุธยา: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุนัย เศรษฐ์บุญสร้าง. (2552). ทางออกวิกฤติความขัดแย้งแตกแยกในระบบสังคมการเมืองไทย. 
กรุงเทพฯ: บริษัทดินน้ำฟ้าจำกัด. 

 


