
 

 

อภิธรรมปริทรรศน์ : แสงทองแห่งธรรม* 
ABHIDHAMMA CONSPECTUS: GOLDEN LIGHT OF DHAMMA   

 
------------------------------------------- 

 
อรพิน ตันติวิรุฬห์ 

Orapin Tantivirun 
ศาลเยาวชนและครอบครัวจังหวัดนครนายก 

Juvenile and Family Court of Nakorn-NaYok Province 
Email: oprin25@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อให้เห็นความสำคัญของการศึกษาพระอภิธรรม พระ
อภิธรรมเป็นหลักธรรมที่แสดงปรมัตถธรรม อันเป็นความจริง 4 ประการ ได้แก่ จิต เจตสิก รูป 
นิพพาน พระพุทธองค์ทรงวางแนวการปฏิบัติและนำหลักธรรมเพื่อสั่งสอน ให้สรรพสัตว์ได้รู้ถึง
สัจจะ ความจริงที่ทรงรู้แจ้งชัดด้วยพุทธปัญญา การปฏิบัติด้วยหลักสติปัฏฐาน 4 ผู้ปฏิบัติตามจะ
ถึงซ่ึงอริยะบุคคล การเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐานเพ่ือนำออกจากวัฏสงสาร อันเป็นวัฏฏ
จักรแห่งความทุกข์อันไม่สิ ้นสุด อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ได้กล่าวถึง ทฤษฎีควันตัมซึ่ง เป็นหลัก
วิทยาศาสตร์ที่พิสูจน์และอธิบาย ถึงการเปลี่ยนแปลง สสาร พลังงาน และความไม่แน่นอนใน
จักรวาล และกล่าวว่าพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งวิทยาศาสตร์ เป็นศาสนาแห่งจักรวาล โดย
เปรียบเทียบได้ทั้งจากหลักฟิสิกส์ หลักชีวะวิทยาและควันตัมฟิสิกส์ อภิธรรมเป็นหลักธรรมหนึ่ง
ในพระไตรปิฎกท่ีเป็นแสงแห่งธรรม เป็นหลักคำสอนถึงวงจรแห่งการเกิดสังสารวัฏแห่งทุกข์ และ
วิธีแห่งการดับทุกข์ เป็นจุดเริ่มแห่งหนทางสู่ปัญญา พระอภิธรรมเป็นวิชามีเนื้อหาที่เป็นแก่นแท้
ของพระพุทธศาสนา เพื่อให้เข้าใจในเรื่องธรรมชาติของชีวิต เรื่องการปฏิบัติเพื่อให้หลุดพ้นจาก
การเวียนว่ายตายเกิด สู่พระนิพพานอันเป็นจุดสูงสุดในพุทธศาสนา  
คำสำคัญ: อภิธรรม; ปรมัตถธรรม; พุทธศาสนา : ศาสนาแห่งวิทยาศาสตร์ 
 
 
 
 
 

 
*Received April 10, 2022; Revised May 4, 2022; Accepted May 5, 2022 



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 149 ~ 

 

Abstract 
     This article is intended to see the importance of studying  Abhidhamma 
Principle, that reveals the ultimate truth “Paramattha”, which consist of the 4 
truth. These are consciousness, mental factors, corporeality and Nirvana. The 
Buddha achieved enlightenment, who had gained a perfect understanding in 
supreme knowledge which is the discourse of four foundation of Mindfulness to 
his disciples, who practice this way will eventually become noble persons.. The 
study and practice of Vippassana Meditation lead out of the suffering cycle, that 
is the never-ending cycle of suffering. Albert Einstein was the discoverer of 
“Quantum Theory”. It is a scientific principle that proves and explains  the change, 
mass and energy. He said about the uncertainties in the universe and said that 
Buddhism that  is a religion of the future will be a cosmic religion. Buddhism can 
be compared from both Physics Theory, Biological Theory and Quantum Theory. 
Abhidhamma is one of the Tipitaka that is the light of Dhamma.  It is the doctrine 
of the cycle of suffering and the way out of suffering. The ignorance is the source 
of the never-ending cycle of suffering.  It is the starting point of the path to 
wisdom. Abhidhamma is a subject that contains the essence of Buddhism to 
understand the nature of life and how to practice to escape from the cycle of 
death and birth and the way to enter Nirvana. That is the ultimate goal of 
Buddhism. 
Keywords: Abhidhamma;  Paramattha; Buddhism : Scientific Religion 
 
บทนำ 
      สัจธรรมที่พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้นั้น มีความลึกซึ้งยิ่ง สามารถนำสรรพสัตว์ออกจาก
สังสารวัฏ  สู่แดนพระนิพพาน อันเป็นแดนปลอดภัย ปราศจากทุกข์ทั้งมวล การไม่ได้รับฟังธรรม
ของพระพุทธองค์ ย่อมไม่พ้นจากทุกข์หรือพ้นจากวัฏสงสารเข้าถึงพระนิพพานได้   ผู้ที่ยังไม่รู้สัจ
ธรรมย่อมเหมือนคนตาบอด เพราะปราศจากดวงตาแห่งปัญญา ส่วนผู้ที่ได้มีโอกาสเรียนรู้ อรรถะ 
สภาวะ หรือแก่นสารของสัจจธรรมนั้น แม้ยังเป็นปุถุชนคนที่มีกิเลสหนา แต่ก็อาจได้ชื่อว่าเป็นคน
ที่มีดวงตาคือปัญญา เพราะพวกเขาคือ กัลยาณปุถุชน นั่นเอง 

ความแสวงหาความหลุดพ้นที่แท้จริง การเรียนรู้ความจริงแห่งชีวิต ให้รู ้แจ้งในเชิง
วิเคราะห์ในหลักธรรมได้แก่ พระอภิธรรมปิฎก ซึ่งแสดงแจกแจงรูปและนาม ออกเป็นปรมัตถ
ธรรม 4 คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน อันเป็นส่วนที่เป็นปรมัตถ์ พระอภิธรรมเกิดขึ้นเมื่อพระพุทธ
องค์ทรงเสด็จไปโปรดพุทธมารดา ที่สวรรค์ชั้นดาวดึงส์โปรดเทศนาสอนพุทธมารดาที่มาเกิดเป็น



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 
~ 150 ~ 

 

 

เทพบุตรในชั้นดุสิต ได้ทรงโปรดเทศนาสั่งสอนด้วยพระอภิธรรม 7 คัมภีร์ตลอดพรรษากาล  พระ
อภิธรรมเป็นรากแก้วแห่งหลักธรรม ผู้ที่ได้ศึกษาจะนำไปปฏิบัติด้วยการเจริญภาวนา ทั้งสมถะ
และวิปัสสนากัมมโดยหลักสติปัฏฐาน 4 อันได้แก่การพิจารณา กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เวทนา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน อันนำไปสู่ การรู้
ทุกข์ ละสมุทัย  นิโรธทำให้แจ้ง และมรรคควรเจริญ ซึ่งเป็นหนทางเดียวที่จะนำไปสู่ความดับแห่ง
ทุกข์  พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงธรรมแจกแจงใน “พระอภิธรรม” สัตว์โลกต้องวนเวียนในวัฏฏะ
ด้วยอำนาจ กิเลส กรรม วิบาก หมุนวนอยู่เช่นนั้นตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม วิบาก ไม่ได้ (พระ
ธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548) 

พระอภิธรรม นั้น ชี้ทางสว่างให้แก่ผู้สนใจใฝ่เรียนรู้ให้ได้เข้าถึงชีวิต  ว่าแท้จริงแล้ว ชีวิต
นั้นถูกประกอบขึ้น จากเหตุปัจจัยที่หลากหลาย ให้กลายเป็น ธรรม 2 อย่าง คือ  รูป และ  นาม  
การแยกแยะชีวิต  ให้เห็นเป็นเพียงสภาวะรูป กับ สภาวะนาม ได้อย่างถ่องแท้นั้นต้องอาศัย 
ญาณปัญญาท่ีเฉียบคม และหลักแหลม เพราะปัญญาเหล่านั้น  จึงจะสามารถทะลุผ่านเข้าไปรู้ซึ้ง
ถึงปรมัตถ์สภาวะ ของรูป และ นาม ตลอดถึงกลุ่มธรรมที่เป็นเหตุ เป็นปัจจัยให้เกิดรูป นามนั้น 

พระพุทธองค์ได้สั่งสอนธรรมอันเป็นเหตุแห่งแดนเกิด และเหตุแห่งการดับของสังสารวัฏ 
ซึ ่งอธิบายเหตุและปัจจัยในปฏิจจสมุปบาท  วิทยาศาสตร์ได้เรียนรู ้ในการพิสูจน์ ทดลอง 
วิเคราะห์ วิจัย และได้ผลเป็นลักษณะเดียวกันกับที่พระพุทธองค์ได้ทรงสั่งสอนไว้กว่า 2,600 ปี 
แต่เฉพาะเรื่องของทางจิต คือธรรมชาติที่รู้อารมณ์  ทางวิทยาศาสตร์ยังหาคำอธิบายชัดเจนไม่ได้ 
การคิดค้นส่วนใหญ่ไปในด้านชีวะวิทยา ฟิสิกส์ และควอนตัมฟิสิกส์ ซึ่งมีแนวคิดมากมาย  เช่น 
ทฤษฎีปรมาณูนิยม เช่นการค้นพบลักษณะของอะตอมที่เป็น ควันตัม ลักษณะคือ ไม่มีสภาพเดิม 
ไม่มีรูปทรง และ มีส่วนย่อย ๆ ประกอบอยู่ด้วยกันในลักษณะอิงอาศัย ซึ่งก็คือ การอธิบาย
หลักธรรม “ไตรลักษณ์” นั่นเอง การเปลี่ยนแปลงคือ อนิจจังความทนอยู่ไม่ได้ คือ ทุกขัง และ
ความไม่มีแก่นสารไม่มีตัวตน คือ อนัตตา พุทธองค์ได้ทรงแจกแจงสภาพของสิ่งต่างๆ ทั้งรูปและ
นามไว้ในพระอภิธรรม และ การปฏิบัติเพ่ือหลุดพ้นจากทุกข์ การเจริญสีลสิกขา จิตสิกขา ภาวนา
สิกขา หรือสิกขา 3 เช่น การเจริญอานาปานสติ เพื่อให้จิตมีความสงบ ตั้งมั่น มีสติ สัมปชัญญะ 
เป็นการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน ด้วยสติปัฏฐาน 4 มีการตรวจพบคลื่นอัลฟา(Alpha)เพิ่ม เป็น
คลื่นสมองที่เกิดขึ้นจากความสงบ (Relaxation) สภาวะนี้เป็นสภาวะที่สามารถรับรู้ข้อมูลได้ดี
ที่สุด สามารถเรียนรู้ได้ดี (super learning) เปิดรับรู้ข้อมูลได้เต็มที่และเรียนรู้ได้อย่างรวดเร็ว 
(มารุต พัฒผล, 2552) เป็นสภาวะที่สมองมีประสิทธิภาพสูง  สมาธิที่ลึกมากขึ้นหรือมีความรู้สึก
เหมือนครึ่งหลับครึ่งตื่นคลื่นสมองเข้าสู่ระดับธีต้า (Theta) ดร.เฮอร์เบิร์ต เบนสันพบจากการแส
กนสมอง (k-cyber, 2016) คนที่ทำสมาธิในระดับลึก (อัปปนาสมาธิ) สามารถทำให้ร่างกายมี
ความผ่อนคลาย ดึงข้อมูลจิตใต้สำนึก (subconscious) ได้ การคิดสร้างสรรค์ การแก้ไขปัญหา 
การหยั่งรู้ เป็นคลื่นที่จะพบในคนที่ทำสมาธิ มีความมั่นคงทางอารมณ์ ลดอาการปวด มีสุข มีปีติ  
(มารุต พัฒผล, 2552)  เพราะร่างกายมีการหลั ่งสารแห่งความสุข  ลดความเครียด  คือ 



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 151 ~ 

 

Endorphin, Dopamine สามารถ บรรเทาความเจ็บปวดได้  เป็นต้น เชื ่อได้ว ่าการศึกษา
อภิธรรมจะนำไปสู่ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ และยังเป็นหลักคำสอนที่ถูกต้องไม่ว่าจะพิสูจน์ด้วยวิธี
ใด ก็จะเป็นจริงเสมอ 

 
พระอภิธรรม คือ รุ่งอรุณแห่งสัมมาทิฏฐิ 

ในเวลาเช้า แสงแรกของรุ่งอรุณ มีความงดงาม อันผู้ที่ได้เห็นย่อมซาบซึ้งถึงความวิจิตร
แห่งแสงที่ผสมผสานด้วยสีสรรที่หลากหลาย ค่อยๆ เป็นลำแสงที่นำดวงตะวันโผล่พ้นขอบฟ้าทาง
ทิศตะวันออก เปรียบเสมือนแสงแห่งปัญญาที่มีจุดเริ่มต้นอันสว่างไสวสวยงาม เปรียบเหมือนกับ
การได้ศึกษาพระอภิธรรม  ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการเข้าถึงสภาวธรรมว่าเป็น ดั่งแสงแห่งอรุณ
ยามเช้า การเริ ่มต้นวันก็อาศัยดวงอาทิตย์เป็นแสงเพื ่อดับความมืดมิด ก็เฉกเช่นกับการมี
สัมมาทิฏฐิเป็นเบื้องต้นแห่งการดับอวิชชา การเริ่มต้นของการเรียนอภิธรรมช่วยส่องปัญญาให้มี
ความสว่างไสว  จึงเป็นเหมือนการเปรียบเทียบให้เห็นว่า การศึกษาพระอภิธรรม เป็นแสงทอง
แห่งธรรม คำสอนที่ลึกซึ้ง มีความสลับซับซ้อน ธรรมอันแสดงปรมัตถสัจจะ เท่านั้น ที่จะสามารถ
นำมาอธิบายได้ อาจกล่าวว่า “พระอภิธรรมคือรุ่งอรุ่นแห่งสัมมาทิฏฐิ”  เพราะอรรถว่า อภิธมฺโม 
นี้เป็นเบาะแสตัวบ่งชี้ให้เกิดการตีความเช่นนี้ อภิธมฺโม นี้ นักปราชญ์ เช่น อัฏฐกถาจารย์ ท่าน
อธิบายไว้ว่า อวิปรีตสภาโว แปลว่า” ของจริงแท้ไม่แปรผัน” (จำรูญ ธรรมดา, 2565) ความจริง
เป็นปรมัตถสัจจะ ไม่ว่าจะเป็นด้าน พุทธศาสนา, ปรัชญา หรือ วิทยาศาสตร์ คือ ความไม่รู้จริง
แห่งอวิชชา จึงเป็นต้นเหตุแห่งความทุกข์ทั้งหลาย อันเกิดขึ้นอย่างไม่สิ้นสุดหมุนวนเป็นวัฏฏะ 
แบ่งได้เป็น 2 อย่างคือ    

1. สมมติสัจจะ(วัฏฏะ) ความจริงตามโลกธรรม นั่นคือ ความทุกข์ อุปาทานขันธ์ 5 เป็น
ทุกข์ ซึ่งความจริงโดยโลกสมมุติ 

2. ปรมัตถสัจจะ(วิวัฏฏะ)  ความจริงโดยปรมัตถ์ความจริงสูงสุดเหนือกระแสโลกธรรม 
ซึ่งเป็น สันติบทแห่งนิพพาน อันเป็นสัจจะภาวะแห่งความสงบที่จิตไร้นิวรณ์และอกุศลธรรม
ทั้งหลาย 

 
พระอภิธรรมปิฎก 
     อภิธรรมปิฎกเรียกสั้นๆว่าพระอภิธรรม เป็นหมวดที่ประมวลพุทธพจน์อันเกี่ยวกับ
หลักธรรมที่เป็นวิชาการที่ว่าด้วยเรื ่องปรมัตถธรรม ล้วน ๆ คือศึกษาเกี่ยวกับจิต เจตสิก รูป
นิพพาน ธรรมในหมวดนี้ไม่มีเรื่องราวของบุคคล เหตุการณ์หรือสถานที่ซึ่งเป็นเรื่องสมมติเข้ามา
เกี่ยวข้อง ด้วยเลย พระอภิธรรมปิฎกมีอยู่ทั้งสิ้น 42,000 พระธรรมขันธ์ แบ่งออกเป็น 7 คัมภีร์ 
เรียกโดยย่อว่า สัง วิ ธา ปุ กะ ยะ ปะ (หัวใจพระอภิธรรม) พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพระ
มหาณรงค์ศักดิ์ ฐิติญาโณ. (2558). ได้แก่ 



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 
~ 152 ~ 

 

 

 1.  คัมภีร์ธัมมสังคณีว่าด้วยธรรมที่ประมวลไว้เป็นหมวดเป็นกลุ่ม เรียกว่ากัณฑ์มี 4 
กัณฑ์ คือ   
  1. จิตตวิภัตติกัณฑ์ แสดงการจำแนกจิตและเจตสิกเป็นต้น 
         2. รูปวิภัตติกัณฑ์ แสดงการจำแนกรูป 
    3. นิกเขปราสิกัณฑ์ แสดงธรรมที่เป็นแม่บท (มาติกา) ของปรมัตถ์ธรรม 
  4. อัตฤทธากัณฑ ์แสดงการจำแนกเนื้อความตามแม่บทของปรมัตธรรม 
 2. คัมภีร์วิภังค์ แสดงการจำแนกปรมัตถ์ธรรมออกเป็นข้อ ๆ แบ่งออกเป็น 18 วิภังค์ 
เช่น จำแนกขันธ์ เรียกว่า ขันธ์วิภังค์ 
 3. คัมภีร์ธาตุกถา แสดง การจัดหมวดหมู่ของปรมัตถ์ธรรมโดยสงเคราะห์ด้วยธาตุ              
(ธรรมชาติที่ ทรงไว้ซึ่งสภาพของตน)  
 4. คัมภีร์ปุคคลบัญญัติ ว่าด้วย บัญญัติ 6 ประการ และแสดงรายละเอียดเฉพาะบัญญัติ 
อันเกี่ยวกับบุคคล 
 5. คัมภีร์กถาวัตถุ ว่าด้วย คำถามคำตอบประมาณ 219 ข้อ อันถือเป็นหลักในการตัดสิน
พระธรรมวินัย 
 6. คัมภีร์ยมก ในคัมภีร์นี้จะยกหัวข้อปรมัตถ์ธรรมขึ้นวินิจฉัย ด้วยวิธีถามตอบโดยตั้ง
คำถามย้อนกันเป็นคู่ ๆ 
 7. คัมภีร์มหาปัฏฐาน แสดงเหตุปัจจัย และแสดงความสัมพันธ์อันเป็นเหตุเป็นผลที่อิง
อาศัยซึ่งกันและกันแห่งปรมัตธรรมทั้งปวงโดยพิสดาร(อภิ.ป.(ไทย): 35-45) 
         
พระอภิธรรม :วิทยาศาสตร์แห่งพระพุทธศาสนา 
 ยุคปัจจุบันวิทยาศาสตร์ได้ชื่อว่าเป็นวิทยาการที่ล้ำยุค เป็นเครื่องมือทรงพลัง  ที่ทำให้
เห็นการเปลี่ยนแปลง การพัฒนาเทคโนโลยี ตั้งแต่มุมมองของวิทยาศาสตร์ในสมัยก่อนคริสตกาล
เช่น Thomas Hobbes นักปรัชญาชาวอังกฤษได้อธิบายกระบวนชีวิตเป็นเพียงกระบวนการ
เคลื่อนไหวอย่างมีกลไก จักรวาลเป็นกระบวนการทางฟิสิกส์ที่เคลื ่อนไหวไปตามกลไกเป็ น
เครื่องจักรที่ไม่มีชีวิตจิตใจ ประกอบด้วยสสารและพลังงาน ไม่มีวัตถุประสงค์และไม่มีจุดจบ ไม่มี
เหตุขั้นต้น และเหตุสุดท้าย ทั้งไม่มีพลังชีวิตและไม่มีเจตจำนงเสรี เพราะชีวิตและสิ่งที่เรียกว่าจิต
นั้น เป็นเพียงผลจากพลังธรรมชาติที่เป็นสสารทั้งนั้น (ฟื้น ดอกบัว , 2555) Hobbes นำทฤษฎี
ปรมาณู (Atom) ของ เดโมคริตุส (Democritus) มาพัฒนาอธิบายเอกภพประกอบด้วยอะตอม 
(Atom) รวมตัวเป็น ดิน น้ำ ลม ไฟ คือเป็นสสารที ่เล็กที ่สุดไม่สามารถแบ่งแยกได้ ธาเลส
(Thales) เชื่อว่าโลกเกิดจากปฐมธาตุคือ “น้ำ” เป็นสิ่งที่มีอนุภาคเล็กที่สุดแบ่งย่อยออกไปอีก
ไม่ได้ น้ำเป็นที่มาของสิ่งทั้งปวง (ฟื้น ดอกบัว,2535) อานักซีเมเนส (Anaximenes) เห็นว่า
อากาศแผ่ขยายออกไปไม่สิ ้นสุดมีพลัขับเคลื่อนมีการรวมตัวและกระจายตัว ทำให้ อุณหภูมิ
เปลี่ยนแปลง และกลายเป็นน้ำ ดิน ด้วยเหตุแห่งอากาศ จึงกล่าวว่าอากาศเป็นปฐมธาตุของโลก 



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 153 ~ 

 

(กีรติ บุญเจือ, 2522) เฮเรคลีตุส (Heraclitus) กล่าวว่าไฟ เป็นปฐมธาตุของสรรพสิ่งทั้งปวง มีทั้ง
พลังและเปลี่ยนแปลงเสมอ ทุกสิ่งมาจากไฟ (กีรติ บุญเจือ,2522) ซีโนฟาเนส(Zenophanes), 
ปาร์เมนิเอส (Parmenides) และเซโนแห่งเอเลีย (Zeno of Elea) ต่างเห็นว่าปฐมธาตุนั้นควรจะ
เป็นดิน โดยกล่าวว่าโลกนี้เกิดดับมาแล้วหลายครั้งหลายหน  แต่ที่มันเกิดดับนั้นเป็นเพียงมายา
ภาพเท่านั้น ความจริงแล้วมันมิได้เปลี่ยนแปลงเอมเปโดเคลส  (Empedocles 492-430 ก่อน 
ค.ศ.) เห็นว่าโลกมีทั้งเปลี่ยนแปลงและไม่เปลี่ยนแปลง คือปฐมธาตุมี 4 อย่างเมื่อรวมตัวกันหรือ
แยกตัวกันก็เกิดจากปฐมธาตุโยกย้ายตำแหน่ง แต่ปฐมธาตุเองเคยเป็นอย่างไรก็เป็นอยู่อย่างนั้น 
คือสรรพสิ่งเกิดจากปฐมธาตุและกลับคืนสู่ปฐมธาตุที่เป็น ดิน น้ำ ลม ไฟ เช่ นเดิม (ชัยวัฒน์ 
อัตพัฒน์, 2547) ฟิสิกส์ดัรงเดิม โดยมี ไอแซค นิวตัน ได้เจอทฤษฎีแรงโน้มถ่วง และหลักทาง
คณิตศาสตร์ อันเป็นการกล่าวถึงวัตถุ มีมวลที่ไม่สูญหาย และ แรงที่มีการคำนวณเกี่ยวข้องกับ
เวลาที่แน่นอน ซึ่งเป็นทฤษฎีที่ขัดกับพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก เพราะหลักการต่าง ๆ สรุปเป็น 
อัตตา และกาลเวลา มีความคงอยู่ เปลี่ยนแปลงในรูปแบบที่คำนวณได้และมีจำนวนมวลสาร 
หรือ อะตอมที่เล็กที่สุด ที่นำมาอธิบายถึงธาตุต่าง ๆ จนมาถึง อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ (Albert 
Einstein)ได้พัฒนาทฤษฎีกลศาสตร์ควอนตัม ทฤษฎีสัมพัทธภาพ ซึ่งเป็นการพลิกความเชื่ อเดิม
ในเรื่อง สสารและพลังงานว่า สสารไม่มีทางสูญหาย แต่ทฤษฎีสัมพัทธภาพ กล่าวถึง การเปลี่ยน
สสารเป็นพลังงาน หรือคลื่นได้ ลักษณะการเปลี่ยนแปลงทั้ง 2 รูป แบบคือโฟตอนและคลื่น สู่
การอธิบายทฤษฎีอนุภาคและการเคลื่อนที่ของโมเลกุล ที่มีการตรวจสอบคุณสมบัติทางความ
ร้อน,แสง การแผ่รังสีซึ่งเป็นรากฐานของทฤษฎีโฟตอนของแสง แต่ยังไม่อาจเทียบได้กับพระพุทธ
ปัญญา ที่จะอธิบายแสดง ไว้แล้วเช่น รูปหรือสสารที่กล่าวถึง คือมหาภูตรูป 4(ดิน น้ำ ลม ไฟ) 
ในทางพุทธศาสนารูปที่เกี่ยวกับสิ่งมีชีวิตมี 24(อุปาทายรูป) ส่วนสภาวะที่ Empedocles กล่าว
ว่าโลกมีทั้งการเปลี่ยนแปลงและไม่เปลี่ยนแปลงนั้น ก็คือสิ่งต่าง ๆ มีการอาศัยกันและกันเกดิขึ้น 
ดังลักษณะ 3 ประการคือ อนิจจัง (ความไม่เที่ยง) ทุกขัง (ความทนอยู่ไม่ได้) อนัตตา (ความไม่มี
แก่นสาร) แต่ฟิสิกส์ดั่งเดิมมีความขัดแย้งกับพุทธศาสนาในเรื่อง สสาร ความมีตัวตน กาลเวลา 
เพราะเชื่อใน ความสัมพันธ์ที่เป็นแบบแผน จึงทำให้วิทยาศาสตร์ดั่งเดิมมีความคิดว่า สามารถ
คาดการณ์ล่วงหน้า ว่าสิ่งอะไรจะกระทำต่ออะไร ณ จุดไหนในจักรวาล ดังที่นักคณิตศาสตร์
ฝรั่งเศสชื่อ  ปิแอร์ ซีโมน ลาปลาซ (Pierre Simon Laplace ) (พระธรรมโกศาจารย์,2558) 
กล่าวว่า “ในขณะใดขณะหนึ่งที่กำหนดให้ปัญญาซึ่งรู้แรงทุกแรงทุกท่ีกระทำอยู่ในธรรมชาติ และ
รู้ตำแหน่งของสิ่งต่างๆ ซึ่งประกอบกันขึ้นเป็นโลก สมมติว่าปัญญาดังกล่าวนั้นกว้างขวางพอที่จะ
นำเอาข้อมูลเหล่านี้ไปวิเคราะห์ มันย่อมจะรวมสูตรการเคลื่อนที่ของก้อนวัตถุที่ใหญ่ที่ สุดใน
จักรวาลและของอะตอมที่เล็กที่สุดเอาไว้ด้วย  ไม่มีสิ่งที่ไม่แน่นอนสำหรับมัน และเช่นเดียวกับ
อดีต อนาคตจะปรากฏแก่สายตาของมัน” แต่ต่อมา  เมื่อค้นพบทฤษฎีควันตัม (Quantum)  ซึ่ง
มีการเปลี่ยนแปลงของอะตอมว่า มีส่วนประกอบของ โปรตอน นิวตรอน และอิเล็คตรอน ที่วิ่งวน
ด้วยความเร็วสูง ในรูปลักษณะที่ไม่แน่นอน มีความเปลี่ยนแปลง และมีการสร้างความสมดุล



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 
~ 154 ~ 

 

 

ภายในตลอดเวลา มีการเปลี่ยนแปลงจากสสาร เป็นพลังงานได้ ควอนตัม (Quantum) แปลว่า  
ขนาดไหน หรือ จำนวนเท่าไหร่ ซึ่งหมายถึงเล็กมาก ทฤษฎีควอนตัม ได้ถูกกล่าวโดย อัลเบิร์ต  
ไอสตน์ (Albert Einstein) ซึ่งกล่าวถึงจักรวาลไม่มีธรรมชาติที่แน่นอน (Uncertainty Principle) 
ตรงกับ พุทธศาสนาที่ยืนยันความไม่มีแก่นสาร ทั้งจิต และสสาร คือ “สัพเพ ธัมมา อนัตตา” 
แปลว่า “สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเป็นอนัตตา” หมายถึงสรรพสิ่งล้วนไม่มีแก่นสารถาวร ความเป็น 
อนุภาคและคลื่นทำให้สภาวะเปลี่ยนแปลงไม่สามารถพยากรณ์ได้  หลักการแห่งความไม่แน่นอน
ของฟิสิกส์ควอนตัมได้เปลี ่ยนแนวคิดของฟิสิกส์ดั ้งเดิม จะยกตัวอย่างมุมมองหรือทฤษฎี
เปรียบเทียบพอให้เห็นดังนี้ 
 
ตารางท่ี 1 เปรียบเทียบความรู้ทางวิทยาศาสตร์กับพุทธปัญญาและอภิธรรม 

ความจริง 
โดยสมมติ 

ความรู้ 
วิทยาศาสตร์ 

พุทธปัญญา ความรู้อภิธรรม 

พุทธสภาวะ ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน 
อสงไขย ยังไม่มีการพิสูจน์                   

(วัฏฏะ) 
วิสุทธิเทพ-พุทธภาวะ
(นิพพาน-อมตธาตุ) 

อปริยาปันนภมูิ1   

อนัตตจักรวาล ยังไม่มีการพิสูจน์       อริยบุคคล โลกุตตรธรรม9 

มหาจักรวาล ยังไม่มีการพิสูจน์        อรูปพรหม อรูปาวจรภูมิ 4 

สุริยจักรวาล มนุษย ์        รูปพรหม รูปาวจรภูมิ 16 

โลกดาวเคราะห์ มนุษย ์   มนุษย-์ เทวดา  กามสุคติภูมิ 7 

พิภพ (Earth) คน-สัตว์-พืช นิรยะ-ติรัจฉาน-เปตร-
อสุรกาย 

อบายภูมิ4 

โมเลก ุล
(Molecule) 

จุลินทรีย์ (Germs) กลาป* (กลาปะ-ธาตุ
มนสิกา) 

กัมมชกลาป,จิตตชกลาป,อุตุชกลาป,
อาหารชกลาป 

อะตอม (Atom) ส่วนที่เล็กที่สุดของ
สิ่งมีชีวิต(Cell) 

อวินิพโภครูป-
สุทธัฏฐกกลาป 

ปรมาณู (วิชชรูปและมูลรูป) 

อนุภาคมูลฐาน
(Quarks)** 

แฮดรอน,โปรตอน,
นิวตรอน,มีซอน 

สุทธเตรสกกลาป(13) จิตที่มีอวิชชา8  

หนึ่งในพันล้าน
วินาที 

(Nanosecond) 

 ***ปัญญาประดิษฐ์ 
(AI)Quantum 
Computer 

อน ิจจตา -ท ุกขตา-
อนัตตตา 

****สมถภาวนา  (ฌาน ,อภ ิญญา
ญาณ),วิปัสสนาภาวนา (วิปัสสนา
ญาณ 9) 

สสารวัตถุ       อินทรีย์วัตถุ *****ร ูปธรรม-นาม 
ธรรม นิพพาน 

ขันธ ์5, อายตนะ 12 ธาตุ 18, บัญญัติ 
นิพพาน 



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 155 ~ 

 

วัตถุนิยม- สัจจนยิม 
(Materialism- Realism) 

จิตตนิยม - สัจจนิยม  (Idealism- Realism) ปรมัตถสัจจะ(Nirvana) 

      * กลาปะ คือ หน่วยรวมอนุภาคมูลฐาน 8-13 ชั้น ที่เป็นรากฐานของมวลทั้งหมดในจักรวาล 
       **Quarks คือ อนุภาคมูลฐาน 3 ชั้นที่เป็นรากฐานของมวลทั้งหมดในจักวาล(ค้นพบเมื่อ
ศตวรรษท่ี21 )( Webster’s World Dictionary,1988) 
       ***ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence) หมายถึงสอนให้คอมพิวเตอร์ทำงานได้
เหมือนมนุษย์ในรูปแบบหุ่นยนต์ หรืออุปกรณืท่ีสื่อสารโต้ตอบได้กับผู้ใช้ 
       ****สมภภาวนา-วิปัสสนาภาวนา ปัญญาที่เกิดโดยการปฏิบัติตามคำสอนของพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าในการหยั่งรู้ในอริยสัจจ์ เพ่ือความล่วงพ้นจากทุกข์หรือวงจรแห่งวัฏสงสาร 

ภาพที่ 1 เเปรียบเทียบพุทธศาสตร์กับวิทยาศาสตร์และปรัชญา 
ที่มา: Siripat.Com:Special Annual Article (2016) 

 
เมฆหมอกคืออวิชชา ม่านบังตาคือโมหะ จะกำจัดได้ด้วย อริยสัจจ์ 4 
 “พระอภิธรรมแม้จะมีอยู่รอบกาย แต่ถูกบดบังไปด้วยเมฆหมอกคืออวิชาอันหนาทึบ จึง
ทำให้สรรพสัตว์ไม่อาจมองเห็นสิ่งต่างๆตามสภาพที่มีอยู่จริงได้”  
       ยถาภูตญาณ คือ ความรู้ตามความเป็นจริง รู้ตามที่เป็นจริง “สัมมาทัสสนะ” คือการ
ปลูกฝังความเห็นชอบ การสร้างสัมมาทิฏฐิ ขั้นกำหนด สมุทยสัจจ์ ที่เป็น ปัญญารู้เห็นนามรูป 
โดยไตรลักษณ์ ที่เรียกว่า ”สัมมาสนญาณ” เป็นวิปัสสนากรรมฐาน ทั้ง ตรุณวิปัสสนาและพลว
วิปัสสนา ไปจนถึงจุดสูงสุดคือพระนิพพาน หากจะถึงพระนิพพาน ต้องปฏิบัติกิจในอริยสัจจ์ 4 
(อภิ.วิ. (ไทย) 35/145-162/127-136) แต่ละอย่างให้ถูกต้องเสร็จสิ้น คือ (1) ปริญญา คือการ

คค 

เเปรียบเทียบ 
พุทธศาสตร์กับ

วิทยาศาสตร์และ
ปรัชญา 

 



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 
~ 156 ~ 

 

 

กำหนดรู้ ด้วยการรู้เป็นกิจในทุกข์ ดังพระบาลีกล่าวไว้ว่า“ทุกขํ อริยสจฺจํ ปริญฺเญยฺยํ”  ทุกข์ควร
กำหนดรู้ (2)  ปหานะ คือการละ  คือกำจัดให้หมดสิ้นไป หรือแก้ไขกำจัดต้นตอของปัญหาดัง
บาลีที่ว่า “ทุกขสมุทโย อริยสัจฺจํ ปหาตพฺพํ”คือการละสมุทัย  (3) สัจฉิกิริยา  คือการทำให้แจ้ง 
เปิดการเข้าถึงหรือบรรลุ ภาวะที่ปราศจากปัญหา หรือหยั่งรู้ในพระนิพพาน ดังบาลีที่ว่า “ทุกขนิ
โรโธ อริยสจฺจํ สจฺฉิกาตพฺพํ” หรือการทำนิโรธให้แจ้ง (4) ภาวนา คือ การเจริญ มรรคควรเจริญ 
นั่นคือศึกษาอบรมลงมือปฏิบัติ เพื่อนำไปสู่จุดหมาย ดังบาลีท่ว่า “ทุกขนิโรธคามินี ปฏิปทา 
อริยสจฺจํ ภาเวตพฺพํ” เพื ่อปฏิบัติตามอริยสัจจ์ 4 ให้รู ้เห็นในนิพพาน เพื ่อปฏิบัติตามหลัก
อริยสัจจ์4 ให้สัมพันธ์กันในแต่ละอย่างคือ (1) ทุกข์  (ปริญญา) คือตัวปัญหาที่จะต้องทำความ
เข้าใจและรู้ขอบเขต   (2)  สมุทัย ( ปหานะ)  คือวิเคราะห์และวิจัย สาเหตุของปัญหา และต้อง
แก้ไขปัญหาให้หมดสิ้นไป  (3) นิโรธ (สัจฉิกิริยา)  คือการชี้บอก ภาวะที่ปราศจากปัญหา เป็น
จุดหมายที่ต้องการให้เห็นการแก้ไข ปัญหาเป็นไปได้และจุดหมายนั้นก็เข้าถึงซึ่งทำให้สำเร็จ  (4) 
มรรค (ภาวนา)  เป็นขั้นกำหนดวิธีการขั้นตอน  ได้รายละเอียดที่จะต้องปฏิบัติ ในการลงมือ
แก้ปัญหา ซึ่งถ้าสำเร็จในการปฏิบัติในการปฏิบัติงานตามเป้าหมาย หรือ ทางธรรม ก็คือ บรรลุ
อรหันต์ เข้าถึงพระนิพพาน (Nithee Siripat,2016) 
 
ตารางท่ี 2 การนำอริยสัจจ์ 4 ที่มีการพิจารณาด้วย ญาณ 3 มาประยุกต์กับการทำงาน 

อริยสัจจ์4                                                                          
           ญาณ3 

สัจจญาณ (มีอาการ 4) กิจจญาณ (มีอาการ 4) กตญาณ (มีอาการ 4) 

ทุกข์ กำหนดรู้ นี้คือทุกข์ รู้ปัญหา 
ท ำ ค ว า ม เ ข ้ า ใ จ  แ ล ะ รู้
ขอบเขตของปัญหา 

ปริญญา-ปัญญาที่รู้หน้าที่ การกำหนดรู้ 
(ทำความเข ้า ใจท ุกข ์ /ป ัญหาและ
กำหนดรู้กิจ ขอบเขตของปัญหา) 

การตรวจสอบทบทวนผล  
ทุกข์ได้ทำสมบูรณ์แล้ว 

สมุทัย กำหนดร ู ้ น ี ้ ท ุ กขสม ุ ทั ย 
มูลเหตุของปัญหา  

ปหานะ คือ การละ(กำจัดแก้ไขต้นตอ
หรือสาเหตุของทุกข์/ปัญหา) 

ท ุ ก ขสม ุ ท ั ย ได ้ ท ำ เ สร็ จ
สมบูรณ์แล้ว 

นิโรธ กำหนดนี้รู้นี้คือทุกขนิโรธ รู้
ว่าปัญหาได้แก้ไขแล้ว 

สัจฉิก ิร ิยา คือการทำให้แจ้ง(เข้าถึง
ภาวะที ่ปราศจากทุกข์/ปัญหา หรือ
บรรลุจุดหมาย 

ท ุ ก ข น ิ โ ร ธ ไ ด ้ ท ำ เ ส ร็ จ
สมบูรณ์แล้ว ทบทวนผลที่
ได้รับ 

มรรค กำหนดรู้นี้คือทุกขนิโรธคา
มิน ีปฏ ิปทา การรู ้ว ิธ ีการ 
ห ร ื อ ร ู ้ ว ิ ธ ี ล งม ื อ ในการ
แก้ปัญหานั้น 

ภาวนา คือการเจริญ(ฝึกอบรม ขั้นตอน
ดำเนินการลงมือปฏิบัติตามวิธีการที่จะ
นำไปสู่จุดหมาย) 

ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาได้
ท ำ เ ส ร ็ จ ส ม บ ู ร ณ ์ แ ล้ ว 
ทบทวนการปฏิบัติ 

 
นิพพาน  
 หมายถึงสภาพที่ดับกิเลสและกองทุกข์แล้ว ภาวะที่เป็นสุขสูงสุดและไร้กิเลสในทุกข์มี
อิสรภาพสมบูรณ์ พ้นจากวัฏสงสารโดยสิ้นเชิง มี 2 แบบคือ สอุปาทิเสสนิพพาน (พระอรหันต์ผู้
ปราศจาก โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาสะ แต่ยังรักษาชีวิตินทรีย์อยู่)  และอนุปาทิเสสนิ
พพาน (นิพพาน ไม่มีอุปาทิเหลือ คือการดับกิเลสไม่มีเบญจาขันธ์เหลือของพระอรหันต์)  เมื่อ



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 157 ~ 

 

ได้ผลญาณในแต่ละขั้น จะมีการสำรวจตรวจสอบทบทวนโดย ปัจจเวกขณญาณ  ด้วยหลักญาณ 
3 ได้แก่ 
          1. สัจจญาณ คือหยั่งรู้สัจจะ นั่นคือการอย่างรู้อริยสัจจ์ 4 แต่ละอย่าง ว่า (1) นี้คือทุกข์ 
(2) นี้คือทุกขสมุทัย (3) นี้คือทุกขนิโรธ (4) นี้คือทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 
          2. กิจจญาณ คือหยั่งรู้กิจ อันจะต้องทำในอริยสัจจ์ 4 แต่ละอย่างว่า (1) ทุกข์ควรกำหนด
รู้ (2) ทุกขสมุทัยควรละเสีย (3) ทุกขนิโรธควรทำให้แจ้ง (4) ทุกขคามินีปฏิปทาควรเจริญให้
ยิ่งขึ้นไป 
          3. กตญาณ คือหยั่งรู้การอันทำแล้ว ว่ากิจอันจะต้องทำในอริยสัจจ์ 4 แต่ก็อย่างนั้นได้ทำ
เสร็จแล้ว (1) ทุกได้ทำเสร็จสมบูรณ์แล้ว (2) ทุกขสมุทัย ได้ทำสำเร็จสมบูรณ์แล้ว (3) ทุกขนิโรธ
ได้ทำเสร็จสมบูรณ์แล้ว (4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาได้ทำเสร็จสมบูรณ์แล้ว เรียกปริวัฏฏ์วน 3 
รอบ ในอริยสัจจ์ 4 รวมเป็น 12 ญาณทัสสนะ หรือ เรียกว่า “อาการ 12”  หากจะเปรียบกับการ
ทำงานในยุคปัจจุบัน ก็สามารถนำหลักอริยสัจจ์ 4 มาประยุกต์ได้ คือ  1.การรับรู้ปัญหา 2.การ
หาเหตุแห่งปัญหา 3.รู้ว่าปัญหาแก้ไขแล้ว 4.กระบวนการหรือวิธีแก้ไขปัญหา และตรวจสอบว่ามี
ปัญหาใดอีกหรือไม่ จึงเป็นการนำอริยสัจจ์มาใช้ในการทำงานได้ 
       
เนปักกปัญญา ปัญญาแยกแยะบาปบุญคุณโทษ 
 ปัญญา หมายถึง ความหลักแหลม เช่นปัญญาที่สามารถแยกแยะว่า อะไรดีอะไรชั่วดังนี้
เป็นต้น เนปักกปัญญา จึงเป็นปัญญาที่ฝึกฝนให้บังเกิดขึ้นได้ โดยการศึกษาเล่าเรียน ปัญญาที่ได้
จากประสบการณ์ชีวิตโดยทั่วไป  ซึ่งไม่เหมือน สชาติปัญญาที่เป็นปัญญาที่ได้พร้อมกับการ
ปฏิสนธิ หากจะมองในแง่ของสัมปชัญญะ 4 (พระพรหมบัณฑิต, 2565) ซึ่งประกอบด้วย สาตถก
สัมปชัญญะ, สัปปายสัมปชัญญะ, โคจรสัมปชัญญะ, และ สัมโมหสัมปชัญญะ พึงทราบว่า เนปักก
ปัญญา นี้ จัดอยู่ใน 2 สัมปชัญญะแรก คือ สาตถสัมปชัญญะ และ สัปปายสัมปชัญญะ ซึ่งเป็น
กระบวนการใช้ปัญญาระดับพ้ืนฐานทั่วไปใช้ได้ทั้งกับการดำเนิน 
      ภาพแสดงสัมปชัญญะในสภาวะต่างๆ ของการควบคุมสติ(พระพรหมบัณฑิต,2565) 
ชีวิตประจำวัน และการบำเพ็ญปฏิบัติธรรมชั้นสูง ผู้ที่มี สาตถกสัมปชัญญะย่อมรู้จักแยกแยะว่า
การกระทำเช่นไรมีประโยชน์ ไม่มีประโยชน์ การกระทำเช่นไรมีคุณ หรือมีโทษ แล้วตัดสินใจ
เลือกเอาเฉพาะสิ่งที่มีประโยชน์มีคุณเท่านั้นเป็นเครื่องดำเนินชีวิต  
 
สรุป 
         ปัญญา ที่มีสติสัมปชัญญะ นำให้เกิดประโยชน์ต่อการใช้ชีวิตประจำวัน มีความรอบคอบ 
ใช้เหตุผลประกอบการตัดสินใจ  และมีการวิเคราะห์ พินิจ พิจารณาว่าเห็นความเหมาะควร  ทำ
ให้เป็นคนที่สามารถมองความสัมพันธ์ของเหตุกับผล เห็น ธรรม  สภาวธรรม เหตุ ความเชื่อ 
ความเห็น  ทัศนคติ ให้กำหนดรู้เห็นเป็นอารมณ์ และน้อมไปให้จิตรู้ว่าจะเป็นผลอย่างไร เกิด



วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน ์(Journal of Interdisciplinary Innovation Review) 
~ 158 ~ 

 

 

โยนิโสมนสิการ  ขั้นตอนการกำหนดรู้ ต้องเห็นตามความเป็นจริง เมื่อเป็นผู้มีสติระลึกรู้เท่าทัน
อารมณ์ในปัจจุบัน จะเป็นกุศลกรรมทำให้อกุศลกรรมไม่สามารถเบียดเบียนได้  อีกทั้งยังทำใหม้ี
สมาธิในการทำกิจการงานได้ดีขึ้น  การฝึกสติโดยการเจริญวิปัสสนาอย่างต่อเนื่องจะยังให้บรรลุ 
มรรค ผล นิพพานได้อย่างแน่นอน  การเรียนอภิธรรมทำให้เรามีความรู ้ ความเข้าใจใน
พระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น  เข้าถึงความรู้แจ้งของพระพุทธองค์ในสรรพสิ่ง ความรู้มนุษย์เพียง
บางส่วน จากควอนตัมฟิสิกส์ ได้ระบุว่า ไม่มีอะตอมที่อยู ่ได้ตามลำพัง โครงสร้างอะตอม
ประกอบด้วย อีเล็กตรอน โปรตอนและนิวตรอน อนุภาคของอะตอมที่เป็นประจุไฟฟ้าบวกและ
ประจุไฟฟ้าลบต่างมีปฏิสัมพันธ์ต่อกัน การเกาะกลุ่มของประจุไฟฟ้าเหล่านั้นกลายเป็นอะตอม  
เชื่อว่าในอะตอมมีเพียงพลังที่มีการอาศัยซึ่งกันและกัน เกิดสมดุล แล้วการแปรสภาพ  สามารถ
เปลี่ยนแปลงระหว่าง มวลและพลังงาน นักวิทยาศาสตร์เชื ่อว่าโปรตอน อีเล็คตรอนไม่น่ามี
วิญญาณในอะตอม แต่พุทธปรัชญาเถรวาทกล่าวว่ามีสิ่งที่เรียกว่า”จิต”สภาพที่รู้และมีพลังงาน 
ครองอยู่แม้ในส่วนที่เล็กที่สุด เช่น ปรมาณู  และยังนำมาเปรียบเทียบกับปฏิจจสมุปบาท ว่าวงจร
ที่เป็นไปตามเหตุและปัจจัย ไม่มี สัตว์ บุคคล ตัวตน มีสภาพ ไม่เที่ยงแปรเปลี่ยน และควบคุม
ไม่ได้นี้ว่า ไตรลักษณ์ ถ้ามีการฝึกจิตเจริญวิปัสสนาให้มีสติ สัมปชัญญะ สมาธิ เกิดปัญญา เพ่ือ
ทำลายอวิชชา เข้าถึงโลกุตตรธรรม ย่อมทำลายวงจรของปรมาณูที่เล็กที่สุดนี้ได้ แต่ถึงจะไม่
สามารถบรรลุนิพพาน   การมีฝึกสติ มีสัมปชัญญะทำให้ควบคุมอารมณ์ได้  ไม่ให้หลงไปกับ
สภาวะอันสับสนวุ่นวายในปัจจุบัน มีความสุขในการปฏิบัติกิจใดๆ ด้วยหลักธรรม และมีสันติสุข
กับการสังคมคุณธรรมหากเป็นผู้ที่ ได้ศึกษาอภิธรรม นำไปปฏิบัติย่อมไปสู่จุดหมายสูงสุดใน
พระพุทธศาสนาได้ คือสามารถพ้นทุกข์ พ้นจากวัฏสงสารอันยาวนานได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กีรติ บุญเจือ. (2522). สารานุกรมปรัชญา. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
จำรูญ ธรรมดา. (2565). อภิธรรมปริทรรศน์. กรุงเทพฯ: อภิธรรมโชติกวิทยาลัย มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
ฉลอง พันธุ์จันทร์และคณะ. (2564). วิเคราะห์ทฤษฎีปรมาณูนิยมในทรรศนะของพุทธปรัชญา. 

มจร.เลย ปริทัศน์, 2(1), 87-98. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. (2547) ญาณวิทยา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพระมหาณรงค์ศักดิ์ ฐิติญาโณ. (2558). การศึกษาวิเคราะห์การ

ตีความพระอภิธรรม ของพระเถระในพระพุทธศาสนา . มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์, 
1(1), 45-58. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดคำวัด. 
กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 



ปทีี่ 5 ฉบบัที ่1 มกราคม - มิถนุายน 2565 Vol. 5 No. 1 January - June 2022 
~ 159 ~ 

 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) . (2558). พระพุทธศาสนากับทฤษฎีควอนตัม: ความ
เ ห ม ื อ น ท ี ่ แ ต ก ต ่ า ง .  ส ื บ ค ้ น  27 ม ี น า ค ม  2565 จ า ก , 
https://www.mcu.ac.th/article/detail/14310 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ์
ครั้งที่ 16). กรุงเทพฯ: สหธรรมิก.  

ฟ้ืน ดอกบัว. (2555). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 
มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล. ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
วิชัย วงษ์ใหญ่ และมารุต พัฒผล . (2552). การโค้ชเพื ่อการรู ้ค ิด (Cognitive Coaching). 

กรุงเทพฯ : จรัลสนิทวงศ์การพิมพ์. 
K-cyber. (2016). สมาธิกับหลักฐานทางวิทยาศาสตร์. Science. (August5, 2016 ): Retrieved March 

20, 2022, from https://dhammakayasite.wordpress.com/2016/08/05/first-blog-
post/. 

Nithee Siripat. (2016). Get started Your Mental Development with Temperance. 
Retrieved March 21, 2022, from www.Siripat.com and Academiae Network.  
Reading Number 002226. 
 


