
330 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

อิทธิพลของระบอบประชาธิปไตยกับพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484* 
THE INFLUENCE OF THE DEMOCRATIC SYSTEM ON  

THE SANGHA ACT B.E. 2484 (1941) 
 

พระเทพวชิรโกศล (เทพธีรวงศ์ ขนฺติโก), วรพรรณ จนัทรากุลศิริ, พระครูธรรมธรสฐาพร ปภสฺสโร 
Phrathepwachirakosol (Thepthirawong Khanthiko), Woraphan Chandrakulsiri, 

Phrakhrudhammathorn Sathaphorn Pabhassara  
วัดบางนานอก กรงุเทพมหานคร 

Wat Bangna Nok, Bangkok 
Corresponding Author E-mail: sathaphorn.mana@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ถือเป็นจุดเปลี ่ยนสำคัญที ่สะท้อนถึง 
การบูรณาการแนวคิดประชาธิปไตยเข้าสู่โครงสร้างการปกครองของคณะสงฆ์ในประเทศ
ไทย โดยในช่วงต้นของการประกาศใช้พระราชบัญญัติฉบับนี้เป็นเครื่องมือที่รัฐบาลใช้ใน
การกำกับดูแลและจัดการคณะสงฆ์ เพื่อให้สอดคล้องกับแนวคิดประชาธิปไตยที่เริ่มเป็นที่
ยอมรับและขยายตัวในสังคมไทยในยุคหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง พ.ศ. 2475 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและวิเคราะห์ผลกระทบของระบอบประชาธิปไตยที่มี
ต่อโครงสร้างการปกครองของคณะสงฆ์ผ่านพระราชบัญญัติฉบับนี้ โดยพิจารณาถึงการ
เปลี่ยนแปลงทางโครงสร้างการบริหารที่มีความเป็นระบบ การกระจายอำนาจในการบรหิาร
จากระดับสูงสู ่ระดับท้องถิ ่น และการปรับตัวของคณะสงฆ์ให้สอดคล้องกับหลักการ
ประชาธิปไตย นอกจากนี้ ยังกล่าวถึงแนวทางการกำหนดบทบาทของคณะสงฆ์ในการ
ดำเนินงานให้สอดคล้องกับบทบาทของผู้นำทางศาสนาและการมีส่วนร่วมของพระสงฆ์ใน
แต่ละระดับพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ส่งผลให้เกิดการกำหนดโครงสร้างการ
บริหารที่ชัดเจน มีการแต่งตั้งตำแหน่งทางสงฆ์อย่างมีระบบ การกระจายอำนาจส่งเสริมให้
คณะสงฆ์ในแต่ละภูมิภาคสามารถดำเนินการตามบริบทของตน และสามารถแก้ไขปัญหา
ต่าง ๆ ได้รวดเร็วขึ้น แนวคิดประชาธิปไตยยังผลักดันให้เกิดการเพิ่มบทบาทของประชาชน
ในการตัดสินใจที่เกี่ยวข้องกับศาสนา สร้างระบบที่โปร่งใส และเน้นการตรวจสอบได้  
คำสำคัญ: อิทธิพล; ระบอบประชาธิปไตย; พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 
 

 
*Received November 12, 2024; Revised December 17, 2024; Accepted December 24, 2024 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 331 

 

 

Abstract 
The Sangha Act B.E. 2484 (1941) represents a significant turning point, 

reflecting the integration of democratic principles into the governance 
structure of the Thai monastic community. Initially, the Act served as a tool 
for government oversight and management of the Sangha to align with 
democratic ideals, which were increasingly recognized and expanded upon in 
Thai society following the political change of 1932. This article aims to 
examine and analyze the impact of the democratic system on the 
administrative structure of the Sangha through this Act, considering the 
systemic administrative changes, decentralization of authority from central to 
local levels, and the Sangha's adaptation to democratic principles. It also 
discusses guidelines for defining the role of the Sangha in operations 
consistent with the role of religious leaders and the involvement of monks at 
each level. The Sangha Act B.E. 2484 resulted in a clear administrative 
structure, with a systematic appointment of monastic positions. 
Decentralization enabled the Sangha in various regions to operate within their 
contexts, allowing for quicker responses to local issues. Democratic ideas 
further encouraged an increase in public participation in decision-making 
related to religious matters, promoting a transparent and accountable system.  
Keywords: Influence; Democracy; Sangha Act B.E. 2484 
 
บทนำ 

การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองเมื่อวันที่ 24 มิถุนายน 2475 นำมาซึ่งการเปลี่ยน
ผ่านสู่ระบอบประชาธิปไตยในราชอาณาจักรไทย อันส่งผลกระทบไม่เพียงแค่ฝ่ายอาณาจักร 
แต่ยังแผ่ขยายไปถึงฝ่ายพุทธจักรด้วย พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ถือเป็นผลผลิต
ที่สะท้อนอิทธิพลของระบอบประชาธิปไตยต่อโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์อย่างเด่นชัด 
การเรียกร้องของพระภิกษุรุ่นใหม่ที่มุ่งหวังการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างที่พวกเขาเห็นว่าไม่
เป็นธรรม เป็นแรงผลักดันสำคัญที่นำไปสู่การจัดทำกฎหมายฉบับนี้ โดยสะท้อนความ
พยายามปรับปรุงคณะสงฆ์ให้สอดคล้องกับระบอบใหม่ แม้กระบวนการจัดทำกฎหมายจะ
เผชิญกับความขัดแย้งเกี่ยวกับลัทธินิกายที่เป็นปัญหาเรื้อรัง แต่สุดท้ายกลับสามารถก้าว
ผ่านอุปสรรคเหล่านั้นด้วยการประนีประนอมและการจัดการเชิงการเมือง จนกระทั่งมีการ



332 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

ประกาศใช้กฎหมายดังกล่าวเมื่อวันที่ 14 ตุลาคม 2484 ซึ่งนับเป็นหมุดหมายสำคัญของ
การปฏิรูปการปกครองคณะสงฆ์ไทยในยุคใหม่ 
 
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484: อิทธิพลของระบอบประชาธิปไตย 

เหตุการณ์อภิวัฒน์เมื ่อวันที่ 24 มิถุนายน 2475 นอกจากจะส่งผลโดยตรงต่อ
ระบอบการเมืองและระบบกฎหมายของฝ่ายอาณาจักรดังที่ทราบกันโดยทั่วไปแล้ว ผลของ
การอภิว ัฒน์คร ั ้งน ี ้ย ังเก ิดข ึ ้นก ับฝ่ายพ ุทธจักรอีกด ้วย กล่าวได ้ว ่า ก ้าวแรกของ
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 เกิดจากการข้อเรียกร้องของภิกษุหนุ่มกลุ่มหนึ่ง ที่ไม่
พึงใจต่อโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์ที่เป็นอยู่ โดยต่างเห็นพ้องต้องกันว่า โครงสร้างอัน
ไม่เป็นธรรมนี้ เชื่อมโยงอยู่กับระบอบการปกครองแบบเก่าซึ่งได้สิ้นสุดลงแล้ว และเมื่อการ
ปกครองฝ่ายบ้านเมืองเปลี่ยนรูปเป็นประชาธิปไตย การปกครองคณะสงฆ์ก็สมควรได้รับ
การ “ปฏิสังขรณ์” ให้มีลักษณะสอดคล้องต้องกันด้วย ซึ่งข้อเรียกร้องดังกล่าวสอดรับกับ
ท่าทีของรัฐบาล ที่ต้องการปรับปรุงการพระศาสนาในเวลานั้น โดยมีมูลเหตุจูงใจหลาย
ประการ แม้ในชั้นดำเนินการจัดทำพระราชบัญญัติฉบับนี้ของฝ่ายการเมืองจะประสบกับ
อุปสรรคนานัปการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเด็นอันเกี่ยวด้วย “ลัทธินิกาย” (ศรีสุภา 
จันทรเดชะ, 2562) ซึ่งเป็นปมปัญหาในวงการคณะสงฆ์มาอย่างช้านาน กระนั้นข้อขัดข้อง
ดังกล่าวก็ลุล่วงไปได้ด้วยการประนีประนอมตามวิถีแห่งการเมือง และมีการประกาศใช้
กฎหมายฉบับนี้เมื่อวันที่ 14ตุลาคม 2484 (นันทนา มนตรีลาวัลย์, 2561) 

โครงสร้างของพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 
เมื่อพิจารณาโครงสร้างของพระราชบัญญัติฉบับนี้แล้วพบว่า ประกอบด้วยเนื้อหา

หลัก 2 ประการ คือ การจัดรูปแบบการปกครองคณะสงฆ์ ซึ่งอนุโลมตามแบบอย่างของ
“ระบอบประชาธิปไตย” ที่ฝ่ายอาณาจักรใช้เป็นแม่บทของการปกครองประเทศอยู่ในเวลา
นั้น และการรวมนิกายสงฆ์อันเป็นเจตนารมณ์สำคัญของกฎหมายฉบับนี้ ที่ประสงค์ให้
ธรรมยุติกนิกายและมหานิกายได้สมัครสมานสามัคคีรวมเป็นนิกายเดียวกัน (วศิน  
อินทรสุข, 2560) ซึ่งทั้ง 2 ประเด็น สามารถอธิบายได้โดยลำดับ ดังนี้ 

รูปแบบการปกครองคณะสงฆ์อย่างประชาธิปไตย 
สมเด็จพระสังฆราช: อำนาจบัญชาการคณะสงฆ์ 
มาตรา 5 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 บัญญัติว่า “พระมหากษัตริย์

ทรงสถาปนาสมเด็จพระสังฆราช” บทบัญญัติถึงพระราชอำนาจในการตั้งประมุขสงฆ์
ลักษณะนี้ ไม่ปรากฏในพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 ทั้งนี้ เป็น
เพราะกฎหมายฉบับดังกล่าว ตราขึ้นภายใต้ระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ที่กษัตริย์ย่อม
ทรงไว้ซึ ่งพระบรมเดชานุภาพเป็นล้นพ้นดังทราบกันอยู ่แล้ว การสถาปนาสมเด็จ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 333 

 

 

พระสังฆราช จึงเป็นเรื่องที่อยู่ในพระราชอำนาจโดยสภาพ และไม่จำต้องเขียนรับรองไว้เป็น
ลายลักษณ์อักษรแต่อย่างใด (กรมการศาสนา, 2546) เมื่อมีการปกครองระบอบใหม่แล้ว 
ในพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ฉบับนี้ จึงได้กำหนดถึงพระราชอำนาจในการสถาปนาสมเด็จ
พระสังฆราชขึ้นไว้ด้วย อนึ่งมาตรา 5 มิได้บัญญัติถึงหลักเกณฑ์และวิธีการสถาปนาสมเด็จ
พระสังฆราช ตลอดจนคุณสมบัติของพระเถระ ผู ้จะได้ร ับการสถาปนาเป็นสมเด็จ
พระสังฆราชไว้แต่อย่างใด ซึ่งกรณีเป็นเช่นเดียวกับมาตรา 7 ของพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ 
พ.ศ. 2505 ที่ตราขึ้นใช้บังคับในเวลาต่อมา (พิชญ์ ศุภผล, 2558)  

สมเด็จพระสังฆราชทรงดำรงตำแหน่ง “สกลมหาสังฆปรินายก” คือ ประมุขสูงสุด
แห่งคณะสงฆ์ (มาตรา 6) เจตนารมณ์ของมาตราดังกล่าว ประสงค์ให้สมเด็จพระสังฆราช
อยู่ในฐานะอันเป็นที่เคารพสักการะ เทิดทูนไว้เหนือภิกษุทั้งหลาย แต่พระองค์ไม่ได้ใช้
อำนาจบัญชาการคณะสงฆ์เองโดยตรง การใช้อำนาจเช่นว่านั้น จะต้องดำเนินตามวิธีการที่
พระราชบัญญัตินี้กำหนด ซึ่งได้จัดวางให้มีลักษณะคล้ายคลึงกับรูปแบบการปกครองอย่าง
ประชาธิปไตยของฝ่ายบ้านเมือง กล่าวคือ ในเบื้องต้นได้มีการแบ่งแยก “อำนาจบัญชาการ
คณะสงฆ์” ออกเป็น 3 ลักษณะ คือ อำนาจในการบัญญัติ “สังฆาณัติ” อันเป็นกฎเกณฑ์
เพื่อใช้บังคับในหมู่สงฆ์ สมเด็จพระสังฆราชทรงใช้ตามคำแนะนําของสังฆสภา (มาตรา 7)
อำนาจบริหารการคณะสงฆ์ ทรงใช้ทางคณะสังฆมนตรี (มาตรา 8) และอำนาจในการ
วินิจฉัยอธิกรณ์ ทรงใช้ทางคณะวินัยธร (มาตรา 9) (ชัยพล รัตนวงศ์, 2563) โครงสร้าง
ดังกล่าวเทียบได้กับฝ่ายอาณาจักรที่กษัตริย์ผู้เป็นประมุขทรงใช้อำนาจอธิปไตยตามที่
บทบัญญัติแห่งรัฐธรรมนูญกำหนดให้ทรงใช้เท่านั้น และต้องใช้ตามวิถีทางที่รัฐธรรมนูญ
กำหนดไว้ด้วย ตามหลักการปกครองในระบอบ Constitutional Monarchy ในระบอบ
เช่นนี ้ กษัตร ิย ์ทรงใช้อำนาจอธิปไตยด้านนิต ิบ ัญญัติทางรัฐสภา ด้านบริหารทาง
คณะรัฐมนตรี และด้านตุลาการทางศาลการแบ่งแยกอำนาจ (Separation of Powers) 
ลักษณะข้างต้น มุ่งหมายให้องค์กรผู้ใช้อำนาจทั้ง 3 ฝ่าย ต่างตรวจสอบถ่วงดุลกันและกันซ่ึง
การถ่วงดุลอำนาจอย่างนี้ คือ เป้าหมายของการแบ่งแยกองค์กรผู้ใช้อำนาจออกเป็น 3 ฝ่าย 
ตามที่ปรากฏในกฎหมายคณะสงฆ์ด้วยเช่นกัน (บัณฑิต รัตนวานิช, 2559) 

ข้อสำคัญอีกประการหน่ึง คือ บรรดาการกระทำของสมเด็จพระสังฆราชที่เป็นลาย
ลักษณ์อักษรอันเกี่ยวด้วยการคณะสงฆ์ จะต้องมีบุคคลลงนามรับสนอง โดยปกติ ได้แก่ สังฆ
มนตรีรูปใดรูปหนึ่ง ตามมาตรา 36 ซึ่งบัญญัติว่า “...สังฆาณัติ กติกาสงฆ์ และพระบัญชา
สมเด็จพระสังฆราช อันเกี่ยวกับการคณะสงฆ์นั้น ต้องมีสังฆมนตรีรูปหนึ่งลงนามรับสนอง” 
อย่างไรก็ดี กรณีการตั้งประธานและรองประธานสังฆสภา ตามมาตรา 12 การเรียกประชุม
วิสามัญสังฆสภา ตามมาตรา 20 และการตั้งคณะสังฆมนตรี ตามมาตรา 28 กฎหมาย
บัญญัติให้รัฐมนตรีว่าการกระทรวงศึกษาธิการเป็นผู้ลงนามรับสนอง ก็ย่อมเป็นไปตามนั้น 



334 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

แบบแผนการปฏิบัติที่กล่าวข้างต้นนี้ (ธีรศักดิ์ จารุจันทร์, 2557) อนุโลมมาจากหลักการใน
ระบอบConstitutional Monarchy ที่กษัตริย์ผู้เป็นประมุขทรงกระทำผิดไม่ได้ (the King 
can do no wrong) คำอธิบาย คือ ในรัฐที่ใช้ระบอบการปกครองเช่นนี้ กษัตริย์ซึ่งเป็น
ประมุขของรัฐ (Head of State) ย่อมแยกต่างหากเป็นคนละคนกับหัวหน้าของรัฐบาล 
(Head of Government) ผู ้ม ีอำนาจในการบริหารราชการแผ่นดินลักษณะทวินิยม 
(dualism) ดังกล่าวนี้ ย่อมทำให้กษัตริย์ไม่ต้องทรงรับผิดชอบในผล ซึ่งเกิดจากการใช้
อำนาจในการบริหารราชการแผ่นดินของรัฐบาล แต่โดยที่รัฐธรรมนูญอาจกำหนดให้กษัตริย์
ต้องลงพระปรมาภิไธยในเอกสารอย่างใดอย่างหนึ่ง อันเกี่ยวข้องกับการบริหารราชการ
แผ่นดินด้วย (จิรพัฒน์ สิริบรรณ, 2559) ดังนั้น เพื่อให้การไม่ต้องรับผิดข้างต้นเป็นไปโดย
บริบูรณ์ ราชอาณาจักรประชาธิปไตยจึงได้คิดค้นเทคนิคทางกฎหมาย เรื่องการลงนามรับ
สนองพระบรมราชโองการ (countersign) ขึ้นมา สำหรับใช้ถ่ายโอนความรับผิดชอบจาก
กษัตริย์ไปยังบุคคลอื่น โดยเทคนิคเช่นนี้ การลงพระปรมาภิไธยของกษัตริย์ในกิจใด  ๆ อัน
เกี่ยวกับราชการแผ่นดิน จึงต้องมีผู้ลงนามรับสนองพระบรมราชโองการเสมอ (ซึ่งโดยปกติ 
คือ หัวหน้าของรัฐบาล เว้นแต่รัฐธรรมนูญจะบัญญัติให้เห็นเป็นอย่างอื่น) และบุคคล
ดังกล่าว ย่อมต้องรับผิดชอบต่อผลที่เกิดขึ้นในกิจนั้น  ๆ แทนกษัตริย์ด้วย และภายใต้
หลักการอย่างเดียวกันนี้ สมเด็จพระสังฆราช จึงไม่ต้องทรงรับผิดในบรรดาการกระทำใด ๆ 
อันเกี่ยวกับการคณะสงฆ์ที่มีผู้ลงนามรับสนองเช่นกัน (สมหมาย วงศ์สุราวัฒน์, 2561) 

ในมาตรา 10 บัญญัติว่า “ถ้าไม่มีสมเด็จพระสังฆราช หรือสมเด็จพระสังฆราชไม่
ทรงสามารถปฏิบัติหน้าที่ได้ชั่วคราว ให้สังฆนายกหรือสังฆมนตรีซึ่งรักษาการแทนทำหน้าที่
บัญชาการคณะสงฆ์แทนสมเด็จพระสังฆราช” มาตรา 10 คือ หลักเกณฑ์เกี่ยวกับผู้ปฏิบัติ
หน้าที่แทนสมเด็จพระสังฆราช ในกรณีที่ตำแหน่งสมเด็จพระสังฆราชว่างลง หรือพระองค์
ไม่อาจปฏิบัติหน้าที่ได้เป็นการชั่วคราว แม้ตำแหน่งสมเด็จพระสังฆราช จะไม่มีวาระการ
ดำรงตำแหน่ง แต่ก็อาจว่างลงได้ด้วยเหตุหลายประการ (สมหมาย วงศ์สุราวัฒน์, 2561) ใน
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2484 มิได้กำหนดเกี่ยวกับกรณีนี้ไว้ กระนั้นโดยทั่วไปแล้ว 
อาจมีได้ตั้งแต่ทรงสิ้นพระชนม์อันย่อมทำให้ตำแหน่งว่างลงโดยสภาพ ทรงพ้นจากความเป็น
ภิกษุ ทรงลาออก และกษัตริย์ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ถอดออกจากตำแหน่ง ซึ่งแม้จะ
มิได้บัญญัติถึงพระราชอำนาจเช่นนี้ไว้โดยชัดแจ้ง ก็สามารถตีความได้ว่า  เมื่อกฎหมาย
บัญญัติให้ทรงสถาปนาได้ ก็ย่อมมีอำนาจถอดถอนได้อยู่ในตัว ส่วนกรณีไม่ทรงสามารถ
ปฏิบัติหน้าที่ได้ จะต้องเป็นเหตุที่เกิดขึ้นชั่วคราวเท่านั้น จะเป็นการประจำตลอดไปหาได้ไม่ 
ซึ่งในประการหลังนี้ จะต้องมีการสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชพระองค์ใหม่ เมื่อพิจารณา
จากเงื่อนไขการปฏิบัติหน้าที่แทนสมเด็จพระสังฆราชตามที่กำหนดไว้แล้ว เห็นได้ว่ามาตรา 
10 คือ บทบัญญัติเกี่ยวกับ“การรักษาราชการแทน” และ “การรักษาการในตำแหน่ง” 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 335 

 

 

นั่นเอง โดยการรักษาราชการแทน คือ กรณีที่ผู้เป็นเจ้าของอำนาจไม่สามารถใช้อำนาจได้ 
เพราะไม่อยู่ เช่น ไปราชการต่างประเทศ หรือเพราะมีอุปสรรคอื่นขัดขวาง เช่น เจ็บป่วย 
จนไม่อาจปฏิบัติหน้าที่ได้ ส่วนการรักษาการในตำแหน่ง เป็นกรณีที่ตำแหน่งนั้นว่างลง 
เพราะผู้ดำรงตำแหน่งตาย ลาออกหรือครบวาระ ข้อความคิดเหล่านี้ มีรากฐานมาจากหลัก
กฎหมายทั่วไปเรื่อง “หลักความต่อเนื่องของบริการสาธารณะ” ซึ่งทำให้องค์กร เจ้าหน้าที่ 
มีอำนาจกำหนดมาตรการต่าง ๆ ที่จำเป็น เพื่อรักษาความต่อเนื่องของการปฏิบัติหน้าที่ 
(สมภพ ธนะวิทย์, 2559) 

สังฆสภา: อำนาจบัญญัติสังฆาณัติ 
มาตรา 11 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 บัญญัติถึงองค์ประกอบของ

“สังฆสภา” ซึ่งอาจเทียบได้กับองค์กรนิติบัญญัติของฝ่ายอาณาจักร ความว่า “สังฆสภา
ประกอบด้วยสมาชิกมีจำนวนรวมกันไม่เกินสี่สิบห้ารูป คือ (1) พระเถระชั้นธรรมขึ้นไป  
(2) พระคณาจารย์เอก และ (3) พระเปรียญเอก...” สังฆสภาเป็นองค์กรที่ฝ่ายการเมืองผู้
ผลักดันให้มีการตราพระราชบัญญัติฉบับนี้ให้ความสำคัญเป็นอย่างมาก สังเกตได้จาก
บทบัญญัติว่าด้วยสังฆสภา คือ ส่วนที่มีเนื้อหาและรายละเอียดมากที่สุด ด้วยเหตุที่เป็น
องค์กรสำคัญ กฎหมายจึงกำหนดคุณสมบัติของสมาชิกสังฆสภาไว้ในระดับสูง  คือ
ประกอบด้วยพระเถระชั้นธรรมขึ้นไป ซึ่งเป็นกลุ่มของพระภิกษุที่มีอาวุโสสูงในทางสมณ
ศักดิ์ พระคณาจารย์เอก และพระเปรียญเอก ซึ่งหมายถึงพระผู้สอบไล่ได้เปรียญธรรมตั้งแต่
ประโยค 7-9 อย่างไรก็ดี แม้จะประสงค์ให้สังฆสภาเทียบได้กับสภาผู้แทนราษฎรของฝ่าย
บ้านเมือง แต่เมื่อพิจารณาที ่มาของสมาชิกสังฆสภา กลับมิได้มาจากการเลือกตั้ง
เช่นเดียวกับสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร ซึ่งมีผู้วิเคราะห์ว่า น่าจะเป็นเพราะในทัศนะของผู้
บัญญัติกฎหมายนั้น หากกำหนดให้สมาชิกสังฆสภามาจากการเลือกตั้งแล้ว อาจสุ่มเสี่ยงต่อ
การขัดพระธรรมวินัยได้ เนื่องจากในการเลือกตั้ง จำต้องมีการโฆษณาหาเสียงเพื่อให้เกิด
ความนิยมต่อพระสงฆ์รูปใดรูปหนึ่ง ซึ่งการปฏิบัติเช่นนี้ ย่อมกระทบกระเทือนในทางพระ
วินัยได้หลายประการ อีกทั้งคงเพราะการเลือกตั้งเป็นกิจในทางการเมือง ซึ่งฝ่ายศาสนาควร
งดเว้นอย่างเด็ดขาด โดยในขณะที่มีการตราพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ขึ้นใช้
บังคับ คณะสงฆ์มีประกาศลงวันที่ 23 กันยายน 2480 ห้ามพระภิกษุสามเณรเกี่ยวข้องกับ
การเมืองด้วย มิพักต้องกล่าวถึงวัตถุประสงค์หลักประการหน่ึงของพระราชบัญญัติฉบับนี้ ที่
ต้องการส่งเสริมให้คณะสงฆ์เกิดความสามัคคี เลิกแบ่งแยกลัทธินิกายโดยเด็ดขาด ซึ่งผู้
บัญญัติกฎหมายคงเห็นว่า หากกำหนดให้พระสงฆ์เป็นผู้เลือกตั้งสมาชิกสังฆสภาดังเช่นการ
เลือกสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรแล้ว ย่อมเกิดผลร้ายในทางแตกความสามัคคีได้ และด้วย
เหตุที่สมาชิกสังฆสภามิได้มาจากการเลือกตั้งนี้เอง จึงทำให้ตำแหน่งนี้เป็นตำแหน่งประจำ 
ไม่มีวาระการดำรงตำแหน่งเหมือนสมาชิกสภาผู ้แทนราษฎร ซึ ่งการมีวาระถือเป็น



336 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

สาระสำคัญเนื่องจากตามหลักการของระบอบประชาธิปไตย ทางผู้แทนเรียกร้องว่าต้องเปิด
โอกาสให้ประชาชนผู้เป็นเจ้าของอำนาจได้กำหนดตัวบุคคลที่จะเข้าไปในสภา เพื่อทำหน้าที่
แทนตนเองได้เป็นระยะ ๆ ทั้งนี้ การพ้นจากตำแหน่งสมาชิกสังฆสภา เป็นไปตามมาตรา 15 
คือมรณภาพ พ้นจากความเป็นภิกษุ ลาออก และสังฆสภาวินิจฉัยให้ออก โดยคะแนนเสียง
เกินกว่าสองในสามของสมาชิกที่มาประชุม (นันทนา มนตรีลาวัลย์, 2561) 

อนึ่ง มาตรา 11 วรรคท้าย ยังกำหนดไว้ด้วยว่า หากพระภิกษุผู้ทรงคุณวุฒิตาม
มาตรา 11 วรรคหนึ่ง คือ (1) พระเถระชั้นธรรมข้ึนไป (2) พระคณาจารย์เอก และ (3) พระ
เปรียญเอก มีจำนวนเกินกว่า 45 รูป อันเป็นจำนวนสมาชิกของสังฆสภา ก็ให้เป็นสมาชิก
ตามลำดับ คือ พระเถระชั้นธรรมข้ึนไป พระคณาจารย์เอก แล้วจึงพระเปรียญเอก และต้อง
ถือตามลำดับอาวุโส (วิสุทธิ์ จันทรกุล, 2562) 

องค์ประชุมของสังฆสภากำหนดไว้ในมาตรา 14 คือ ต้องมีสมาชิกมาประชุมไม่ตํ่า
กว่ากึ่งหนึ่งของจำนวนสมาชิกทั้งหมด จึงจะเป็นองค์ประชุม การแสดงเจตนาขององค์กร
กลุ่มเช่นสังฆสภาต้องเกิดขึ้นจากการประชุมปรึกษาหารือในหมู่สมาชิกขององค์กร ทั้งนี้ 
การประชุมสมาชิกขององค์กรกลุ่มจะชอบด้วยกฎหมาย ก็ต่อเมื่อมีสมาชิกมาประชุมครบ
“องค์ประชุม” อันหมายถึง จำนวนสมาชิกขั้นตํ่าที่จะต้องมาประชุม เพื่อให้องค์กรกลุ่มนั้น
มีความสามารถที่จะประชุมและมีมติในเรื่องใดเรื่องหนึ่งได้ ในทางฝ่ายบ้านเมืองปัญหาว่า
สภาควรจะมีสมาชิกเท่าใด จึงเป็นองค์ประชุม รัฐธรรมนูญของประเทศต่าง ๆ บัญญัติไว้
แตกต่างกัน แต่โดยทั่วไปแล้วถือกันว่าอย่างน้อยต้องมีสมาชิกมาประชุมกึ่งหนึ่ง จึงจะ
ประชุมได้ ทั้งนี้เพราะลัทธิประชาธิปไตยนั้น ย่อมถือเอาเสียงข้างมากเป็นประมาณ อนึ่ง 
องค์ประชุมนี้ ต้องมีอยู่ตลอดเวลาที่มีการประชุม และในกรณีเป็นที่สงสัยว่าสมาชิกที่ยัง
ประชุมอยู ่จะมีจำนวนไม่ครบองค์ประชุม ย่อมเป็นสิทธิของสมาชิกสภาฯ ที ่จะขอให้
ประธานตรวจสอบ และหากตรวจสอบแล้วปรากฏว่า มีสมาชิกสภาฯ อยู่ในที่ประชุมไม่ครบ
องค์ประชุม ประธานต้องสั ่งพักการประชุมหรือเลิกประชุมเสียแล้วแต่กรณี (วิสุทธิ์  
จันทรกุล, 2562) 

คณะสังฆมนตรี: อำนาจบริหารการคณะสงฆ์ 
ตามมาตรา 28 กำหนดองค์ประกอบของคณะสังฆมนตรี ว่าประกอบด้วยสังฆ

นายกรูปหนึ่ง และสังฆมนตรีอีกไม่เกิน 9 รูป ทั้งนี้ ตามมาตรา 29 สังฆนายกและสังฆมนตรี
อย่างน้อย 4 รูป ต้องเลือกจากสมาชิกของสังฆสภา นอกนั้นจะเลือกจากพระภิกษุผู้มีความรู้
ความชํานาญเป็นพิเศษ แม้มิได้เป็นสมาชิกของสังฆสภาก็ได้ บทบัญญัติเช่นนี้เป็นไปใน
ทำนองเดียวกับกฎเกณฑ์ทางฝ่ายบ้านเมืองที่ใช้บังคับอยู่ในเวลานั้น คือ รัฐธรรมนูญแห่ง
ราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2475 มาตรา 46 ประกอบมาตรา 47 ที่บัญญัติว่า ใน
คณะรัฐมนตรีที่ประกอบด้วยนายกรัฐมนตรีนายหนึ่งและรัฐมนตรีอย่างน้อย 14 นาย และ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 337 

 

 

อย่างมาก 24 นายนั ้น นายกรัฐมนตรีและรัฐมนตรีอ ีก 14 นาย จะต้องเลือกจาก
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร นอกนั้น จะเลือกจากผู้ที่เห็นว่ามีความรู้ ความชํานาญเป็นพิเศษ
แม้มิได้เป็นสมาชิกของสภาผู้แทนราษฎรก็ได้ มาตรา 31 บัญญัติเกี ่ยวกับการพ้นจาก
ตำแหน่งของสังฆมนตรี โดยแยกออกเป็น 2 กรณี คือ การพ้นจากตำแหน่งทั้งคณะ และการ
พ้นจากตำแหน่งเป็นรายบุคคล (วศิน อินทรสุข, 2560) 

การพ้นจากตำแหน่งทั้งคณะ ประกอบด้วย (1) เมื่อรับหน้าที่ในการบริหารการ
คณะสงฆ์มาครบ 4 ปี คณะสังฆมนตรีย่อมพ้นจากตำแหน่งทั้งคณะ ในฝ่ายบ้านเมืองนั้น 
สภาผู้แทนราษฎรมีอายุ 4 ปี เท่ากับวาระการดำรงตำแหน่งของสมาชิกสภาผูแ้ทนราษฎร ที่
รัฐธรรมนูญกำหนดไว้ และด้วยเหตุที่คณะรัฐมนตรีซึ่งเป็นฝ่ายบริหารมาจากความเห็นชอบ
ของสภา ซึ่งนอกจากจะส่งผลให้สภามีอำนาจควบคุมการทำงานของรัฐบาลได้แล้ว เมื่อสภา
ผู้แทนราษฎรสิ้นอายุลง หรือมีการยุบสภา คณะรัฐมนตรียังต้องพ้นจากตำแหน่งทั้งคณะอีก
ด้วย ทั้งนี้ เพราะเมื่อสภาผู้แทนราษฎรที่จะให้ความไว้วางใจแก่คณะรัฐมนตรีหมดอายุ หรือ
ถูกยุบเสียแล้ว ก็เป็นกรณีที่ถือไม่ได้ว่าคณะรัฐมนตรียังคงได้รับความไว้วางใจจากสภาต่อไป
ในขณะที่สังฆสภา เป็นองค์กรที่มีความต่อเนื่อง ไม่มีการสิ้นอายุ เนื่องจากสมาชิกสังฆสภา
ไม่มีวาระการดำรงตำแหน่งแบบสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร และที่สำคัญยิ่ง ไปกว่านั้น คือ
คณะสังฆมนตรี ไม่ได้มาจากความเห็นชอบของสังฆสภา การมีวาระ 4 ปี ของฝ่ายบริหาร
อย่างคณะสังฆมนตรี ตามมาตรา 31 จึงไม่ใช่ด้วยเหตุผลอันเกี่ยวโยงกับอายุขององค์กรฝ่าย
นิติบัญญัติ แบบเดียวกับคณะรัฐมนตรี เรื่องวาระของคณะสังฆมนตรี จึงน่าจะเป็นเพราะ
กฎหมายประสงค์ให้ผู้ที่มีความสามารถได้มีโอกาสผลัดเปลี่ยนกันเข้ามาทำหน้าที่บริหาร  
อันเป็นไปตามเจตนารมณ์ (Spirit) ของการปกครองระบอบประชาธิปไตย (ศรีสุภา จันทร
เดชะ, 2562) (2) คณะสังฆมนตรีลาออกทั้งคณะ ซึ่งย่อมเป็นไปโดยสภาพในทางฝ่าย
บ้านเมืองนั้น การลาออกก็เป็นเหตุให้คณะรัฐมนตรีสิ้นสุดลงเช่นเดียวกัน ทั้งนี้ เพราะ
คณะรัฐมนตรีมีความรับผิดชอบทางการเมือง และในทางการเมืองน้ันไม่มีทางที่จะบังคับขืน
ใจให้บุคคลใดต้องรับผิดชอบ ในเมื่อเขาไม่ปรารถนา กล่าวอีกนัยหนึ่ง การดำรงตำแหน่ง
ของคณะรัฐมนตรีเป็นเรื่อง “สิทธิ” ไม่ใช่เรื่อง “หน้าที่” และการลาออกก็เป็นการใช้สิทธิ
อย่างหนึ่ง (พิชญ์ ศุภผล, 2558) (3) ความเป็นสังฆนายกสิ้นสุดลง สังฆนายกเป็นหัวหน้า
ของคณะสังฆมนตรี เป็นผู้รับผิดชอบในการบริหารการคณะสงฆ์ เมื่อความเป็นสังฆนายก
อันเป็นหัวหน้าสิ้นสุดลง ผู้ร่วมคณะก็ควรจะสิ้นสุดลงด้วย หลักเช่นนี้ปรากฏในการปกครอง
ฝ่ายบ้านเมืองเช่นเดียวกันในระบบรัฐบาลแบบรัฐสภานั้น เพราะนายกรัฐมนตรีเป็นหัวหน้า
รัฐบาล และได้รับความไว้วางใจจากสภาให้ประกอบคณะรัฐมนตรี ฉะนั้น เมื่อความเป็น
รัฐมนตรีของนายกรัฐมนตรีสิ้นสุดลง จึงมิได้กระทบเฉพาะตัวนายกรัฐมนตรี หากยังมีผลให้
คณะรัฐมนตรีทั้งคณะต้องสิ้นสุดลงด้วย (ชัยพล รัตนวงศ์, 2563) 



338 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

ส่วนการที่สังฆมนตรีพ้นจากตำแหน่งเป็นรายบุคคลนั้น ได้แก่ (1) ถึงแก่มรณภาพ
ซึ่งเป็นเหตุตามธรรมชาติ (2) พ้นจากความเป็นภิกษุ ซึ่งย่อมทำให้ขาดคุณสมบัติของการ
เป็นสังฆมนตรี (3) ลาออก ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่า ความเป็นสังฆมนตรีเป็น “สิทธิ” ไม่ใช่
“หน้าที่” เมื่อสังฆมนตรีรูปใดไม่ประสงค์จะรับผิดชอบทาง “การเมือง” ในการบริหารคณะ
สงฆ์อีกต่อไป ย่อมมีสิทธิที่จะลาออกได้ และ (4) รัฐมนตรีว่าการกระทรวงศึกษาธิการ ถวาย
ความเห็นให้ลาออก ซึ ่งถือเป็นมาตรการในการเข้ามาควบคุมกิจการคณะสงฆ์ของ
คณะรัฐมนตรีหรือรัฐบาลดังกล่าวไปแล้ว (บัณฑิต รัตนวานิช, 2559) 

คณะวินัยธร: อำนาจวินิจฉัยอธิกรณ์ 
มาตรา 50 กำหนดให้อำนาจพิจารณาวินิจฉัยอธิกรณ์เป็นของคณะวินัยธร

บทบัญญัตินี้ประสงค์ให้คณะวินัยธรมีอำนาจหน้าที่อย่างเดียวกับองค์กรตุลาการในฝ่าย
บ้านเมือง ที่มีรับผิดชอบเกี่ยวกับการพิจารณาพิพากษาอรรถคดี เห็นได้จากมาตรา 52 ที่
บัญญัติรับรองความเป็นอิสระในการทำหน้าที่ของคณะวินัยธรไว ้ทำนองเดียวกับการรับรอง
ความเป็นอิสระของตุลาการในการพิพากษาคดี ตามบทบัญญัติรัฐธรรมนูญ โดยสังฆสภาได้
อาศัยอำนาจตามความในมาตรา 51 ออกสังฆาณัติระเบียบคณะวินัยธร พ.ศ. 2485 แบ่ง
การพิจารณาของคณะวินัยธรออกเป็น 3 ชั้น คือ คณะวินัยธรชั้นต้น คณะวินัยธรชั้นอุทธรณ์
และคณะวินัยธรชั้นฎีกา นอกจากนี้ ยังได้ออกสังฆาณัติให้ใช้ประมวลระเบียบวิธีพิจารณา
วินิจฉัยอธิกรณ์ พ.ศ. 2486 เพื่อกำหนดวิธีพิจารณาของคณะวินัยธรให้เป็นระบบ อย่างไรก็
ตาม ไม่พึงเข้าใจว่าการใช้อำนาจวินิจฉัยอธิกรณ์ของคณะวินัยธรเป็น “การกระทำทางตลุา
การ” เช่นเดียวกับองค์กรศาล เพราะหากพิจารณาตามหลักการจัดองค์การของรัฐแล้ว 
ย่อมต้องจัดให้คณะวินัยธรเป็นองค์กรเจ้าหน้าที่ฝ่ายปกครอง ไม่ใช่ฝ่ายตุลาการ กล่าวคือ มี
สถานะเป็น “คณะกรรมการ ซึ่งมีอำนาจทำการพิจารณาทางปกครอง” อำนาจที่คณะ
วินัยธรใช้ในการวินิจฉัยอธิกรณ์ จึงเป็นอำนาจทางปกครอง ไม่ใช่อำนาจตุลาการ (ธีรศักดิ์ 
จารุจันทร์, 2557) 

อนึ่ง มาตรา 57 บัญญัติให้พระภิกษุซึ่งได้รับแต่งตั้งให้ดำรงตำแหน่งใด ๆ ตาม
พระราชบัญญัตินี้ มีฐานะเป็นเจ้าพนักงานตามกฎหมายลักษณะอาญา ในพระราชบัญญัติ
ลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 ก็มีบทบัญญัติคุ้มครองการปฏิบัติหน้าที่ของบรรดา
ข้าราชการสงฆ์ไว้เช่นกัน คือ มาตรา 42 ซึ่งเอาโทษในความผิดฐานขัดอำนาจเจ้าพนักงาน
แก่คฤหัสถ์ ผู้ขัดขืนต่อพระสงฆ์ผู้ดำรงตำแหน่งเจ้าคณะ ซึ่งกระทำการตามอำนาจหน้าที่
เนื่องจากพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ตราขึ้นภายหลังกฎหมายลักษณะอาญา ร.
ศ.127 ใช้บังคับแล้ว มาตรา 57 ของพระราชบัญญัติ พ.ศ. 2484 จึงกำหนดให้พระสงฆ์ผู้
ดำรงตำแหน่งทางปกครองเป็นเจ้าพนักงานตามกฎหมายลักษณะอาญา โดยประสงค์ให้
ได้รับความคุ้มครองในการปฏิบัติหน้าที่ ภายใต้บทบัญญัติว่าด้วยความผิดต่อเจ้าพนักงาน



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 339 

 

 

ตามกฎหมายดังกล่าว อันนับว่าเป็นการรัดกุมมากยิ่งขึ้น กระนั้นพึงตราไว้ด้วยว่าการที่มา
ตรา 57 บัญญัติไว้ข้างต้น ย่อมบ่งชัดถึงอำนาจและหน้าที่ กล่าวคือ เมื่อมี “อำนาจ” ในทาง
การปกครองคณะสงฆ์เหมือนกับเจ้าพนักงานแล้ว หากกระทำผิดใน “หน้าที่” ก็จะต้องเป็น
ผิดฐานเจ้าพนักงานกระทำความผิด ตามที่บัญญัติไว้ในกฎหมายลักษณะอาญาด้วยดุจกัน 
(วิษณุ วรัญญู, 2561)  

บทบัญญัติว่าด้วยการรวมนิกายสงฆ์ 
มาตรา 60 บัญญัติว่า “ก่อนที่จะได้ทำสังคายนาพระธรรมวินัยให้ครบถ้วนแต่อย่าง

ช้าต้องไม่เกินแปดปีนับแต่วันใช้พระราชบัญญัตินี้ ห้ามมิให้ออกสังฆาณัติ กติกาสงฆ์ พระ
บัญชาสมเด็จพระสังฆราช กฎกระทรวง หรือระเบียบใด ที่จะบังคับให้ต้องเปลี่ยนลัทธิอันได้
นิยมนับถือและปฏิบตัิกันมาเป็นเวลาช้านานแล้ว” จากกฎหมายอันเป็น “บทฉะเพาะกาล”
ข้างต้น เห็นว่ามาตรา 60 กำหนดเงื่อนไขและเงื่อนเวลาในการกระทำกิจบางอย่างไว้ ซึ่ง
อธิบายได้ดังนี้ 

มาตรานี้ วางเงื่อนไขว่า ถ้ายังมิได้ทำการสังคายนาพระธรรมวินัยให้ครบถ้วน จะ
ตรากฎเกณฑ์ใด ๆ อันมีผลในทางบังคับให้ต้องเปลี่ยน “ลัทธิอันได้นิยมนับถือและปฏิบัติกัน
มาเป็นเวลาช้านานแล้ว” ไม่ได้ โดยลัทธิเช่นว่านั้น ก็คือ ลัทธินิกายของคณะสงฆ์ไทย อัน
ได้แก่ มหานิกายและธรรมยุติกนิกายนั่นเอง ดังนี้ เมื่อพิจารณาจากถ้อยบัญญัติแล้ว เง่ือนไข
ที่กำหนดไว้ย่อมสิ้นผลลง เมื่อทำการสังคายนาพระธรรมวินัยครบถ้วน อันทำให้สามารถ
ออกกฎเกณฑ์บังคับให้เปลี่ยนลัทธินิกายเช่นว่านั้นได้ อย่างไรก็ดี เพื่อเป็นหลักประกันให้กิจ
อันมุ่งประสงค์เป็นไปในระยะเวลาที่แน่นอน มาตรา 60 ที่กำหนดเงื่อนไขไว้ดังข้างต้น จึง
บัญญัติเงื่อนเวลาไว้ด้วยว่า หากพ้น 8 ปี นับแต่วันที่ใช้พระราชบัญญัติฉบับนี้ แม้จะยังทำ
สังคายนาพระธรรมวินัยไม่แล้วเสร็จ เงื่อนไขที่บัญญัติข้อห้ามไว้เช่นนั้น ก็เป็นอันสิ้นผล ทำ
ให้การออกกฎเกณฑ์เพื่อบังคับให้เปลี่ยนลัทธินิกาย ไม่ใช่การอันต้องห้ามตามกฎหมายนี้อีก
ต่อไป (สมภพ ธนะวิทย์, 2559) 

กล่าวได้ว่าประเด็นเกี ่ยวกับการรวมนิกายตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 
2484ถือเป็นเรื่องที่ผู้มีอำนาจ ทั้งในฝ่ายบ้านเมืองและฝ่ายคณะสงฆ์ ต่างเห็นว่าสำคัญกว่า
ข้อใด ๆในกฎหมายฉบับนี้ และไม่อาจก้าวล่วงเสียได้ สำหรับรัฐบาลแล้ว เรื่องนี้ถือเป็น
เป้าหมายที่ต้องผลักดันให้เกิดขึ้นด้วยเหตุผลเรื่องความมั่นคงของรัฐประชาธิปไตยที่เพิ่งก่อ
ตัวในเวลานั้น ส่วนทางฝ่ายคณะสงฆ์ทั้งมหานิกายและธรรมยุติกนิกายต่างล้วนพยายาม
รักษาผลประโยชน์แห่งคณะหรือนิกายของตนเป็นสำคัญ และด้วย “วาระทางการเมือง” 
ของทุกฝ่าย จึงส่งผลให้กระบวนการจัดทำพระราชบัญญัติฉบับนี้ มิได้เป็นไปโดยราบรื่น ทั้ง
ต้องประสบกับปัญหาอุปสรรคอย่างมากมาย ที่สุดแล้วปัญหาสำคัญอันนี้ก็เป็นอันยุติลงด้วย
การประนีประนอม กล่าวคือ ผ่อนผันให้บทบัญญัติเรื่องการรวมนิกายสงฆ์มีสถานะเป็นบท



340 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

เฉพาะกาล ซึ่งจะทำได้ต่อเมื่อมีการสังคายนาพระธรรมวินัยให้ครบถ้วนเสียก่อน แต่เงื่อนไข
ที่กำหนดไว้นี้ จะต้องเกิดขึ้นภายในเวลาไม่เกิน 8 ปี ดังได้อธิบายมาแล้ว (นันทนา มนตรีลา
วัลย์, 2561) 
 
การจัดโครงสร้างคณะสงฆ์ตามหลักการแบบประชาธิปไตยและความพยายาม
รวมนิกายสงฆ์: ผลทางการเมืองจากการตรากฎหมาย 

การปกครองคณะสงฆ์ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ที่มีโครงสร้างอิง
ตามหลักการปกครองระบอบประชาธิปไตยของฝ่ายอาณาจักร กล่าวคือ สร้างระบบถ่วงดุล
แห่งอำนาจระหว่างองค์กรต่าง ๆ แต่ในทางปฏิบัติได้ก่อให้เกิดปัญหาอีกด้านหนึ่ง ทั้งนี้ อาจ
เป็นเพราะคณะสงฆ์ไม่คุ้นเคยกับการปกครองในลักษณะนี้มาก่อน ในสังฆสภาซึ่งสมาชิก
ประกอบด้วยพระเถระผู้เป็นชั้นอุปัชฌาย์อาจารย์ และพระอนุเถระผู้เป็นชั้นศิษย์ เมื่อต้อง
เข้าประชุมอภิปรายถกเถียงเสนอแนะกันในฐานะสมาชิก บรรยากาศดังนี้ เป็นเหตุให้พระ
เถระผู้ใหญ่หลายรูปที่เป็นสมาชิกสังฆสภารู้สึกอึดอัด กลับเห็นไปในทางที่ว่าการกระทำดัง
กล่าวคือ การขาดสัมมาคารวะต่อผู้อาวุโส การประชุมสังฆสภาในระยะต่อมา จึงไม่ค่อยมี
พระเถระผู้ใหญ่เข้าร่วมเท่าใดนัก ตรงกันข้ามกับสมาชิกสังฆสภาที่เป็นพระผู้น้อยกลับมี
ความกระตือรือร้นเข้าประชุมอย่างสม่ำเสมอ อำนาจบริหารการคณะสงฆ์ทางคณะสังฆ
มนตรีนั้น ก็ปรากฏว่าไม่ได้ผลแน่นอนเด็ดขาด เหมือนคณะรัฐมนตรีที่สั่งบังคับส่วนราชการ
เพราะการใช้อำนาจเด็ดขาดแก่ผู้ละเมิดฝ่าฝืนกระทำได้โดยยาก ส่วนอำนาจวินิจฉัยอธิกรณ์
ทางคณะวินัยธรก็ไม่ได้ผลดีนักเช่นกัน เนื่องจากไม่มีเครื่องไม้เครื่องมือในการบังคับการ
เหมือนฝ่ายบ้านเมือง กล่าวคือ ไม่มี “ตำรวจพระ” ที่จะสืบสวนสอบสวนจับกุมผู้กระทำ
ความผิด มิต้องกล่าวถึงว่าการพิจารณาตัดสินอธิกรณ์ ซึ่งเปรียบได้กับการตัดสินคดีความ
ในทางโลก เป็นเรื่องทางเทคนิค จำต้องอาศัยความรู้ ความเชี่ยวชาญ และการอบรมบ่ม
เพาะอย่างเป็นพิเศษ ในภาพรวม จึงอาจกล่าวได้ว ่า การปกครองคณะสงฆ์ภายใต้
หลักเกณฑ์ในพระราชบัญญัติฉบับนี้ ไม่มีประสิทธิผลมากนัก และสภาพที่เกิดขึ้นนี้ได้ถูก
บรรยายไว้ในเหตุผลของการประกาศใช้กฎหมายคณะสงฆ์ฉบับใหม่ ภายหลังการยกเลิก
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ด้วย ความว่า “โดยที่การจัดดำเนินกิจการคณะสงฆ์
มิใช่เป็นกิจการอันแบ่งแยกอำนาจดำเนินการด้วยวัตถุประสงค์เพื่อการถ่วงดุลอำนาจเชน่ที่
เป็นอยู่ตามกฎหมายในปัจจุบัน และโดยระบบเช่นว่านั้นเป็นผลบั่นทอนประสิทธิภาพแห่ง
การดำเนินกิจการจึงสมควรแก้ไขปรับปรุงเสียใหม่...” (วิสุทธิ์ จันทรกุล, 2562) 

อนึ่งใน พ.ศ. 2490 ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่เกิดความผันผวนทางการเมืองอย่างมาก ทั้ง
ในฝ่ายอาณาจักรและในคณะสงฆ์เอง พระเถระในฝ่ายธรรมยุติกนิกายจำนวน 22 รูป นํา



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 341 

 

 

โดยสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ญาณวโร เจริญ สุขบท) ได้เข้าชื่อกันยื่นหนังสือลงวันที่ 5
กรกฎาคม 2490 ถึงสมเด็จพระวชิรญาณวงศ์ (สุจิต ฺโต ม.ร.ว.ชื ่น นพวงศ์) สมเด็จ
พระสังฆราช เนื้อหาของหนังสือโต้แย้งว่า พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ที่จัดให้
คณะสงฆ์มีการปกครองเป็นรูปการเมืองอย่างฝ่ายอาณาจักรนั้น ปรากฏชัดว่าเป็นไปโดยขัด
กับวิธีการปกครองคณะสงฆ์ ตามพระธรรมวินัย ตลอดจนถึงศาสนประเพณีแต่ดั้งเดิม ที่
ดำเนินไปอย่างอาจารย์ปกครองศิษย์ เคารพกันตามอาวุโสการประชุมในสังฆสภาที่เปิด
โอกาสให้พระชั้นศิษย์ อภิปรายโต้เถียงกับพระชั้นอุปัชฌาย์อาจารย์ ย่อมเป็นเหตุให้เสื่อม
ความนับถือยําเกรง (วศิน อินทรสุข, 2560) 

หนังสือของคณะพระเถระธรรมยุต ยังตั้งข้อสังเกตด้วยว่า เป็นที่ทราบกันอยู่แล้ว
ว่าจำนวนพระในฝ่ายธรรมยุติกนิกายมีน้อยกว่าฝ่ายมหานิกายมาก เมื่อเป็นเช่นนี้ ย่อมมีผล
ให้ฝ่ายมหานิกายเข้าเกณฑ์ที่จะเป็นสมาชิกสังฆสภาได้จำนวนมากกว่าฝ่ายธรรมยุตเป็นเงา
ตามตัว และหากมีการโต้เถียงกันระหว่างฝ่าย ๆที่มีเสียงข้างน้อยย่อมแพ้ฝ่ายที่มีเสียงข้าง
มากพระราชบัญญัตินี้ แม้มิได้ระบุถึงนิกายก็จริงอยู่ แต่ในทางปฏิบัติแล้วก็เข้าเรื่องที่จะให้
ฝ่ายที่มีเสียงข้างมาก กลืนฝ่ายที่มีเสียงข้างน้อย จึงตกอยู่ในฐาน “เขียนกฎหมายซ่อน
เงื่อน” และความข้อนี้ ผู้ทรงอำนาจในสมัยนั้น ย่อมรู้ดีและพึงอนุมานได้ตั้งแต่ต้นทั้งหลาย
ทั้งปวงนี้ เห็นได้ชัดว่าพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ออกมาเพื่อเปลี่ยนแปลงการ
พระศาสนาให้เป็นไปตามความประสงค์ของฝ่ายอาณาจักร (ศรีสุภา จันทรเดชะ, 2562) 

พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2484 มีเจตนารมณ์อันแน่วแน่ในการทำให้พระสงฆ์
มหานิกายและธรรมยุติกนิกายกลับมารวมเป็นนิกายเดียวกันอีกครั้ง ในนามคณะสงฆ์ไทย
หรือ “พระสงฆ์สยามวงศ์” แนวนโยบายดังกล่าวได้รับการสนับสนุนจากพระสงฆ์ฝ่าย
มหานิกายอย่างเด่นชัด สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ติสฺสเทโว แพ พงษ์ปาละ) สมเด็จ
พระสังฆราชจากฝ่ายมหานิกาย ซึ่งได้รับสถาปนาเมื่อ พ.ศ. 2481 มีพระดำรัสในรัฐพิธีเปิด
ประชุมสามัญแห่งสังฆสภา เมื่อวันที่ 29 พฤษภาคม 2485 ความตอนหนึ่งว่า “ตามที่รัถ
บาลได้ประกาสไช้พระราชบัญญัติคนะสงค์ พุทธสักราช 2484 นั้น...กรนียกิจแรกและสำคัน
ที่สุดซึ่งท่านได้รับเกียรติให้เป็นผู้ปติบัติ คือ การทำสังคายนาพระไตรปิดก...เพราะเมอทอด
ทิ้งปล่อยไห้ปติบัติกันไปคนละทาง การปติบัติก็ฟั่นเฟือนผิดเพี้ยน ไม่เป็นระเบียบและทำให้
เกิดการแตกแยกไม่มีสามัคคี...” ทั้งนี้ การสังคายนาพระไตรปิฎก ถือเป็นเงื่อนไขของการ
รวมนิกายสงฆ์ ตามหลักเกณฑ์ในบทเฉพาะกาล ตามมาตรา 60 หรือในคราวที่พระภิกษุวัด
พิชยญาติการาม จังหวัดธนบุรี ซึ่งได้โอนไปเป็นธรรมยุติกนิกายระยะหนึ่ง ได้เข้าเฝ้าขอ
แสดงตนกลับเป็นมหานิกายตามเดิม ทรงมีพระดำรัสตอนหนึ่งว่า “...อันที่จริงคณะสงฆ์
แห่งชาติไทยเดิมก็เป็นสงฆ์หมู่เดียว เพิ่งมาแยกออกเป็น 2 นิกายในสมัยรัชชกาลที่ 4 แห่ง
กรุงรัตนโกสินทรนี้ พระสงฆ์มหานิกายก็คือ พระสงฆ์หมู่เดิม นิกายที่ถือเป็นนานาสังวาสก์



342 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

ต่อสงฆ์หมู่เดิม แยกออกเป็นคณะหน่ึงเรียกว่า ธรรมยุติกนิกาย ส่วนคณะมหานิกาย ถ้าพระ
ธรรมยุตต์ไม่ถือเป็นนานาสังวาสก์ ก็ไม่รังเกียจ เพราะถือว่าพระธรรมยุตต์สืบเชื้อสายมา
จากสงฆ์หมู่เดิม คือ มหานิกายนี้เอง...” ขณะที่พระสงฆ์ฝ่ายธรรมยุติกนิกายนั้น ในระยะ
เริ่มแรกยังคงมีท่าทีวางเฉยต่อเจตนารมณ์ดังกล่าว (พิชญ์ ศุภผล, 2558) 

ผลกระทบของระบอบประชาธิปไตยที่มีต่อโครงสร้างการปกครองของคณะสงฆ์
ผ่านพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 มีดังนี้ 

1. การเปลี่ยนแปลงโครงสร้างการบริหารคณะสงฆ์ โครงสร้างการบริหารถูกปรับ
ให้ชัดเจนและเป็นระบบมากขึ้น เช่น การแต่งตั้งตำแหน่งทางสงฆ์ การกระจายอำนาจจาก
ศูนย์กลางไปสู่ระดับท้องถิ่น เพื่อให้คณะสงฆ์ในภูมิภาคต่าง ๆ สามารถดำเนินงานได้ตาม
บริบทและแก้ปัญหาในพื้นที่ได้รวดเร็วขึ้น 

2. การบูรณาการแนวคิดประชาธิปไตย การปกครองคณะสงฆ์ได้รับการออกแบบ
ให้คล้ายกับระบบประชาธิปไตยของฝ่ายบ้านเมือง เช่น การแบ่งแยกอำนาจระหว่างองค์กร 
เช่น สังฆสภา คณะสังฆมนตรี และคณะวินัยธร สังฆสภาได้ร ับบทบาทคล้ายสภา
ผู้แทนราษฎร และคณะสังฆมนตรีคล้ายคณะรัฐมนตรี 

3. การรวมนิกายสงฆ์ พระราชบัญญัติฉบับนี้พยายามสร้างความสามัคคีระหว่าง
มหานิกายและธรรมยุติกนิกาย โดยเน้นการลดความขัดแย้งและสร้างความเป็นเอกภาพใน
คณะสงฆ ์

4. การส่งเสริมบทบาทพระสงฆ์ในสังคมประชาธิปไตย แนวคิดประชาธิปไตย
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชนในเรื่องทางศาสนา สร้างระบบโปร่งใส และเน้นการ
ตรวจสอบได้ เพื่อให้คณะสงฆ์เป็นศูนย์กลางทางศาสนาและศีลธรรมของสังคม 

5. การขัดแย้งและข้อจำกัด แม้โครงสร้างดังกล่าวจะเน้นการปกครองตามระบอบ
ประชาธิปไตย แต่ก็พบปัญหาความไม่คุ้นเคยของคณะสงฆ์ เช่น พระเถระผู้ใหญ่บางรูปมอง
ว่าการอภิปรายในสังฆสภาอาจกระทบต่อความเคารพผู้อาวุโส และการบังคับใช้อำนาจใน
ระดับปฏิบัติยังมีข้อจำกัด เช่น การขาดเครื่องมือหรือกลไกเชิงบังคับเหมือนฝ่ายอาณาจักร 

โดยรวม พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 เป็นเครื่องมือสำคัญที่แสดงให้เห็น
ถึงความพยายามในการผสานแนวคิดประชาธิปไตยเข้ากับการปกครองคณะสงฆ์ แม้ว่าจะ
ยังคงมีความท้าทายในการปรับตัวของระบบปกครองคณะสงฆ์ในบริบทดังกล่าว 
สรุป  

พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 เป็นเครื่องมือสำคัญที่รัฐใช้กำกับดูแลและ
ปรับโครงสร้างการปกครองของคณะสงฆ์ในราชอาณาจักรไทยให้สอดคล้องกับระบอบ
ประชาธิปไตย โดยการบังคับใช้กฎหมายนี้มีผลให้เกิดการปรับโครงสร้างการบริหารคณะ
สงฆ์อย่างชัดเจน มีการแต่งตั้งตำแหน่งทางสงฆ์อย่างเป็นระบบ และกระจายอำนาจบริหาร



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.330-344. 343 

 

 

ไปสู ่ระดับท้องถิ ่น ทำให้คณะสงฆ์ในแต่ละภูมิภาคสามารถปฏิบัติหน้าที ่ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพมากขึ้น พร้อมทั้งส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชนในเรื่องทางศาสนาและ
สร้างระบบที่โปร่งใสตรวจสอบได้ นอกจากนี้ พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2484 ยังเน้น
การรวมนิกายมหานิกายและธรรมยุติกนิกายให้เป็นเอกภาพเดียวกัน เพื่อลดความขัดแย้ง
และเสริมสร้างความสามัคคีในคณะสงฆ์ โดยการปรับโครงสร้างดังกล่าวสะท้อนถึงความ
พยายามของรัฐในการสร้างระบบการปกครองของคณะสงฆ์ที่สอดคล้องกับการเมืองและ
สังคมที ่เปลี ่ยนแปลงไป โดยเฉพาะอย่างยิ ่งหลังเหตุการณ์อภิว ัฒน์ พ.ศ. 2475 ที่
เปลี่ยนแปลงการปกครองประเทศ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา. (2546). ประวัติศาสตร์การปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
จิรพัฒน์ สิริบรรณ. (2559). การเมืองการปกครองในระบบ Constitutional Monarchy 

ของไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยกรุงเทพ. 
ชัยพล รัตนวงศ์. (2563). บทบาทของพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ในการปกครองคณะสงฆ์

ไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมศาสตร์. 
ธีรศักดิ์ จารุจันทร์. (2557). การปกครองคณะสงฆ์ในสังคมไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
นันทนา มนตรีลาวัลย์. (2561). พระราชบัญญัติคณะสงฆ์และการปรับปรุงโครงสร้างการ

ปกครองสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์วิญญูชน. 
บัณฑิต รัตนวานิช. (2559). กฎหมายคณะสงฆ์กับพระราชอำนาจ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

วิญญูชน. 
พิชญ์ ศุภผล. (2558). การเมืองการปกครองไทยและกฎหมายคณะสงฆ์ . กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
วศิน อินทรสุข. (2560). การปรับปรุงกฎหมายคณะสงฆ์ในประเทศไทย . กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์ธรรมศาสตร์. 
วิษณุ วรัญญู. (2561). การจัดการและการปกครองคณะสงฆ์ตามกฎหมายคณะสงฆ์ไทย . 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์รามคำแหง. 
วิสุทธิ์ จันทรกุล. (2562). การพัฒนากฎหมายและการปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ศรีสุภา จันทรเดชะ. (2562). บทบาทของสงฆ์กับการเปลี่ยนแปลงการปกครองในประเทศ

ไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 



344 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.330-344 

 

 

สมภพ ธนะวิทย์. (2559). กฎหมายและโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ: 
สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สมหมาย วงศ์สุราวัฒน์. (2561). การแยกอำนาจในระบอบ Constitutional Monarchy. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

 


