
Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.209-218. 209 

 

 

การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชน 
ในระบอบประชาธิปไตยในสังคมไทย* 

CREATING AWARENESS OF PEOPLE'S POLITICAL CULTURE 
IN DEMOCRACY IN THAI SOCIETY 

 
ฉันทณา โพธาราม 

Chantana Photharam 
สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดสมุทรสงคราม 

Samut Songkhram Provincial Buddhism Office 
Corresponding Author E-mail: samreungrachawang@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองของ
ประชาชนในระบอบประชาธิปไตยในสังคมไทย โดยเน้นให้เห็นถึงความสำคัญของการมี
ส่วนร่วมจากทุกภาคส่วนของสังคม ไม่จำกัดเพียงหน่วยงานภาครัฐ แต่รวมถึงสถาบัน
ครอบครัว การศึกษา และชุมชน การสร้างจิตสำนึกทางการเมืองเป็นกระบวนการที่ต้อง
อาศัยการบูรณาการด้านการศึกษาทั้งในระบบ นอกระบบ และตามอัธยาศัย เพื่อปลูกฝัง
ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับสิทธิ หน้าที่ และบทบาทของประชาชนในฐานะพลเมืองที่ดี 
การศึกษานี ้มุ ่งเน้นการเสริมสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองที ่มีรากฐานจากหลักการ
ประชาธิปไตย โดยปลูกฝังให้ประชาชนรู้จักการมีส่วนร่วมทางการเมืองอย่างสันติและ
สร้างสรรค์ รวมถึงการพัฒนาทักษะในการคิดวิเคราะห์และวิจารณ์ด้วยเหตุผล โดยเน้นถึง
ความจำเป็นในการเปิดโอกาสให้ประชาชนทุกระดับเข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรมทาง
การเมือง เพื่อให้เกิดความตระหนักรู้ถึงอำนาจและบทบาทของตนเองในการพัฒนาระบอบ
ประชาธิปไตย ทั้งนี้ การมีส่วนร่วมของประชาชนสามารถแสดงออกผ่านกิจกรรมต่าง ๆ 
เช่น การเลือกตั้ง การแสดงความคิดเห็น และการเข้าร่วมกระบวนการประชาพิจารณ์ ซึ่ง
เป็นปัจจัยสำคัญในการขับเคลื่อนระบบการเมืองให้มีเสถียรภาพ ดังนั้น การสร้างจิตสำนึก
วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาประชาธิปไตยที่ยั่งยืน โดยต้อง
อาศัยการบูรณาการระหว่างหน่วยงานรัฐและภาคประชาชน เพื่อให้เกิดความสมดุลและ
ความมั่นคงทางการเมืองในระยะยาว   
คำสำคัญ: จิตสำนึก; วัฒนธรรมทางการเมือง; ประชาธิปไตย; การมีส่วนร่วม; การศึกษา 

 
*Received January 3, 2025; Revised February 10, 2025; Accepted February 14, 2025 



210 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.209-218 

 

 

Abstract 
This article aims to study the development of political culture 

awareness among citizens in a democratic society in Thailand, emphasizing 
the importance of participation from all sectors of society. This involvement 
is not limited to government agencies but extends to families, educational 
institutions, and communities. Building political awareness is a process that 
requires the integration of formal, non-formal, and informal education to 
instill knowledge and understanding regarding the rights, duties, and roles of 
citizens. This study highlights the importance of fostering a political culture 
rooted in democratic principles, encouraging citizens to participate in peaceful 
and constructive political activities while developing critical thinking and 
analytical skills. The article underscores the necessity of providing 
opportunities for people at all levels to engage in political activities, fostering 
awareness of their power and role in shaping democracy. Citizen participation 
can be expressed through various activities such as voting, expressing 
opinions, and engaging in public hearings, all of which are crucial factors in 
promoting political stability. In conclusion, developing political culture 
awareness is a fundamental aspect of sustaining democracy. It requires 
collaboration between the state and civil society to ensure balance and long-
term political stability.  
Keywords: Awareness; Political Culture; Democracy; Participation; Education 
 
บทนำ 

วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งเสริมความชอบธรรมของระบบการ
ปกครอง และช่วยให้ระบบการเมืองดำรงอยู่ได้อย่างมั่นคง โดยกระบวนการนี้เกิดจากการ
เรียนรู้และการปลูกฝังจิตสำนึกในสิทธิและหน้าที่ของประชาชนตามหลักประชาธิปไตย การ
จัดการศึกษาที่มีคุณภาพเพื่อปลูกฝังความรู้ประชาธิปไตยจึงเป็นพื้นฐานสำคัญสำหรับการ
สร้างวัฒนธรรมทางการเมืองที่เข้มแข็ง โดยเน้นการปลูกฝังจิตสำนึก ความรับผิดชอบ และ
การมีส่วนร่วมทางการเมืองตั้งแต่เยาวชน (ไพวรรณ ปุริมาตร, 2563) 

วัฒนธรรมทางการเมืองไม่สามารถพัฒนาได้เอง แต่ต้องผ่านกระบวนการอบรม
และปลูกฝังจากสถาบันต่าง ๆ ในสังคม เช่น ครอบครัว โรงเรียน และสื่อมวลชน เพื่อสรา้ง



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.209-218. 211 

 

 

อุดมการณ์และค่านิยมทางประชาธิปไตย อย่างไรก็ตาม ปัญหาทางการเมืองไทยที่ดำเนินมา
อย่างต่อเนื่องสะท้อนถึงความขัดแย้งและความไม่เสมอภาคที่มีอยู่ระหว่างกลุ่มต่าง ๆ ใน
สังคม ส่งผลให้เกิดความปั่นป่วนทางการเมืองและปัญหาทุจริตคอร์รัปชัน (พระครูวินัยธร
อธิษฐ์ สุวฑฺโฒ, 2565) ในปัจจุบัน ประชาชนรุ ่นใหม่มีความรู ้ความเข้าใจเกี ่ยวกับ
ประชาธิปไตยมากขึ้น ซึ่งนำไปสู่การตั้งคำถามต่อความไม่เป็นธรรมของรัฐบาลและการ
แสวงหาผลประโยชน์ส่วนตนของนักการเมือง การสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองที่ยั่งยืนจึง
จำเป็นต้องปลูกฝังจิตสำนึกพลเมืองที่มีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนประชาธิปไตย และ
เน้นการเสริมสร้างพลเมืองที่มีจิตสำนึกเพื่อผลักดันการปกครองแบบประชาธิปไตยให้
เกิดขึ้นอย่างมั่นคงและยั่งยืน (ไพวรรณ ปุริมาตร, 2563) 

ดังนั้นการจะสร้างระบอบประชาธิปไตยที่ยั่งยืนสำหรับประเทศไทยได้นั้นจึงจำเป็น
ที่จะต้องปรับเปลี่ยนจิตสำนึกของความเป็นแค่ประชาชนซึ่งเป็นเพียงส่วนประกอบอย่าง
หนึ่งของความเป็นรัฐหรือเป็นประเทศให้เป็นพลเมืองที่มีความสำคัญเป็นพลังในการ
ขับเคลื่อนการปกครองแบบประชาธิปไตย จึงเป็นเรื่องสำคัญอย่างยิ่งที่จะต้องศึกษาปัจจัย
ต่าง ๆ ที่ส่งเสริมความเป็นพลเมืองและหาแนวทางในการเสริมสร้างปลูกจิตสำนึกของ
ประชาชนชาวไทยให้มีจิตสำนึกของความเป็นพลเมือง การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทาง
การเมืองของประชาชนในระบอบประชาธิปไตยเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาการเมืองที่
มั่นคงและมีเสถียรภาพ การบ่มเพาะจิตสำนึกดังกล่าวต้องอาศัย การศึกษา การปลูกฝัง
ค่านิยมประชาธิปไตย และการส่งเสริมให้ประชาชนมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมือง ซึ่ง
ต้องดำเนินการอย่างเป็นระบบและต่อเนื่อง เพื่อให้ประชาชนตระหนักถึงบทบาทและหน้าที่
ของตนเองในฐานะพลเมืองที่มีความรับผิดชอบ 
 
การปกครองระบอบประชาธิปไตย 

ประชาธิปไตยเป็นระบบการปกครองที่มีอำนาจในการปกครองของรัฐบาลมาจาก
การยินยอมของประชาชนส่วนใหญ่ การยินยอมนี้แสดงออกโดยการดำเนินการให้ประชาชน
ได้รับและใช้อำนาจโดยสม่ำเสมอ เสรี มีการเลือกตั้ง ทุกคนมีสิทธิเท่าเทียมในการเลือกต้อง 
ซึ่งหลักการพื้นฐานของประชาธิปไตย คือ เสรีภาพของประชาชนที่รวมเสรีภาพในการพูด 
และมีส่วนร่วมในการแข่งขันทางการเมือง ทั้งนี้คำว่าประชาธิปไตยค่อนข้างเป็นพลวัต 
เนื่องจากมีการเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา และตามการเปลี่ยนแปลงของสังคม และยังมี
การอภิปรายกันถึงความหมายที่แท้จริงกันอยู่กว้างขวาง และมิติที่สำคัญของประชาธิปไตย
คือ การแข่งขัน การมีส่วนร่วม และเสรีภาพในทางการเมือง ทั ้งนี ้พึงเข้าใจว่าการที่
ประชาชนจะมีความเป็นใหญ่ในการแสดงความคิดเห็นได้นั้น จำเป็นที่ประชาชนนั้นต้องมี
สิทธิและหน้าที่ของมนุษยชน อันเป็นสิทธิและหน้าที่ตามธรรมชาติของทุกคนที่เกิดมาเป็น



212 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.209-218 

 

 

มนุษย์ คือ สิทธิเสรีภาพและความเสมอภาคซึ่งมนุษย์จะต้องใช้พร้อมกันกับหน้าที่ มิให้เกิด
ความเสียหายแก่เพื่อมนุษย์อื่นและหมู่คนอื่นหรือประชาชนเป็นส่วนรวม ถ้าชนส่วนมากซึ่ง
เป็นสามัญชน ถูกตัดสิทธิมนุษยชนโดยให้มีหน้าที่แต่อย่างเดียว สามัญชนก็มีลักษณะเป็น
ทาสหรือข้าไพร่ของชนส่วนน้อยซึ่งมีสิทธิใหญ่ยิ่ง หรืออภิสิทธิ์ชน แบบการปกครองจึงไม่ใช่
ประชาธิปไตย ถ้าสามัญชนมีสิทธิมนุษยชนอย่างเดียว โดยไม่มีหน้าที่ มนุษยชนแบบการ
ปกครองก็เกินขอบเขตของประชาธิปไตย (ธีรภัทร์ เสรีรังสรรค์, 2552) ซึ่งประชาชนเป็นผู้
ทรงไว้ซึ่งอำนาจอธิปไตย ฉะนั้นการปกครองสังคมจึงต้องถือมติปวงชนเป็นใหญ่ หรือที่
กล่าวว่าเป็นการปกครองของประชาชน โดยประชาชน และเพื่อประชาชนนั่นเอง และ
ดังนั้นจึงอาจกล่าว ได้ว่าระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตยจึงย่อมเป็นการปกครองที่ดี
ที่สุดสำหรับประชาชนทุกคนในปัจจุบัน โดยที่ระบอบการปกครองทั้งหลายก็ต่างต้องการให้
เกิดประโยชน์และความสุขแก่ประชาชนผู ้ถูกปกครอง ดังนั ้น ถ้าเมื ่อประโยชน์ของ
ประชาชนคือเป้าหมายของการปกครอง ก็ย่อมไม่มีระบอบใดดียิ่งไปกว่าการให้ประชาชน
ทั้งหลายซึ่งจะได้ประโยชน์จากการปกครองนั้น เป็นผู้ใช้อำนาจจัดการปกครองโดยตนเอง
ตามระบอบประชาธิปไตย (ณรงค์ สินสวัสดิ์, 2558) ในระบอบประชาธิปไตยมีหลักการ
พื้นฐานที่สำคัญ อยู่ 4 ประการ (บูฆอรี ยีหมะ, 2559) คือ 

1. หลักอำนาจอธิปไตยเป็นของประชาชน (Popular Sovereignty) อำนาจสูงสุด
ในการตัดสินใจทางการเมืองเป็นเรื ่องของประชาชนทุกคนไม่ใช่ของคนใดคนหนึ่งหรือ
เฉพาะกลุ่ม 

2. หลักความเสมอภาคทางการเมือง (Political Equality) พลเมืองที่คน (ที่บรรลุ
ติภาวะแล้ว) มีโอกาสเท่าเทียมกันในการมีส่วนร่วมในกระบวนการทางการเมืองหรือการ
ตัดสินใจทางการเมือง 

3. หลักการฟังความคิดเห็นของประชาชน (Popular Consultation) กิจกรรมตา่ง 
ๆ ทางการเมือง เช่น การกำหนดนโยบาย การตัดสินใจของรัฐบาลมาจากการรับฟังความ
ต้องการ หรือเสียงสะท้อนของประชาชนว่าต้องการอะไร ไม่ต้องการสิ่งใด ซึ่งหมายถึงการ
คำนึงถึงเสียงของประชาชนคนทั้งหลาย ไม่ใช่การตัดสินใจจากความต้องการของคนใดคน
หน่ึงหรือคนเฉพาะกลุ่ม 

4. หลักเสียงข้างมาก (Majority Rule) การตัดสินใจทางการเมืองของรัฐบาล หาก
กรณีใดก็ตามความต้องการของประชาชนมีความแตกต่าง ไม่เป็นเอกฉันท์ รัฐบาลต้อง
ตัดสินใจบนพื้นฐานของความต้องการของคนส่วนใหญ่หรือเสียงข้างมาก มากกว่าคนส่วน
น้อยหรือเสียงข้างน้อย 

กล่าวโดยสรุป ประชาธิปไตยเป็นระบอบการปกครองที่เน้นการกระจายอำนาจสู่
ประชาชน ให้เสรีภาพทางการเมือง และส่งเสริมความเสมอภาคในสังคม หลักสำคัญของ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.209-218. 213 

 

 

ประชาธิปไตยคือ การมีส่วนร่วมของประชาชนในการกำหนดทิศทางของรัฐ ความ
รับผิดชอบของรัฐบาล และการเคารพสิทธิเสรีภาพของทุกคน อย่างไรก็ตาม การปกครอง
ระบอบประชาธิปไตยจะมั่นคงได้ก็ต่อเมื่อมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย ซึ่ง
หมายถึงการที่ประชาชนมี จิตสำนึกทางการเมือง มีความเข้าใจในสิทธิและหน้าที่ของ
ตนเอง และสามารถใช้เสรีภาพทางการเมืองอย่างมีความรับผิดชอบ การสร้างวัฒนธรรม
ทางการเมืองแบบประชาธ ิปไตยจ ึงต ้องอาศ ัยการศึกษาและการปลูกฝังค ่านิยม
ประชาธิปไตย ตั้งแต่ระดับครอบครัว โรงเรียน และชุมชน เพื่อให้ประชาชนตระหนักถึง
บทบาทของตนเองในฐานะพลเมืองที ่ม ีค ุณภาพและมีส่วนร่วมในการพัฒนาสังคม
ประชาธิปไตยที่มั่นคง 

 
วัฒนธรรมทางการเมือง 

ว ัฒนธรรมทางการเม ือง  (Political Culture) หมายถึง ท ัศนคติ  ความเชื่อ 
ความรู้สึกเกี่ยวกับกระบวนการทางการเมือง ถือเป็นสิ่งที่กำหนดพฤติกรรมของบุคคลใน
ระบบการเมืองโดยครอบคลุมทั้งอุดมการณ์ทางการเมือง และปทัสถานในทางปฏิบัติของ
บุคคลในระบอบการเมืองนั้น วัฒนธรรมทางการเมืองจึงเป็นรูปแบบรวมของมิติทางด้าน
จิตวิทยาและด้านความรู้สึกนึกคิดของการเมือง แนวคิด ดังกล่าวก็ครอบคลุมไปถึงประเด็น
ของแนวคิดทางการเมือง คือ อุดมการณ์ทางการเมือง ความชอบธรรมในการปกครอง 
อำนาจอธิปไตย ความเป็นชาติ การปกครองโดยยึดหลักกฎหมาย  และมติมหาชน  
(อุไรวรรณ ธนสถิต, 2567) วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมทางสังคม 
(Social Culture) เป็นวัฒนธรรมที ่ครอบคลุมสังคม โดยวัฒนธรรมทางการเมืองจะ
เกี ่ยวข้องกับการเมืองเป็นหลักแต่ก็ยังเชื ่อมโยงกับวัฒนธรรมในส่วนอื ่นๆ ของสังคม 
กระบวนการเกิดวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นอย่างเดียวกับกระบวนการเกิดวัฒนธรรมทาง
สังคม โดยมีกระบวนการ (จำรูญ พรหมมา, 2560) ดังนี้  

1. กระบวนการปลูกฝังอบรมกล่อมเกลาทางการเมือง (Political Socialization 
Process) บุคคลในสังคมจะผ่านกระบวนการปลูกฝังอบรมหล่อหลอมกล่อมเกลาทาง
การเมืองมาแต่แรกเกิดโดยเริ่มต้นตั้งแต่ครอบครัว โรงเรียน ชุมชน ที่ทำงาน และจาก
สิ่งแวดล้อมโดยรวม โดยกระบวนการจะเกิดทั้งทางตรงและทางอ้อม 

2. ความรู้ทางการเมือง (Political Knowledge) จากกระบวนการปลูกฝังอบรม
หล่อหลอมกล่อมเกลาทางการเมืองทั้งทางตรงและทางอ้อมจะทำให้บุคคลเกิดความรู้ทาง
การเมือง จากความรู้ทางกว้างจนถึงความรู้ทางลึก ความรู้เกี่ยวกับอุดมการณ์ของระบอบ
การเมืองต่าง ๆ ได้แก่ ระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ระบอบเผด็จการทหาร  ระบอบ
คอมมิวนิสต์ ระบอบสังคมนิยมและระบอบประชาธิปไตย หรือความรู้เกี่ยวกับกิจกรรมและ



214 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.209-218 

 

 

พฤติกรรมทางการเมืองรูปแบบต่างๆ ทั้งจากการปลูกฝังจากครอบครัว โรงเรียน ที่ทำงาน 
และจากสื่อต่างๆ กระบวนการจะทำให้บุคคลมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการเมือง  

3. ความเชื่อและทัศนคติทางการเมือง (Political Beliefs, Values, Attitudes) 
เมื่อมีความรู้เกี่ยวกับการเมืองไม่ว่าจะโดยทางตรงหรือทางอ้อมหรือเป็นความรู้แค่ผิวเผิน
หรือแบบลึกซึ ้งกระบวนการรับรู้  (Perception Process) ของแต่ละคนจะทำหน้าที่
กลั่นกรองเห็นว่าสิ่งใดไม่ดีจะเกิดการปฏิเสธ เช่น บุคคลเห็นว่าระบอบเผด็จการทหารหรือ
ระบอบคอมมิวนิสต์ไม่ดีก็จะปฏิเสธหรือหลักการที่ดี เช่น เห็นว่าระบอบ ประชาธิปไตยดี 
กระบวนการรับรู้จะทำให้เกิดการยอมรับจนกลายเป็นความเชื่อค่านิยมและทัศนคติทางการ
เมืองของตน  

4. พฤติกรรมทางการเมือง (Political Behaviors) เมื่อบุคคลมีความเชื่อค่านิยม 
และทัศนคติทางการเมืองอย่างไรก็ส่งผลให้บุคคลมีพฤติกรรมทางการเมืองอย่างนั้น เช่น 
บุคคลจะเห็นความเสมอภาคและความยุติธรรมของสังคม เมื่อมีการเลือกตั้งก็จะไปใช้สิทธิ
เลือกตั้งอย่างเสมอ มีการเสดงความคิดเห็น วิจารณ์อย่างมีเหตุผล เกิดจากความเชื่อ 
ค่านิยม ทัศนคติทางการเมืองของแต่ละบุคคล  

5 . ว ัฒนธรรมทางการเมือง (Political Culture) เม ื ่อบุคคลมีพฤติกรรมทาง
การเมืองจนกลายเป็นแบบแผน (Pattern) กลายเป็นเอกลักษณ์ บุคคลที่ไปใช้สิทธิเลือกตั้ง
สม่ำเสมอแสดงความคิดเห็นอย่างตรงไปตรงมา และบุคคลเคารพในสิทธิเสรีภาพของผู้อื่น 
พฤติกรรมทางการเมืองที่เป็นแบบแผนจะกลายเป็นวัฒนธรรมทางการเมืองของกลุ่มบุคคล 

กล ่าวได ้ว ่า  ว ัฒนธรรมทางการเม ืองท ี ่ด ี เป ็นรากฐานสำค ัญของระบอบ
ประชาธิปไตยที่มั ่นคงและยั่งยืน การสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองที่เข้มแข็งต้องผ่าน
กระบวนการปลูกฝังจิตสำนึกทางการเมือง การมีส่วนร่วมของประชาชน และการพัฒนา
โครงสร้างทางการเมืองที่เอื้อต่อการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในสังคม หากสามารถพัฒนา
ให้ประชาชนมีจิตสำนึกและพฤติกรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยอย่างแท้จริง ระบบ
ประชาธิปไตยก็จะสามารถดำเนินไปได้อย่างมั ่นคงและตอบสนองความต้องการของ
ประชาชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
วิ เคราะห์ จิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนในระบอบ
ประชาธิปไตยในสังคมไทย 

วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยได้รับความนิยมอย่างแพร่หลายทั่วโลก 
โดยหลายประเทศได้นำมาใช้เป็นระบบการปกครองหลังสิ้นสุดยุคสงครามเย็น ซึ ่งเป็น
ช่วงเวลาที่เกิดการแข่งขันระหว่างสองมหาอำนาจ ได้แก่ สหรัฐอเมริกาและอดีตสหภาพโซ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.209-218. 215 

 

 

เวียต อย่างไรก็ตาม การปกครองในระบอบประชาธิปไตยไม่สามารถทำให้ประชาชนมี
ว ัฒนธรรมทางการเม ืองแบบประชาธ ิปไตยท ี ่ สมบ ูรณ ์ ได ้ท ันท ี  แต ่ต ้องผ ่ าน
กระบวนการพัฒนา การศึกษาอบรม และการบ่มเพาะประชาชนให้มีความรู้และความ
เข้าใจในหลักการประชาธิปไตยอย่างต่อเน่ือง โดยวัฒนธรรมทางการเมืองที่สอดคล้องกับวถิี
ชีวิตของประชาชนในแต่ละประเทศเกิดขึ้นจากความปรารถนาในการปกครองตนเองตาม
หลักประชาธิปไตย โดยประชาชนต้องมีจิตสำนึกและยึดมั่นในวัฒนธรรมทางการเมืองแบบ
ประชาธิปไตยเพื่อสร้างความมั่นคงและความยั่งยืนให้แก่ระบอบการปกครองของประเทศ 
(อนุชาติ วงศ์สาศรี, 2561) โดยหลักจิตสำนึกทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตย ผู้เขียน
เรียบเรียงได้ดังนี้ 

 
1. จิตสำนึกและความศรัทธาในระบอบประชาธิปไตย การศรัทธาในระบอบ

ประชาธิปไตยทำให้ประชาชนเชื่อมั่นและพร้อมปกป้องเมื่อระบบถูกคุกคาม เนื่องจาก
ประชาธิปไตยเป็นระบบที่เคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์และก่อให้เกิดความเสียหายน้อย
ที่สุด ความศรัทธานี้ต้องมีทั้งในหมู่ประชาชนและผู้นำทางการเมือง เพื่อให้ประชาธิปไตย
ดำเนินไปอย่างมั่นคงและยั่งยืน   

2. จิตสำนึกในสิทธิเสรีภาพ สิทธิเสรีภาพเป็นหลักการพื้นฐานของประชาธิปไตย 
ซึ่งรับรองสิทธิของประชาชน เช่น สิทธิในการแสดงความคิดเห็น ชุมนุม เลือกที่อยู่อาศัย 
และเข้าถึงการศึกษา สิ่งเหล่านี้สะท้อนถึงการยอมรับความเสมอภาคและเสรีภาพในสังคม   

3. จิตสำนึกในการต่อสู้เพื ่อสิทธิและเคารพสิทธิผู ้อื ่น ประชาชนที่มีจิตสำนึก
ประชาธิปไตยพร้อมต่อสู้เพื่อสิทธิของตนเองอย่างถูกต้อง แต่ต้องไม่ละเมิดสิทธิของผู้อื่น 
ความสมดุลนี้เป็นหัวใจของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติและเท่าเทียม   

4. จิตสำนึกต่อเสียงส่วนใหญ่และสิทธิของเสียงส่วนน้อย แม้เสียงข้างมากจะเป็น
เกณฑ์ในการตัดสินใจในระบอบประชาธิปไตย แต่สิทธิของเสียงข้างน้อยต้องได้รับการ
คุ้มครองและเคารพ การเพิกเฉยต่อเสียงส่วนน้อยจะนำไปสู่ความไม่สมดุลและขาดความ
เป็นธรรมในสังคม   

5. จิตสำนึกในหลักความเสมอภาค ความเสมอภาคในกฎหมายและการเมืองถือ
เป็นหลักสำคัญ ประชาชนทุกคนมีสิทธิและเสรีภาพเท่าเทียมกัน ไม่ว่าจะเป็นชายหรือหญิง 
และมีเสียงในการเลือกตั้งเท่ากัน หลักการนี้ช่วยลดช่องว่างของอภิสิทธิ์และสร้างสังคมที่
เป็นธรรม   

6. จิตสำนึกในความยุติธรรมและการเคารพกติกา การแก้ไขข้อขัดแย้งต้องยึดหลัก
ความยุติธรรม ปราศจากอคติ และผลประโยชน์ส่วนตัว หากประชาชนไม่เคารพกติกา 
สังคมประชาธิปไตยจะไม่สามารถแก้ไขปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ   



216 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.209-218 

 

 

7. จิตสำนึกในความอดทนต่อความคิดเห็นที่แตกต่าง การอดทนและเปิดใจรับฟัง
ความคิดเห็นที่แตกต่างคือหัวใจของประชาธิปไตย แม้ไม่เห็นด้วยแต่ต้องเคารพเสรีภาพของ
ผู้อื่น ตราบใดที่การแสดงออกนั้นอยู่ภายใต้ขอบเขตของกฎหมาย   

8. จิตสำนึกในหลักนิติธรรม การปกครองต้องเป็นไปตามกฎหมายที่ชอบธรรมและ
ได้รับการยอมรับ การดำเนินการต่าง ๆ ต้องยึดมั่นในหลักนิติธรรม ซึ่งตรงกันข้ามกับการใช้
อำนาจของกลุ่มบุคคลหรือผลประโยชน์ส่วนตน  

สรุปได้ว่า การสร้างจิตสำนึกทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตยของประชาชน
ไทยต้องอาศัยกระบวนการปลูกฝังผ่านการศึกษา การสื่อสาร และการมีส่วนร่วมของทุก
ภาคส่วนในสังคม เพื่อให้ประชาธิปไตยสามารถดำเนินไปอย่างมั่นคงและตอบสนองความ
ต้องการของประชาชนได้อย่างแท้จริง 

 
องค์ความรู ้

ผู้ศึกษามองว่า การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตย
ในสังคมไทย มีองค์ประกอบที่สำคัญอยู่ 3 ประการ ดังภาพที่ 1 

 

 
 

ภาพที่ 1 การสร้างจติสำนึกวัฒนธรรมทางการเมอืงในระบอบประชาธิปไตยในสังคมไทย 
 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 1 January - February 2025 pp.209-218. 217 

 

 

จากภาพที่ 1 ชี้ให้เห็นว่า การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตยของประชาชนไทย ต้องอาศัย ปัจจัยหลายประการ โดยเฉพาะการมีบทบาท
ของ 3 สถาบันหลัก ที่มีอิทธิพลต่อการปลูกฝังค่านิยมประชาธิปไตย ได้แก่ 

1. สถาบันครอบครัว บทบาทของครอบครัวในการปลูกฝังแนวคิดประชาธิปไตย
และการสร้างจิตสำนึกพลเมือง การสอนให้เคารพสิทธิของผู้อื่น และปลูกฝังวัฒนธรรมการ
มีส่วนร่วมตั้งแต่วัยเยาว์ 

2. สถาบันการศึกษา บทบาทของโรงเรียนและมหาวิทยาลัยในการให้ความรู้เรื่อง
ประชาธิปไตย การบูรณาการหลักสูตรเพื่อส่งเสริมความเข้าใจเรื่องสิทธิและหน้าที่ของ
ประชาชน 

3. สถาบันทางการเมือง การมีส่วนร่วมของภาครัฐและองค์กรทางการเมืองในการ
ส่งเสริมประชาธิปไตย บทบาทของพรรคการเมืองและองค์กรอิสระในการให้ข้อมูลและ
สร้างความเข้าใจทางการเมืองแก่ประชาชน 

จากการวิเคราะห์พบว่า 3 สถาบันหลักนี้มีความเกี่ยวข้องกับกระบวนการพัฒนา
และปลูกฝังจิตสำนึกทางการเมืองโดยตรง ดังนั ้น การสร้างองค์ความรู ้ใหม่เกี ่ยวกับ
วัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนไทยในระบอบประชาธิปไตยต้องอาศัยแนวทาง
สังเคราะห์ จากทั้ง 3 สถาบัน ดังนี้ สถาบันครอบครัว ควรเป็นจุดเริ่มต้นของการปลูกฝัง
แนวคิดประชาธิปไตยตั้งแต่วัยเด็ก สถาบันการศึกษา ควรมีการพัฒนาแนวทางการเรียน
การสอนที่ส่งเสริมให้ประชาชนเข้าใจบทบาททางการเมืองของตนเอง และสถาบันทาง
การเมือง ต้องเปิดโอกาสให้ประชาชนสามารถมีส่วนร่วมทางการเมืองได้จริง และสร้าง
ระบบที่โปร่งใส  

การพัฒนาจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตยไม่สามารถ
เกิดขึ้นได้โดยอาศัยเพียงสถาบันใดสถาบันหนึ่ง แต่ต้องเป็นกระบวนการที่เชื่อมโยงกัน
ระหว่างครอบครัว การศึกษา และระบบการเมือง การบูรณาการแนวคิดจากสถาบันเหล่านี้
สามารถช่วยให้ประชาชนมีความเข้าใจที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับประชาธิปไตย และนำไปสู่การพัฒนา
สังคมประชาธิปไตยที่มั่นคงและยั่งยืน   
 
สรุป 

การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตยในสังคมไทย
ของประชาชนนั้นเป็นการสร้างประชาชนให้มีความเป็นพลเมืองเพื่อระบอบประชาธิปไตย
อย่างยั่งยืน เกิดจากการการรับผิดชอบสถาบันผู้รับผิดชอบ ได้แก่ สถาบันครอบครัว
สถาบันการศึกษา และสถาบันทางการเมือง กระบวนการการจัดการเรียนรู้ที่เน้นการมีส่วน
ร่วม เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญ ให้ผู้เรียนมีโอกาสฝึกปฏิบัติ มีความเป็นกลางไม่ฝักใฝ่ฝ่ายใดฝ่าย



218 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปรทิรรศน์ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568 น.209-218 

 

 

หนึ่งทางการเมือง ไม่ชี้นำความคิดเห็นทางการเมือง กลุ่มเป้าหมาย ประกอบด้วยกลุ่มคน
หลายระดับอายุ โดยจะเริ่มตั้งแต่ปฐมวัย วัยเด็กและเยาวชน วัยเรียนในระดับอุดมศึกษา 
และวัยผู้ใหญ่ การสริมสร้างจิตสำนึกของความเป็นพลเมืองในระบอบประชาธิปไตยใน
รูปแบบดังนี ้การมีความสามารถในการปกครองตนเอง ความสามัคคี ส่วนวัยเด็กและ
เยาวชน วัยเรียนในระดับอุดมศึกษา และวัยผู้ใหญ่ เน้นการมีส่วนร่วม ความสามารถในการ
ปกครองตนเองได้ และระเบียบทางสังคม การสร้างปัจจัยแวดล้อมที่เอื้อต่อเสริมสร้าง
จิตสำนึกทางการเมืองของประชาชน ได้แก่ การปรับปรุงกฎหมายที่ เกี่ยวข้องเพื่อกำหนด
ความสำคัญของการศึกษาเพื่อสร้างพลเมือง การสร้างเครือข่ายภาคีสนับสนุนและจัด
การศึกษาเพื่อเสร้างพลเมืองการกระจายอำนาจในการจัดการศึกษาให้ท้องถิ่นให้มีส่วนใน
การจากแบบการศึกษา ภาครัฐมีกลไกในการให้ประชาชนมีส่วนร่วมทางการเมืองอย่าง
แท้จริง ตลอดจนมีการจัดตั้งศูนย์การศึกษาเพื่อสร้างพลเมือง และการวัดและประเมิน
คุณลักษณะพลเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่พึงประสงค์ในด้านความเป็นพลเมืองปัจเจก
สูง ด้านพลเมืองให้ความสำคัญกับการมีส่วนร่วมทางการเมือง ด้านพลเมืองที่มีการรวมกลุ่ม
กันทางการเมือง 

 
เอกสารอ้างอิง 
จำรูญ พรหมมา. (2560). สังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียน. 
ณรงค์ สินสวัสดิ์. (2558). จิตวิทยาการเมือง. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ธีรภัทร์ เสรีรังสรรค์. (2552). ปัญหาการเมืองไทยในปัจจุบัน (พิมพ์ครั้งที่ 3). นนทบุรี: 

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
บูฆอรี ยีหมะ. (2559). ความรู ้เบื ้องต้นทางรัฐศาสตร์ (พิมพ์ครั ้งที ่ 4). กรุงเทพมฯ: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระครูวินัยธรอธิษฐ์ สุวฑฺโฒ. (2565). การบูรณาการหลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริมวัฒนธรรม

ทางการเม ือง  ในระบอบประชาธ ิปไตยของประชาชนในจ ังหว ัดเพชรบุรี   
(ดุษฏีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชารัฐศาสตร์). พระนครศรีอยุธยา: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ไพวรรณ ปุริมาตร. (2563). พลวัตทางการเมืองกับการเสริมสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองใน 
ระบอบประชาธิปไตยของนักการเมืองท้องถิ่น (ดุษฏีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต 
สาขาว ิชาร ัฐศาสตร์ ) . พระนครศรีอยุธยา : มหาว ิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. 

อุไรวรรณ ธนสถิตย์. (2567). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย. สืบค้น 12 
ธันวาคม 2567, จาก http://kpi.ac.th/media/pdf/M7_158.pdf 


