
228 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

การประยุกต์ใช้แนวคิดการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรม 
ในการส่งเสริมประเพณีปอยส่างลอง* 

APPLICATION OF MULTICULTURAL TOURISM CONCEPT  
TO PROMOTE THE POI SANG LONG TRADITION 

 
พระหลง อิทฺธิญาโณ 

Phra Long Itthiyano 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Academic 
Corresponding Author E-mail: Khurkhamlangkhur@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้แนวคิด  
การท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมในการส่งเสริมประเพณีปอยส่างลองของชาวไทใหญ่ โดยใช้
วิธีการวิจัยเอกสารและวิเคราะห์เนื้อหา ผลการศึกษาพบว่า ประเพณีปอยส่างลองเป็น  
พิธีบวชเณรที่สืบเนื่องจากพุทธประวัติเกี่ยวกับการออกผนวชของเจ้าชายสิทธัตถะมีขั้นตอน
สำคัญ 3 วัน ได้แก่ วันรับส่างลอง วันรับแขก และวันบรรพชา โดยมีองค์ประกอบสำคัญคือ 
ส่างลอง (เด็กชายอายุ 7-14 ปี) การแต่งกายคล้ายเจ้าชาย และขบวนแห่ที่ยิ่งใหญ่ ประเพณี
นี้สะท้อนโครงสร้างทางสังคม ความศรัทธาในพระพุทธศาสนา และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม
ของชาวไทใหญ่ แต่กำลังเผชิญปัญหาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในยุคโลกาภิวัตน์  
การวิจัยได้พัฒนา โมเดลการจัดการการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมผ่านประเพณีปอยส่างลอง
ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบ ได้แก่ 1. รากฐานทางวัฒนธรรม 2. มิติทางสังคม 3. ศักยภาพ
การท่องเที ่ยว และ 4 . กระบวนการมีส ่วนร่วม แนวทางการประยุกต์ใช ้ควรส่งเสริม 
การมีส่วนร่วมของชุมชนใน 4 ด้าน ได้แก่ การตัดสินใจ การดำเนินงาน การรับผลประโยชน์ 
และการติดตามประเมินผล ควบคู่กับการสร้างภาพลักษณ์การท่องเที่ยวที่เหมาะสมและ
พัฒนาการท่องเที่ยวเชิงสร้างสรรค์ที่ใช้อัตลักษณ์พิเศษของพื้นที่ การผสมผสานองค์ประกอบ
ทั้ง 4 อย่างสมดุลจะนำไปสู่การพัฒนาการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนที่สามารถ
รักษาคุณค่าทางวัฒนธรรมไว้ได้ ขณะเดียวกันก็สร้างประโยชน์ทางเศรษฐกิจและสังคม  
แก่ชุมชนท้องถิ่น 
คำสำคัญ: แนวคิดการท่องเที่ยว; พหุวัฒนธรรม; ปอยส่างลอง; อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
 

 
*Received March 16, 2025; Revised June 6, 2025; Accepted June 12, 2025 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 229 

 

 

Abstract  
 This academic article aimed to study the application of multicultural 
tourism concepts for promoting the Poi Sang Long tradition of the Tai Yai 
people, using documentary research and content analysis methods. The 
findings revealed that the Poi Sang Long tradition is a novice ordination 
ceremony inspired by Buddhist history concerning Prince Siddhartha’s 
renunciation. The ceremony consisted of three important days: the day of 
receiving Sang Long, the day of receiving guests, and the ordination day. Key 
components included Sang Long (boys aged 7-14), prince-like attire, and grand 
processions. This tradition reflected the social structure, Buddhist faith, and 
cultural identity of the Tai Yai people, but faces challenges from social 
changes in the globalization era. The research developed the Multicultural 
Tourism Management Model through Poi Sang Long Tradition comprising four 
components: 1. cultural foundation, 2. social dimension, 3. Tourism potential, 
and 4. participatory process. The application approach should promote 
community participation in four aspects: decision-making, implementation, 
benefit sharing, and monitoring and evaluation, along with creating 
appropriate tourism image and developing creative tourism utilizing unique 
local identity. The balanced integration of these four components will lead 
to sustainable multicultural tourism development that preserves cultural 
values while generating economic and social benefits for local communities. 
Keywords: Tourism Concept; Multiculturalism; Poy Sang Long; Cultural Identity 
 
บทนำ 

ประเพณีปอยส่างลองของชาวไทใหญ่ สืบเนื่องมาจากแรงบันดาลจากพระชาติหนึ่ง
ของพระพุทธเจ้า ก่อนที่เจ้าชายสิทธัตถะจะออกผนวช พระองค์ทรงเป็นพระราชกุมาร 
ที่เพียบพร้อมด้วยความสุขและความมั่งคั่งในพระราชวัง ทรงได้รับการเลี้ยงดูอย่างประณีต
ท่ามกลางความหรูหราและได้รับการประดับประดาด้วยอาภรณ์และเครื่องประดับอัน
งดงาม (ธรรศ ศรีรัตนบัลล์, 2558) เล่าว่า ตำนานปอยส่างลองมีที่มาจากเรื่องราวของหญิง
ม่ายและบุตรชายอัปลักษณ์ที่ต้องการบวชแต่ขัดสนทุนทรัพย์ จนพระอินทร์ (ขุนสิกกยา)  
ได้ช่วยอาบน้ำศักดิ์สิทธิ์ให้เด็กงดงาม และพระพรหม (ขุนสาง) เนรมิตเครื่องทรงแบบ 
พระโพธิสัตว์ (เจ้าอลอง) ทำให้เด็กได้ชื่อว่า สางลอง ซึ่งเป็นที่มาของชื่อประเพณีนี้ พิธีกรรม



230 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

ปอยส่างลองพยายามสื่อความให้เห็นการเปลี่ยนสถานะของพระพุทธเจ้าจากวรณะกษัตริย์
ที่เพียบพร้อมไปด้วยทรัพย์สมบัติมาสู่เพศบรรพชิต เปรียบเสมือนเจ้าชายสิทธัตถะในวัย
เยาว์ก่อนที่จะตัดสินพระทัยออกบวช ในช่วงเวลาก่อนการออกบวช เจ้าชายสิทธัตถะได้ทรง
พบเห็นเทวทูตทั้งสี ่ คือ คนแก่ คนเจ็บ คนตาย และสมณะ ซึ่งนำไปสู่การตระหนักรู้ถึง 
ความทุกข์ในโลกและการแสวงหาหนทางดับทุกข์ พิธีกรรมลักษณะแบบเดียวกันนี้ปรากฏ
ในกลุ่มไทอื่น ๆ ที่นับถือพุทธศาสนาด้วย เช่น ไทลื้อและไทยวนที่มีพิธีกรรมปอยบวช
ลูกแก้ว (ธรรศ ศรีรัตนบัลล์, 2558) เปรียบเสมือนการจำลองเหตุการณ์ที่เจ้าชายสิทธัตถะ
ทรงสละเครื่องทรงและตัดพระเกศาเพื่อออกบวช สัญลักษณ์ในพิธีกรรมนี้จึงเป็นการระลึก
ถึงจุดเริ่มต้นของการแสวงหาหนทางพ้นทุกข์ของพระพุทธเจ้า และเน้นย้ำคุณค่าของการ
บวชเรียนเพ่ือสืบทอดพระพุทธศาสนา 

ประเพณีปอยส่างลองเป็นพิธีกรรมสำคัญทางวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ที่แสดงถึง
ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาและความผูกพันของสถาบันครอบครัว พรรณิดา ขันธพัทธ์ 
และนันท์ชญา มหาขันธ์ (2558) ได้กล่าวถึง ความสะท้อนอัตลักษณ์ของชนชาติพันธุ์ไทที่มี
วัฒนธรรมเป็นของตนเอง อัตลักษณ์เหล่านี้แสดงออกผ่านตำนาน เพลง ศิลปะการแสดง 
และความเชื่อต่าง ๆ ที่หล่อหลอมความเป็นตัวตน ในขณะที ่(ภคอัศม์ โปษะกฤษณะ, 2566) 
กล่าวถึงยุคโลกาภิวัตน์ที่วัฒนธรรมเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ประเพณีท้องถิ่นกำลังเผชิญ
ปัญหาจากการเคลื่อนย้ายประชากร การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ และค่านิยมของคน  
รุ่นใหม่ พลวัตความเป็นเมืองแทรกซึมสู่สังคมชนบท ทำให้ชุมชนต้องปรับตัวขณะพยายาม
รักษาเอกลักษณ์ดั้งเดิม อิทธิพลของวัฒนธรรมประชานิยมมีผลต่อเยาวชนอย่างมาก หากไม่
เร่งอนุรักษ์ ทุนทางวัฒนธรรมในชนบทอาจสูญหายไปจากสังคมไทย การเปลี่ยนแปลงทาง
สังคมส่งผลให้แบบแผนการจัดงานปอยส่างลองในหลายพื้นที่ถูกปรับให้กระชับขึ้น ซึ่งอาจ
ส่งผลต่อการสูญหายของรายละเอียดทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่า 

แนวคิดการท่องเที ่ยวพหุว ัฒนธรรม (Multicultural Tourism) เป็นรูปแบบ 
การท่องเที่ยวที่ได้รับความสนใจมากขึ้นในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา ตามที่สายรุ้ง ดินโคกสูง  
และคณะ (2561) เสนอว่า การท่องเที่ยวรูปแบบนี้ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม 
สร้างคุณค่าและความภาคภูมิใจให้กับวัฒนธรรมท้องถิ่น พร้อมทั้งกระตุ้นเศรษฐกิจชุมชน
ผ่านกิจกรรมการท่องเที่ยวอีกด้วย ในขณะทีพ่ระมหามงคลกานต์ ฐิตธมโม และอาภรณ์รัตน์ 
เลิศไผ่รอด (2563) ยังพบว่า การท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมกระตุ้นให้เกิดความร่วมมือระหว่าง
กลุ่มวัฒนธรรมต่าง ๆ สอดคล้องกับแนวคิดสังคมพหุวัฒนธรรมที่ส่งเสริมการเรียนรู้เพื่ออยู่
ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลายทางชาติพันธุ ์และความเชื ่อ ผ่านการยอมรับความ
แตกต่างบนพื้นฐานเสรีภาพ ลดอคติ และเสริมสร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มคนที่แม้จะมี
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้หรือย้ายถิ่นฐาน แต่ยังคงรักษาอัตลักษณ์ ภาษา และวัฒนธรรม



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 231 

 

 

ดั้งเดิมของตน นอกจากนี้ (จักรดุลย์ เปาวิมาน, 2565) ชี้ให้เห็นว่า การพัฒนาการท่องเที่ยว
พหุวัฒนธรรมอย่างเหมาะสมสามารถช่วยอนุรักษ์และฟ้ืนฟูประเพณีท้องถิ่นที่กำลังสูญหาย
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยอาศัยปัจจัยสำคัญที่มีอิทธิพลต่อการอนุรักษ์ชุมชนพหุวัฒนธรรม 
ได้แก่ ต้นทุนด้านกายภาพ ความเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์ ความหลากหลายทางศาสนา 
ประวัติศาสตร์การตั้งถิ่นฐาน บริบททางเศรษฐกิจที่เปลี่ยนแปลง และลักษณะทางวัฒนธรรม
ของชุมชน 

ดังนั้น การประยุกต์ใช้แนวคิดการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมในการส่งเสริมประเพณี
ปอยส่างลอง จึงเป็นทางออกท่ีช่วยส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม สร้างคุณค่า และ
อนุรักษ์ประเพณีท้องถิ่นได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในด้านการท่องเที่ยว ประเพณีนี้สามารถ
พัฒนาเป็นกิจกรรมท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์ ดึงดูดนักท่องเที่ยวและสร้าง
รายได้ให้ชุมชน สำหรับชุมชนและสังคม ประเพณีนี้ช่วยสร้างความภาคภูมิใจในรากเหง้า
ทางวัฒนธรรม เสริมสร้างความเข้มแข็งของสถาบันครอบครัวและศาสนา และเป็นเวที
ถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่น ในเชิงนโยบาย การส่งเสริมประเพณีนี้สอดคล้องกับยุทธศาสตร์
การพัฒนาการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืนและนโยบายส่งเสริมเศรษฐกิจสร้างสรรค์ นอกจากนี้ยัง
มีนัยสำคัญต่อความสัมพันธ์ระหว่างประเทศในกลุ ่มอาเซียนและประเทศเพื ่อนบ้าน 
เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่มีการกระจายตัวในหลายประเทศ การแลกเปลี่ยนทาง
วัฒนธรรมจึงเป็นสะพานเชื่อมความสัมพันธ์ที่ดี 
 
แนวคิดทฤษฎีพหุวัฒนธรรม  

แพร ศิริศักดิ ์ดำเกิง (2549) ได้กล่าวถึง สังคมพหุวัฒนธรรม (Multicultural 
Society) ว่าเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมตามเงื่อนไขทางประชากร หมายถึงสังคมที่มีประชากร
ตั้งแต่สองกลุ่มวัฒนธรรมขึ้นไป โดยแต่ละกลุ่มมีลักษณะวัฒนธรรมเป็นของตนเองมีอัตลักษณ์
และชุมชนเฉพาะ แม้ว่าในบางครั้งอาจมีลักษณะที่ซ้อนทับกันระหว่างกลุ่มความสัมพันธ์
ระหว่างกลุ่มวัฒนธรรมในสังคมพหุวัฒนธรรมมักเกี่ยวข้องกับการพึ่งพิงทางอำนาจหรือ
ความสัมพันธ์ที่ไม่เท่าเทียมกัน ซึ่งอาจเกิดจากปัจจัยหลายประการ เช่น ฐานะทางเศรษฐกิจ 
สถานภาพทางสังคม ระดับการศึกษา อิทธิพลทางการเมือง  

ในขณะที่ Rex (1996) ได้ให้ความหมายของ Multiculturalism ว่าเป็นความเชื่อ
ในการยอมรับสิทธิของชนกลุ ่มน้อยในด้านต่าง ๆ ได้แก่ การใช้ภาษาตามบริบทของ
ครอบครัวและชุมชน การปฏิบัติตามหลักการศาสนา การจัดการความสัมพันธ์ในครอบครัว
และท้องถิ่นด้วยวิธีของตนเอง รวมถึงการรักษาธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมของ
ชุมชน อีกทั ้ง (ศูนย์เทคโนโลยีสารสนเทศ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา , ม.ป.ป.) 
กล่าวถึงพหุวัฒนธรรม (Multiculturalism) หมายถึง การอยู่ร่วมกันของกลุ่มคนที่มีความ



232 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

หลากหลายทางวัฒนธรรม ภาษา ศาสนา เชื้อชาติ หรือวิถีชีวิต โดยที่แต่ละกลุ่มสามารถ
รักษาเอกลักษณ์ของตนเองไว้ได้ และส่งเสริมการยอมรับและเคารพในความแตกต่าง
ระหว่างกัน นอกจากนี้ สมาคมจิตวิทยาอเมริกัน (American Psychological Association, 
2017) ได้กำหนดแนวทางพหุวัฒนธรรมที่เน้นการยอมรับและเคารพความหลากหลายทาง
วัฒนธรรม เพ่ือส่งเสริมความเข้าใจและการปรับตัวในบริบทที่แตกต่างกัน 

อรรถกร จัตุกูล (2561) กล่าวถึงการมีส่วนร่วมของชุมชนท้องถิ่นมีความสำคัญ
อย่างยิ่งต่อการพัฒนาการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน เนื่องจากชุมชนท้องถิ่นเป็นผู้รับรู้ปัญหา
และได้รับผลกระทบโดยตรงจากการท่องเที่ยว การเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในทุก
ขั้นตอนของการพัฒนาและได้รับผลประโยชน์จากการท่องเที่ยวที่สร้างรายได้และจิตสำนึก
ในการดูแลรักษาทรัพยากรท่องเที่ยวและสิ่งแวดล้อมให้คงอยู่อย่างยั่งยืน ทั้งยังช่วยให้การ
พัฒนาการท่องเที่ยวได้รับการสนับสนุนอย่างเต็มที่ เกิดความสะดวกรวดเร็วและลดความ
ขัดแย้ง สอดคล้องกับแผนพัฒนาการท่องเที่ยวแห่งชาติ ฉบับที ่ 3 (พ.ศ. 2566-2570)  
ตามท่ี (คณะกรรมการนโยบายการท่องเที่ยวแห่งชาติ, 2564) เกี่ยวกับการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ด้านการท่องเที่ยวของประเทศไทยได้ให้ความสำคัญกับการสร้างสังคมและชุมชน
ท่องเที่ยวคุณค่าสูง (High Value Society) โดยมีแนวทางการพัฒนาที่มุ่งเน้นการบูรณาการ
ความร่วมมือระหว่างภาครัฐ ภาคเอกชน ภาคประชาชน และชุมชนท้องถิ่น การส่งเสริม
และยกระดับอัตลักษณ์ความเป็นไทยให้เป็นจุดแข็งทางการท่องเที่ยว ตลอดจนการกระจาย
ผลประโยชน์และความเจริญทั้งทางตรงและทางอ้อมให้ครอบคลุมทั ่วทุกภูมิภาคของ
ประเทศอย่างทั่วถึงและเป็นธรรม 

สรุปได้ว่า เป็นสังคมที่ประกอบด้วยกลุ่มคนหลากหลายวัฒนธรรมตั้งแต่สองกลุ่ม
ขึ ้นไป โดยแต่ละกลุ่มมีอัตลักษณ์และวัฒนธรรมเฉพาะแม้อาจมีการซ้อนทับกัน ทั ้งนี้ 
ความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มอาจไม่เท่าเทียมกันด้วยปัจจัยทางเศรษฐกิจและสังคมพหุวัฒนธรรม
เน้นการยอมรับสิทธิของชนกลุ่มน้อยในการใช้ภาษา ปฏิบัติตามหลักศาสนา และรักษา
ประเพณีของตน ซึ่งมีความสำคัญต่อการพัฒนาการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืนที่ต้องอาศัยการ  
มีส่วนร่วมของชุมชนท้องถิ่นและการบูรณาการความร่วมมือจากทุกภาคส่วน 
 
ประเพณีปอยส่างลองและบริบททางสังคมวฒันธรรม  

1. ประวัติความเป็นมาและความสำคัญของประเพณีปอยส่างลอง  
ประเพณีปอยส่างลองเป็นประเพณีบวชลูกแก้วหรือการบวชเณรในวัฒนธรรมของ

ชาวไทใหญ่หรือชาวไต ซึ่งมีรากฐานมาจากพระพุทธศาสนาตั้งแต่สมัยพุทธกาล เมื่อครั้งที่
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระราหุล ซึ่งเป็นพระโอรสของพระองค์บวชเป็นสามเณรองค์
แรกในพระพุทธศาสนา การบวชเณรจึงได้รับการสืบทอดมายาวนานกว่า 2,500 ปี ดังที่ 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 233 

 

 

(ปิ ่น บุตรี, 2566) ได้อธิบายถึงคำว่า ปอย แปลว่างานหรือประเพณี ส่วนคำว่า ส่าง  
เพี้ยนมาจาก สางหรือขุนสาง หมายถึง พระพรหม หรืออีกความหมายหนึ่งมาจากคำว่า  
เจ้าส่าง ซึ่งหมายถึงสามเณร ลอง มาจาก อลอง หมายถึง พระโพธิสัตว์ ที่เป็นหน่อเนื้อเชื้อ
ไขพระพุทธเจ้า หรือราชบุตร ส่างลอง หมายถึง ลูกแก้วหรือเด็กชายที่บวชเป็นสามเณร 
ประเพณีนี้มีการพัฒนารูปแบบเฉพาะในวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ในรัฐฉาน ประเทศพม่า 
และได้รับการสืบทอดปฏิบัติอย่างเคร่งครัดในจังหวัดแม่ฮ่องสอนและบางพื ้นที ่ทาง
ภาคเหนือของไทย 

ประเพณีปอยส่างลองมีความโดดเด่นตรงที่เด็กชายจะถูกแต่งกายอย่างสวยงาม
คล้ายเจ้าชาย มีขบวนแห่แหนรอบหมู่บ้านอย่างยิ่งใหญ่ก่อนเข้าสู่พิธีบวช สะท้อนให้เห็นถึง
การเทิดทูนพระพุทธศาสนาที่สืบเนื่องมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลที่เชื่อว่าการบวชเป็นกุศล  
อันประเสริฐ มักจัดขึ้นในช่วงเดือนมีนาคมถึงเมษายนของทุกปี นับจากอดีตจนถึงปัจจุบัน 
แม้สังคมจะเปลี่ยนแปลงไปมาก แต่ประเพณีนี้ยังคงได้รับการอนุรักษ์และพัฒนาให้เข้ากับ
ยุคสมัย ปัจจุบันนอกจากจะเป็นพิธีกรรมทางศาสนาแล้ว ยังได้กลายเป็นเทศกาลสำคัญทาง
วัฒนธรรมที่ดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามาเรียนรู้ประวัติศาสตร์ความเป็นมาและวิถีชีวิตของ
ชาวไทยใหญ่ที่มีความเชื่อมโยงกับพุทธศาสนาตั้งแต่ยุคแรกเริ่มจนถึงปัจจุบัน 
 2. องค์ประกอบและข้ันตอนของพิธีกรรม  

โดย ปิ่น บุตรี (2566) ได้เล่าถึงประเพณีปอยส่างลองว่ามีองค์ประกอบสำคัญ
ประกอบด้วย ส่างลอง ซึ่งเป็นเด็กชายอายุ 7-14 ปีที่จะบวชเป็นสามเณร เครื่องแต่งกายอัน
สวยงามคล้ายเจ้าชายพร้อมเครื่องประดับ ม้าหรือพาหนะสำหรับส่างลองในขบวนแห่ทีคำ 
หรือร่มทองคำกางกันแดด ที่สำคัญคือจะต้องมีตะแปส่างลอง หรือตะแป เป็นพี่เลี้ยงส่วนตัว
คอยดูแลส่างลองอย่างใกล้ชิด พร้อมให้เด็กขี่คอไปตลอดไม่ยอมให้เท้าเด็กแตะพื้นดิน 
แม้กระทั่งตอนเข้าห้องน้ำ ตะแปก็ต้องให้เด็กขี่คอพาเข้าไป ตะแปต้องให้ส่างลองขี่คอไป
ตลอด แม้กระท่ังยามไปเข้าห้องน้ำเปรียบเหมือนเจ้าชายองค์น้อยคนหนึ่ง คือต้องมีคนรับใช้
อย่างใกล้ชิดตลอดเวลา ในขบวนแห่ที่ประกอบด้วย จีเจ่ (กังสดาล) ม้าเจ้าเมือง เทียนเงิน 
เทียนทอง พุ่มเงิน พุ่มทองอู่ต่อง ปานต่อง หม้อน้ำต่า อัฐบริขาร ต้นตะเป่ส่า (เครื่องใช้สอย) 
ปุ๊กเข้าแตก ขบวนการรำนก รำโต ดนตรีพ้ืนบ้านจะมีกลอง ฆ้อง ฉาบ ตีพร้อมกันเป็น
จังหวะ ขบวนส่างลอง พร้อมด้วยเครือญาติและชาวบ้าน  

พิธีกรรมมีขั้นตอนที่แบ่งออกเป็นหลายวันที่นิยมจัดกัน 3-7 วัน แล้วแต่เจ้าภาพ 
จะกำหนด โดยปัจจุบันนิยมจัดกัน 3-4 วัน ตามสถานการณ์ โดยเริ่มจากช่วงเตรียมงานเป็น
เดือนๆก่อนถึงวันงานมีการเตรียมสถานที่ อาหาร เครื่องไทยทาน เชิญแขกและญาติพี่น้อง 
รวมถึงซ้อมข้ันตอนกับเด็กท่ีจะบวช  



234 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

วันแรกเป็นวันฮับส่างลอง หรือวันรับส่างลอง โดยตอนเย็นก่อนวันรับส่างลอง 
จะเป็นพิธีโกนผม ขอขมาพ่อแม่ ต่อจากนั้นในวันรุ่งขึ ้นเป็นวันรับส่างลอง จะมีพิธีการ
อาบน้ำเงิน อาบน้ำทอง อาบน้ำส้มป่อย แต่งหน้าแต่งตัวกันอย่างเจ้าชายองค์น้อยตั้งแต่ 
เช้ามืด 04.00-05.00 น. โดยประมาณ โดยมีการรับศีล 5 จากพระสงฆ์ จากนั้นส่างลอง
ทั้งหมดจะขึ้นข่ีคอตะแปแห่ไปยังวัดต่างๆ เพ่ือนมัสการสิ่งศักดิ์สิทธิ์และกราบขอขมาลาโทษ
ศาลเจ้าเมือง รวมถึงต้องไปนมัสการพระผู้ใหญ่นอกจากนี้ส่างลองยังต้องไปเยี่ยมเยือนบ้าน
ญาติเพ่ือขอขมาลาโทษ อีกท้ังยังเป็นการเสริมสร้างสิริมงคลแก่เจ้าของบ้านอีกด้วยส่วนบ้าน
ใดที่จะให้ส่างลองมาเยือนบ้าน จะต้องไปรอหน้าบ้านของตัวเอง เพื่อเชื้อเชิญส่างลองเข้า
มายังในบ้านเพ่ือเสริมสิริมงคล เจ้าบ้านจึงมีการเลี้ยงต้อนรับด้วยอาหารเครื่องดื่ม รวมทั้งมี
การผูกข้อมือสู่ขวัญส่างลอง 

วันที่สอง คือ วันข่ามแขก หรือวันรับแขก หรือจะเรียกว่า วันแห่โคหลู่ (แห่เครื่อง
ไทยธรรม) ในวันนี ้จะมีพิธีสำคัญคือ การแห่ขบวนโคหลู่ หรือการแห่เครื ่องไทยธรรม 
พร้อมด้วยอัฐบริขารต่าง ๆ ส่วนมากจะเริ่มแห่จากบ้านเจ้าภาพใหญ่ หรือโรงเรียนไปยังวัด
นิยมแห่รอบศาลาการเปรียญกันแห่ 3 รอบก่อน และขอขมาพระสงฆ์ ในช่วงเย็นจะมีพิธี
การผูกข้อมือเรียกขวัญรับส่างลอง ในพิธีนี้มีจุดเด่นที่สำคัญคือพ่อแม่ส่างลองต้องป้อนข้าว
ส่างลอง ซึ่งจะมีเมนูอาหาร 12 ชนิด ผัก 12 หมี่ โดยพ่อแม่หรือญาติพี่น้องจะเป็นคนป้อน
อาหารทั้ง 12 ชนิด เมื่อป้อนกับข้าวครบทั้งหมดแล้ว จากนั้นให้ส่างลองกินเอง บางคน
อาจจะคิดว่าทำไมส่างลองกินข้าวเย็นได้ เพราะว่าส่างลองยังถือศีล 5 อยู่ จนกว่าจะได้
บรรพชาเป็นสามเณรถึงจะถือศีล 10 

ในวันที่สาม วันสุดท้าย วันข่ามส่าง หรือวันหลู่ ซึ่งเป็นพิธีอันสำคัญในการบรรพชา
เป็นสามเณร หรือเรียกอีกอย่างว่าวันข่ามส่าง ในวันนี้ก็จะมีการเริ ่มแห่ขบวนจากบ้าน
เจ้าภาพใหญ่ไปยังวัด และแห่รอบศาลาการเปรียญ 3 รอบ ก่อนขึ้นศาลาการเปรียญ ทำพิธี
บรรพชาเป็นสามเณร ซึ่งคล้ายกับเจ้าชายสิทธัตถะก่อนที่จะออกผนวชไปตัดผมที่ฝั่งแม่น้ำ 
อโนมา โดยมอบเครื่องประดับต่าง ๆ พร้อมด้วยม้า ให้นายฉันนะนำกลับไปยังพระราชวัง 
ในขณะที่ (ชมรมพุทธศาสตร์สากล, 2564) ได้อธิบายว่าพระองค์ได้ทรงอธิษฐานว่า ถ้าเรา
จักได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ขอให้พระเกศาของเราจงตั้งอยู่ในอากาศ แต่ถ้าไม่
สามารถจะตรัสรู้ได้ก็ขอให้พระเกศานี้ตกลงบนพื้นดิน แล้วทรงโยนพระเกศาขึ้นไปอยู่ใน
อากาศ พระอินทร์ทรงเอาผอบแก้วรับไว้ แล้วนำไปประดิษฐาน ณ จุฬามณีเจดีย์ ในสวรรค์
ชั ้นดาวดึงส์ เจ้าชายสิทธัตถะทรงรับบาตรและจีวรจาก ฆฏิการพรหม แล้วครองเพศ
บรรพชิตออกแสวงหาทางพ้นทุกข์จนได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  

 
 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 235 

 

 

3. บริบททางสังคมวัฒนธรรม 
ประเพณีปอยส่างลองเป็นพิธีกรรมที่มีความลึกซึ้งและสะท้อนบริบททางสังคม

วัฒนธรรมของชาวไทใหญ่หรือไตหลายประการ ในด้านโครงสร้างทางสังคม ประเพณีนี้
แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ในระบบครอบครัวและเครือญาติที่เข้มแข็ง พิธีการบวชส่าง
ลองมักเป็นงานใหญ่ที่รวมญาติพ่ีน้องจากที่ต่าง ๆ ให้มาร่วมงาน เป็นการสร้างความสามัคคี
และกระชับความสัมพันธ์ในครอบครัวและชุมชน การที่พ่อแม่ต้องอุปการะลูกให้ได้บวช
เรียนยังสะท้อนถึงความรับผิดชอบของผู้ปกครองที่มีต่อบุตรหลานในการปลูกฝังคุณธรรม 
จริยธรรม 

ในมิติทางศาสนา ประเพณีนี้แสดงให้เห็นถึงความศรัทธาอย่างลึกซ้ึงในศาสนาพุทธ
ของชาวไทยใหญ่ การบวชลูกชายถือเป็นการสร้างบุญกุศลอันยิ่งใหญ่และเป็นการทดแทน
บุญคุณมารดาบิดา นอกจากนี้ยังเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่ต่อไป เด็กชาย
ที่ผ่านการบวชจะได้เรียนรู้หลักธรรมคำสอน วัตรปฏิบัติ และระเบียบวินัยทางศาสนา  
ด้านเศรษฐกิจ ประเพณีปอยส่างลองแสดงให้เห็นถึงการแบ่งปันทรัพยากรและความมั่งคั่ง
ในชุมชน เนื่องจากการจัดงานต้องใช้ทุนทรัพย์มาก แต่ด้วยระบบการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน 
ทำให้ครอบครัวที่มีฐานะไม่ร่ำรวยก็สามารถจัดพิธีให้ลูกหลานได้ ปัจจุบันประเพณีนี้ยัง
ส่งเสริมเศรษฐกิจในท้องถิ่นผ่านการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 

ในแง่อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ปอยส่างลองเป็นเครื่องแสดงความเป็นชาวไทใหญ่  
ที่ชัดเจน ผ่านการแต่งกาย ดนตรี อาหาร และพิธีกรรมที่เป็นเอกลักษณ์ ในบริบทของสังคม
พหุวัฒนธรรมในประเทศไทย ประเพณีนี้ช่วยธำรงรักษาอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย
ใหญ่ไว้ ขณะเดียวกันก็เปิดพื้นที่ให้มีการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น  ๆ 
รวมถึงคนไทยกลุ่มใหญ่ของประเทศ 

ประเพณีปอยส่างลองยังมีการปรับตัวให้เข้ากับบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป 
แม้ยังคงรักษาแก่นของพิธีกรรมไว้ แต่รายละเอียดบางประการมีการปรับให้เข้ากับยุคสมัย 
เช่น การใช้รถยนต์แทนม้าในขบวนแห่ การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการประชาสัมพันธ์และ
การจัดงานในรูปแบบที่ดึงดูดนักท่องเที่ยว สะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานระหว่างคุณค่า
ดั้งเดิมกับวิถีชีวิตสมัยใหม่ ปัจจุบัน ประเพณีปอยส่างลองได้รับการส่งเสริมจากภาครัฐ 
ในฐานะมรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญและเป็นทรัพยากรทางการท่องเที่ยว ทำให้ประเพณีนี้
มีบทบาทสำคัญทั้งในด้านการอนุรักษ์วัฒนธรรมและการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน 

สรุปได้ว่า ประเพณีปอยส่างลองเป็นพิธีบวชเณรของชาวไทใหญ่ที่สืบทอดมากว่า 
2,500 ปี มีความโดดเด่นที่เด็กชายจะแต่งกายคล้ายเจ้าชายและมีขบวนแห่อย่างยิ่งใหญ่ 
พิธีกรรมมักจัดเป็นเวลา 3-4 วัน เริ่มจากวันรับส่างลอง วันรับแขก และวันบรรพชา สะท้อน
โครงสร้างทางสังคม ความศรัทธาในพุทธศาสนา และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวไท



236 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

ใหญ่ แม้จะมีการปรับตัวตามยุคสมัย แต่ยังคงรักษาแก่นของพิธีกรรมไว้และได้พัฒนาเป็น
ทรัพยากรการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่สำคัญ 
 
การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนหลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์ 

ในปัจจุบัน การท่องเที่ยวเชิงพหุวัฒนธรรมได้กลายเป็นกลยุทธ์สำคัญในการพัฒนา
เศรษฐกิจและสังคมของหลายประเทศ โดยเฉพาะในพ้ืนที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์
และวัฒนธรรม การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนหลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์จึงเป็นหัวใจ
สำคัญที่จะนำไปสู่การพัฒนาการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน สร้างความสมดุลระหว่างการอนุรักษ์
วัฒนธรรมดั้งเดิม การกระจายรายได้อย่างเป็นธรรม และการตอบสนองความต้องการของ
นักท่องเที่ยวในยุคปัจจุบัน 

อัซลีนาร์ อูเซ็ง และอธิป จันทร์สุริย์ (2556) ได้นำเสนอแนวทางการจัดการ  
การท่องเที่ยวเชิงพหุวัฒนธรรมในจังหวัดปัตตานีผ่านกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน  
โดยเชื่อมโยงกับนโยบายและแผนพัฒนาการท่องเที่ยวในทุกระดับ งานวิจัยนี้ชี้ให้เห็นถึง
ความสำคัญของการรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของท้องถิ่น ผ่านกระบวนการมีส่วนร่วม 
4 ด้านที่ครอบคลุมตั้งแต่การตัดสินพระราชหฤทัย การดำเนินงาน การรับผลประโยชน์ และ
การติดตามประเมินผล แนวทางดังกล่าวได้สร้างความสมดุลและยั่งยืนใน 3 มิติสำคัญ ได้แก่ 
มิติเศรษฐกิจที่ช่วยกระจายรายได้สู่ชุมชน มิติสังคมวัฒนธรรมที่พัฒนาคุณภาพชีวิตและ
อนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรม และมิติสิ ่งแวดล้อมที ่สร้างจิตสำนึกในการดูแลรักษา
ทรัพยากรธรรมชาติ 

ในขณะที่ งานวิจัยของศรายุธ ทองหมัน และคณะ (2566) ได้มุ่งเน้นไปที่การสร้าง
ภาพลักษณ์การท่องเที่ยวของจุดหมายปลายทาง ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนากลยุทธ์
การตลาดการท่องเที่ยว โดยเฉพาะการศึกษาปัจจัยด้านการรับรู้ ทัศนคติ อารมณ์และ
ความคิดของนักท่องเที่ยวต่างชาติในประเทศไทย สอดคล้องกับแนวคิดของอัซลีนาร์ อูเซ็ง 
และอธิป จันทร์สุริย์ (2556) ในแง่ของการให้ความสำคัญกับอัตลักษณ์ แต่เพิ่มมิติด้าน
การตลาดและการสื่อสารที่เหมาะสมกับนักท่องเที่ยวแต่ละวัฒนธรรม โดยเสนอว่าการสร้าง
แคมเปญการท่องเที่ยวที่สอดคล้องกับความต้องการของนักท่องเที่ยวจะช่วยเพิ่มการรับรู้
และสร้างประสบการณ์ที่แปลกใหม่ นอกจากนี้ยังเน้นความสำคัญของการส่งเสริมมิติทาง
อารมณ์ผ่านการขายและการกระตุ้นอารมณ์กับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียต่าง ๆ ซึ่งส่งผลโดยตรง
ต่อพฤติกรรมความตั้งใจของนักท่องเที่ยว ทั้งในแง่ของการแนะนำต่อ การตัดสินพระราช
หฤทัยมาเยี่ยมชม และการกลับมาท่องเที่ยวซ้ำ  

นอกจากนี้ สุกานดา ถิ่นฐาน และอนุชา แฟงเกสร (2566) ได้นำเสนอแนวคิด 
การท่องเที ่ยวเชิงสร้างสรรค์ที่ใช้อัตลักษณ์พิเศษของพื้นที่ ทรัพยากรธรรมชาติ และ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 237 

 

 

ทรัพยากรวัฒนธรรมที่มีคุณค่าเป็นจุดขาย งานวิจัยนี้ต่อยอดจากแนวคิดของสองงานวิจัย
ก่อนหน้า โดยเสนอว่าการท่องเที่ยวรูปแบบนี้สร้างความยั่งยืนแก้ปัญหาการกระจุกตัวของ
นักท่องเที่ยว ปัญหาขยะ และการขาดความเข้าใจเชิงลึกในวัฒนธรรมของพื้นที่ กลยุทธ์  
ที่นำเสนอเน้นการสร้างคุณค่าทางสังคมพหุวัฒนธรรม วิถีชีวิต ประวัติศาสตร์ และภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ผ่านกิจกรรมการท่องเที่ยวที่เปิดโอกาสให้นักท่องเที่ยวได้แลกเปลี่ยนเรียนรู้
และสัมผัสประสบการณ์ใหม่ ๆ นอกจากนี้ยังเสนอการนำศิลปะการออกแบบมาสร้างสรรค์
กิจกรรมท่องเที่ยวที่เน้นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ซึ่งสอดคล้องกับพฤติกรรมนักท่องเที่ยว
ปัจจุบันที่ต้องการความเป็นส่วนตัว สถานที่ที่ไม่พลุกพล่าน และการได้ใกล้ชิดธรรมชาติ 

สามารถสรุปได้ว่า การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนหลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์
ในการจัดการการท่องเที่ยวเชิงพหุวัฒนธรรม จำเป็นต้องบูรณาการแนวคิดหลายด้านเข้า
ด้วยกัน ทั้งด้านการมีส่วนร่วมของชุมชนในทุกขั้นตอน การสร้างภาพลักษณ์และการตลาด 
ที่เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมาย และการพัฒนากิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ท่ีสะท้อนอัตลักษณ์เฉพาะ
ของพื้นที่ การผสมผสานแนวคิดเหล่านี ้จะนำไปสู ่การพัฒนาการท่องเที่ยวที ่สร้างสมดุล
ระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ตอบสนองต่อความต้องการของนักท่องเที่ยว
สมัยใหม่ที่แสวงหาประสบการณ์เรียนรู้วัฒนธรรมอย่างแท้จริง และสร้างการมีส่วนร่วม 
ของชุมชนในการอนุรักษ์และสืบสานวัฒนธรรมอันทรงคุณค่า อันจะนำไปสู่การพัฒนา  
การท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 1 โมเดลการจัดการการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมผ่านประเพณีปอยส่างลอง 

ประเพณ ี
ปอยส่างลอง 

    โมเดลการจดัการการท่องเที่ยวพหุวฒันธรรมผ่านประเพณีปอยส่างลอง 

รากฐาน 
ทางวัฒนธรรม 
- พุทธประวัติ 

- ตำนานชาวไทใหญ ่

มิติทางสังคม 
- ความสัมพันธ์เครือญาติ 
- การถ่ายทอดภูมิปัญญา 
    - อัตลักษณ์ชาติพนัธุ ์

ศักยภาพ 
การท่องเที่ยว 

- ดึงดูดนักท่องเท่ียว 
- สร้างรายได้ชุมชน 

กระบวนการ 
มีส่วนร่วม 

- การตัดสินพระราชหฤทัย 
- การดำเนินงาน 

    - การรับผลประโยชน ์

    การท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืน 



238 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

โมเดลนี้นำเสนอความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบสำคัญ 4 ด้านที่หลอมรวม  
การจัดการประเพณีปอยส่างลองเพื่อพัฒนาสู่การท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนโดยมี
ประเพณีปอยส่างลองเป็นแกนกลางเชื่อมโยงทุกองค์ประกอบเข้าด้วยกัน 

1. รากฐานทางวัฒนธรรม 
ความเข้มแข็งของประเพณีปอยส่างลองวางอยู่บนรากฐานทางวัฒนธรรมที่ลึกซึ้ง 

ได้แก่ พุทธประวัติเกี่ยวกับการออกผนวชของเจ้าชายสิทธัตถะและตำนานของชาวไทใหญ่
เรื่องหญิงม่ายกับบุตรชายที่ได้รับการช่วยเหลือจากพระอินทร์และพระพรหม รากฐานนี้  
ทำให้ประเพณีมีความหมายทางจิตวิญญาณที่ลึกซึ้งและมีเรื่องเล่าที่น่าสนใจสำหรับการ
นำเสนอแก่นักท่องเที่ยว 

2. มิติทางสังคม 
ประเพณีปอยส่างลองสะท้อนโครงสร้างทางสังคมของชาวไทใหญ่ผ่านความสัมพันธ์ 

ในระบบเครือญาติที่เข้มแข็ง การช่วยเหลือเกื้อกูลกันในชุมชน และการถ่ายทอดภูมิปัญญา
จากรุ่นสู่รุ่น พิธีกรรมนี้เป็นเครื่องมือในการรักษาอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของชาวไทใหญ่ใน
บริบทของสังคมไทยที่หลากหลาย 

3. ศักยภาพการท่องเที่ยว 
ประเพณีปอยส่างลองมีศักยภาพสูงในการดึงดูดนักท่องเที่ยวด้วยความงดงามของ

ขบวนแห่ การแต่งกายที่สวยงาม และพิธีกรรมที่มีเอกลักษณ์ การพัฒนาเป็นกิจกรรม
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมช่วยสร้างรายได้ให้ชุมชน กระตุ้นเศรษฐกิจท้องถิ่น และสนับสนุน
ธุรกิจที่เก่ียวข้อง เช่น ที่พัก ร้านอาหาร และสินค้าที่ระลึก 

4. กระบวนการมีส่วนร่วม 
การจัดการประเพณีปอยส่างลองให้ประสบความสำเร็จต้องอาศัยการมีส่วนร่วม

ของผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกฝ่าย ตั้งแต่การตัดสินพระราชหฤทัย การดำเนินงาน และการรับ
ผลประโยชน์ ทั้งจากคนในชุมชนชาวไทใหญ่ กลุ่มชาติพันธุ์อื่นในพื้นที่ หน่วยงานภาครัฐ 
และภาคเอกชนที่เกี่ยวข้องกับการท่องเที่ยว 

การผสมผสานทั้ง 4 องค์ประกอบนี้อย่างสมดุลจะนำไปสู่การพัฒนาการท่องเที่ยว
พหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนที่สามารถรักษาคุณค่าทางวัฒนธรรมดั้งเดิมไว้ได้ ขณะเดียวกันก็
สร้างประโยชน์ทางเศรษฐกิจและสังคมแก่ชุมชนท้องถิ่น ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนเรียนรู้
ระหว่างวัฒนธรรม และสร้างความเข้าใจอันดีระหว่างผู ้คนต่างเชื ้อชาติ ศาสนา และ
วัฒนธรรม 

 
 
 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 239 

 

 

สรุป 
ประเพณีปอยส่างลองเป็นพิธีกรรมสำคัญของชาวไทใหญ่ที่สืบเนื่องจากแรงบันดาล

ใจจากพระชาติของพระพุทธเจ้า โดยเด็กชายอายุ 7-14 ปีที่จะบวชเป็นสามเณรจะได้รับ
การแต่งกายอย่างงดงามคล้ายเจ้าชาย ก่อนจะสละเครื ่องประดับและตัดผมเพื ่อเข้าสู่  
สมณเพศ สะท้อนเหตุการณ์ที่เจ้าชายสิทธัตถะออกผนวช พิธีกรรมนี้มีขั้นตอนสำคัญ  คือ 
วันฮับส่างลอง (วันรับส่างลอง) วันข่ามแขก (วันรับแขก) และวันข่ามส่าง (วันบรรพชา) ซึ่งมี
องค์ประกอบสำคัญทั้งการแห่ขบวน การแต่งกาย และพิธีกรรมทางศาสนา ประเพณีนี้
สะท้อนบริบททางสังคมวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ทั ้งในด้านความสัมพันธ์ครอบครัว  
ความศรัทธาในพระพุทธศาสนา การแบ่งปันทรัพยากร และการแสดงออกซ่ึงอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรม แต่กำลังเผชิญปัญหาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและค่านิยมในยุคโลกาภิวัตน์ 

แนวทางการนำประเพณีปอยส่างลองมาประยุกต์ใช้กับการท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรม 
สามารถทำได้โดยการส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนใน 4 ด้าน คือ การตัดสินพระราช
หฤทัย การดำเนินงาน การรับผลประโยชน์ และการติดตามประเมินผล ซึ่งจะช่วยสร้าง
ความสมดุลและยั่งยืนทั้งในมิติเศรษฐกิจ สังคมวัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม ควบคู่ไปกับการ
สร้างภาพลักษณ์การท่องเที่ยวที่เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมาย โดยศึกษาปัจจัยด้านการรับรู้ 
ทัศนคติ อารมณ์ และความคิดของนักท่องเที่ยว เพื่อสร้างแคมเปญที่เพิ่มการรับรู้และ
ประสบการณ์ท่ีแปลกใหม่ นอกจากนี้ ควรพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงสร้างสรรค์ที่ใช้อัตลักษณ์
พิเศษของพื้นที่และทรัพยากรวัฒนธรรมที่มีคุณค่า ผ่านกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้นักท่องเที่ยว
ได้แลกเปลี ่ยนเรียนรู ้ แก้ปัญหาการกระจุกตัวของนักท่องเที ่ยว ตอบสนองพฤติกรรม
นักท่องเที่ยวปัจจุบัน และนำไปสู่การพัฒนาการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน 

 
เอกสารอ้างอิง 
คณะกรรมการนโยบายการท่องเที่ยวแห่งชาติ. (2564). แผนพัฒนาการท่องเที่ยวแห่งชาติ 

ฉบับที่ 3 (พ.ศ. 2566-2570). กรุงเทพฯ: คณะกรรมการนโยบายการท่องเที่ยว
แห่งชาติ. 

จักรดุลย์ เปาวิมาน. (2565). แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟูชุมชนพหุวัฒนธรรม กรณีศึกษา
ชุมชนวัดโอกาส จังหวัดนครพนม (การค้นคว้าอิสระหลักสูตรสถาปัตยกรรมศาสตร 
มหาบัณฑิต สาขาวิชาการออกแบบชุมชนเมือง). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ชมรมพ ุทธศาสตร ์สากล. (2564). พุทธประว ัติ .  ส ืบค ้น 13 ม ีนาคม 2568, จาก 
https://www.ibsofficial.com/buddhist-history/#:~:text=อ ธ ิ ษ ฐ า น เ ป็ น
บรรพชิต,จากนั้น%20ทรงอธิษฐานว่า 



240 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.228-241. 

 

 

ธรรศ ศรีรัตนบัลล์. (2558). ปอยส่างลอง : สัญลักษณ์และความหมายทางสังคมของชาวไท
ใหญ่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน. วารสารไทยศึกษา, 11(2), 97-98. 

ปิ่น บุตรี. (2566). ปอยส่างลอง แม่ฮ่องสอน งานบวชเณรน้อยอานิสงส์สูงล้น จากพลังศรัทธา
ของชาวไทใหญ่. สืบค้น 13 มีนาคม 2568, จาก https://shorturl.asia/o0V19 

พรรณิดา ขันธพัทธ์ และนันท์ชญา มหาขันธ์. (2558). การปรับเปลี่ยนวิถีทางประเพณีพิธีกรรม 
ความเชื ่อ และอัตลักษณ์ของชาวไทใหญ่ ในจังหวัดเชียงใหม่. วารสารวิชาการ 
มนุษยคาสตร์และสังคมคาสตร์, 23(41), 179-199. 

พระมหามงคลกานต์ ฐิตธมโม และอาภรณ์รัตน์ เลิศไผ่รอด. (2563). การอยู่ร่วมกันของคน
ในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทย กรณีศึกษาสังคมพหุวัฒนธรรมในอำเภอ
เมือง จังหวัดเชียงใหม่. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์, 5(3), 46-59. 

แพร ศิร ิศ ักดิ ์ดำเกิง. (2549). แนวคิดพหุว ัฒนธรรม Multiculturalism. กรุงเทพฯ: 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ภคอัศม์ โปษะกฤษณะ. (2566). โลกาภิวัตน์กับผลกระทบต่อวัฒนธรรมในสังคมชนบท. 
วารสาร มจร.หริภุญชัยปริทรรศน์, 7(3), 213-214. 

ศรายุธ ทองหมัน และคณะ. (2566). การจัดการความหลากหลายทางวัฒนธรรมสำหรับ
การท่องเที ่ยวของประเทศไทย. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร , 11(6),  
2546-2558. 

ศูนย์เทคโนโลยีสารสนเทศ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. (ม.ป.ป.). พหุวัฒนธรรม. 
สืบค้น 13 มีนาคม 2568, จาก https://shorturl.asia/IaHBu 

สายรุ้ง ดินโคกสูง และคณพ. (2561). รูปแบบการท่องเที่ยวเชิงนิเวศวัฒนธรรมลุ่มน้ำชีเพ่ือ
การอนุรักษ์และพื ้นฟูว ิถีช ีว ิตชุมชมชนตำบลชีทวน อำเภอเขื ่องใน จังหวัด
อุบลราชธานี. วารสารบัณฑิตวิทยาลัย พิชญทรรศน์, 13(2), 213-221. 

สุกานดา ถิ่นฐาน และอนุชา แฟงเกสร. (2566). สร้าง สรรค์ สุข : การท่องเที่ยวเชิงสร้างสรรค์
บนพื้นที ่หวัฒนธรรมเพื่อสอดรับกับพฤติกรรมนักท่องเที ่ยวในความปกติใหม่ 
จังหวัดกาญจนบุรี. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร, 43(2), 1-13. 

อรรถกร จัตุกูล. (2561). บทบาทของชุมชนในท้องถิ่นต่อการพัฒนาตลาดการท่องเที่ยวจังหวัด
บุรีรัมย์ กรณีศึกษาชุมชนวนอุทยานเขากระโดง. วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัย 
ราชภัฏบุรีรัมย์, 10(1), 167-182. 

อัซลีนาร์ อูเซ็ง และอธิป จันทร์สุริย์. (2556). การจัดการการท่องเที่ยวเชิงพหุวัฒนธรรมโดยใช้
กระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชนกรณีศึกษาชุมชนท่องเที่ยวพหุวัฒนธรรมจังหวัด
ปัตตานี. วารสารมหาวิทยาลัยวงษ์ชวลิตกุล (มนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร์) ,  
1(2), 100-116. 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.228-241. 241 

 

 

American Psychological Association. (2017). Multicultural guidelines: An 
ecological approach to context, identity, and intersectionality. 
Retrieved March 13, 2025, from https://shorturl.asia/bJQ3w 

Rex, J. (1996). Ethnic minorities in the modern nation state. Basingstoke: 
Macmillan. 


