
Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 365 

 

 

สังคหวัตถุ 4 กับการสร้างสังคมประชาธิปไตยที่เขม้แข็ง* 
SANGAHAVATTHU 4 AND THE CREATION OF A STRONG  

DEMOCRATIC SOCIETY 
 

จำนง วงศ์คง, พระมหาอานนท์ อคฺคปญฺโญ 
Chamnong Wonkhong, Phramaha Anon Akkapanyo 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author E-mail: Chamnong1963@hotmail.com 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มุ ่งศึกษาและวิเคราะห์ศักยภาพหลักสังคหวัตถุ 4 ในการเสริมสร้าง
ความเข้มแข็งของสังคมประชาธิปไตย โดยชี้ให้เห็นว่า การพัฒนาประชาธิปไตยในประเทศ
กำลังพัฒนาเป็นสิ่งสำคัญในการสร้างสังคมที่ยุติธรรมและเท่าเทียม ซึ่งระบอบประชาธิปไตย
ให้ความสำคัญกับสิทธิเสรีภาพและการมีส่วนร่วมของประชาชน การประยุกต์ใช้หลัก  
พุทธธรรมอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะสังคหวัตถุ 4 อันประกอบด้วย ทาน (การให้) ปิยวาจา 
(การพูดจาไพเราะ) อัตถจริยา (การทำประโยชน์) และสมานัตตตา (การวางตนเสมอต้น
เสมอปลาย) เมื่อนำสังคหวัตถุ 4 มาประยุกต์ใช้กับการสร้างสังคมประชาธิปไตย พบว่า
หลักการเหล่านี้ช่วยเสริมสร้างการมีส่วนร่วมของประชาชน ความเท่าเทียม และการเคารพ
ในศักดิ์ศรีของมนุษย์ ทาน ส่งเสริมการลดความเหลื่อมล้ำ ปิยวาจา ส่งเสริมการสื่อสาร
อย่างสร้างสรรค์ อัตถจริยา ส่งเสริมการเสียสละเพื่อประโยชน์ส่วนรวม และสมานัตตตา 
สนับสนุนความเสมอภาคในทุกระดับ หลักธรรมเหล่านี้จึงมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้าง
ระบอบประชาธิปไตยท่ีมั่นคง ยั่งยืน และสันติสุขอย่างแท้จริง 
คำสำคัญ: สังคหวัตถุ 4; การสร้างสังคม; ประชาธิปไตย 
 
Abstract    

This article aimed to study and analyze the potential of the 
Sangahavatthu 4 in strengthening democratic societies, pointing out that the 
development of democracy in developing countries is important in creating a 
just and equal society, where democracy emphasizes the rights, freedoms 
and participation of the people. The systematic application of Buddhist 

 
*Received April 29, 2025; Revised June 7, 2025; Accepted June 17, 2025 



366 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

principles, especially the Sangahavatthu 4, consisting of Dana, giving, Piyavaca 
pleasant speech, Atthachariya, benevolence, and Samanatta, consistency. 
When the Sangahavatthu 4 are applied to the creation of a democratic 
society, it is found that these principles help strengthen public participation, 
equality, and respect for human dignity. Than promotes the reduction of 
inequality; Piyavaca promotes creative communication; Atthachariya 
promotes sacrifice for the common good; and Samanatta supports equality 
at all levels. These principles therefore play an important role in 
strengthening a truly stable, sustainable, and peaceful democracy. 
Keyword: Sangahavatthu 4; Society Creation; Democracy 

 
บทนำ 

การพัฒนาประชาธิปไตยในประเทศกําลังพัฒนาเป็นหัวใจสำคัญในการสร้างสังคม
ที่มีความเป็นธรรมและความเท่าเทียม ระบอบประชาธิปไตยให้ความสำคัญกับสิทธิเสรีภาพ
ของประชาชน ทำให้คนในสังคมมีโอกาสเท่าเทียมกันในการแสดงความคิดเห็น การมีส่วนร่วม
ทางการเมือง และการกำหนดทิศทางของประเทศผ่านการเลือกตั้งที่เสรีและเป็นธรรม  
การพัฒนาประชาธิปไตยจะช่วยเสริมสร้างสถาบันทางการเมืองที่มีเสถียรภาพ ส่งเสริม  
การปกครองด้วยกฎหมาย (Rule of Law) ซึ่งมีผลโดยตรงต่อการเคารพสิทธิมนุษยชน  
การพัฒนาทางเศรษฐกิจ และการลดความเหลื ่อมล้ำในสังคม (อนันต์ คติยะจันทร์  
และคณะ, 2567) 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการพัฒนาประชาธิปไตยต้องดำเนินการอย่างเป็น
ระบบ โดยอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วน ทั ้งสถาบันศาสนา สถาบันการศึกษา 
หน่วยงานภาครัฐ และภาคประชาสังคม ในการขับเคลื่อนการพัฒนา การสร้างความเข้าใจ
และการมีส่วนร่วมของคนรุ่นใหม่เป็นปัจจัยสำคัญต่อความสำเร็จในระยะยาว จึงต้อง
นําเสนอหลักธรรมในรูปแบบที ่ทันสมัยและเชื ่อมโยงกับชีว ิตประจำวัน การพัฒนา
ประชาธิปไตยในสังคมไทยโดยใช้หลักพุทธธรรมมีเป้าหมายเพ่ือสร้างสังคมที่มีความสงบสุข 
มีความยุติธรรม และมีการพัฒนาที่ยั่งยืน โดยเน้นการพัฒนาทั้งด้านพฤติกรรม จิตใจ  และ
ปัญญา การสร้างจิตสํานึกสาธารณะและความรับผิดชอบต่อสังคม ตลอดจนการส่งเสริม
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติภายใต้หลักการประชาธิปไตยที่เคารพความแตกต่างหลากหลาย  
(กรวิชญ์ บุญมี, 2567) 

ในท่ามกลางความท้าทายเหล่านี้ หลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาได้ถูกนำมา
พิจารณาในฐานะแหล่งปัญญาและแนวทางในการพัฒนาสังคมในหลากหลายมิติหนึ ่งใน



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 367 

 

 

หลักธรรมที่โดดเด่นและมีความสอดคล้องกับหลักการพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคม
ประชาธิปไตยอย่างสันติสุขและเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ คือ สังคหวัตถุ 4 ซึ่งประกอบด้วย ทาน 
การให้และแบ่งปัน ปิยวาจาการพูดจาด้วยความจริงใจและสร้างสรรค์ อัตถจริยา การประพฤติ
ตนให้เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น และสมานัตตาการวางตนเสมอต้นเสมอปลาย หลักธรรมนี้
สามารถนํามาประยุกต์ใช้ในการสร้างความสามัคคีและความเท่าเทียมในสังคมประชาธิปไตย 
(สุมาลี บุญเรือง และสุรพล สุยะพรหม, 2566) 

ดังนั้น บทความวิชาการนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาและวิเคราะห์ถึงศักยภาพของ
หลักสังคหวัตถุ 4 ในการเสริมสร้างความเข้มแข็งของสังคมประชาธิปไตย โดยจะพิจารณา
ถึงความเชื ่อมโยงระหว่างหลักธรรมแต่ละประการกับคุณลักษณะสำคัญของสังคม
ประชาธิปไตยที่มั ่นคง ตลอดจนอุปสรรคและความท้าทายในการนำหลักสังคหวัตถุ 4  
มาประยุกต์ใช้ในบริบทของสังคมที่มีความหลากหลายทางความคิด วัฒนธรรม และ
ผลประโยชน์ เพื ่อเป็นแนวทางในการสร้างสังคมประชาธิปไตยที่เปี ่ยมด้วยคุณธรรม 
จริยธรรม และความเข้มแข็งอย่างยั่งยืนต่อไป 
 
ความเข้าใจในหลักสังคหวัตถุ 4 

ความหมายของหลักสังคหวัตถุ 4 
สังคหวัตถุ 4 เป็นเครื่องมือ หรือหลักธรรม 4 ประการ ที่ช่วยประสานคนหมู่มาก  

ให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข เป็นเครื่องช่วยขจัดความขัดแย้งที่เกิดขึ้นทำให้คนอยู่ร่วมกัน
ด้วยความรัก โดยมีนักวิชาการให้ความหมายแตกต่างกัน ดังนี้ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) (2561) ได้กล่าวถึงความหมายของ สังคหวัตถุ 
4 ว่า คือ ธรรมเครื่องยึดเหนี่ยว คือ ยึดเหนี่ยวใจบุคคล และประสานหมู่ชนไว้ในสามัคคี 
หลักการสงเคราะห์ ประกอบด้วย 1. ทาน การให้คือการแสดงความเอื ้อเฟื ้อเผื ่อแผ่ 
เสียสละ แบ่งปัน และช่วยเหลือผู้อื่นด้วยสิ่งของต่าง ๆ รวมถึงการให้ความรู้ คำแนะนำ และ
การสั่งสอน 2. ปิยวาจา หรือ เปยยวัชชะ คือ การสื่อสารด้วยถ้อยคำที่น่ารักจับใจ สร้าง
ความรู้สึกดี และเป็นที่รักใคร่นับถือ อันได้แก่ คำพูดที่สุภาพ ไพเราะ อ่อนหวาน ก่อให้เกิด
ความสมานสามัคคี ไมตรีจิต รวมถึงคำพูดที่แสดงถึงประโยชน์ มีเหตุผล หลักฐานและ
สามารถโน้มน้าวให้เกิดความนิยมและยอมรับได้ 3. อัตถจริยา คือ การประพฤติที่เป็น
ประโยชน์ โดยกระตือรือร้นในการช่วยเหลือกิจการต่าง ๆ การบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ 
รวมถึงการช่วยแก้ไข ปรับปรุง และส่งเสริมในด้านจริยธรรม  4. สมานัตตตา ความมีตน
เสมอ คือ การวางตนอย่างเสมอต้นเสมอปลายโดยประพฤติปฏิบัติต่อผู้คนอย่างสม่ำเสมอ
และเท่าเทียมกัน รวมถึงการร่วมรับรู้และร่วมแก้ไขทั้งในยามสุขและยามทุกข์ นอกจากนี้ยัง



368 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

หมายถึงการวางตนให้เหมาะสมกับฐานะ สถานภาพบุคคล เหตุการณ์ และสิ่งแวดล้อม
อย่างถูกต้องตามหลักธรรมในแต่ละสถานการณ์ 

บุญสิริ ชวลิตธํารง (2529) ได้กล่าวถึงความหมายของ สังคหวัตถุ 4 ว่า ธรรมอัน
เป็นที่ตั้งแห่งความยึดเหนี่ยวจิตใจของกันและกัน อันเป็นไปเพื่อการสงเคราะห์กัน ซึ่งมีอยู่ 
4 ข้อ 1. ทาน หมายถึง การให้ การแบ่งปันและช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญ
เพราะทุกคนย่อมต้องการความช่วยเหลือในด้านต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นวัตถุ เช่น ทรัพย์สิน  
เงินทอง เครื่องอุปโภคบริโภค กำลังกายในการช่วยเหลือซึ่งกันและกันทางกาย วาจาในการ
ให้คำแนะนำที่เหมาะสม หรือสติปัญญาในการให้ความรู้และชี้แนะแนวทางต่าง ๆ 2. ปิยวาจา 
หมายถึง การพูดจาที ่ไพเราะและจับใจ คือการใช้ถ้อยคำที่สุภาพ อ่อนโยน และสร้าง
ความรู้สึกที่ดีต่อผู้ฟัง ตรงกันข้าม หากใช้คำพูดที่ไม่สุภาพหรือไม่น่าพอใจ ก็อาจทิ่มแทง
จิตใจ สร้างความเสียใจและความไม่สบายใจให้ผู้อ่ืน ดังนั้น ทุกคนจึงควรมีสติในการควบคุม
ความคิดและคำพูด เพื่อสื่อสารด้วยวาจาที่เหมาะสมและสร้างสรรค์ แม้ในยามเหนื่อยล้า
จากการทำงาน สติคือสิ่งสำคัญที่จะช่วยให้เราควบคุมคำพูดให้ยังคงไพเราะได้ ดังนั้น  
ไม่ว่าจะเป็นการเจรจาทางการทูตหรือการแสดงออกใดๆ การมีสติกำกับอยู่เสมอจึงเป็นสิ่ง  
ที่จำเป็น 3. อัตถจริยา หมายถึง การประพฤติประโยชน์ต่อกัน คือการกระทำสิ่งที่เป็นคุณ
ต่อส่วนรวม ไม่ว่าจะเป็นต่อองค์กร เช่น โรงพยาบาล มหาวิทยาลัย ชุมชนที่เราอยู่ หรือ
ประเทศชาติ ในขณะเดียวกัน สิ่งใดที่เป็นโทษก็ควรหลีกเลี่ยง การทำประโยชน์นี้สามารถ
แสดงออกได้ทั้งทางกาย ด้วยการลงมือช่วยเหลือ ทางวาจา ด้วยการเสนอแนะสิ่งที่เป็น
ประโยชน์ และทางใจ ด้วยการมีจิตใจที่มุ่งมั่นทำความดี ในทุกโอกาสและเวลาที่สามารถ  
ทำได้ 4. สมานัตตตา หมายถึง การวางตนอย่างสม่ำเสมอ หรือการรักษาความเสมอต้น
เสมอปลาย หมายถึง การปฏิบัติตามระเบียบและข้อกำหนดที่ได้บัญญัติไว้สำหรับทุกคน ไม่
ว่าจะเป็นผู้ใหญ่หรือผู้น้อย ตามหน้าที่ความรับผิดชอบของตน เช่นเดียวกับการเคารพ
กฎระเบียบขององค์กรหรือสถานที่ต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นสถาบันการศึกษา หรือข้อปฏิบัติ
สำหรับพระภิกษุสงฆ์ 

กล่าวโดยสรุป สังคหวัตถุ 4 คือ หลักธรรม 4 ประการ ได้แก่ ทาน (การให้) 
ปิยวาจา (การพูดจาไพเราะ) อัตถจริยา (การทำประโยชน์) และสมานัตตตา (การวางตน
เสมอต้นเสมอปลาย) ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญในการยึดเหนี่ยวจิตใจ ประสานความสัมพันธ์ 
และส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในสังคม ช่วยขจัดความขัดแย้งและสร้างความรัก
ใคร่สามัคคีให้เกิดขึ้นในหมู่คณะ ไม่ว่าจะเป็นระดับบุคคล ครอบครัว ชุมชน หรือประเทศชาติ 

ความสำคัญของสังคหวัตถุ 4 
พุทธทาสภิกขุ (2525) ได้กล่าวถึงความสำคัญของสังคหวัตถุ 4 คือ หลัก  

การสงเคราะห์ หรือเรื่องการสงเคราะห์กันช่วยเหลือซึ่งกันและกันซึ่งประกอบด้วย ทาน คือ 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 369 

 

 

การแบ่งปัน เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่กัน พระพุทธเข้ามุ่งท่ีธรรมทานมากกว่า อมิสทานคือการให้วัตถุ
สิ ่งของ ส่วนธรรมทานเป็นการให้ความช่วยเหลือและคำแนะนำที่เป็นประโยชน์ ชี ้แนะ
แนวทางให้บุคคลสามารถแก้ไขปัญหาและพัฒนาตนเองได้ด้วยตนเอง ปิยวาจา คือ  
การสื่อสารด้วยถ้อยคำที่น่ารักและน่าเคารพ ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเน้นว่าเป็นคำพูดที่ไพเราะ 
อ่อนหวาน จริงใจ และก่อให้เกิดประโยชน์แก่ผู้สื่อสารด้วย  อัตถจริยา คือ การประพฤติ
ปฏิบัติเพื่อประโยชน์ของผู้อื ่น โดยเฉพาะอย่างยิ ่งพระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับ
โลกัตถจริยา ซึ่งเป็นการทำประโยชน์แก่สังคมในวงกว้าง โดยไม่จำกัดอยู่เพียงตนเองและ
คนใกล้ชิด สมานัตตตา คือ การวางตนอย่างเสมอต้นเสมอปลาย สามารถปรับตัวเข้ากับ
ผู้อื่นและร่วมทุกข์ร่วมสุขกันได้อย่างสม่ำเสมอ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) (2550) ได้กล่าวไว้ว่า สังคหวัตถุ 4 เป็น
หลักธรรมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข โดยทำหน้าที่ยึดเหนี่ยวจิตใจและประสาน
ความสัมพันธ์ในสังคมหรือหมู่คณะ เพื่อสร้างความสามัคคีและสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน 
ได้แก่ หลักสังคหวัตถุ 4 ดังต่อไปนี้ 

1. ทาน คือ การให้ทานคือการแบ่งปันสิ่งของที่ตนมีแก่ผู้อื่นอย่างเอื้อเฟื้อ เผื่อแผ่ 
และเสียสละ โดยมิได้มุ่งหวังให้ตนเองร่ำรวยขึ้นหรือถึงกับหมดตัว แต่เป็นการแสดงออกถึง
ไมตรีจิต ผู้ให้ไม่จำเป็นต้องมีฐานะดีกว่าผู้รับเสมอไป และการให้ยังครอบคลุมถึงการ
ช่วยเหลือด้วยปัจจัยสี่ ทุนทรัพย์ สิ่งของ รวมถึงการให้ความรู้และความเข้าใจด้วย 

2. ปิยวาจา พูดอย่างรักกัน คือ การสื ่อสารด้วยถ้อยคำที ่เปี ่ยมด้วยความรัก  
ความสุภาพ ไพเราะ น่าฟัง รวมถึงการชี้แจง แนะนำสิ่งที่เป็นประโยชน์ มีเหตุผล หลักฐาน 
และชักจูงไปในทางท่ีดีงาม หรือเป็นการแสดงความเห็นอกเห็นใจ ให้กำลังใจ และพูดให้เกิด
ความเข้าใจอันดี ความสามัคคี ไมตรีจิต ก่อให้เกิดความรักใคร่ นับถือ และช่วยเหลือเกื้อกูล
กัน ในการทำงานร่วมกันเป็นกลุ่ม การสื่อสารที่ดีมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
สำหรับฝ่ายประชาสัมพันธ์ หากขาดปิยวาจา แม้โครงการหรือกิจกรรมจะดีเพียงใดก็ยาก  
ที่จะโน้มน้าวใจสมาชิกในกลุ่มได้ 

3. อัตถจริยา การลงมือช่วยเหลือผู้อื ่นด้วยกำลังกาย และกระตือรือร้นในการ
สนับสนุนกิจการต่าง ๆ รวมถึงการบำเพ็ญประโยชน์ต่อส่วนรวม ทั้งการช่วยแก้ไขปัญหา 
ที่เกิดขึ้น และการส่งเสริมพัฒนาสิ่งต่าง ๆ ให้ดีขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในด้านคุณธรรมและ
จริยธรรม เพ่ือเป็นแบบอย่างท่ีดีงาม 

4. สมานัตตตา การวางตนอย่างเสมอต้นเสมอปลาย การให้ความเสมอภาคและ
การปฏิบัติต่อสมาชิกในกลุ่มและบุคคลทั่วไปอย่างสม่ำเสมอ โดยไม่เอารัดเอาเปรียบผู้ที่
ด้อยกว่า และมีความเสมอภาคในการร่วมสุขร่วมทุกข์ 



370 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน) (2528) ได้กล่าวถึงความสำคัญของ 
สังคหวัตถุ 4 ไว้ว่า เป็นหลักสงเคราะห์ซึ ่งกันและกัน การให้เพื่อสงเคราะห์นี้ หมายถึง   
การให้เพื่อยึด เหนี่ยวน้ำใจ ร้อยรัดใจให้รวมกันเป็นหมู่และเห็นอกเห็นใจกัน รักใคร่นับถือ
สนิทสนมกันมั่นคง ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือการจัดตั้งกองทุนช่วยเหลือเพื่อนครู ซึ่งเกิดจาก
การเสียสละเงินของผู้สมัครใจเป็นสมาชิกในกลุ่มโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ
ศึกษา จังหวัดร้อยเอ็ด แสดงให้เห็นถึงความตั้งใจที่จะช่วยเหลือซึ่งกันและกันภายในกลุ่ม 
ก่อนที่จะร้องขอความช่วยเหลือจากหน่วยงานต้นสังกัด กลุ ่มบริหารจัดการด้วยการ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ แบ่งปันสิ่งของ ความรู้ คำแนะนำ รวมถึงการเสียสละแรงกายและเวลาเพ่ือ
ส่วนรวม นอกจากนี้ การสื่อสารด้วยถ้อยคำที่ไพเราะ อ่อนหวาน เป็นที่รัก และซาบซึ้งใจ 
ยังช่วยสร้างความสามัคคี มิตรไมตรี และความรักใคร่นับถือ ตลอดจนการยอมรับในกฎ
กติกาทีต่กลงร่วมกัน ทำให้เกิดการประพฤติปฏิบัติร่วมกัน และผลประโยชน์ที่ได้รับร่วมกัน
คือมิตรภาพที่ดี ซึ่งเป็นแรงจูงใจในการแก้ไขปัญหาและช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 

กล่าวโดยสรุป สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมสำคัญที่เน้นการสงเคราะห์ช่วยเหลือ  
ซึ่งกันและกันในสังคมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและสร้างความสามัคคี  ประกอบด้วย 
ทาน การแบ่งปัน เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ โดยเฉพาะธรรมทาน  ปิยวาจา การสื่อสารด้วยถ้อยคำ 
ที่ไพเราะ จริงใจ และเป็นประโยชน์ อัตถจริยา การประพฤติปฏิบัติเพื่อประโยชน์ของผู้อ่ืน
และสังคม และสมานัตตตา การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย ร่วมทุกข์ร่วมสุขกัน หลักธรรม
เหล่านี้มีบทบาทในการยึดเหนี่ยวจิตใจ ประสานความสัมพันธ์ และส่งเสริมการช่วยเหลือ
เกื้อกูลกันในหมู่คณะและสังคมโดยรวม 
 
ความเข้าใจในประชาธิปไตย 

ประชาธิปไตย (Democracy) เป็นระบอบการปกครองที่ให้ความสำคัญกับอำนาจ
ของประชาชน โดยประชาชนมีสิทธิและเสรีภาพในการเข้ามามีส่วนร่วมในการปกครอง
ตนเอง ไม่ว่าจะเป็นโดยตรง เช่น การลงประชามติ หรือโดยอ้อม เช่น การเลือกตั้งผู้แทนเข้า
ไปทำหน้าที่ในรัฐสภา โดยมีนักวิชาการให้ความหมายแตกต่างกัน ดังนี้ 

Lindsay (1951) ให้ความหมายว่า ประชาธิปไตยตั้งอยู่บนสมมติฐานที่ว่ามนุษย์
สามารถตกลงทำสิ่งหนึ่งสิ่งใดร่วมกันได้  และในทำนองเดียวกันก็มีวิถีชีวิตของแต่ละปัจเจก
ชนได้ เกิดจากการยอมรับนับถือเคารพนับถือบุคลิกภาพซึ่งกันและกันมากพอเราก็สามารถ
จะหาหลักเกณฑ์ของระบบสิทธิเสรีภาพซึ่งทำให้บุคคลบรรลุถึงชีวิตอันเสรีได้ ซึ่งวิธีการที่ดี
ที่สุดในทัศนะของเขา คือ การปรึกษาหารือถกเถียงกัน ดังนั้น จากความหมายดังกล่าว
ชี้ให้เห็นว่า มนุษย์เราต้องยอมรับและเคารพในความแตกต่างของบุคลิกภาพไม่ควรนำ
ความคิดของตนเองไปตัดสินหรือจำกัดว่าบุคลิกภาพแบบใดจึงเป็นที่ยอมรับ เพราะมนุษย์ 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 371 

 

 

มีความหลากหลาย การทำความเข้าใจกันควรเกิดขึ้นผ่านการพูดคุยแลกเปลี่ยนอย่างเปิดใจ 
โดยปราศจากอคติหรือทิฐิมานะเป็นอุปสรรค 

Carlton (1975) ให้ความหมายประชาธิปไตย คือ การใช้ความพยายามก้าวไปสู่
ชีวิตที่ดีงามเพื่อประชาชนของคนทุก ๆ คน โดยไม่หยุดยั้ง นั่นก็คือ การให้เสรีภาพของแต่
ละคนให้มากที่สุด พร้อม ๆ กับการให้ความคุ้มครองชีวิต ความปลอดภัย การสงเคราะห์ 
และการมีโอกาสในชีวิตที่กว้างขวางที่สุดสำหรับทุกคน เท่าที่ธรรมชาติจะอำนวยเพ่ือ 
การพัฒนาบุคลิกภาพให้เต็มที่ที่สุด และส่งเสริมการมีส่วนร่วมทางการเมืองให้มากที่สุด 

สมบัติ ธำรงธัญวงศ์ (2547) ได้อธิบายถึงลักษณะของระบอบการปกครองแบบ
ประชาธิปไตยด้วยการแสดงให้เห็นถึงองค์ประกอบของระบอบประชาธิปไตยมี 5 ลักษณะ 
ดังนี้  

1. การมีส่วนร่วม (Participation) ประชาธิปไตยถือว่าเป็นระบอบการปกครอง 
ที่ประชาชนกับรัฐมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กันทั้งในแง่ของปัจจัยนำเข้า กล่าวคือ ประชาชน
เป็นผู้กำหนดและมีอิทธิพลต่อรัฐบาล และในแง่ปัจจัยนำออก กล่าวคือ รัฐบาลออกนโยบาย
และกฎหมายตอบสนองต่อข้อเรียกร้อง ความต้องการของประชาชน ดังนั ้น ประเด็น 
การมีส่วนร่วมจึงเป็นองค์ประกอบหนึ่งที่ชี้ให้เห็นถึงความเชื่อมโยงระหว่างประชาชนกับ
รัฐบาลตามที่กล่าวมา เนื่องจากภายใต้ระบอบนี้ประชาชนเป็นผู้คัดเลือกคนที่จะมาเป็น
รัฐบาล ในระบอบประชาธิปไตยนั ้นจะต้องให้สิทธิการเลือกตั้ งแก่คนทุกคนที่อยู่ในวัย 
ที่กฎหมายกำหนด โดยไม่มีข้อจำกัดในเรื่องของเพศ ชนชั้น ฐานะทางเศรษฐกิจและสังคม 
สีผิว ศาสนา ความเชื่อ นอกจากนั้นการเลือกตั้งต้องดำเนินไปอย่างอิสรเสรี ทั้งในตัวผู้เลือก
และพรรคการเมืองที่ลงสมัครรับเลือกตั ้งอย่างหลากหลาย ปราศจากการบังคับขู ่เข็ญ  
การใช้อามิสสินจ้าง การซื้อสิทธิขายเสียง การเลือกตั้งต้องเป็นไปอย่างบริสุทธิ์ ยุติธรรม  
การมีส่วนร่วมทางการเมืองไม่เพียงด้านการเลือกตั้งเท่านั้น ประเทศที่เป็นประชาธิปไตย
ประชาชนต้องได้รับโอกาสในการมีส่วนร่วมทางการเมืองด้านอื่น ๆ ด้วย ซึ่งเป็นสิ่งจำเป็น
ต่อความเป็นประชาธิปไตย ได้แก่ สิทธิ เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น การรวมกลุ่ม  
การวิพากษ์วิจารณ์นโยบายและการดำเนินงานของรัฐบาล เป็นต้น 

2. พหุนิยม (Pluralism) คำว่า พหุนิยม หมายถึง ความแตกต่าง หลากหลายด้าน
ต่าง ๆ ในสังคม ทั้งในระดับปัจเจกบุคคลและกลุ่ม ซึ่งมีสิทธิเสรีภาพที่จะดำเนินชีวิตตาม
ความคิด ความเชื่อของตนหรือกลุ่มของตน มีอิสระที่จะคิดเห็นแตกต่าง หลากหลายและ  
มีอิสระในการที่จะแสดงออกถึงความแตกต่างหลากหลายนั้น ตราบใดที่ไม่ล่วงละเมิดสิทธิ
เสรีภาพของผู้อื่น ระบอบประชาธิปไตยให้สิทธิแก่คนทุกคนทุกกลุ่ม ซึ่งมีความคิดความเห็น 
ความเชื่อ ค่านิยมที่แตกต่างหลากหลาย มีอิสระในการติดต่อสัมพันธ์กับรัฐบาลอย่าง 
เท่าเทียมกันโดยไม่มีใครหรือกลุ่มใดสามารถอ้างสิทธิพิเศษเหนือคนอื่นหรือกลุ่มอื่นและ  



372 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

กีดกันคนอื ่นหรือกลุ ่มอื ่นไม่ให้รัฐบาลรับฟังหรือให้ความสนใจได้ หากสังคมใดก็ตาม
ความคิดของคนบางคนหรือบางกลุ่มถูกปิดกั้น ย่อมเป็นที่สงสัยได้ว่าความเป็นประชาธิปไตย
ของสังคมนั้นอยู่ในขั้นที่มีปัญหา 

3. การพัฒนานิยม (Developmentalism) หมายถึง การที ่ประชาธิปไตยเป็น
ระบอบการปกครองที่พัฒนาศักยภาพของความเป็นมนุษย์ให้คนเราสามารถตระหนักรู้  
ถึงพฤติกรรมหรือการกระทำต่าง ๆ ของตนในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการ
ประชาธิปไตย เช่น การไปใช้สิทธิเลือกตั้งในฐานะที่เป็นพลเมืองซึ่งเห็นถึงความสำคัญของ
คะแนนเสียงของตนว่ามีคุณค่า มีความหมายไม่ใช่การตัดสินใจเลือกโดยไม่ได้ตระหนักรู้ว่า
การกระทำของตนมีความหมายว่าอย่างไร 

4. การปกป้องคุ ้มครอง (Protection) ประชาธิปไตยเป็นระบอบการปกครอง 
ที ่จำกัดการใช้อำนาจของรัฐไม่ให้มีมากจนเกินไปจนนำไปสู ่การทำลายสิทธิเสรีภาพ 
ขั้นพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ซึ่งเป็นหนึ่งในหลักการพ้ืนฐานที่สำคัญในรูปแบบการปกครอง
การปกป้องคุ้มครองประชาชน ยับยั้งการใช้อำนาจของรัฐบาลปรากฏในหลายรูปแบบ  
ผ่านกลไกที่กำหนดไว้ในรัฐธรรมนูญ ได้แก่ การให้สิทธิเสรีภาพแก่ประชาชนในการแสดง
ความคิดเห็น ตีพิมพ์ หรือรายงานข่าว การรวมกลุ่มหรือสมาคมการตรวจสอบและถ่วงดุล 
ไม่ให้องค์ใดองค์กรหนึ่งมีอำนาจมากจนเกินไป หรือการที่รัฐธรรมนูญกำหนดวาระการดำรง
ตำแหน่งของนักการเมืองเพ่ือป้องกันไม่ให้ผูกขาดอำนาจไปตลอดชีวิต 

5. การดำเนินงาน (Performance) การปกครองในระบอบประชาธิปไตยต้อง
นำมาซึ่งการยกระดับมาตรฐานชีวิต ความเป็นอยู่ของประชาชนทั้งหลายให้สูงขึ้น ทั้งในด้าน
ปัจจัยสี่ที่จำเป็นสำหรับดำรงชีวิต ดำรงศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ของประชาชนทั้งหลาย
ให้สูงขึ้น ระดับการศึกษาระดับของรายได้ ความยืนยาวของอายุขัยของประชาชนทั้งหลาย 
ให้สูงขึ้น เป็นต้น สิ่งเหล่านี้เป็นเครื่องบ่งชี้ให้เห็นถึงประสิทธิภาพของรัฐบาลว่าได้ปฏิบัติ
หน้าที่ที ่ได้รับมอบหมายอย่างดีหรือไม่ หากประเทศใดมีความอุดมสมบูรณ์เต็มไปด้วย
ทรัพยากรธรรมชาติและมีเทคโนโลยีในระดับขั้นที่สามารถดึงทรัพยากรที่มีอยู่มากนั้นมาใช้
ประโยชน์ได้ไม่ยากแต่กลับปรากฏว่า ประชากรโดยส่วนใหญ่ตกอยู ่ในสภาวะยากจน 
คุณภาพชีวิตต่ำกว่าระดับมาตรฐาน ย่อมต้องนำมาสู่ข้อสงสัยหรือคำถามว่าการดำเนินงาน
ของรัฐบาลนั้นคำนึงถึงประโยชน์ของประชาชนเป็นหลักหรือไม่ 

กล่าวโดยสรุป ประชาธิปไตย คือ ระบอบการปกครองที่อำนาจสูงสุดเป็นของ
ประชาชน ซึ่งสามารถมีส่วนร่วมในการปกครองตนเองได้ทั้งโดยตรงผ่านการลงประชามติ 
หรือโดยอ้อมผ่านการเลือกตั้งผู ้แทน Lindsay (1951) มองว่า ประชาธิปไตยตั้งอยู ่บน
พื้นฐานของการยอมรับความแตกต่างและสามารถตกลงร่วมกันได้ด้วยการปรึกษาหารือ 
Carlton (1975) เน้นย้ำถึงความพยายามอย่างไม่หยุดยั้งในการสร้างชีวิตที่ดีงามและให้



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 373 

 

 

เสรีภาพ ควบคู่ไปกับการคุ้มครองและให้โอกาสแก่ทุกคน ส่วนสมบัติ ธำรงธัญวงศ์ (2547) 
อธิบายประชาธิปไตยผ่าน 5 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ การมีส่วนร่วมของประชาชนพหุนิยม
ที่ยอมรับความหลากหลาย การพัฒนานิยมที่ส่งเสริมศักยภาพมนุษย์ การปกป้องคุ้มครอง
สิทธิเสรีภาพ และการดำเนินงานที่ยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชน 
 
สังคหวัตถุ 4 กับการเสริมสร้างสังคมประชาธิปไตยที่เข้มแข็ง 

สังคหวัตถุ 4 หลักนี้เน้นถึงการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีและความสามัคคีในสังคม 
โดยการเสียสละและให้ความช่วยเหลือแก่ผู้อ่ืน ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของการสร้างสังคมที่มี
ความสมานฉันท์ ประชาธิปไตยที่เข้มแข็งต้องอาศัยการมีส่วนร่วมของประชาชนทุกกลุ่ม 
หลักทานและอัตถจริยาสนับสนุนการทำงานร่วมกันเพื่อประโยชน์ส่วนรวม และการพูดจา
ด้วยคำสุภาพเป็นการสร้างบรรยากาศที่ดีในการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น ซึ่งเป็นองค์ประกอบ
สำคัญของการปฏิสัมพันธ์ในระบบประชาธิปไตย 

ทาน ในทางพุทธศาสนาหมายถึง การให้ การเสียสละ และการแบ่งปันแก่ผู้อ่ืน 
โดยไม่หวังผลตอบแทน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2555) การให้ในลักษณะนี้ 
ช่วยลดความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจและสังคม ก่อให้เกิดความเท่าเทียมในโอกาสและ 
การดำรงชีวิต ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของหลักสิทธิมนุษยชนในระบอบประชาธิปไตยการ
ส่งเสริมให้สมาชิกในสังคมมีน้ำใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาส เป็นการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ตั้งอยู่บนหลักความเสมอภาค มิใช่การสงเคราะห์จากผู้ที่มีอำนาจเหนือกว่า 
แต่เป็นการยอมรับในคุณค่าความเป็นมนุษย์ของกันและกัน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2549) ทานจึงมิใช่เพียงการให้วัตถุเท่านั้น แต่ยังเป็นการเคารพสิทธิ ความศักดิ์สิทธิ์ และ
ศักดิ์ศรีของมนุษย์ทุกคน ด้วยเหตุนี้ การปลูกฝังทานในระดับบุคคลและสังคม จึงเป็นวิธีการ
เสริมสร้างความเสมอภาค และขยายขอบเขตสิทธิและเสรีภาพในสังคมประชาธิปไตยให้
เข้มแข็งและม่ันคงยิ่งข้ึน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543)  

ปิยวาจา คือ การพูดจาด้วยถ้อยคำไพเราะ สุภาพ และจริงใจ  (พระธรรมปิฎก  
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) ซึ ่งมีบทบาทสำคัญในการสื ่อสารในสังคมประชาธิปไตย การใช้  
ปิยวาจาทำให้เกิดบรรยากาศท่ีเอ้ือต่อการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นอย่างเสรีและสร้างสรรค์ 
โดยลดความตึงเครียดและหลีกเลี่ยงความขัดแย้งที่ไม่จำเป็น ในระบอบประชาธิปไตย  
การสื ่อสารที ่มีประสิทธิภาพไม่ใช่เพียงแค่การแสดงความคิดเห็นอย่างเสรี แต่ยังต้อง
คำนึงถึงความเคารพซึ ่งกันและกัน การใช้ภาษาที่สร้างสรรค์และให้เกียรติผู ้อื ่น เป็น
เครื่องมือที่ส่งเสริมความสามัคคีในหมู่ประชาชนและทำให้การแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ดำเนินไป
ด้วยสันติวิธี (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555) ดังนั้น การบ่มเพาะปิยวาจาในการ



374 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

สื่อสารจึงเป็นการวางรากฐานที่สำคัญในการสร้างสังคมประชาธิปไตยที่มั่นคงและยั่งยืน  

(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 
อัตถจริยา คือ การประพฤติปฏิบัติที ่เป็นประโยชน์แก่ผู ้อื ่น  (พระธรรมปิฎก  

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) เป็นการกระทำที่แสดงถึงความเสียสละและความใส่ใจต่อประโยชน์
ส่วนรวม มากกว่าประโยชน์ส่วนตน ในสังคมประชาธิปไตยซึ่งยึดถือการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน การกระทำที ่สะท้อนอัตถจริยา เช่น การอาสาช่วยเหลือกิจกรรมสาธารณะ  
การสนับสนุนโครงการเพื่อสังคม หรือการเข้าร่วมแสดงความคิดเห็นอย่างสร้างสรรค์ ถือเป็น
พฤติกรรมที่ช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งของสังคม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555) 
การมีส่วนร่วมในกิจการสาธารณะ ไม่เพียงแต่สร้างประโยชน์ให้กับส่วนรวมเท่านั้น แต่ยัง
ช่วยปลูกฝังจิตสำนึกความรับผิดชอบและความเป็นเจ้าของร่วมกันในสังคมประชาธิปไตย 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) ซึ่งนำไปสู่การพัฒนาระบบประชาธิปไตย 
ที่มีพลวัตและยั่งยืน 

สมานัตตตา หมายถึง การวางตนอย่างเสมอกัน ไม่ถือตนว่าสูงกว่าหรือต่ำกว่าผู้อ่ืน 

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ฺโต), 2555) แนวคิดนี ้ส ่งเสริมความเสมอภาคและ 
การยอมรับในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของทุกคนอย่างเท่าเทียม ซึ่งสอดคล้องอย่างลึกซึ้งกับ
หลักสิทธิและเสรีภาพในระบอบประชาธิปไตย ในสังคมประชาธิปไตย ความเสมอภาค  
ไม่เพียงแต่หมายถึงความเสมอภาคทางกฎหมาย แต่ยังครอบคลุมถึงการเคารพความ
แตกต่างและการให้เกียรติในศักดิ์ศรีของบุคคลทุกคน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) 
การปลูกฝังสมานัตตตาช่วยลดการแบ่งแยกชนชั้น ความเหลื่อมล้ำ และความรุนแรงทาง
สังคม ทำให้สังคมมีพื้นฐานแห่งความยุติธรรมและสันติสุข  (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) ด้วยเหตุนี้ การน้อมนำสมานัตตตามาใช้ในชีวิตประจำวันและกิจกรรม
ทางสังคมจึงเป็นการสร้างวัฒนธรรมประชาธิปไตยที่แท้จริง ที่เคารพท้ังสิทธิของตนเองและ
ผู้อื่นอย่างเสมอกัน 

สรุปได้ว่า สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมสำคัญในการสร้างสังคมที่มีความสัมพันธ์ที่ดี 
สามัคคี และสมานฉันท์ โดยเน้นการเสียสละและช่วยเหลือผู ้อื ่น ซึ ่งเป็นรากฐานของ
ประชาธิปไตยที่เข้มแข็ง ทานส่งเสริมความเท่าเทียมและการเคารพสิทธิมนุษยชน ปิยวาจา
สร้างบรรยากาศที่ดีในการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นอย่างสร้างสรรค์ อัตถจริยาผลักดัน  
การมีส่วนร่วมเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม และสมานัตตตาส่งเสริมความเสมอภาคและการยอมรับ
ในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ซึ่งทั้งหมดนี้เป็นองค์ประกอบสำคัญของการเสริมสร้างสังคม
ประชาธิปไตยท่ีมั่นคงและยั่งยืน 
 
 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 375 

 

 

 
แนวทางการส่งเสริมการประยุกต์ใช้สังคหวัตถุ 4 เพื่อสร้างสังคมประชาธิปไตย
ที่เข้มแข็ง 

หลักสังคหวัตถุ 4 แต่ละประการมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในการเสริมสร้างสังคม
ประชาธิปไตยที่เข้มแข็ง การให้หรือทาน ไม่เพียงแต่เป็นการช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ในยาม
ยากลำบากเท่านั้น แต่ยังช่วยลดช่องว่างของความเหลื่อมล้ำในสังคม เมื่อผู้ที่มีกำลังทรัพย์
หรือทรัพยากรต่าง ๆ แบ่งปันให้แก่ผู้ที่ด้อยโอกาสกว่า ย่อมเป็นการสร้างตาข่ายทางสังคม  
ที่เข้มแข็งและนำไปสู่การสนับสนุนรัฐสวัสดิการที่ครอบคลุมและทั่วถึงมากขึ้น นอกจากนี้ 
การให้ยังเป็นการกระตุ้นจิตสำนึกของการเป็นพลเมืองที่ตื่นตัวและส่งเสริมการมีส่วนร่วม
ของภาคประชาชนในการดูแลและพัฒนาสังคมร่วมกันอีกด้วย ขณะที่ ปิยวาจา หรือการ
พูดจาด้วยถ้อยคำที่สุภาพ อ่อนโยน และสร้างสรรค์ เป็นรากฐานสำคัญของการอยู่ร่วมกัน
ในสังคมประชาธิปไตย การสื ่อสารด้วยความเคารพซึ ่งกันและกัน ลดการใช้ถ้อยคำ 
ที่ก่อให้เกิดความแตกแยกหรือความเกลียดชัง จะช่วยสร้างบรรยากาศของการแลกเปลี่ยน
ความคิดเห็นอย่างเปิดอกและสร้างสรรค์ แม้จะมีความเห็นที่แตกต่างกัน การรับฟังอย่าง
ตั้งใจและการใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายจะนำไปสู่ความเข้าใจและความไว้วางใจซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็น
หัวใจสำคัญของการตัดสินใจร่วมกันและการประนีประนอมในระบอบประชาธิปไตยส่วน 
อัตถจริยา หรือการประพฤติในสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม เป็นการเน้นย้ำถึงความ
รับผิดชอบร่วมกันของสมาชิกในสังคมประชาธิปไตย การที ่ประชาชนและผู ้มีอำนาจ
คำนึงถึงผลประโยชน์ของส่วนรวมเป็นหลัก จะนำไปสู่การตัดสินใจและการดำเนินนโยบาย
ที่ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนอย่างแท้จริง การส่งเสริมการทำงานอาสาสมัคร
และการมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนและสังคม ยังเป็นการเสริมสร้างพลังของภาค
ประชาชนและสร้างความรู้สึกเป็นเจ้าของร่วมกันในสังคมประชาธิปไตยอีกด้วย ท้ายที่สุด 
สมานัตตตา หรือการวางตนเสมอต้นเสมอปลายและการปฏิบัติต่อผู้อื่นด้วยความเท่าเทียม 
เป็นหลักการสำคัญในการลดช่องว่างและความขัดแย้งระหว่างชนชั ้นและกลุ ่มต่าง  ๆ  
ในสังคมประชาธิปไตย การเคารพในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์และการรับรองสิทธิและ
เสรีภาพของทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน รวมถึงการเข้าถึงกระบวนการยุติธรรมอย่างเสมอภาค 
จะสร้างความรู้สึกเป็นพวกเดียวกันและความเป็นพลเมืองร่วมกัน เมื่อทุกคนรู้สึกว่าตนเอง
ได้รับการปฏิบัติอย่างยุติธรรมและมีศักดิ์ศรีเท่าเทียมกัน ย่อมนำไปสู่สังคมประชาธิปไตยที่
มั่นคงและเข้มแข็งอย่างยั่งยืน 
 
 
 



376 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

แนวทางการส่งเสริมการประยุกต์ใช้สังคหวัตถุ ๔ เพื่อสร้างสังคมประชาธิปไตยที่
เข้มแข็ง 

ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตตา 
ส่งเสริมวัฒนธรรม
การบริจาคอย่าง
สร้างสรรค ์

ส่งเสริมการสื่อสาร
อย่างสร้างสรรค์ใน
ระบบการศึกษา 

ส่งเสริมการมีส่วน
ร่วมของประชาชน
ในกระบวนการ
ตัดสินใจ 

บังคับใช้กฎหมาย
อย่างเสมอภาคและ
เป็นธรรม 

สร้างกลไกการ
แบ่งปันทรัพยากรที่
เป็นธรรม 

สร้างพ้ืนที่สื่อสาร
สาธารณะที่
ปลอดภัยและ
สร้างสรรค ์

สนับสนุนการ
รวมกลุ่มและการ
ทำงานอาสาสมัคร 

ส่งเสริมความ
หลากหลายและ
ความเข้าใจระหว่าง
วัฒนธรรม 

สนับสนุนเศรษฐกิจ
แบ่งปัน 

ส่งเสริมบทบาทของ
สื่อมวลชนในการ
นำเสนอข้อมูลอย่าง
รอบด้านและ
สร้างสรรค ์

ส่งเสริมความ
รับผิดชอบต่อสังคม
ของภาคธุรกิจ 

ปลูกฝังค่านิยม
ความเสมอภาคและ
การไม่เลือกปฏิบัติ 

 
ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 

 
สรุป  

การพัฒนาประชาธิปไตยในประเทศกำลังพัฒนาเป็นสิ่งสำคัญในการสร้างสังคม  
ที่ยุติธรรมและเท่าเทียม โดยให้ความสำคัญกับสิทธิเสรีภาพและการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมอย่างเป็นระบบ โดยอาศัยความร่วมมือจาก  
ทุกภาคส่วน และการสร้างความเข้าใจในคนรุ ่นใหม่ เป็นปัจจัยสำคัญสู ่ความสำเร็จ  
การพัฒนาประชาธิปไตยในสังคมไทยโดยใช้หลักพุทธธรรมมุ่งสร้างสังคมสงบสุข ยุติธรรม 
และยั่งยืน ผ่านการพัฒนาพฤติกรรม จิตใจ ปัญญา จิตสำนึกสาธารณะ และการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติ สังคหวัตถุ 4 อันประกอบด้วย ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา และสมานัตตตา  
เป็นหลักธรรมที่สอดคล้องกับหลักการพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคมประชาธิปไตย
อย่างสันติสุข บทความนี้จึงมุ่งศึกษาศักยภาพของสังคหวัตถุ 4 ในการเสริมสร้างความ
เข้มแข็งของสังคมประชาธิปไตย ตลอดจนอุปสรรค แนวทางส่งเสริมการประยุกต์ใช้  
เพ่ือสร้างสังคมประชาธิปไตยท่ีเปี่ยมด้วยคุณธรรมและยั่งยืน 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 4 July - August 2025 pp.365-378. 377 

 

 

สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรม 4 ประการ ได้แก่ ทาน (การให้) ปิยวาจา (การพูดจา
ไพเราะ) อัตถจริยา (การทำประโยชน์) และสมานัตตตา (การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย) 
ซึ ่งเป็นเครื ่องมือสำคัญในการยึดเหนี ่ยวจิตใจ ประสานความสัมพันธ์ และส่งเสริม  
การอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในสังคม นักวิชาการหลายท่านได้ให้ความหมายที่สอดคล้อง
กัน โดยเน้นย้ำถึงการสงเคราะห์ การช่วยเหลือ การพูดจาที่ดี และการวางตนเสมอต้นเสมอ
ปลาย เพ่ือสร้างความรักใคร่สามัคคีและความสงบสุขในหมู่คณะ ประชาธิปไตยเป็นระบอบ
การปกครองที่อำนาจสูงสุดเป็นของประชาชน ซึ่งมีสิทธิและเสรีภาพในการมีส่วนร่วมในการ
ปกครองตนเอง ทั้งโดยตรงและโดยอ้อม  

การส่งเสริมการประยุกต์ใช้สังคหวัตถุ 4 สามารถทำได้โดยการเน้นย้ำบทบาทของ
หลักธรรมแต่ละประการในการเสริมสร้างสังคมประชาธิปไตย ทาน ช่วยลดความเหลื่อมล้ำ
และสนับสนุนรัฐสวัสดิการ ปิยวาจา สร้างบรรยากาศของการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นอย่าง
สร้างสรรค์ อัตถจริยา เน้นย้ำความรับผิดชอบร่วมกันและการมีส่วนร่วมของประชาชน 
สมานัตตตา ส่งเสริมความเท่าเทียมและการเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์การนำหลักธรรม
เหล่านี้มาปฏิบัติจะช่วยสร้างสังคมประชาธิปไตยที่เข้มแข็ง โดยการสร้างความสมานฉันท์ 
ส่งเสริมการมีส่วนร่วม สร้างการสื่อสารที่ดี และลดความขัดแย้งระหว่างชนชั้นและกลุ่ม 
ต่าง ๆ ในสังคม 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรวิชญ์ บุญมี. (2567). การใช้หลักพุทธธรรมเพื่อการพัฒนาประชาธิปไตยในสังคมไทย. 

วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์, 7(9), 76-85. 
บุญสิริ ชวลิตธำรง. ธรรมโอสถ. กรุงเทพฯ: อมรินทร์การพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). ประชาธิปไตยที่แท้กับการเมืองแบบไทย (พิมพ์ครั้งที่ 3). 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2550). ธรรมนูญชีวิต (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
_____. (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 13). กรุงเทพฯ: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
_____. (2561). พจนานุกรมพุทศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2525). พุทธศาสนากับคนรุ่นใหม่และสังคมไทยในอนาคต . กรุงเทพฯ: 

สุขภาพใจ. 



378 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม - สิงหาคม 2568 น.365-378. 

 

 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). ธรรมะกับประชาธิปไตย (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
กรุงเทพฯ: สถาบันบันลือธรรม. 

สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน). (2528). สังคหวัตถุ 4. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

สมบัติ ธำรงธัญวงศ์. (254). การเมือง : แนวคิดและการพัฒนา. กรุงเทพฯ: เสมาธรรม. 
สุมาลี บุญเรือง และสุรพล สุยะพรหม. (2566). การบูรณาการหลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริม

ความนิยมทางการเมืองของประชาชนที ่มีต่อนักการเมืองในจังหวัดบุรีร ัมย์. 
วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ, 6(3), 99-112. 

อนันต์ คติยะจันทร์ และคณะ. (2567). การพัฒนาประชาธิปไตยในประเทศกําลังพัฒนา  
: กรณีศึกษาประเทศไทย. วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ , 2(5),  
63-75. 

Carlton, C. R. (1975). Introduction to political science. New York: McGraw-Hill. 
Lindsay, A. D. (1951) .  The Essentialsof Democracy (2nd ed.). Oxford. United 

Kingdom: Oxford University Press. 


