
Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 307 

 

ตามรอยแนวคิดของความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ 
ของราชอาณาจักรไทยในอดีตช่วงก่อนกรุงสโุขทัย* 

FOLLOWING THE CONCEPT OF PROPERTY DAMAGE IN THE KINGDOM 
OF THAILAND BEFORE THE SUKHOTHAI PERIOD 

 
พระครูธรรมธรสฐาพร ปภสฺสโร,  

พงษ์ธวัช พรหมะวัน, ธวัช แย้มปิ๋ว 
Pharkruthammathorn Sathaphorn Pabhassaro,  

Pongtawas Prommawan, Thawach Yaempiw 
วัดมหานาม อ่างทอง 

Wat Mahanam, Ang Thong 
Corresponding Author E-mail: cheawlitcanmni@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
การศึกษาครั้งนี้มุ่งวิเคราะห์วิวัฒนาการของความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ในระบบ

กฎหมายไทย โดยเน้นการสืบค้นรากฐานทางความคิดและหลักกฎหมายที่เกี่ยวข้องกับการ
คุ้มครองทรัพย์สินของบุคคลในสมัยก่อนกรุงสุโขทัย ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่ดินแดนอุษาคเนย์
ได้รับอิทธิพลจากอารยธรรมอินเดีย ทั้งในด้านศาสนา การปกครอง และกฎหมาย ผ่าน
คัมภีร์ธรรมศาสตร์ และคัมภีร์ธรรมสัตถัม ซึ่งถือเป็นแหล่งรวบรวมหลักธรรม จารีต และ
แนวคิดว่าด้วยความยุติธรรมในสังคมเกษตรกรรม คัมภีร์ธรรมสัตถัมได้บัญญัติหลักเกณฑ์
เกี่ยวกับการทำให้ทรัพย์ของผู้อื่นเสียหายไว้อย่างเป็นระบบ โดยจำแนกสาเหตุแห่งความ
เสียหายออกเป็นสามประการ ได้แก่ การกระทำของบุคคล การกระทำของสัตว์ และความ
เสียหายจากทรัพย์ของผู้อื่น ทั้งนี้ การลงโทษมิได้มุ่งหมายถึงการทำโทษทางร่างกาย แต่เน้น
การชดใช้ค่าสินไหมทดแทนตามมูลค่าความเสียหายจริง อันสะท้อนแนวคิดแห่งความ
ยุติธรรมเชิงเยียวยาและหลักมนุษยธรรมในทางกฎหมาย นอกจากนี้ คัมภีร์ยังบัญญัติ
ข้อยกเว้นความรับผิด เช่น ความเสียหายจากเหตุสุดวิสัย หรือการกระทำเพื่อความจำเป็น 
ซึ่งแสดงถึงการคำนึงถึงบริบททางสังคมและศีลธรรมในการตัดสิน ทรัพย์สินที่ได้รับความ
คุ้มครองส่วนใหญ่ได้แก่ พืชผล ปศุสัตว์ และที่ดิน ซึ่งเป็นทรัพย์สำคัญต่อการดำรงชีพของ
มนุษย์ พร้อมทั้งมีการรับรองกรรมสิทธิ์โดยใช้หลักฐานเอกสารและเครื่องหมายแสดง  
เขตแดน อันเป็นรากฐานสำคัญของแนวคิดเรื ่องกรรมสิทธิ ์ในกฎหมายไทยยุคต่อมา  
เมื่อเปรียบเทียบกับคัมภีร์มานวธรรมศาสตร์ ที่มุ่งลงโทษทางศาสนา จะเห็นว่า ธรรมสัตถัม

 
*Received October 4, 2025; Revised October 20, 2025; Accepted October 28, 2025 



308 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

ให้ความสำคัญกับการไกล่เกลี ่ย เยียวยา และรักษาความสมานฉันท์ในสังคมมากกว่า 
โดยสรุป การศึกษาครั้งนี้ชี้ให้เห็นว่าการกำหนดความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ในสมัยโบราณ 
มิได้มุ ่งลงโทษผู้กระทำ หากแต่เน้นการเยียวยาความเสียหายและธำรงความสมดุลของ
สังคม ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของพัฒนาการกฎหมายว่าด้วยทรัพย์สินและความผิดเกี่ยวกับ
ทรัพย์ในระบบกฎหมายไทยปัจจุบัน 
คำสำคัญ: ความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์; ราชอาณาจักรไทย; สมัยก่อนกรุงสุโขทัย 
 
Abstract 

This study aimed to analyze the evolution of the offense of causing 
damage to property within the Thai legal system, emphasizing the exploration 
of its conceptual foundations and the legal principles related to the 
protection of individual property in the pre-Sukhothai period. During this era, 
the Southeast Asian region was profoundly influenced by Indian civilization in 
the fields of religion, governance, and law, as reflected through the 
Dharmasastra and Dharmasattham scriptures, which compiled moral, 
customary, and legal doctrines concerning justice in agrarian societies. The 
Dharmasattham established systematic rules governing liability for damage to 
another’s property, classifying causes of damage into three categories: acts 
committed by humans, acts caused by animals, and damage resulting from 
other property. Punishment under this system did not focus on corporal 
penalties but rather on compensation according to the actual value of the 
damage, embodying the concept of restorative justice and humanitarian 
principles in law. Moreover, the scripture recognized exceptions to liability, 
such as damage arising from force majeure or acts committed out of 
necessity, thereby demonstrating a sensitivity to social and moral contexts in 
adjudication. The properties protected under this system mainly included 
crops, livestock, and land-assets essential to human livelihood along with the 
recognition of ownership through documentary evidence and boundary 
markers. These principles formed the foundation of the later Thai legal 
conception of ownership. In comparison, the Manusmṛti (Laws of Manu) 
emphasized religious punishment, whereas the Dharmasattham placed 
importance on mediation, compensation, and the preservation of social 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 309 

 

harmony. In conclusion, this study revealed that the formulation of the 
offense of causing damage to property in ancient times did not aim to punish 
the offender but rather to restore loss and maintain social equilibrium. Such 
principles became the foundational basis for the development of property 
law and property-related offenses in the modern Thai legal system. 
Keywords: Damage to Property Offense; Kingdom of Thailand; Pre-Sukhothai Era 
 
บทนำ 

ความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์เป็นความผิดทางอาญาที่มีบทบาทสำคัญในการ
คุ้มครองสิทธิในทรัพย์สินของบุคคลตามระบบกฎหมายไทยปัจจุบัน ซึ่งถือเป็นการคุ้มครอง
ทั้งสิทธิทางเศรษฐกิจและศักดิ์ศรีของเจ้าของทรัพย์ (คณพล จันทน์หอม , 2565) หลักการ
ดังกล่าวสะท้อนแนวคิดของกฎหมายอาญาที่มุ่งป้องกันความเสียหายต่อทรัพย์สินซึ่งเป็น
รากฐานของการดำรงชีวิตและความมั่นคงทางสังคม (กิตติศักดิ์ ปรกติ , 2560) ทว่าการ
กำหนดลักษณะของความผิดนี้ไม่ได้เกิดขึ้นอย่างฉับพลัน หากแต่เป็นผลจากการสั่งสม
พัฒนาการทางความคิดด้านกฎหมายที่ยาวนานตั้งแต่สมัยโบราณ การทำความเข้าใจที่มา
ของแนวคิดเรื่อง การทำให้เสียทรัพย์ จึงมีคุณค่าอย่างยิ่งในการอธิบายวิวัฒนาการของ
กฎหมายอาญาไทยในเชิงประวัติศาสตร์ 

เมื่อย้อนกลับไปยังสมัยก่อนกรุงสุโขทัย ดินแดนไทยได้รับอิทธิพลจากอารยธรรม
อินเดียทั ้งในด้านศาสนา การปกครอง และกฎหมาย โดยเฉพาะคัมภีร ์ธรรมศาสตร์ 
(Dharmasastra) และคัมภีร์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) ซึ่งเป็นรากฐานของแนวคิด
ทางกฎหมายและศีลธรรมในสังคมเกษตรกรรม (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2525; ประมูล สุวรรณศร, 
2550) แนวคิดในคัมภีร์เหล่านี ้เน้นว่ากฎหมายกับธรรมะเป็นสิ ่งเดียวกัน การกระทำ
ความผิดจึงไม่เพียงเป็นการละเมิดทรัพย์สิน แต่เป็นการกระทบต่อความสมดุลทางศีลธรรม
ของสังคมด้วย (ทวีเกียรติ มีนะกนิษฐ์, 2552) การศึกษาความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์จาก
คัมภีร์ธรรมสัตถัมจึงช่วยให้เข้าใจว่า กฎหมายในอดีตมุ่งเน้นการเยียวยา มากกว่าการลงทัณฑ์ 
ซึ่งเป็นแนวคิดท่ีแตกต่างจากระบบกฎหมายอาญาสมัยใหม่ 

หลักฐานทางประวัติศาสตร์และจารึกในภูมิภาคสุวรรณภูมิยังแสดงให้เห็นถึงการใช้
แนวคิดการชดใช้ค่าสินไหมทดแทนตามมูลค่าทรัพย์ที่เสียหาย แทนการลงโทษทางร่างกาย 
ซึ ่งสะท้อนถึงแนวคิดแห่งความยุต ิธรรมเชิงเย ียวยา (Restorative Justice) และหลัก
มนุษยธรรมในทางกฎหมาย (ชาคริต อนันทราวัน, 2556; คณิต ณ นคร, 2551) นอกจากนี้ 
การจำแนกประเภทของทรัพย์ การกำหนดเขตกรรมสิทธิ์ และการใช้พยานหลักฐานเอกสารใน
คดีทรัพย์ ล้วนเป็นรากฐานที่สืบทอดมาสู่ระบบกฎหมายไทยยุคต่อมา (แสวง บุญเฉลิมวิภาส 



310 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

และอติรุจ ตันบุญเจริญ, 2567) การศึกษารากเหง้าเหล่านี้จึงเป็นการฟื้นคืนความเข้าใจต่อ
โครงสร้างทางนิติธรรมและวัฒนธรรมกฎหมายของสังคมไทยดั้งเดิม 

ด้วยเหตุนี้ บทความเรื่อง ตามรอยแนวคิดของความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ของ
ราชอาณาจักรไทยในอดีตสมัยก่อนกรุงสุโขทัย จึงมุ่งศึกษาพัฒนาการของแนวคิดทาง
กฎหมายเกี่ยวกับความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ โดยย้อนสำรวจถึงรากฐานทางศาสนาและ
วัฒนธรรมที่หล่อหลอมแนวคิดเรื่องสิทธิ กรรมสิทธิ์ และความรับผิดชอบทางสังคม ทั้งนี้ 
เพ่ือชี้ให้เห็นว่ากฎหมายไทยมิได้เป็นเพียงการรับแบบตะวันตก หากแต่มีรากทางภูมิปัญญา
และศีลธรรมจากอารยธรรมตะวันออก อันเป็นฐานสำคัญของการพัฒนากฎหมายไทยให้มี
ความยุติธรรมเชิงมนุษยธรรมควบคู่ไปกับหลักนิติรัฐในปัจจุบัน 
 
สมัยก่อนกรุงสุโขทัยและอาณาจักรใกล้เคียง 

ราชอาณาจักรไทยตั ้งอยู ่บริเวณภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ซึ ่งปัจจุบัน
ประกอบด้วยสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว  

ราชอาณาจักรกัมพูชา สาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม มาเลเซีย สาธารณรัฐ
อินโดนีเซีย และสาธารณรัฐฟิลิปปินส์ ภูมิภาคดังกล่าวมีประวัติศาสตร์และความเป็นมาเป็น
ระยะเวลาที่ยาวนานกว่าหลายศตวรรษ ปรากฏหลักฐานทางประวัติศาสตร์แสดงให้เห็นถึง
ความเจริญทางด้านสังคมเศรษฐกิจและวัฒนธรรม วิวัฒนาการด้านสังคมเศรษฐกิจและ
วัฒนธรรมในสมัยโบราณที่แสดงให้เห็นถึงกิจกรรมของมนุษย์ที่ทำให้เกิดมาตรการในการ
ควบคุมสังคมเพื่อให้เกิดความสงบสุข อันมีอิทธิพลต่อการกำหนดความผิดฐานทำให้เสี ย
ทรัพย์ในสมัยก่อนกรุงสุโขทัย (คณิต ณ นคร, 2551) 

กฎหมายสมัยก่อนกรุงสุโขทัยและอาณาจักรใกล้เคียง 
ความผิดเกี่ยวกับทรัพย์ มีแนวคิดและประวัติความเป็นมาที่ยาวนาน เนื่องจาก

ดินแดนในราชอาณาจักรไทยมีสภาพภูมิประเทศเป็นที่ราบลุ่มแม่น้ำ มีดินที่อุดมสมบูรณ์  
อีกทั้งมีสภาพภูมิอากาศที่เหมาะสมในการประกอบอาชีพเกษตรกรรม จึงทำให้หลายชาติ
พันธุ์ที่รวมตัวขึ้นเป็นสังคมอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในดินแดนแห่งนี้ รวมทั้งบรรพบุรุษของ
ชนชาติไทยตั้งแต่สมัยยุคหินเก่า ยุคหินกลาง และยุคหินใหม่ แต่ในยุคโลหะเป็นยุคที่มี
ลักษณะคล้ายคลึงกับสังคมเมืองมากที่สุด สังเกตได้จากการใช้ เครื่องมือ เครื่องใช้ในการ
ดำรงชีวิตการผลิตและใช้เครื ่องประดับ การสร้างคูน้ำล้อมรอบชุมชนโดยใช้กำลังพล 
ปรากฏการณ์เหล่านี้ แสดงให้เห็นว่ามีการใช้ทรัพย์สินในการดำรงชีพของมนุษย์ ประกอบ
กับปรากฏลักษณะของสังคมชุมชนที่มีความเจริญ มีระเบียบแบบแผนในการอยู่ร่วมกันของ
มนุษย์ จากเหตุผลที่กล่าวมาข้างต้น แสดงให้เห็นว่า มนุษย์มีภูมิปัญญาในการจัดสรร
ทรัพยากรน้ำ เพ่ือดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจแล้ว (จิตติ ติงศภัทิย์, 2553) 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 311 

 

ช่วงก่อนการปฏิรูปกฎหมาย ดินแดนราชอาณาจักรไทยได้รับอิทธิพลทางด้าน
การเมือง การปกครอง เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งความเชื่อในด้าน
ศาสนาจากอารยธรรมอินเดีย โดยรับผ่านทางดินแดนใกล้เคียงจากติดต่อค้าขายและการทำ
สงคราม ซึ่งปรากฏหลักฐานในคัมภีร์ชาดกของพระพุทธศาสนา เช่น คัมภีร์มหานิเทศ 
คัมภีร์อรรถศาสตร์ มหาชนกชาดก มหากาพย์รามายณะ และจารึกของพระเจ้าอโศก
มหาราช ปัจจ ัยสำคัญที ่ส ่งผลให้ภ ูม ิภาคเอเช ียตะว ันออกเฉ ียงใต้รวมถึงด ินแดน
ราชอาณาจักรไทยได้รับอิทธิพลทางด้านการเมือง การปกครอง เศรษฐกิจ สังคม และ
วัฒนธรรมจากอารยธรรมอินเดีย มีการตั้งสมมติฐานขึ้นโดยนักประวัติศาสตร์ชาติตะวันตก 
ได้แก่ การทำสงครามในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช ที่ทำให้ชาวกลิงคราษฎร์หลบหนีมาตั้ง
ถิ่นฐานและเผยแพร่วัฒนธรรมอินเดียในภูมิภาคนี้ (ชัชพล ไชยพร , 2561) อีกทั้งสมมติฐาน
จากการที่พ่อค้าชาวอินเดียเข้ามาค้าขายและอาศัยอยู่ร่วมกันกับชนพื้นเมืองในดินแดน  
แห่งนี้ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อต้องการทองคำจากภูมิภาคนี้จนมีคำกล่าวว่าดินแดนแห่งนี้
เป็นดินแดนสุวรรณภูมิ หรือสมมติฐานที่พราหมณ์หรือพระเข้ามา โดยพบหลักฐานการ
จารึกที่เป็นจารึกภาษาสันสกฤต ซึ่งเป็นภาษาของชนชั้นสูงและเป็นผู้ที่มีความรู้โดยปัจจัย
ทั้งหมดมีความเป็นไปได้สูงทั้งสิ ้น (ชัย เรืองศิลป์ , 2527) เมื่อประชากรมีจำนวนเพิ ่มขึ้น 
ปัญหาด้านการบริหารจัดการและการควบคุมประชาชนย่อมเกิดตามมา ผู้นำในแว่นแคว้น
ต่าง ๆ จึงจำเป็นต้องแสวงหากลไกในการปกครองเพื่อรักษาความสงบเรียบร้อย แนวคิด
การปกครองแบบเทวราช ซึ ่งได้รับอิทธิพลจากอารยธรรมอินเดีย จึงถูกนำมาใช้เป็น
หลักการพื้นฐานในการจัดระเบียบสังคมและการใช้อำนาจ โดยถือว่ากษัตริย์เป็นสมมติเทพ
ผู้ทรงมีสถานะสูงส่งเหนือบุคคลทั่วไป และได้รับสิทธิในการปกครองโดยชอบธรรมผ่านการ
สืบสายเลือด (ชาคริต อนันทราวัน, 2556) 

แนวคิดดังกล่าว ไม่เพียงมีผลต่อระบบการเมืองและสังคมเท่านั้น หากยังขยายผล
ไปถึงระบบกฎหมายของดินแดนต่างๆ ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ รวมทั้งในดินแดน
ไทยด้วย โดยเฉพาะการรับแนวคิดจาก คัมภีร์พระธรรมศาสตร์ (Dharmasastra) ซึ่งถือเป็น
หลักกฎหมายศักดิ์สิทธิ์ของศาสนาฮินดูที่วางหลักการว่าด้วยหน้าที่ของชนชั้นต่าง  ๆ และ
ความยุติธรรมทางศีลธรรมในสังคม ในบรรดาคัมภีร์ทั ้งหลาย คัมภีร์มานวธรรมศาสตร์ 
(Manusmṛti หรือ Laws of Manu) นับเป็นคัมภีร์ที่มีอิทธิพลสูงสุด เนื่องจากเป็นแหล่ง
รวมหลักจริยธรรมและแนวคิดว่าด้วยการใช้อำนาจของกษัตริย์ การปกครองรัฐ และการดำรง
ระเบียบทางสังคม ซึ่งต่อมาได้ส่งอิทธิพลโดยตรงต่อรูปแบบการตรากฎหมายและกระบวนการ
ยุติธรรมในดินแดนสุวรรณภูมิและอาณาจักรไทยยุคต้น (ทวีเกียรติ มีนะกนิษฐ , 2552) 
คัมภีร์ธรรมศาสตร์ (Dharmasastra) ถือเป็นวรรณคดีทางศาสนาที่มีสถานะเป็น สัมฤทธิ์ 
หรือคัมภีร์แห่งหลักธรรมคำสอนอันศักดิ์สิทธิ์ของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ซึ่งได้รับการยกย่อง



312 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

ว ่าเป ็นรากฐานสำคัญของกฎหมายในสังคมอินเดียโบราณ พัฒนาการของคัมภีร์
ธรรมศาสตร์มีที่มาจากกฎหมายประเภทธรรมสูตร (Dharmasutra) ซึ่งเป็นบันทึกคำสอน
เชิงจารีตเกี่ยวกับหน้าที่ทางศีลธรรมและการอยู่ร่วมกันในสังคม โดยอ้างอิงจากหลักธรรม
และคำสอนทางศาสนา (ธานินทร์ กรัยวิเชียร, 2518) 

สาระสำคัญของคัมภีร์ธรรมศาสตร์ตั้งอยู่บนแนวคิดกฎหมายธรรมชาติ (Natural 
Law) ที่มองว่า ธรรมะ (Dharma) และกฎหมาย (Law) เป็นศาสตร์เดียวกัน กล่าวคือ 
ธรรมะเป็นกฎสากลที่ดำรงอยู่เหนือมนุษย์ และมนุษย์ทุกคนย่อมต้องปฏิบัติตามกฎแห่ง
ธรรมนี้เพื่อธำรงไว้ซึ ่งความสงบเรียบร้อยของสังคม หลักการดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึง
ความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างศาสนา ศีลธรรม และกฎหมาย ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะ
ของระบบกฎหมายในสังคมอินเดียโบราณ (นิธิ เอียวศรีวงศ์ , 2525) เนื้อหาทั้งหมดของ
คัมภีร์ธรรมศาสตร์สะท้อนให้เห็นถึงความพยายามของสังคมอินเดียโบราณ ในการจัด
ระเบียบกฎหมายและจารีตประเพณี ให้อยู่ภายใต้กรอบของหลักธรรมะ ซึ่งถือเป็นรากฐาน
สำคัญของระบบกฎหมายที่มุ่งเน้นความสมดุลระหว่างกฎแห่งศีลธรรม และกฎแห่งมนุษย์ 
เพ่ือธำรงไว้ซึ่งความยุติธรรมและความสงบสุขของสังคมโดยรวม 

คัมภีร์ธรรมศาสตร์ มีวัตถุประสงค์หลักในการกำหนดแนวทางการพิจารณาและ
การตัดสินคดีความในลักษณะของการพิพากษาอรรถคดี (adjudication of disputes) โดย
จำแนกประเภทของคดีตามต้นเหตุแห่งข้อพิพาท ซึ่งในคัมภีร์เรียกว่า มูลอรรถ (Mūla-
artha) หรือรากเหง้าของข้อพิพาท เพื่อให้สามารถพิจารณาความได้อย่างเป็นระบบและ
สอดคล้องกับหลักธรรมะ (ประมูล สุวรรณศร, 2550) ผู้เรียบเรียงคัมภีร์ได้จัดลำดับมูลอรรถ
ออกเป็น 18 หมวด หรือที่เรียกว่า มารค(Mārga - แปลว่า มรรค หรือหนทางแห่งคดี) โดย
แต่ละหมวดเป็นการจำแนกประเภทของข้อพิพาทตามลักษณะของสิทธิ หน้าที่ หรือการ
กระทำที่เป็นต้นเหตุของความขัดแย้งในทางสังคมและเศรษฐกิจ ตัวอย่างเช่น ข้อพิพาทว่า
ด้วยทรัพย์สิน การยืมเงิน การซื้อขาย การจำนำ การมรดก การลักทรัพย์ และการละเมิด 
ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการพัฒนาระบบการพิจารณาคดีในเชิงโครงสร้างที่มีความเป็นระบบ  
แบบแผน (ประเสริฐ ณ นคร, 2514) 

นอกจากนี้ หลักการว่าด้วยมูลอรรถในคัมภีร์ธรรมศาสตร์ ยังถือเป็นต้นแบบของ
การจำแนกประเภทคดีในกฎหมายสมัยใหม่ โดยเฉพาะในส่วนของคดีแพ่งและคดีอาญาซึ่ง
เกี ่ยวข้องกับการคุ้มครองทรัพย์สิน สิทธิในกรรมสิทธิ์ และความรับผิดจากการกระทำ
ละเมิด อันเป็นแนวคิดพื้นฐานที่มีอิทธิพลต่อการกำหนดความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ใน
ระบบกฎหมายยุคต่อมา ทั้งในดินแดนอินเดียเองและในประเทศต่าง ๆ ที่ได้รับอิทธิพลทาง
วัฒนธรรมและกฎหมายจากอารยธรรมอินเดีย รวมถึงราชอาณาจักรไทย 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 313 

 

คัมภีร์ธรรมศาสตร์ (Dharmasastra) มิได้เป็นเพียงคัมภีร์ทางศาสนาที่รวบรวม
หลักธรรมคำสอนเท่านั้น หากแต่เป็นเอกสารทางกฎหมายที่สะท้อนถึงรากฐานทางความคิด
ด้านศีลธรรม จารีตประเพณี และเหตุผลทางสังคม ที่หลอมรวมกันอย่างกลมกลืน เพ่ือสร้าง
ระบบการยุติธรรมที่มีความชอบธรรมทั้งในทางโลกและทางธรรม อันเป็นลักษณะเฉพาะ
ของอารยธรรมตะวันออก คัมภีร์ธรรมศาสตร์ได้วางหลักการสำคัญที ่มองว่า ธรรมะ 
(Dharma) และกฎหมาย (Law) เป็นสิ่งเดียวกัน กล่าวคือ กฎหมายมิได้เป็นเพียงคำสั่งของ
ผู้มีอำนาจ หากแต่เป็นสิ่งที่ต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของความถูกต้องและความยุติธรรมตาม
ครรลองแห่งธรรมะ การบังคับใช้กฎหมายจึงต้องมุ่งรักษาความสมดุลระหว่างสิทธิ หน้าที่ 
และศีลธรรมของบุคคลในสังคม หลักการนี้ ทำให้การปกครองและการพิจารณาคดีในสมัย
โบราณมิได้ยึดถือเพียงตัวบทหรือกระบวนการทางกฎหมายเท่านั้น แต่ยังให้ความสำคัญกับ
เจตนา คณุธรรม และพฤติกรรมของผู้กระทำด้วย  

นอกจากนี้ คัมภีร์ธรรมศาสตร์ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างระเบียบทางสังคม 
โดยกำหนดหน้าที่ของบุคคลในแต่ละวรรณะ (Varna) และแต่ละช่วงชีวิต (Ashrama) อย่าง
เป็นระบบ เพื่อให้ทุกชนชั้นมีบทบาทและความรับผิดชอบที่สอดคล้องกับธรรมะของตน 
แนวคิดนี้มีอิทธิพลโดยตรงต่อการจัดโครงสร้างทางสังคมและกฎหมายในดินแดนเอเชียใต้
และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ รวมถึงราชอาณาจักรไทย ที่รับแนวคิดเรื่อง กษัตริย์ธรรมิกราช 
หรือธรรมราชา (Dharmaraja) ซึ่งถือว่ากษัตริย์เป็นผู้ทรงธรรม มีหน้าที่ปกครองประชาชน
ด้วยความเมตตา ยุติธรรม และไม่ลำเอียง (โรเบิรต์ แลงกาต์, 2526) 

ในทางกฎหมาย คัมภีร์ธรรมศาสตร์ถือเป็นต้นแบบของการจัดหมวดหมู่คดี ความ
รับผิด และการพิจารณาข้อพิพาทอย่างมีระบบ โดยเฉพาะการกำหนดมูลอรรถ 18 ประการ 
ซึ่งเป็นการจำแนกประเภทของคดี เช่น คดีทรัพย์ คดีหนี้ คดีละเมิด และคดีลักทรัพย์  
เป็นต้น หลักเกณฑ์เหล่านี ้สะท้อนถึงการพัฒนากระบวนการยุติธรรมที่เป็นแบบแผน  
และมีเหตุผล ทั้งยังวางรากฐานให้กับระบบกฎหมายในยุคต่อมา ทั้งในอินเดีย มอญ พม่า  
และไทย (แสวง บุญเฉลิมวิภาส และอติรุจ ตันบุญเจริญ, 2567) 

โดยสรุป คัมภีร์ธรรมศาสตร์จึงมิได้เป็นเพียงแหล่งคำสอนทางศาสนา หากแต่เป็น 
ต้นธารแห่งนิติธรรมที่รวมเอาหลักคุณธรรมและเหตุผลทางสังคมไว้ในระบบเดียวกัน เพ่ือ
สร้างสังคมที่สงบสุขและเป็นธรรม หลักการดังกล่าวได้กลายเป็นแบบแผนสำคัญของการ
พัฒนากฎหมายในอารยธรรมตะวันออก และเป็นรากฐานให้กฎหมายไทยยุคต้นให้
ความสำคัญกับทั้งความยุติธรรมทางโลก (Legal Justice) และความยุติธรรมทางธรรม 
(Moral Justice) อย่างสมดุล 
 
 



314 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

ลักษณะของการกระทำความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ 
การพิจารณาลักษณะของการกระทำในความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ ปรากฏอยู่ใน 

คัมภีร์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) ซึ่งเป็นคัมภีร์กฎหมายเก่าที่ได้รับอิทธิพลโดยตรง
จากระบบกฎหมายของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันมีรากฐานมาจากคัมภีร์ธรรมศาสตร์ 
(Dharmasastra) โดยคัมภีร์ดังกล่าว ได้กำหนดลักษณะของการกระทำความผิดเกี่ยวกับ
ทรัพย์ไว้อย่างเป็นระบบ แยกออกเป็นหมวดหมู่ตามต้นเหตุแห่งความเสียหาย เพื่อให้เกิด
ความชัดเจนในการพิจารณาคดีและการชดใช้ค่าสินไหมทดแทนแก่ผู้เสียหาย คัมภีร์ธรรม
สัตถัมได้จำแนกความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ออกเป็นหลายประเภท โดยอาศัยเกณฑ์ของ
แหล่งที่มาหรือสาเหตุแห่งความเสียหาย (ประมูล สุวรรณศร, 2550) ซึ่งสามารถแบ่งได้เป็น 
3 ประการสำคัญ ได้แก่ 

ประการแรก การกระทำที่เกิดจากบุคคล (Human Acts) เป็นกรณีที่บุคคลกระทำ
โดยตรงจนก่อให้เกิดความเสียหายแก่ทรัพย์สินของผู้อ่ืน เช่น การก่อสร้างสิ่งปลูกสร้าง หรือ
สิ่งกีดขวางทางน้ำในพื้นที่ที่ทำให้เกิดความเสียหายแก่ที่ดินและพืชผลของผู้อื่น การทำลาย
เครื่องหมายแสดงเขตที่ดิน เช่น การขุดทำลายสันทุ่ง การถมคู การเปลี่ยนแปลงเส้นทางน้ำ 
การตัดเชือกหรือเสาที่ใช้กำหนดขอบเขตที่ดิน รวมถึงการรื้อป้ายบอกทาง ทั้งหมดนี้ถือเป็น
การกระทำอันก่อให้เกิดความเสียหายต่อสิทธิในทรัพย์สินของผู้อ่ืน ผู้กระทำต้องรับผิดชอบ
ชดใช้ค่าสินไหมทดแทนตามหลักแห่งกฎหมายและจารีต (โรเบิรต์ แลงกาต์, 2526) 

ประการที่สอง การกระทำที่เกิดจากสัตว์ (Acts by Animals) เป็นกรณีที่สัตว์ซึ่ง
อยู่ในความครอบครองของบุคคลหนึ่งก่อให้เกิดความเสียหายแก่ทรัพย์สินหรือสัตว์ของผู้อ่ืน 
เช่น กรณีโคหรือกระบือที่ผูกติดอยู่กับโคหรือกระบือของอีกฝ่ายหนึ่ง เกิดการขวิดกันจนทำ
ให้สัตว์ของผู้อื่นถึงแก่ความตาย เจ้าของสัตว์ที ่ก่อเหตุต้องรับผิดในการชดใช้ค่าสินไหม
ทดแทนตามหลักแห่งความรับผิดในฐานะเจ้าของทรัพย์ (liability of the owner) ซึ่งเป็น
แนวคิดสำคัญท่ีสะท้อนถึงความรับผิดในทางแพ่งในยุคต่อมา (ชาคริต อนันทราวัน, 2556) 

ประการที่สาม ความเสียหายอันเกิดจากทรัพย์ของผู้อื่น (Damage by Property 
or Object) หมายถึง กรณีที่ทรัพย์หนึ่งเป็นเหตุให้ทรัพย์อื่นเสียหาย โดยอาจเกิดจากเหตุ
สุดวิสัย หรือความประมาทของผู้ครอบครอง เช่น หากเรือลำหนึ่งถูกพายุพัดจนไปชนเรือ
ของผู้อื ่นจนเกิดความเสียหาย ถือเป็นเหตุสุดวิสัยไม่ก่อให้เกิดความรับผิด แต่หากเรือ  
ที่กำลังขึ้นบกชนกับเรือที่กำลังออกทะเล จนเรืออีกฝ่ายได้รับความเสียหายหรือจมลง 
เจ้าของเรือที่เป็นต้นเหตุ ย่อมต้องรับผิดในการชดใช้ค่าสินไหมทดแทน ทั้งนี้ ในกรณีที่เรือ
ใหญ่กับเรือเล็กแล่นสวนกันในลำน้ำ กฎหมายได้กำหนดให้เรือใหญ่ต้องเป็นฝ่ายหลีกเลี่ยง 
หากละเลยไม่ปฏิบัติและเกิดความเสียหายต่อเรือเล็ก เจ้าของเรือเล็กย่อมมีสิทธิเรียกร้อง  



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 315 

 

ค่าสินไหมทดแทนได้ตามหลักแห่งความรับผิดทางละเมิด (Tort Liability) (ประเสริฐ  
ณ นคร, 2514) 

โดยสรุป จากเนื้อหาข้างต้นแสดงให้เห็นว่าคัมภีร์ธรรมสัตถัมได้บัญญัติหลักเกณฑ์
ว่าด้วยความรับผิดจากการทำให้ทรัพย์ของผู้อื่นเสียหายไว้อย่างละเอียด โดยมีลักษณะ
คล้ายคลึงกับหลักกฎหมายแพ่งในยุคปัจจุบัน ซึ่งให้ความสำคัญกับความสัมพันธ์ระหว่าง
การกระทำและผลแห่งความเสียหาย ตลอดจนหลักความรับผิดของเจ้าของทรัพย์และ 
ผู้ควบคุมดูแลทรัพย์ อันถือเป็นรากฐานสำคัญของพัฒนาการด้านกฎหมายแพ่งและอาญา
ในเวลาต่อมา โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในส่วนของความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ตามระบบ
กฎหมายไทย 

 
ลักษณะของทรัพย์สินที่กฎหมายคุ้มครอง 

ทรัพย์ที่เป็นวัตถุแห่งการกระทำในความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ ตามคัมภีร์ธรรม
สัตถัม (Dharmasattham) ส่วนใหญ่เป็นทรัพย์สินที่มีความจำเป็นต่อการดำรงชีวิตของ
มนุษย์ อาทิ พืชพันธุ์ สัตว์เลี้ยง ปศุสัตว์ และเครื่องหมายแสดงอาณาเขตของที่ดิน ทั้งนี้ 
กฎหมายในคัมภีร์ดังกล่าว ได้สะท้อนให้เห็นถึงความพยายามในการคุ้มครองทรัพย์สินที่
เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตและเศรษฐกิจในสังคมเกษตรกรรม ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญของสังคม
อินเดียและอุษาคเนย์โบราณ นอกจากนี้ คัมภีร์ธรรมสัตถัม ยังมีบทบัญญัติที ่ร ับรอง
กรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินโดยอาศัยหลักฐานเป็นลายลักษณ์อักษร โดยเฉพาะในคดีพิพาท
เกี่ยวกับกรรมสิทธิ์ในที่ดินและแหล่งน้ำ ทั้งสองฝ่ายจำต้องแสดงหลักฐานความเป็นเจ้าของ
กรรมสิทธิ ์ เช่น ศิลาจารึก หรือบันทึกที ่เป็นลายลักษณ์อักษรอื ่นๆ เพื ่อสนับสนุนข้อ
เรียกร้องของตน ศาลจะวินิจฉัยให้สิทธิแก่ฝ่ายที่สามารถนำเสนอหลักฐานดังกล่าวได้อย่าง
ชัดเจน ซึ่งถือเป็นหลักการสำคัญของการยอมรับพยานหลักฐานเอกสาร (Documentary 
Evidence) ในกระบวนการยุติธรรมยุคโบราณ (ประมูล สุวรรณศร, 2550) 

นอกจากเอกสารแล้ว กฎหมายยังรับรองการแสดงอาณาเขตของกรรมสิทธิ์โดยใช้
สัญลักษณ์ทางกายภาพต่าง ๆ เช่น ต้นไม้ พุ่มไม้ หลุมบ่อน้ำ แม่น้ำ คูน้ำ ทะเลสาบ ทางเดิน 
ถนน เนินเขา ตอไม้ ก้อนหิน ทราย เศษหม้อ ถ่าน กะโหลกวัว กระดูกสัตว์ ป้ายบอกทาง 
หรือเสา เพื่อใช้เป็นเครื่องหมายกำหนดเขตที่ดิน ทั้งนี้ หากที่ดินใดไม่มีเครื่องหมายแสดง
เขตเช่นว่านี้ กฎหมายกำหนดให้บุคคลผู้ทรงศีลหรือผู้เป็นที่เคารพในชุมชน เช่น ผู้นำชุมชน 
พระภิกษุ หรือพราหมณ์ เป็นผู ้ทำหน้าที ่ชี ้ขอบเขตแทนเจ้าของกรรมสิทธิ ์ และหาก
อสังหาริมทรัพย์ใดไม่มีเครื่องหมายหรือขอบเขตที่แน่นอน ย่อมถือว่าไม่อาจถือกรรมสิทธิ์ได้
โดยสมบูรณ์ หลักเกณฑ์ดังกล่าวสะท้อนถึงแนวคิดเรื ่อง การรับรองกรรมสิทธิ์โดยการ
ครอบครองและการแสดงเขตแดน (Possession and Boundary Recognition) ซึ่งต่อมา



316 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

ได้กลายเป็นพื้นฐานของแนวคิดว่าด้วย สิทธิในอสังหาริมทรัพย์ ในกฎหมายไทยโบราณ 
(แสวง บุญเฉลิมวิภาส และอติรุจ ตันบุญเจริญ, 2567) 

การจำแนกประเภทของทรัพย์สินในคัมภีร์ธรรมสัตถัม ยังมีอิทธิพลต่อระบบการ
แบ่งประเภททรัพย์ในกฎหมายสมัยกรุงสุโขทัย โดยพบว่า มีแนวคิดการแบ่งทรัพย์ออกเป็น 
2 ประเภทใหญ่ คือ ทรัพย์ที่เคลื่อนที่ไม่ได้ หรือทรัพย์สถาวร (อสังหาริมทรัพย์ในความ
เข้าใจปัจจุบัน) และทรัพย์ที่เคลื่อนที่ได้ หรือทรัพย์ชงคมหรือธน (สังหาริมทรัพย์ในปัจจุบัน)
ต่อมา ได้มีการขยายแนวคิดการจำแนกทรัพย์ออกเป็นทรัพย์ที่มีวิญญาณ (วิญญาณก) เช่น 
ช้าง ม้า โค กระบือ และทรัพย์ที่ไม่มีวิญญาณ (อวิญญาณก) เช่น ผ้าแพรพรรณ แก้วแหวน 
เงินทอง เป็นต้น แม้การแบ่งประเภททรัพย์เช่นนี้ จะยังไม่มีผลทางกฎหมายโดยตรงในสมัย
นั้น แต่ถือเป็นหลักฐานที่สำคัญในการทำความเข้าใจถึงเกณฑ์และวิธีคิดของมนุษย์ในยุค
โบราณเกี ่ยวกับการจัดจำแนกทรัพย์สินตามลักษณะของการใช้สอยและคุณค่าทาง
เศรษฐกิจ (ทวีเกียรติ มีนะกนิษฐ, 2552) 

กล่าวโดยสรุป การบัญญัติในคัมภีร์ธรรมสัตถัม ไม่เพียงแสดงให้เห็นถึงการคุ้มครอง
ทรัพย์สินในมิติทางศาสนาและศีลธรรมเท่านั้น แต่ยังเป็นต้นแบบของการรับรองกรรมสทิธิ์
ในเชิงนิติกรรม ซึ่งมีอิทธิพลอย่างยิ่งต่อวิวัฒนาการของกฎหมายทรัพย์สินในสังคมไทยยุคต้น 
 
เจตนาในการกระทำความผิด 

คัมภีร์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) มิได้ปรากฏแนวคิดในการกำหนดขอบเขต
และลักษณะของเจตนา ในการกระทำความผิดไว้อย่างชัดเจนเช่นเดียวกับท่ีปรากฏในระบบ
กฎหมายสมัยใหม่ หากแต่ได้บัญญัติหลักเกณฑ์ในเชิงพฤติกรรมว่า ผู้กระทำความผิด  คือ
บุคคลซึ ่งได้กระทำต่อทรัพย์ส ินบางประเภทตามที ่กฎหมายกำหนด โดยอาศัยการ
เคลื่อนไหวร่างกาย อันเป็นการแสดงออกของพฤติกรรม และมีความรู้หรือการตระหนักรู้ 
ว่าการกระทำของตนเป็นการกระทำที่มีผลต่อทรัพย์สินของผู้อื่น กล่าวอีกนัยหนึ่ง แนวคิด
เรื่องความผิดในคัมภีร์ธรรมสัตถัม ยังอยู่บนพื้นฐานของการกระทำที่เป็นผลโดยตรงต่อวัตถุ
หรือทรัพย์สิน มิได้มุ่งพิจารณาถึงสภาวะจิตใจของผู้กระทำหรือระดับของเจตนาอย่าง
ละเอียดเช่นเดียวกับหลักกฎหมายอาญาในปัจจุบัน ทั้งนี้ คัมภีร์มิได้บัญญัติให้มีความรับผิด
ในกรณีการกระทำโดยประมาท (Negligence) หรือความผิดโดยปราศจากเจตนา
โดยเฉพาะ หากแต่กำหนดเพียงว่าเมื่อมีการกระทำที่ส่งผลให้ทรัพย์สินของผู้อื่นเสียหาย 
ผู ้กระทำย่อมต้องรับผิดในการชดใช้ค่าสินไหมทดแทนแก่เจ้าของทรัพย์สินตามความ
เสียหายที่เกิดข้ึน (ชาคริต อนันทราวัน, 2556) 

โดยสรุป แนวคิดดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่า การรับผิดในคัมภีร์ธรรมสัตถัมตั้งอยู่บน
หลักแห่งผลของการกระทำ (Consequence-Based Liability) มากกว่าหลักสภาพจิตใจ



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 317 

 

ของผู ้กระทำ (Mental Element) ซึ ่งเป็นการมุ ่งคุ ้มครองสิทธิในทรัพย์สินของบุคคล
มากกว่าการลงโทษทางศีลธรรมหรือเจตนาทางจิตใจ อันถือเป็นลักษณะเฉพาะของ
กฎหมายในสมัยโบราณ ที่มุ่งรักษาความสงบเรียบร้อยและสมดุลในสังคม มากกว่าการ
พิจารณาเจตนาทางอาญาในเชิงนามธรรม (คณพล จันทน์หอม, 2565) 
 
โทษสำหรับความผิด 

คัมภีร ์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) ได้บัญญัติหลักเกณฑ์การกำหนดโทษ
สำหรับความผิดฐานทำให้เส ียทรัพย์ไว ้ในลักษณะของการชดใช้ค่าสินไหมทดแทน 
(Compensation) โดยพิจารณาตามความเสียหายที่เกิดขึ้นจริง รวมถึงการชดใช้ตามมูลค่า
ของทรัพย์สินที่เสียหาย ทั้งนี้ ไม่ปรากฏแนวคิดการลงโทษที่มีลักษณะกระทบต่อร่างกาย
ของผู ้กระทำความผิด (Corporal Punishment) แต่อย่างใด การกำหนดโทษในคัมภีร์
ดังกล่าวจึงมีลักษณะใกล้เคียงกับหลักกฎหมายแพ่งสมัยใหม่ ที่มุ่งเน้นการเยียวยาความ
เสียหายแทนการลงโทษทางอาญา หลักเกณฑ์การลงโทษในคัมภีร์ธรรมสัตถัม พิจารณาจาก 
ประเภทและมูลค่าของทรัพย์สินที่ได้รับความเสียหาย ตัวอย่างเช่น ในกรณีการทำร้ายหรือ
ทำให้สัตว์เลี ้ยงที ่มีมูลค่าสูงได้รับอันตราย เช่น โคหรือกระบือ ซึ ่งเป็นสัตว์สำคัญต่อ
เศรษฐกิจและการดำรงชีพของชุมชน กฎหมายกำหนดให้ผู ้กระทำต้องชดใช้ค่าสินไหม
ทดแทนเป็นจำนวนยี่สิบเท่าของมูลค่าทรัพย์นั้น และหากสัตว์ถึงแก่ความตาย ผู้กระทำต้อง
ชดใช้ค่าสินไหมทดแทนเพิ่มเติมตามมูลค่าความเสียหาย ส่วนในกรณีสัตว์ได้รับบาดเจ็บ 
ผู้กระทำต้องรับผิดชอบชดใช้ ค่ารักษาพยาบาลของสัตว์ตามสมควร ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึง
แนวคิดเรื่องการเยียวยาความเสียหายตามหลักความเป็นธรรมและคุณค่าทางเศรษฐกิจของ
ทรัพย์ (คณิต ณ นคร, 2551) 

อย่างไรก็ตาม คัมภีร์ธรรมสัตถัมได้กำหนดข้อยกเว้นความรับผิดทางกฎหมายใน
บางกรณี โดยถือเป็นหลักจำกัดความรับผิดของผู้กระทำ ได้แก่ กรณีสัตว์ตายเพราะเหตุ
สุดวิสัย เช่น การตายเนื่องจากความเจ็บป่วย หรือสัตว์ทำร้ายกันเอง เจ้าของสัตว์ย่อมไม่
ต้องรับผิดชดใช้ความเสียหาย กรณีเจ้าของที่ดินละเลยต่อการป้องกัน เช่น หากเจ้าของสวน
หรือเจ้าของไร่มิได้สร้างรั้วหรือเครื่องป้องกันเพื่อคุ้มครองผลผลิตของตนจากการทำลาย
ของสัตว์ กฎหมายกำหนดให้เจ้าของสัตว์ไม่ต้องรับผิดชดใช้ค่าเสียหายแก่เจ้าของที่ดิน และ
กรณีการกินผลไม้ของผู้อ่ืนเพราะความหิวโหย หากบุคคลหนึ่งกินผลไม้ของผู้อ่ืนโดยมิได้รับ
อนุญาตแต่ด้วยความจำเป็นเพื่อประทังชีวิต ย่อมไม่เป็นความผิด แต่หากนำผลไม้กลับไป
เพื่อประโยชน์ของตนเอง จะต้องรับผิดในการชดใช้ค่าสินไหมทดแทน ทั้งนี้ หากเป็นการ
กระทำในลักษณะพิเศษ เช่น ศิษย์กินผลไม้ของครู ทาสกินผลไม้ของนาย หรือบุตรกินผลไม้



318 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

ของบิดามารดา กฎหมายถือว่าเป็นการกระทำที ่ไม่ต้องรับโทษ เนื ่องจากอยู ่ภายใต้
ความสัมพันธ์ทางสถานะทางสังคมและศีลธรรม (กิตติศักดิ์ ปรกติ, 2560) 

เมื่อเปรียบเทียบกับคัมภีร์มานวธรรมศาสตร์ (Manusmṛti) ซึ่งได้รับอิทธิพลจาก
คัมภีร์พระเวทของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู จะเห็นได้ว่ามีความแตกต่างอย่างมีนัยสำคัญ 
กล่าวคือ คัมภีร์มานวธรรมศาสตร์กำหนดโทษในลักษณะการลงโทษทางอาญา (Penal 
Sanction) ที่กระทำต่อร่างกายของผู้กระทำความผิด โดยเฉพาะในกรณีที่เกี่ยวกับการทำ
ร้ายหรือฆ่าสัตว์ เช่น หากผู้ใดฆ่าช้าง ม้า อูฐ หรือวัว ซึ่งเป็นสัตว์มีค่า พระวิษณุได้กำหนด
โทษให้ตัดมือหรือเท้า ของผู้กระทำเพื่อเป็นการลงโทษทางศาสนา ส่วนกรณีการฆ่าหรือ
ทารุณกรรมสัตว์ที่มีมูลค่าน้อยกว่า เช่น แมว สุนัข ไก่ หรือพังพอน กฎหมายกำหนดให้ตัด
จมูก หรือหากไม่ถูกลงโทษทางร่างกาย ก็จะต้องถูกปรับเป็นจำนวนปาณะ (Panah) ตาม
ความรุนแรงของการกระทำ ในทางตรงกันข้าม คัมภีร์ธรรมสัตถัมของมอญ ซึ่งพัฒนาใน
บริบททางวัฒนธรรมของเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ กลับกำหนดโทษในลักษณะการชดใช้ค่า
สินไหมทดแทนมากกว่าการลงโทษทางกายภาพ โดยมุ่งเยียวยาความเสียหายแก่เจ้าของ
ทรัพย์มากกว่าการลงโทษผู้กระทำในเชิงศาสนา ทั้งนี้ หากสัตว์ได้รับบาดเจ็บหรือถึงแก่
ความตาย ผู้กระทำต้องรับผิดชดใช้ตามระดับของความเสียหาย ซึ่งเป็นแนวคิดที่สะท้อนถึง
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมระหว่างกฎหมายศาสนาแบบพราหมณ์-ฮินดูของอินเดียกับ 
กฎหมายจารีตแบบอุษาคเนย์ ที่เน้นการไกล่เกลี่ยและการชดใช้มากกว่าการลงโทษทาง
ร่างกาย (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2525) 

 โดยสรุป คัมภีร์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) กำหนดโทษสำหรับความผิดฐาน
ทำให้เสียทรัพย์โดยเน้นการชดใช้ค่าสินไหมทดแทน แทนการลงโทษทางร่างกาย ผู้กระทำ
ต้องรับผิดตามมูลค่าความเสียหายจริง นอกจากนี้ ธรรมสัตถัมยังกำหนดข้อยกเว้นความรับ
ผิด เช่น กรณีสัตว์ตายเพราะเหตุสุดวิสัย เจ้าของสวนละเลยการป้องกัน หรือผู้กระทำกิ น
ผลไม้ผู้อื่นเพราะความหิวโหย ตลอดจนกรณีที่มีความสัมพันธ์ทางสังคม เมื่อเทียบกับคัมภีร์
มานวธรรมศาสตร์ (Manusmṛti) ของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ซึ่งกำหนดโทษทางกาย เช่น 
ตัดมือ ตัดเท้า หรือตัดจมูก ธรรมสัตถัมของมอญกลับเน้นการไกล่เกลี่ยและการเยียวยา 
สะท้อนวัฒนธรรมทางกฎหมายของเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ให้ความสำคัญกับความ
สมานฉันท์ในสังคม มากกว่าการลงทัณฑ์เพื่อศาสนา โดยรวมธรรมสัตถัมจึงเป็นคัมภีร์ที่
แสดงถึงความยุติธรรมเชิงสมดุลและมีมนุษยธรรมอย่างเด่นชัด 

 
 
 
 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 319 

 

องค์ความรูใ้หม่ 
1. การขยายขอบเขตความเข้าใจเชิงประวัติศาสตร์ของกฎหมายอาญาไทย 
บทความนี้ได้สร้างองค์ความรู้ใหม่ในด้านพัฒนาการของความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ 

โดยย้อนกลับไปศึกษารากฐานแนวคิดทางกฎหมายก่อนการปฏิรูปสมัยรัตนโกสินทร์ พบว่า 
กฎหมายเกี่ยวกับทรัพย์สินในสมัยก่อนกรุงสุโขทัยไม่ได้เกิดขึ้นอย่างโดดเดี่ยว แต่มีความ
เชื่อมโยงกับระบบกฎหมายและศีลธรรมของอารยธรรมอินเดีย โดยเฉพาะแนวคิดในคัมภีร์
ธรรมศาสตร์ (Dharmasastra) และคัมภีร์ธรรมสัตถัม (Dharmasattham) ซึ ่งเน้นการ
เยียวยาความเสียหาย มากกว่าการลงโทษทางร่างกาย ถือเป็นการวางรากฐานให้แก่แนวคิด
ทางกฎหมายไทยยุคต้นในมิติของความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative Justice) 

2. การเชื่อมโยงกฎหมายจารีตกับแนวคิดกฎหมายแพ่งสมัยใหม่ 
จากการวิเคราะห์บทบัญญัติในคัมภีร์ธรรมสัตถัม พบว่า การชดใช้ค่าสินไหม

ทดแทนตามมูลค่าทรัพย์เป็นหลักการสำคัญที่มีลักษณะใกล้เคียงกับหลักความรับผิดในทาง
ละเมิดของกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ปัจจุบัน การศึกษาครั้งนี้ จึงก่อให้เกิดองค์ความรู้ใหม่
ว่า แนวคิดทางแพ่งในเรื่องการคุ้มครองทรัพย์สินและการชดใช้ค่าสินไหมทดแทน มิใช่สิ่งที่
รับมาจากตะวันตกเพียงฝ่ายเดียว แต่มีรากทางวัฒนธรรมจากโลกตะวันออกและกฎหมาย
จารีตของภูมิภาคอุษาคเนย์เองด้วย 

3. การอธิบายแนวคิดกรรมสิทธิ์และพยานหลักฐานในบริบทโบราณ 
บทความนี้ ได้แสดงให้เห็นพัฒนาการของแนวคิดเรื่อง กรรมสิทธิ์ผ่านหลักฐานทาง

เอกสารและเครื่องหมายแสดงเขตแดน ซึ่งเป็นวิธีการพิสูจน์สิทธิในทรัพย์สินของสังคม
โบราณ แนวคิดนี้ ได้กลายเป็นต้นแบบของหลักกรรมสิทธิ์และการครอบครองในกฎหมาย
ไทยสมัยใหม่ จึงถือเป็นองค์ความรู้ใหม่ที่เชื ่อมโยงแนวคิดทางนิติกรรมกับหลักฐานทาง
โบราณคดีและจารีตประเพณีในภูมิภาค 

4. การเปิดมิติทางวัฒนธรรมของการลงโทษในกฎหมายไทย 
ผลการศึกษาเปรียบเทียบระหว่าง Dharmasattham กับ Manusmṛti ทำให้เกิด

องค์ความรู ้ใหม่ด้านมานุษยวิทยากฎหมายว่า ระบบกฎหมายของไทยและอุษาคเนย์ 
มีลักษณะเน้นการปรองดอง การไกล่เกลี่ย และการเยียวยา มากกว่าการลงทัณฑ์แบบ
ศาสนา ซึ่งเป็นรากของการมองกฎหมายในมิติของมนุษยธรรม (Humanitarian Legal 
Thought) 

5. การสังเคราะห์แนวทางศึกษากฎหมายไทยเชิงเปรียบเทียบ 
บทความนี้ ได้เสนอกรอบแนวคิดใหม่ในการศึกษากฎหมายไทยเชิงเปรียบเทียบ

ระหว่างกฎหมายจารีตโบราณกับกฎหมายสมัยใหม่ โดยใช้แนวทางสหว ิทยาการ 
(Interdisciplinary Approach) ผสมผสานความรู้ด้านกฎหมาย ประวัติศาสตร์ ศาสนา 



320 
วารสารสหวิทยาการนวตักรรมปริทรรศน ์

ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568 น.307-321. 

 

และสังคมศาสตร์ เพื่อทำความเข้าใจรากเหง้าของกฎหมายว่าด้วยทรัพย์และความผิด
เกี่ยวกับทรัพย์อย่างรอบด้าน 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากบทความนี้ คือ การฟื้นคืนความเข้าใจต่อกฎหมายจารีต
ไทยในฐานะระบบที่มีความยุติธรรมเชิงสมดุลระหว่างกฎหมาย ศีลธรรม และมนุษยธรรม 
พร้อมทั้งชี้ให้เห็นว่า กฎหมายอาญาและแพ่งของไทยปัจจุบันมิได้เป็นผลผลิตของอิทธิพล
ตะวันตกเพียงฝ่ายเดียว หากแต่มีรากฐานจากภูมิปัญญาและหลักธรรมแห่งอารยธรรม
ตะวันออกท่ีหล่อหลอมข้ึนในสังคมไทยโบราณ 

 

สรุป 
จากการวิเคราะห์เนื้อหาทั้งหมดของบทความตามรอยแนวคิดของความผิดฐานทำ

ให้เสียทรัพย์ของราชอาณาจักรไทยในอดีตสมัยก่อนกรุงสุโขทัย พบว่า เนื้อหาครอบคลุม
ตามวัตถุประสงค์ของการเขียน และสามารถสรุปองค์รวมของสาระสำคัญพร้อมข้อเสนอแนะ
ได้ดังนี ้

การศึกษามีจุดมุ ่งหมายเพื ่ออธิบายพัฒนาการและรากฐานทางความคิดของ 
ความผิดฐานทำให้เสียทรัพย์ในกฎหมายไทย โดยย้อนกลับไปสำรวจยุคก่อนกรุงสุโขทัยซึ่ง
เป็นช่วงที่สังคมไทยได้รับอิทธิพลจากอารยธรรมอินเดียในด้านศาสนา การปกครองและ
ระบบกฎหมาย โดยเฉพาะจากคัมภีร์ธรรมศาสตร์ (Dharmasastra) และคัมภีร์ธรรมสัตถัม 
(Dharmasattham) ซึ่งเป็นแหล่งรวมหลักธรรม จารีต และแนวคิดว่าด้วยความยุติธรรมใน
สังคมเกษตรกรรม 

กฎหมายในคัมภีร์ธรรมสัตถัมได้วางหลักการเกี่ยวกับความรับผิดจากการทำให้
ทรัพย์ของผู้อื่นเสียหายอย่างมีระบบ โดยจำแนกสาเหตุแห่งความเสียหายเป็น 3 ประเภท 
ได้แก่ 1. การกระทำของบุคคล 2. การกระทำของสัตว์ และ 3. ความเสียหายจากทรัพย์อ่ืน 
ทั้งนี้มิได้มุ ่งเน้นการลงโทษทางร่างกาย แต่ให้ชดใช้ค่าสินไหมทดแทนตามมูลค่าความ
เสียหายจริง ซึ ่งสะท้อนถึงแนวคิดความยุติธรรมเชิงเยียวยา (Restorative Justice) 
มากกว่า ความยุติธรรมเชิงทัณฑ์ นอกจากนี้ กฎหมายยังรับรองสิทธิในกรรมสิทธิ์โดยอาศัย
หลักฐานเอกสารและเครื ่องหมายแสดงเขตแดน ซึ ่งถือเป็นต้นแบบของแนวคิดเรื ่อง 
กรรมสิทธิ์และการครอบครองในกฎหมายไทยยุคต่อมา ทรัพย์สินที่ได้รับความคุ้มครอง  
ได้แก่ พืชผล ปศุสัตว์ และที่ดิน ซึ ่งเป็นทรัพย์สำคัญต่อการดำรงชีพของมนุษย์  เมื่อ
เปรียบเทียบกับ คัมภีร์มานวธรรมศาสตร์ (Manusmṛti) ที่เน้นการลงโทษทางศาสนา จะ
เห็นว่าธรรมสัตถัมของมอญให้ความสำคัญกับการไกล่เกลี ่ย การเยียวยา และความ
สมานฉันท์ในสังคมมากกว่า ทั้งนี้ เป็นลักษณะเฉพาะของระบบกฎหมายในเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ท่ีมุ่งรักษาความสงบและความยุติธรรมทางสังคม 



Journal of Interdisciplinary Innovation Review 
Vol. 8 No. 6 November - December 2025 pp.307-321. 321 

 

บทความนี้ได้เปิดมุมมองใหม่ว่า กฎหมายไทยในสมัยโบราณมิใช่เพียงการจำลอง
แบบกฎหมายอินเดีย หากแต่เป็นการปรับใช้หลักธรรมให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมไทย 
โดยให้ความสำคัญต่อการเยียวยาความเสียหาย และการธำรงสมดุลแห่งสังคม ซึ่งเป็น
รากฐานของระบบกฎหมายไทยในเวลาต่อมา 

 
เอกสารอ้างอิง 
กิตติศักดิ์ ปรกติ. (2560).  ความเป็นมาและหลักการใช้นิติวิธีในระบบซิวิลลอว์และคอม

มอนลอว์ (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพฯ: วิญญูชน.  
คณพล จันทน์หอม. (2565). กฎหมายอาญา ภาคความผิด (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์วิญญูชน. 
คณิต ณ นคร. (2551). กฎหมายอาญาภาคทั่วไป. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์วิญญูชน. 
จิตติ ติงศภัทิย์. (2553). กฎหมายอาญา ภาค 2 ตอน 2 และภาค 3 (พิมพ์ครั ้งที ่ 7). 

กรุงเทพฯ: เนติบัณฑิตยสภา. 
ชัชพล ไชยพร. (2561). ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย : ภาคก่อนปฏิรูป (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพฯ: วิญญูชน. 
ชัย เรืองศิลป์. (2527). ประวัติศาสตร์ไทย สมัย 2352-2453. [ล. 2] ด้านเศรษฐกิจ . 

กรุงเทพฯ: บริษัทสำนักพิมพ์ ไทยวัฒนาพานิช จำกัด. 
ชาคริต อนันทราวัน. (2556). ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ทวีเกียรติ มีนะกนิษฐ์. (2552). มุมมองใหม่ในกฎหมายอาญา (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

วิญญูชน. 
ธานินทร์ กรัยวิเชียร. (2518). หลักการบริหารรัฐกิจ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัย 

ธรรมศาสตร์. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2525). หลักฐานประวัติศาสตร์ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: บรรณกิจ. 
ประมูล สุวรรณศร. (2550). คำอธิบายประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ว่าด้วยทรัพย์ .

กรุงเทพฯ: นิติบรรณาการ. 
ประเสริฐ ณ นคร. (2514). มังรายศาสตร์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเซียงจงเจริญ. 
โรเบิรต์ แลงกาต์. (2526). คำสอนชั้นปริญญาโท พุทธศักราช 2478 เล่ม 1 : ประวัติศาสตร์

กฎหมายไทย (กฎหมายเอกชน) ข้อความเบื้องต้น (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาวิทยาลัยวิชาธรรมศาสตร์และการเมือง. 

แสวง บุญเฉลิมวิภาส และอติรุจ ตันบุญเจริญ. (2567). ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย  
(พิมพ์ครั้งที่ 21). กรุงเทพฯ: วิญญูชน. 


