
วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก 

An Analysis of Perfection of Charity (Danaparami) in Jataka Atthakatha 

 

พระมหาพงศ์ศิร ิ ปญฺ าวชิโร 

Phramaha Pongsiri Paññavajiro 
บัณฑิตวทิยาลัย มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Email: pongsiri6767@gmail.com 

 

Received July 29, 2020; Revised September 7, 2020; Accepted March 10, 2021 

 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาทานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2) เพื่อ

ศึกษาทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก และ 3) เพื่อวิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก  

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา เอกสาร

ทางวิชาการ วิเคราะห์และนำเสนอข้อมูลในลักษณะพรรณนาความ ผลการวิจัยพบว่า 

 1) ทานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า ทาน  คือการให้ เป็นหลักธรรมเบื้องต้นในทาง

พระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจของกันและกันไว้ และเป็นคุณูปการต่อการปฏิบัติธรรมในขั้น

สูงจนกระทั่งถึงความดับทุกข์ได้  

 2) ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก พบว่า พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ในอดีตชาติ ก่อนที่จะ

ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้น ต้องเสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์มาก่อน โดยมีวัตถุประสงค์ใน

การบำเพ็ญทานบารมี ดังปรากฎในอรรถกถาชาดก เริ่มตั้งแต่ทานบารมี เป็นต้น โดยไม่ได้ปรารถนา

อย่างอื่นนอกจากปรารถนาพระสัพพัญญุตญาณ หรอืพระโพธิญาณ  

 3) วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก พบว่า (1) ทานบารมีเป็นปัจจัยที่ให้ได้บรรลุ

ธรรม ทานเปรียบเหมอืนกับอิฐก้อนแรกที่ก่อฐานเจดีย์ วางอิฐก้อนแรกจนถึงยอดเจดีย์ (2) ทานบารมีที่

มีผลต่อการดำรงชีวิต เพราะว่าทานเป็นหลักธรรมเบือ้งต้นในทางพระพุทธศาสนา เป็นเครื่องยึดเหนี่ยว

จิตใจของกันและกัน (3) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบอย่างที่ดี เพราะว่าแบบอย่างที่ดีจะเป็น

แรงจูงใจให้บุคคลอื่นได้ระทำตามเป็นแบบอย่าง (4) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบแผนที่นำมาสู่การ

ประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย เพื่อที่จะเป็นแบบแผนทางปฏิบัติโดยทั่วไปในสังคม อันจะนำมาซึ่ง

ความสุข ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

 



 64 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

คำสำคัญ: ทานบารมี; อรรถกถาชาดก; คัมภรี์พระพุทธศาสนา 

 

Abstract 

 This article aimed to 1) investigate Dana (charity) in the Buddhist scripture, 2) study Dana-

Parami in the Atthakatha Jataka Scripture and 3) analyze Dana-Parami in the Atthakatha Jataka 

Scripture through collecting data from the Tipitaka, Atthakatha, Tika, and scholar documents and 

introduced the data in descriptive presentation. 

 The results revealed that: 1) Dana (donation) in the Buddhist Scriptures stated that it was 

given and the primarily Dharmic principle in Buddhism and the adherent instrument of mutual 

goodwill. It was the benefaction for the high level of Dharmic practices unto Nibana. 

 2) The Dana-Parami (donations and perfections) in the Atthakatha Jataka Scripture 

disclosed that all the Buddhas in the past lives and antecedent to his lord enlightenment, his lord 

in the past life was the Phra Bodhisattva.  The objectives of practicing Dana-Parami in the 

Atthakatha Jataka Scripture were that was when Phra Bodhisattva was predicted to be the lord 

Buddha; his lord’s routine duties (Buddha Karaka Dhamma) - the Dhamma to become the 

Buddha was demanded with 10 Parami (perfections) beginning from Dana-Parami and so on 

without desiring for other things besides Phra Sabbaññutañan or Bodhiñan and not expecting for 

any fortunes, entitlements, recognitions and happiness in the worldly Dharma. 

 3) The analyses on the Dana-Parami (donations and perfections) in the Atthakatha Jataka 

Scripture; (1) Dana (donation) was an element to reach Dhamma. It was comparative to a 

cornerstone to build a pagoda from the first brick to its top, (2) The Dana-Parami (donations and 

perfections) affected the livelihood because donation was the primary Dharmic principle in 

Buddhism and the adherent instrument for mutual goodwill, (3) The Dana-Parami (donations and 

perfections) perfectly affected the role model because it motivated other, and (4) The Dana-

Parami (donations and perfections) affected a model leading to the Thai societal practices. 

Meaning, Dana (donation) the culture of the Thais was likely relying on Buddhism, which was an 

element of the indispensable culture. Rationally, Buddhism taught humans to do good in order to 

be the common action plan in societies which would bring happiness in the present and in future.            

 

Keywords: Dana; Dana-Parami; Atthakatha Jataka Scripture 

 

 



 65 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 4 No. 1 (January – April 2021) 

บทนำ  

 “ทาน” ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าการให้เป็นจุดเริ่มต้นของการทำความดี กล่าวคือเมื่อ

ต้องการสั่งสมความดี ต้องฝึกแบ่งปันสิ่งของของตนใหแ้ก่คนอื่นโดยไม่หวังผลตอบแทน และใหโ้ดยไม่มี

ขอ้แม้ หวังใหเ้ป็นประโยชน์แก่ผู้รับเป็นสำคัญ เริ่มต้นด้วยการให้ของกินของใช้หรอืทรัพย์สินเล็ก ๆ น้อย 

ๆ ก่อนแล้วค่อยเพิ่มจำนวนเพิ่มค่างวดมากขึ้นเมื่อให้ได้บ่อย ๆ จะเกิดความรู้สึกชอบให้ชอบบริจาค

ตามมาผู้ที่ให้สิ่งของของตนแก่คนอื่น ในลักษณะนี้ได้ย่อมทำความดีอย่างอื่นที่สูงขึ้นไปได้ไม่ยากนัก 

(สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2559; พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองด ีสุรเตโช), 2558) มัก

ใช้ประกอบท้ายกับคำอื่น เช่น ธรรมทาน วิทยาทาน สิ่งที่ให้มักหมายถึง เงินหรือสิ่งของ ที่คนให้แก่คน

ยากจน 

การให้นั้นเป็นจุดสุดท้ายของการทำความดี คือทำใหค้วามดีสมบูรณ์เต็มที่ด้วย กล่าวคือในการ

บำเพ็ญความดีระดับเป็นบุญบารมีนั้น ถ้ายังมิได้ให้อย่างเต็มที่ บารมีก็จะยังไม่เต็มสมบูรณ์ ยังจะไม่

อำนวยผลให้สำเร็จตามต้องการ ข้อนี้จึงเห็นสันนิษฐานจากการบำเพ็ญบารมีของสมเด็จพระสัมมา 

สัมพุทธเจ้าสมัยเป็นพระโพธิสัตว์ ทรงบำเพ็ญบารมีต่าง ๆ มามากมายหลายร้อยหลายพันชาติบารมีที่

ยังไม่เต็มสมบูรณ์จนถึงขั้นสำเร็จพระโพธิญาณได้ ต่อเมื่อได้ทรงบำเพ็ญทานบารมี อย่างยิ่งยวดสมัย

เป็นพระเวสสันดรโพธิสัตว์ ซึ่งมีด้วยกัน 3 ระดับ คือ ขั้นบารมีธรรมดา ขั้นอุปบารมี ขั้นปรมัตถบารมี 

ซึ่งไม่ใช่ว่าจะเกิดขึ้นมาเองเฉย ๆ จะต้องปฏิบัติในคุณธรรมที่จะทำให้บังเกิดความสำเร็จดังความ

ปรารถนาได้ (สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถร) สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริ

นายก, 2555) ถึงฝั่งธรรมเครื่องถึงซึ่งฝั่งคุณความดีที่สมบูรณ์ คุณความดีที่บำเพ็ญอย่างยิ่งยวดเพื่อ

บรรลุจุดหมายอันสูงยิ่งคือความเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ คุณธรรมมีทานเป็นต้นที่ชื่อว่าบารมี ก็เพราะ

ทำให้ฐานะของพระโพธิสัตว์ยอดยิ่งกว่าสัตว์ทั้งหลาย จัดเป็นพุทธการธรรม หรือ ธรรมที่ทำให้เป็น

พระพุทธเจ้า (พระราชปริยัตกิวี (สมจนิต์ สมฺมาปญฺโ ), 2561) 

อนึ่ง การให้หรือทานนั้น สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสว่าเป็นมงคลชีวิตคือเป็นเหตุให้ชีวิต

มีแต่ความสุขความเจริญ นำความสำเร็จและสมประสงค์มาให้ แก่ผูใ้ห้กล่าวคือผู้ให้นั้นย่อมได้อานิสงส์

หลายประการดังที่ตรัสประทานไว้ซึ่งปรากฏในอังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาตว่า 

   ททมาโน ปิโย โหต ิ  สตํ ธมฺมํ อนุกฺกมํ 

   สนฺโต นํ สทา ภชนฺติ  สญฺ ตา พฺรหฺมจารโย 

   เต ตสฺส ธมฺมํ เทเสนฺติ  สพฺพทุกฺขาปนูทนํ 

   ยํ โส ธมฺมํ อิธญฺ าย  ปรินิพฺพาตนาสโวติฯ 

 ผูใ้ห้ทานย่อมเป็นที่รักของคนหมู่มาก บัณฑติย่อมคบหาผู้ให้ทาน ชื่อเสียงอันดีงามของผูใ้หท้าน

ย่อมขจรไป ผู้ให้ทานย่อมไม่เหินห่างจากฆราวาสธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557) ผูใ้ห้

ทานเมื่อสิ้นชีวติไปแล้วย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ (องฺปญฺจก. (บาลี) 22/35/44, (ไทย) 22/35/56) 



 66 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

 จากพระพุทธดำรัสนี้ทำให้ทราบถึงประโยชน์ของการให้ทาน 2 ส่วน คือ ประการที่หนึ่งส่งผล

ผู้ให้ทาน มีความก้าวหน้าในทางธรรมและเป็นปัจจัยให้มีความสมบูรณ์ด้วยโภคะ เป็นพื้นฐานรองรับ

คุณธรรมที่จะส่งเสริมให้ได้บรรลุเป้าหมายสูงสุดในชีวิต คือ พระนิพพาน และเป็นปัจจัยสนับสนุนให้

บรรลุเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ประการที่สอง ส่งผลให้แก่สังคมมีความโอบอ้อมอารี เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ 

สร้างไมตรีกับคนทั้งหลายไว้ได้ (สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2559) สามารถดำรงตนอยู่

ด้วยดี มีชีวิตที่เกื้อกูลต่อสภาพแวดล้อมที่ตนมีส่วนช่วยสร้างสรรค์รักษาให้เอื้อแก่การมีชีวิตที่ดีร่วมกัน 

(พระครูสมุห์วรวิทย์ ผาสุโก และพระสุนทรกิจโกศล, 2562) 

 ด้วยเหตุนี ้พุทธศาสนิกชนจึงนยิมใหท้าน ในการทำทานนั้น บางคนก็ทำด้วยปัญญาเพราะเข้าใจ

หลักในการให้ทาน เห็นว่าบุญกุศลก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและส่วนรวมจึงทำ แต่บางคนขาด

ความรู้ในเรื่องของการให้ทาน ไม่เข้าใจกฎเกณฑ์ที่ถูกต้อง จึงมีการนำสิ่งที่ไม่ควรมาทำบุญไม่รู้จักเลือก

บุคคลที่ควรจะให้ทาน ในปัจจุบันวิถีชีวิตในสังคมไทยได้เปลี่ยนแปลงไปแทบทุกด้านมีความเจริญ

ทางด้านวัตถุมากขึ้น ทัศนะของบุคคลในสังคมก็เปลี่ยนแปลงไป ด้วยอิทธิพลแนวความคิดเรื่องทาน ที่

บรรพบุรุษยึดถือเป็นแนวปฏิบัติสืบต่อกันมาบ้าง ก็ถือว่าการให้ทานเป็นเรื่องงมงายไร้สาระ ทำลาย

เศรษฐกิจบ้าง ฟุ่มเฟือยบ้าง เป็นเหตุให้ชาวพุทธไทยเหินห่างจากการให้ทานไปเรื่อย ๆ ความมีน้ำใจให้

กันและกันจึงจางลง (พระมหาอานนท์ ชวนาภิภู (แสนแป้), 2548) ในประเด็นดังกล่าวนี้ผู้วิจัยเห็นว่า

พุทธศาสนิกชน ควรจะรู้และเข้าใจการทำทานที่สมบูรณ์แบบว่าเป็นอย่างไร จะได้ทำถูกต้องเป็นบุญ

กุศลติดตัวไปเป็นการประสานน้ำใจของชาวพุทธไทยให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน อีกทั้งเป็นการทำนุบำรุง

พระพุทธศาสนาและเผยแผ่พระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจา้ให้แผ่หลายอีกด้วย 

ดังนั้น การวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยจะนำเสนอในประเด็นที่เกี่ยวข้อง ประกอบด้วย ทานบารมีใน

พระไตรปิฎกว่ามีความหมายและขอบข่ายอย่างไร ทานบารมีในอรรถกถาชาดกว่ามีจุดมุ่งหมายอย่างไร 

และวิเคราะห์ทานบารมีในอรรถกถาชาดกว่ามีอิทธิพลต่อสังคมไทยอย่างไร ซึ่งในประเด็นดังกล่าว ควร

จะมีการศึกษาให้เข้าใจถูกต้อง เพื่อเป็นประโยชน์แก่ผู้ใคร่ต่อการศึกษา จะได้มีความเข้าใจเรื่องทานได้

ถูกต้อง สามารถนำไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในการดำเนินชีวิตที่ดีงามในสังคม ตลอดจนเป็น

แนวทางให้ผู้ที่สนใจต่อพุทธศาสนิกชนหรือผู้ที่สนใจ นำไปเป็นส่วนหนึ่งของการดำเนินชีวิต หรือ

แนวทางในการปฏิบัติต่อผู้อื่นได้อย่างเหมาะสมต่อไป 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพื่อศกึษาทานในคัมภรี์พระพุทธศาสนา 

2. เพื่อศกึษาทานบารมใีนคัมภรี์อรรถกถาชาดก 

3. เพื่อวิเคราะห์ทานบารมีในคัมภรี์อรรถกถาชาดก 

 

 



 67 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 4 No. 1 (January – April 2021) 

ทบทวนวรรณกรรม 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Method) ซึ่งใช้วิธีการรวบรวมข้อมูลและ

การศกึษาข้อมูลเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary Research) ดังนี้ 

 การบำเพ็ญบารมีของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า สมัยเป็นพระโพธิสัตว์ทรงบำเพ็ญบารมี 

อย่างยิ่งยวดสมัยเป็นพระเวสสันดรโพธิสัตว์ ซึ่งมีด้วยกัน 3 ระดับ คือ ขั้นบารมีธรรมดา ขั้นอุปบารมี 

ขั้นปรมัตถบารมี ซึ่งไม่ใช่ว่าจะเกิดขึ้นมาเองเฉย ๆ จะต้องปฏิบัติในคุณธรรมที่ จะทำให้บังเกิด

ความสำเร็จดังความปรารถนาได้ (สมเด็จพระญาณสังวร เจริญ สุวัฑฒนมหาเถร , 2555) ถึงฝั่งธรรม

เครื่องถึงซึ่งฝั่งคุณความดีที่สมบูรณ์ คุณความดีที่บำเพ็ญอย่างยิ่งยวดเพื่อบรรลุจุดหมายอันสูงยิ่งคือ

ความเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ คุณธรรมมีทานเป็นต้นที่ ชื่อว่าบารมี  ก็เพราะทำให้ฐานะของพระ

โพธิสัตว์ยอดยิ่งกว่าสัตว์ทั้งหลาย จัดเป็นพุทธการธรรม หรือ ธรรมที่ทำให้เป็นพระพุทธเจ้า (พระราช

ปริยัตกิวี สมจนิต์ สมฺมาปญฺโ , 2561) 

ในปัจจุบันวิถีชีวิตในสังคมไทย ได้เปลี่ยนแปลงไปแทบทุกด้าน มีความเจริญทางด้านวัตถุมาก

ขึ้น ทัศนะของบุคคลในสังคมก็เปลี่ยนแปลงไป เป็นเหตุให้ชาวพุทธไทยเหินห่างจากการให้ทานไปเรื่อย 

ๆ ความมีน้ำใจให้กันและกันจึงจางลง (พระมหาอานนท์ ชวนาภิภู, 2548) ในประเด็นดังกล่าวนี้ผู้วิจัย

เห็นว่าพุทธศาสนิกชนควรจะรู้และเข้าใจการทำทานที่สมบูรณ์แบบว่าเป็นอย่างไร จะได้ทำถูกต้องเป็น

บุญกุศลติดตัวไปเป็นการประสานน้ำใจของชาวพุทธไทยให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน อีกทั้งเป็นการทำนุ

บำรุงพระพุทธศาสนาและเผยแผ่พระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าให้แผ่หลายอีกด้วย 

 

กรอบแนวคดิการวิจัย 

 งานวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผูว้ิจัยกำหนดกรอบแนวคิดการวิจัย  โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

 

ศึกษาทาน 

ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 

วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก 

ศึกษาทานบารมี 

ในคัมภีร์อรรถกถาชาดก 

วิเคราะห์ทานบารมีที่มผีลต่อการบรรลุธรรม  

วิเคราะห์ทานบารมีที่มผีลต่อการดำรงชีวิต 

วิเคราะห์ทานบารมีที่มผีลต่อการเป็นแบบอย่างที่ดี 

วิเคราะห์ทานบารมีที่มผีลต่อแบบแผนที่นำมาสู่การ

ประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย 

 



 68 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

ระเบียบวิธีวิจยั 

 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Method) ซึ่งใช้วิธีการรวบรวมข้อมูลและ

การศึกษาข้อมูลเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary Research) โดยมีวิธีดำเนินการวิจัย

ดังนี้ 

1. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันปฐมภูมิ (Primary Source) โดยรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก

ฉบับภาษาบาลี และฉบับภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 ตลอดถึงอรรถกถา และ

ฎีกา 

2. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันทุติยภูมิ (Secondary Source) โดยรวบรวมข้อมูลที่เกี่ยวข้องทั้ง

จากเอกสารทางวิชาการ ตำรา งานนิพนธ์ของปราชญ์สำคัญ ๆ ทางพระพุทธศาสนา บทความวารสาร 

และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ตามกรอบแนวคิดในการวิจัย 

3. ศกึษาและวิเคราะห์ขอ้มลู 

4. เรียบเรียงนำเสนอผลการวิจัย 

 

ผลการวจิัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัย พบว่า ทาน เป็นหลักธรรมเบื้องต้นในทางพระพุทธศาสนาเป็น

เครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจของกันและกันไว้ พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับเรื่องของทาน เพราะจัดเป็น

การทำบุญในบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ คือ บุญสำเร็จด้วยการให ้ทานในทางพระพุทธศาสนาถือว่าการ

ให้เป็นจุดเริ่มต้นของการทำความดี กล่าวคือเมื่อต้องการสั่งสมความดี ท่านแนะนำว่า ต้องฝึกใหใ้ห้เป็น

ก่อน คือฝึกแบ่งปันสิ่งของ ๆ ตนให้แก่ผู้อื่น โดยไม่หวังผลตอบแทนและให้โดยไม่มีข้อแม้ หวังให้เป็น

ประโยชน์แก่ผู้รับ ในหมวดพระวินัยปิฎกนั้น มีสิกขาบทต่าง ๆ ที่บัญญัติขึ้นเพื่อข่มพระภิกษุผู้เก้อยาก 

เพื่อให้คนที่ไม่เลื่อมใสได้เลื่อมใส เพื่อให้คนที่เลื่อมใสแล้วเลื่อมใสยิ่งขึ้น  ซึ่งพระภิกษุอยู่ในฐานะเป็น

ผูร้ับทาน ได้รับการสนับสนุนอุปถัมภ์ จากฆราวาสเป็นผู้มักน้อยและประพฤติตนให้เป็นผู้มีคุณธรรม มี

ศีลเป็นที่รักมีความมักน้อยสันโดษ ปฏิบัติตนให้เป็นคนเรียบร้อยงดงาม สร้างศรัทธาปสาทะให้เกิดแก่

สังคมโลก ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย ในฐานะเป็นเนื้อนาบุญอันประเสริฐ ควรแก่ทานที่ทายกถวาย

ศรัทธา ทานในส่วนพระสุตตันตปิฎก เน้นแสดงหลักของการให้ทานที่บริสุทธิ์อันนำมาซึ่งอานิสงส์ที่

ไพบูลย์ คือการได้มนุษย์สมบัติและสวรรค์สมบัติ ยังไม่ปรากฏคำสอนเรื่องของทานบารมี แต่จะพบ

แนวคิดเรื่องทานบารมี อันเป็นการให้ทานของพระโพธิสัตว์ เพื่อที่จะบรรลุพระสัพพัญญุตญาณเป็น

พระพุทธเจ้า ในคัมภีร์กลุ่มชาดก อปทาน พุทธวงศ์ จริยาปิฎก  และทานที่ปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก 

จะเป็นการพูดถึงสภาวธรรมในการบริจาค ที่ประกอบด้วยดวงจิตที่เป็นกุศลเข้ามาประกอบ   

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า ทานที่ปรากฏในพระไตรปิฎกทั้ง 3 ปิฎกนั้น ผูว้ิจัยได้ศึกษา

เฉพาะเรื่อง ทานบารมีที่ปรากฏในอรรถกถาชาดก ซึ่งได้แต่งอธิบายขยายความชาดกในคัมภีร์

พระไตรปิฎกใหพ้ิสดารและเข้าใจง่ายขึ้น สามารถอธิบายทานบารมใีนอรรถกถาชาดกใน 5 ประเด็น คือ  



 69 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 4 No. 1 (January – April 2021) 

1) บารมี หมายถึง คุณความดีที่ควรบำเพ็ญ หรือความดีที่ได้บำเพ็ญอย่างยิ่งยวด ความเป็น

เลิศในเรื่องใดเรื่องหนึ่ง เป็นคุณสมบัติของใครหรือลัทธิใดก็ได้ แต่ถ้าในทางพระพุทธศาสนาจะเน้นใน

เรื่องของการปฏิบัติธรรม ถึงความเป็นเลิศในระดับใดระดับหนึ่ง คือการดับกิเลสตัณหา อาสวะทั้งปวง

จนหมดสิ้น และบารมหีมายถึงหลักธรรม 10 ประการ ในการปฏิบัติธรรมเพื่อใหบ้รรลุพระโพธิญาณ ซึ่ง

เป็นบรรลุจุดหมายอันสูงสุด  

2) ชาดกนั้นหมายถึง เรื่องราวที่รวบรวมเรื่องการบำเพ็ญบารมีของพระพุทธเจ้าในอดีต ที่ทรง

ระลึกได้อย่างแม่นยำด้วยบุพเพนิวาสานุสสติญาณ แล้วทรงนำมาแสดงแก่พุทธบริษัท โดบปรารภ

เหตุการณ์ต่าง ๆ ในปัจจุบันอันสอดคล้องกับเรื่องราวในชาดกนั้น ๆ เพราะฉะนั้นชาดกจงึมีความสำคัญ 

เพราะเป็นหลักคำสอนหนึ่งใน นวังคสัตถุศาสน์  เป็นชีวประวัติของพระโพธิสัตว์ ในด้านการบำเพ็ญ

บารมกี่อนที่จะมาเป็นพระพุทธเจ้า ตลอดถึงแสดงวธิีในการแก้ปัญหาที่เกิดในปัจจุบัน  

3) ความหมายและความสำคัญของอรรถกถาชาดก คำว่า อรรถกถาชาดก หมายถึงคัมภรี์หรือ

หนังสือที่แสดงเรื่องชาดกโดยเฉพาะ แสดงประวัติของพระพุทธเจ้าตอนเป็นพระโพธิสัตว์ว่าเกิดเป็น

อะไร บำเพ็ญบารมีในชาตินั้นไว้อย่างไร มีบุคคลใดเกี่ยวข้องบ้าง ซึ่งอรรถกถาชาดกนั้นมีเนื้อหาสำคัญ

อยู่ 2 ส่วนคือ ส่วนที่เป็นสุภาษิตหรือคติธรรมกับส่วนที่เป็นเนื้อเรื่องอันเป็นเปลือกนอก ส่วนที่สำคัญ

ที่สุดคือ คติธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนไว้ ไม่ล้าสมัย เป็นปัจจุบันอยู่เสมอ แม้คติธรรมที่เกิดมา

เก่าแก่ แต่ก็สามารถปฏิบัติได้ เข้าใจข้อธรรมได้ง่าย ชัดเจน ทำให้เห็นถึงบาปบุญคุณโทษ รู้สิ่งที่ควรทำ 

สิ่งที่ควรเว้น เห็นประโยชน์ของการทำความดี เห็นโทษของการทำความช่ัว เมื่อรู้และเข้าใจถูกต้องก็

สามารถปฏิบัติตามข้อธรรมนัน้ ๆ ทำให้การดำเนินชีวติประจำวันมีชีวติอยู่เป็นสุข  

4) ระดับทานและบารมีในอรรถกถาชาดก พระพุทธเจา้ทุกพระองค์ในอดีตชาติ ก่อนที่จะตรัสรู้

พระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้น ต้องเสวยพระชาติในอดีตชาติเป็นพระโพธิสัตว์มาก่อน พระสมณโคดมพุทธ

เจ้าของเราก็เช่นเดียวกัน ได้เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ ซึ่งปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาชาดก นับได้ 

547 พระชาติ โดยแบ่งเป็นระดับทานบารมี คือ คุณความดีที่บำเพ็ญอย่างยิ่งยวด เป็นการเสียสละของ

ภายนอกกายมีทั้งหมด 26 พระชาติ ระดับทานอุปบารมี คุณความดีที่บำเพ็ญอย่างยิ่งยวด ซึ่งเป็นบารมี

ขั้นจวนสูงสุด ได้แก่การสละอวัยวะ เช่น ดวงตา เป็นต้น มีทั้งหมด 3 พระชาติ ระดับทานปรมัตถบารมี 

คือ คุณความดีที่บำเพ็ญอย่างยิ่งยวดขั้นสูงสุด ได้แก่ การสละชีวติมทีั้งหมด 6 พระชาติ  

5) วัตถุประสงค์ในการบำเพ็ญทานบารมีในอรรถกถาชาดก กล่าวคือ เมื่อพระโพธิสัตว์ได้ รับ

พยากรณ์เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ทรงบำเพ็ญพุทธการกธรรม คือธรรมที่ให้เป็นพระพุทธเจ้า ว่าด้วย

บารมี 10 ประการ เริ่มตั้งแต่ทานบารมี เป็นต้น โดยไม่ ได้ปรารถนาอย่างอื่น นอกจากปรารถนา 

พระสัพพัญญุตญาณ หรอืพระโพธิญาณ มิได้หวัง ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ในโลกธรรมแต่อย่างใด 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัย พบว่า จากการที่ได้ศึกษา ค้นคว้า เรื่องทานบารมีในคัมภีร์อรรถ

กถาชาดก จากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาและเอกสาร ตำราที่เกี่ ยวข้องในทางพระพุทธศาสนานั้น 

สามารถวิเคราะห์ประเด็น เรื่องของทานบารม ีที่มผีลต่อดา้นต่าง ๆ ได้ 4 ประเด็น ดังต่อไปนี้คือ  



 70 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

1) ทานบารมีที่มีผลต่อการบรรลุธรรม กล่าวได้ว่า พระพุทธเจ้าทุกพระองค์นั้น เมื่อบังเกิดเป็น

พระโพธิสัตว์ และตั้งความปรารถนาที่จะเป็นพระพุทธเจ้า เมื่อได้รับพุทธพยากรณ์แล้ว ย่อมทรง

บำเพ็ญพุทธการกธรรม คือธรรมที่ให้เป็นพระพุทธเจ้า อันได้แก่ ทานบารมีเป็นข้อแรก จึงกล่าวได้ว่า 

ทานบารมีเป็นปัจจัยที่ให้ได้บรรลุธรรม ตลอดถึงองค์ธรรมเหล่านี้คือ สัทธา ปัญญา ฉันทะ เมตตา 

กรุณา เป็นฝ่ายสนับสนุนส่งเสริมในการให้ทาน และถ้าทุกส่วนประกอบกันเข้าเป็นสมังคกี็จะนำไปสู่การ

บรรลุธรรม แต่ถ้ามีกิเลสทั้ง ๔ ตัวนี้ คือมัจฉริยะ โลภะ โมหะ และมิจฉาทิฏฐิ ตัวใดตัวหนึ่งเกิดขึ้น ก็จะ

เป็นอุปสรรคขัดขวางต่อการให้ทาน และเป็นอุปสรรคไม่ใหบ้รรลุธรรมได้เช่นเดียวกัน 

2) ทานบารมีที่มีผลต่อการดำรงชีวิต กล่าวได้ว่า สังคมคือการอยู่ร่วมกัน ถ้าไม่มีการทานคือ

การเอื้อเฟื้อไม่มีน้ำใจกัน สังคมก็จะอยู่กันอย่างลำบาก คนอยู่ในสังคมกันอย่างแห้งแล้งผิดธรรมชาติ 

ฉะนั้นทานนี้เองเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจกันไว้ได้ เป็นการเอื้อเฟื้อเกื้อกูลกัน ได้สงเคราะห์ช่วยเหลือ

สังคม เป็นการช่วยประสานสังคมทำให้ผู้คนมีโอกาสที่จะดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างราบรื่น ทำให้คนอยู่

ร่วมกันในสังคมอย่างมีความสุข ไม่ได้อยู่กันอย่างแห้งแล้ง ทั้งนี้เพราะศักยภาพในการหาปัจจัยเพื่อ

ดำรงชีวิตของแต่ละคนไม่เท่ากัน เพราะมีการให้นี้เองจึงทำใหชี้วิตดำรงอยู่ได้ นอกจากไม่ทุกข์แล้วทำให้

ผูใ้ห้และผูร้ับมีความสุขดว้ย  

3) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบอย่างที่ดี ทานการให้นั้นจะเป็นแบบอย่างที่ดีและมีความมั่ง

คงได้ก็ต่อเมื่อ ผู้ที่ให้ทานไม่คลอนแคลน ไม่ง่อนแง่น มีใจฝักใฝ่ในการให้นั้นจนกระทั่งทำเป็นอุปนิสัย 

เป็นวาสนา จึงจะทำผู้ให้ทานมีความมั่นคงในการให้ เป็นแรงบันดาลใจจูงใจเป็นต้นแบบหรือเป็น

แบบอย่างที่ดีที่อยากให้ผู้อื่นกระทำตาม เพราะรากฐานสำคัญของพระพุทธศาสนาเกิดจากการให้ เมื่อ

มีการให้ก็ยั่งยืนสามารถดำรงอยู่ได้ แต่ถ้าให้มั่งคงและยั่งยืนตลอดไปต้องมีกระบวนการถ่ายทอดซึ่งเป็น

วิธีการที่จะทำให้พระพุทธศาสนายั่งยืนและมั่งคงได้ตลอดไป 

4) ทานบารมีที่มีผลต่อแบบแผนที่นำมาสู่การประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไท ย กล่าวได้ว่า 

วัฒนธรรมการให้ทานของคนไทยมักอิงอยู่กับศาสนาอีกทั้งศาสนายังเป็นองค์ประกอบหนึ่งของ

วัฒนธรรมที่ขาดมิได้ เพราะศาสนาสอนให้มนุษย์ทำความดี การที่จะเป็นแบบอย่างที่นำมาสู่การ

ประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย ต้องทำใหเ้ป็นแบบมหภาค ไม่ใช่แบบส่วนตัว ไม่ใช่ทำเพื่อตัวเองแต่ทำเพื่อ

ส่วนรวมในทุกมิติ จากครอบครัวสู่ชุมชน จากชุมชนสู่ประเทศชาติ เพื่อที่จะเป็นแบบแผนทางปฏิบัติ

โดยทั่วไปในสังคม อันนำมาซึ่งความสุข ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

 

อภิปรายผลการวจิัย  

  ผลจากการวิจัยพบว่า จากการวิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก พบว่า (1) ทาน

บารมีเป็นปัจจัยที่ให้ได้บรรลุธรรม ทานเปรียบเหมือนกับอิฐก้อนแรกที่ก่อฐานเจดีย์ วางอิฐก้อนแรก

จนถึงยอดเจดีย์ (2) ทานบารมีที่มีผลต่อการดำรงชีวิต เพราะว่าทานเป็นหลักธรรมเบื้องต้นในทาง

พระพุทธศาสนา เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของกันและกัน (3) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบอย่างที่



 71 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 4 No. 1 (January – April 2021) 

ด ีเพราะว่าแบบอย่างที่ดีจะเป็นแรงจูงใจให้บุคคลอื่นได้ระทำตามเป็นแบบอย่าง และ (4) ทานบารมีที่มี

ผลต่อการเป็นแบบแผนที่นำมาสู่การประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย  

 

องค์ความรู้ใหมจ่ากการวิจัย 

 องค์ความรู้จากการวิจัยในครั้งนี้เป็นการสังเคราะห์ข้อมูลเพื่อเป็นแนวทางในการค้นคว้าและ

ศกึษา ดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

     

จากการวิเคราะห์ทานบารมีในอรรถกถาชาดกสามารถสรุปแนวทางในการบำเพ็ญทานบารมี

โดยสามารถสรุปได้เป็น 4 ประเด็นดังนีค้ือ  

 1) ทานบารมีที่มีผลต่อการบรรลุธรรม สรุปได้ว่า พระพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์ย่อมกำเนิดเป็น

พระโพธิสัตว์ เพื่อแสวงหาพระโพธิญาณ คือ ความตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจา้  

2) ทานบารมีที่ผลต่อการดำรงชีวิต เพราะว่า การอยู่ร่วมกันทันทีที่มีสังคมเกิดขึ้น ถ้าไม่มีการ

เอื้อเฟื้อเกื้อกูลกัน ไม่มีน้ำใจกัน การที่จะอยู่ในสังคมก็ยากลำบาก การอยู่ร่วมกันเป็นสังคมก็อาจจะ

เกิดขึ้นไม่ได้  

3) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบอย่างที่ดี ทานการให้นั้นจะเป็นแบบอย่างที่ดี จะเป็นแรง

บันดาลใจจูงใจที่อยากให้ผู้อื่นกระทำตาม เป็นต้นแบบหรือเป็นแบบอย่างที่ดีของการปฏิบัติสืบต่อกัน 

ให้คนรุ่นหลังได้นับถือและปฏิบัติตาม 

4) ทานบารมีที่มีผลต่อแบบแผนที่นำมาสู่การประพฤติปฏิบัติต่อสังคมไทย การให้ทานกับ

สังคมไทยนั้นเป็นของคู่กัน เพราะมีคติความเชื่อค่านิยมของการให้ทาน การให้ทานนั้นนอกจากจะให้

เพื่อบรรลุเป้าหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนาแล้ว ยังเป็นกิจกรรมทางสังคมที่เป็นแบบแผน ที่นำมา

สู่การประพฤติปฏิบัติในสังคมไทยในทุกมิติ จากครอบครัวสู่ชุมชน จากชุมชนสู่ประเทศชาติอาจจะมี

วิเคราะห์ทานบารมใีน 

อรรถกถาชาดก 

ทานบารมีท่ีมีผลต่อการ

บรรลุธรรม 

ทานบารมีท่ีมีผลต่อการ

ดำรงชวีติ 

ทานบารมีท่ีมีผลต่อการ

เป็นแบบอย่างที่ดี 

ทานบารมท่ีีมีผลต่อแบบแผน

ท่ีนำมาสู่การประพฤติปฏบัิติ

ต่อสังคมไทย 

 



 72 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

แตกต่างกันบ้างในสังคมตามท้องถิ่น แต่สิ่งที่เหมือนกันคือ การสร้างทานบารมี เป็นเป้าหมายอย่างหนึ่ง

ในการถึงซึ่งความสุขทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

 

สรุป 

ทานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็นหลักธรรมเบื้องต้นในทางพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึด

เหนี่ยวน้ำใจของกันและกันไว้ และเป็นคุณูปการต่อการปฏิบัติธรรมในขั้นสูงจนกระทั่งถึงความดับทุกข์

ได้เริ่มตั้งแต่ทานบารมี เป็นต้น โดยไม่ได้ปรารถนาอย่างอื่นนอกจากปรารถนาพระสัพพัญญุตญาณ 

หรือ พระโพธิญาณ วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก พบว่า (1) ทานบารมีเป็นปัจจัยที่ให้ได้

บรรลุธรรม ทานเปรียบเหมือนกับอิฐก้อนแรกที่ก่อฐานเจดีย์ วางอิฐก้อนแรกจนถึงยอดเจดีย์ (2) ทาน

บารมทีี่มีผลต่อการดำรงชีวิต เพราะว่าทานเป็นหลักธรรมเบือ้งตน้ในทางพระพุทธศาสนา เป็นเครื่องยึด

เหนี่ยวจิตใจของกันและกัน (3) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบอย่างที่ดีเพราะว่าแบบอย่างที่ดีจะเป็น

แรงจูงใจให้บุคคลอื่น (4) ทานบารมีที่มีผลต่อการเป็นแบบแผนที่นำมาสู่การประพฤติปฏิบัติต่อ

สังคมไทย เพื่อที่จะเป็นแบบแผนทางปฏิบัติโดยทั่วไปในสังคม อันจะนำมาซึ่งความสุข ทั้งในปัจจุบันและ

อนาคต 

 

ข้อเสนอแนะ 

 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

จากการวิเคราะห์ทานบารมีในอรรถกถาชาดก พบว่า เป็นการอธิบายขยายความจาก

พระไตรปิฎก อรรถกถา และแนวคิดจากคณาจารย์ ทำให้ได้แนวทางว่า การบำเพ็ญทานบารมี ส่งผล

ต่อการเป็นแบบอย่างที่ดีในการดำรงชีวิต เป็นส่วนที่ส่งเสริม สงเคราะห์อนุเคราะห์ช่วยเหลือซึ่งกันและ

กัน การบำเพ็ญทานบารมีจึงเป็นแบบแผน เพื่อให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา

นอกจากนีย้ังเป็นแนวทางที่บรรพบุรุษของสังคมไทยที่พยายามปลูกฝัง ในทุกมิติ จากครอบครัวสู่ชุมชน 

จากชุมชนสู่ประเทศชาติ อาจจะมีแตกต่างกันบ้างในสังคมตามท้องถิ่น แต่สิ่งที่เหมือนกันคือ การสร้าง

ทานบารมี เป็นเป้าหมายอย่างหนึ่งในการถึงซึ่งความสุขทั้งในปัจจุบันและอนาคต ดังนั้นการบำ เพ็ญ

ทานบารมีจึงเป็นแนวทางที่บุคคลทั่วไป ควรที่จะศึกษาและปฏิบัติให้ถูกต้องตามแนวทางของ

พระพุทธศาสนา และนำไปสู่การถ่ายทอดได้อย่างถูกต้อง เหมาะสม และเป็นแบบแผนต่อการปฏิบัติตน

ในชีวติประจำวันต่อไป 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยคร้ังต่อไป 

1. ควรศึกษาเปรียบเทียบเรื่องการให้ทานในพระพุทธศาสนากับศาสนาอื่น ๆ  

2. ควรศึกษาเรื่องการบำเพ็ญบารมอีื่น ๆ ที่ส่งผลใหก้ารบำเพ็ญทานบารมีบรรลุวัตถุประสงค์ 



 73 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 4 No. 1 (January – April 2021) 

3. ควรศึกษาเรื่องทานบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาทเปรียบเทียบกับทานบารมีใน

พระพุทธศาสนามหายาน 

 

เอกสารอ้างอิง  

พระครูสมุห์วรวิทย์ ผาสุโก และ พระสุนทรกิจโกศล. (2562). ทุกข์และการดับทุกข์ในคัมภรี์อรรถกถา 

ธรรมบท. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(9), 4166-4183. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้ง 

ที่ 27). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองด ีสุรเตโช). (2558). ธรรมสารเทศนา เล่ม 2. กรุงเทพฯ: ปัญญมิตร 

การพิมพ.์ 

พระมหาอานนท์ ชวนาภิภู (แสนแป้). (2548). การศกึษาเรื่องทานในพระไตรปิฎกที่มีอทิธิพลต่อ 

สังคมไทย (วิทยานิพนธ์พุทธศาตรมหาบัณฑติ สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). บัณฑติวิทยาลัย,  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระราชปริยัตกิวี (สมจนิต์ สมฺมาปญฺโญ). (2561). การศกึษาวิเคราะห์แก่นธรรมจากชาดก. วารสาร 

มหาจฬุาวิชาการ, 5(2), 1-17.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับภาษาบาลี และฉบับภาษาไทย.  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวัฑฒนมหาเถร) สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก. (2555).  

ทศบารม ีทศพิธราชธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ ์

ครั้งที ่30). กรุงเทพฯ: ผลธิัมม์. 


