
บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
 

มรณยุติธรรม: ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหารชวีิต 

 
โดย 

พระครูใบฎีกาจินตศักดิ์ จติฺตปุณฺโณ  
Phra Khru Baideeka Jintasak Chittapunno  

มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E–mail: jintasak2010@gmail.com 

 

Received February 19, 2021; Revised February 27, 2021; Accepted March 10, 2021 
 

 

 

 

ผู้แต่ง: ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา 

สถานทีพ่ิมพ:์ สำนักพิมพ์วารสารปัญญา 

ปีที่พิมพ:์ 2554 

จำนวนหน้า: ความหนา 234 หนา้ จำนวน 5 บท 
 

 

 

บทนำ 

ศ.ดร. สมภาร พรมทา เป็นอาจารย์ของจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และเป็นอาจารย์พิเศษ

ประจำวิชาพระพุทธศาสนากับศาสตร์แห่งการใช้เหตุผล ของนิสิตปริญ ญาเอก สาขาวิชา

พระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ศ.ดร. สมภาร พรมทา เป็นนักวิชาการผู้มี

ความรู้และเช่ียวชาญทั้งทางด้านพระพุทธศาสนาและปรัชญา มีผลงานทางวิชาการจำนวนมาก ผู้

วิจารณ์ได้มโีอกาสอ่านหนังสอืเรื่อง “มรณยุติธรรม: ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหารชีวิต” 

mailto:jintasak2010@gmail.com


 
366 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

เป็นหนังสือในโครงการ “หนังสือไฟฟ้า” อันดับที่ 5 เผยแพร่ครั้งแรก เมื่อเดือนกรกฎาคม พ.ศ.2554 

ขนาดพ็อกเก็ตบุ๊ค ความหนา 234 หน้า จำนวน 5 บท เป็นหนังสือหนึ่งในหลายเรื่องที่น่าสนใจของ

ศาสตราจารย์ ดร. สมภาร หนังสือเรื่องนี้ได้ปรับปรุงมาจากงานวิจัยของท่านในโครงการวิจัยเรื่อง 

“คุณค่าและการประเมินเกี่ยวกับชีวิตและสังคม : โทษประหารชีวิต” ทุนสนับสนุนการวิจัยจาก

สำนักงานการวิจัยแห่งชาติเมื่อ พ.ศ.2546 ที่ได้รับเรื่องมาจากคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ 

จากการที่หน่วยงานด้านสิทธิมนุษยชนของต่างประเทศทักท้วงให้รัฐบาลไทยทบทวนโทษประหารชีวิต 

จงึเกิดงานวิจัยนี้ขึ้น เพื่อหาคำตอบว่า พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทมองเรื่องโทษประหารชีวติอย่างไร  

หนังสือเรื่อง “มรณยุติธรรม: ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหารชีวิต” ประกอบด้วย

เนือ้หา 5 บท แยกเป็นประเด็นๆ เพื่อให้ง่ายต่อการทำความเขา้ใจ ดังนี้ 

บทที่ 1 แนวคิดที่สำคัญเกี่ยวกับโทษประหารชีวติ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ยกทฤษฎีที่ว่าด้วย

การลงโทษผู้กระทำความผิด 2 แนวคิด คือ 1. แนวคิด “The Retribution Theory” แปลว่า “ทฤษฎีการ

แก้แค้น” หรือ “ทฤษฎีชดใช้ความผิด” และ 2. แนวคิด “The Deterrence Theory” แปลว่า “ทฤษฎีป้อง

ปรามความผิด” พร้อมทั้งได้อธิบายถึงแนวคิดทั้งสองนีต้่อโทษประหารชีวติทั้งยกตัวอย่างประกอบ  

บทที่ 2  อาชญากรตามทัศนะของพุทธศาสนา ศ.ดร. สมภาร ได้ยกตัวอย่างองคุลีมาลว่าเป็น

อาชญากรชื่อดังสมัยพุทธกาล และแนวคิดเรื่องบุคคลสี่ประเภท ประกอบกับธรรมชาติของมนุษย์ กับ

การกระทำความผิดว่ามีความสอดคล้องหรอืขัดแย้งประการใดบ้าง เพื่อตอบปัญหาว่าพระพุทธศาสนา 

มองเรื่องโทษประหารชีวิตอย่างไร ได้กล่าวถึงทัศนะของนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาตะวันตกบาง

คน ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ยกชาดกเรื่องนกแขกเต้าสองตัวที่ได้รับการเลี้ยงดูที่แตกต่างกันจาก

สภาพแวดล้อมที่ต่างกัน ทำให้พวกมันมีพฤติกรรมการแสดงออกที่แตกต่างกันไปด้วย ศ.ดร. สมภาร 

พรมทา กล่าวถึงโครงสร้างความคิดของมนุษย์มี 2 ตอน คือ ตัวความคิดและรากเหง้าของความคิด 

และกล่าวถึงเหตุปัจจัยของการกระทำความผิด เรื่องเสรีภาพกับความรับผดิชอบ  

บทที่ 3 หลักอาชญาวิทยาในพุทธศาสนา ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ตั้งประเด็นขึ้นมา 2 

ประเด็น คือ ประเด็นที่ 1 พระวินัยในฐานะต้นแบบความคิดทางอาชญาวิทยาของพุทธศาสนา และ

ประเด็นที่ 2 ความแตกต่างระหว่างธรรมและวินัย ได้ยกมหาปรินิพพานสูตรมาเป็นตัวอย่าง และหลัก

ความเช่ือเรื่องกฎแห่งกรรม 

บทที่  4  พุ ทธศาสนากับ โทษประหารชีวิต  ศ .ดร. สมภาร พรมทา ตั้ งประเด็นว่า 

พระพุทธศาสนามีทัศนะอย่างไรกับโทษประหารชีวติ ยกกรณีพระเตมีย์กับทัศนะที่ว่าพระพุทธศาสนาไม่

ยอมรับโทษประหารชีวิต จริยธรรมทางพระพุทธศาสนามี 2 ส่วน คือ จริยธรรมส่วนบุคคล กับ 

จริยธรรมสำหรับสังคม ท่านกล่าวถึงทัศนะขององค์ดาไลลามะซึ่งเป็นตัวแทนพระพุทธศาสนาฝ่าย

มหายาน ที่ไม่สนับสนุนโทษประหารชีวิต นอกจากนี้ ยังได้ตั้งประเด็นอื่น ๆ อีก ได้แก่ ประเด็นเรื่อง



 367 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 3 No. 1 (January – April 2020) 

กรรมกับความยุติธรรม ประเด็นเรื่องกรรมกับความรุนแรง และประเด็นว่าอะไรคือความผิดที่สมควร

แก่โทษประหารชีวติ  

บทที่ 5 บทสรุป สรุปว่า ระบบยุติธรรมที่มนุษย์คิดขึ้นมาอาจมีได้หลายระบบ แต่ระบบของ

พระพุทธศาสนาเน้นเรื่องความเที่ยงธรรม หรือ ความยุติธรรม หรือ ความถูกต้อง ในประเด็นต่าง ๆ 

เช่น อะไรคือจุดมุ่งหมายของการลงโทษ ลงโทษแล้วใครได้ประโยชน์ อะไรคือลำดับความสำคัญ

ก่อนหลังในการพิจารณาปัญหาเกี่ยวกับการลงโทษ ความเที่ยงธรรมหรือยุติธรรมที่พระพุทธศาสนา

สอนนั้นยังเกี่ยวข้องกับความมีเหตุผล หลักการที่ดีจะต้องเป็นหลักการที่สามารถอธิบายได้ มีเหตุผล 

การประหารชีวิตที่กระทำอย่างมีสติ มีปัญญา ไม่ใช่กระทำบนพื้นฐานของอารมณ์ความรู้สึกนั้น ไม่ใช่

ความรุนแรง ความตายนั้นพระพุทธศาสนามองว่าเป็นสัจธรรมของชีวิตที่ธรรมดาที่สุด หลักธรรมที่

เหมาะสมคือเรื่องกฎแห่งกรรมและการให้อภัย 

ประเด็นสำคัญในหนังสอืเล่มนีม้ีจำนวนมาก ผู้วิจารณ์มีทัศนะที่จะขอนำมาเสนอใน 4 ประเด็น 

ดังนี้ 

ประเด็นที่ 1 ชื่อเรื่อง มรณยุติธรรม: ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหารชีวิต ผู้เขียนขอ

แยกเป็นคำสำคัญ 3 คำ คือ มรณยุติธรรม ชาวพุทธควรคิดอย่างไร และ โทษประหารชีวติ 

คำว่า “มรณยุติธรรม” จากชื่อเรื่องชวนให้เกิดคำถามว่า อะไรเป็นมรณะ อะไรเป็นความ

ยุติธรรม ยุติธรรมเมื่อแปลอย่างง่ายๆ ได้ความว่า ยุติโดยธรรม หรือจบอยา่งเป็นธรรม เมื่อมาประกอบ

กับคำว่า มรณะ จงึแปลได้ว่า ความตายที่จบอย่างเป็นธรรม ความตายที่ว่านี้ใช้สำหรับใครบ้าง มีความ

เป็นมาหรือมีความสำคัญอย่างไรในหนังสือเล่มนี้ และจะมีผลต่อใครบ้าง มีผลกระทบต่อผู้อ่ านหรือไม่ 

ผู้อ่านจะได้ข้อมูลอะไร ต่อด้วยคำสำคัญอีกคำที่เป็นประโยคคำถามว่า “ชาวพุทธควรคิดอย่างไร” ชาว

พุทธในที่นี้หมายถึงใครบ้าง ชาวพุทธหรือพุทธศาสนิกชนหรอืพุทธบริษัท 4 ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 

อุบาสิกา แบ่งออกเป็น 2 นิกายหลัก คือ นิกายเถรวาท และนิกายมหายาน หรือจะแยกออกเป็น

บรรพชิต (นักบวช) และฆราวาส (ผู้ครองเรือน) ย่อมมีทัศนะที่แตกต่างกันออกไป แต่เป็นคำถามที่ชี้ถึง

บทบาทหรือโลกทัศน์ของชาวพุทธโดยตรง เป็นคำถามเพื่อนำไปสู่การค้นหาคำตอบของทัศนะที่มีต่อคำ

สำคัญคำสุดท้าย คือคำว่า “โทษประหารชีวิต” ใครคือผู้ที่ต้องประหารชีวิต ทำไมจึงต้องประหาร 

ประหารชีวิตแบบใด เมื่อใดจึงต้องประหารชีวิต การประหาร คือ การฆ่าให้ตาย ในขณะที่พระพุทธ 

ศาสนาถือว่า ศีล 5 ข้อที่ 1 คือ การละเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ชาวพุทธจะยอมรับโทษประหารได้

หรือไม่ มีเหตุผลใดที่จะมาสนับสนุนหรือคัดค้านโทษประหารชีวิต ผู้อ่านหรือสังคมจะได้ประโยชน์

หรือไม่จากการมีหรือไม่มีโทษประหารชีวิตนี ้ดังที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้กล่าวไว้ในคำนำว่า ผลของ

การศึกษาเรื่องนี้อาจมีผลต่อสังคมไทย โทษประหารชีวิตนี้มีความชอบธรรมหรอืไม่ประการใด ทั้งหมด

นีค้ือ ประเด็นความน่าสนใจที่ได้จากชื่อเรื่องนี ้อันจะนำไปสู่การหาคำตอบจากหนังสอืเล่มนี้ 



 
368 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

ประเด็นที่ 2 แนวคดิของความเมตตาหรอืเมตตาธรรมกับโทษประหารชีวิต ในกรณีที่นัก

สทิธิมนุษยชนเรียกร้องให้ประเทศไทยยกเลิกโทษประหารชีวติเพราะเป็นเมืองพุทธควรมีเมตตาและการ

ให้อภัย ก่อนอื่นต้องพิจารณาเป็นเบื้องต้นว่าผู้ที่เห็นด้วยกับโทษประหารชีวิตกับผูท้ี่คัดค้านโทษประหาร

ชีวิต มหีลักการแนวคิดเรื่องเมตตานี้อยู่บนฐานแนวคิดเดียวกันหรือไม่ เมตตาในทัศนะของชาวตะวันตก 

โดยเฉพาะคริสตศาสนิกชนนั้น เมตตา หมายถึง ความรัก ให้มีความรักในพระเจ้า รักเพื่อนมนุษย์ เป็น

ความรักด้วยความบริสุทธิ์ใจ มีความปรารถนาให้ผู้อื่นมีความสุข รู้จักเสียสละให้แก่กัน และยินดีเมื่อ

ผู้อื่นได้ดี ความรักระหว่างมนุษย์กับพระเจ้าเหมือนความรักของบุตรกับบิดา ความรักระหว่างเพื่อน

มนุษย์ทั้งโลกให้เหมือนรักตัวเอง รักศัตรู คือ การให้อภัยและเสียสละ เป็นหลักการของสิทธิเสมอภาค 

คือ ทุกคนมีสิทธิ์ได้รับความรักอย่างเสมอภาค ในขณะที่เมตตาในพระพุทธศาสนานั้น หมายถึง ความ

รัก ความปรารถนาให้ผู้อื่นมีความสุขเช่นกัน การแผ่ไมตรีจิตคิดจะให้สัตว์ทั้งหลายเป็นสุขโดยทั่วกัน 

เมตตาจิต เป็นจิตที่ประกอบด้วยเมตตา พระพุทธศาสนาสอนให้รักแม้แต่ศัตรูเช่ นเดียวกัน ดังที่

พระพุทธเจ้าทรงมีความสม่ำเสมอกับสัตว์ทั้งปวง เท่ากับว่า ทรงรักพระเทวทัตเท่าเทียมกับพระราหุล

ด้วยเมตตาจิต แต่เมตตาของพระพุทธศาสนาเป็นหลักการของการกระทำ คือ ให้มีเมตตาต่อกันย่อม

ได้รับผลคืออานิสงส์ตามหลักของกฎแห่งกรรม เมตตาเป็นหนึ่งในพรหมวิหาร สำหรับประเด็นเรื่องโทษ

ประหารชีวิตนี้ ชาวพุทธมีทัศนะเรื่องการลงโทษหรือโทษประหารชีวิตอยู่บนหลักการของกฎแห่งกรรม 

และสามารถนำหลักคิดของพรหมวิหารข้ออุเบกขามาเป็นแนวคิด อุเบกขาเป็นความเที่ยงตรง ไม่เอน

เอียง พิจารณาถึงกรรมที่เขาได้กระทำแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือช่ัว สมควรแก่เหตุที่ตนเองเป็น

ผู้กระทำไว้ตามกฎแห่งกรรม แล้วให้สงบใจวางเฉย เขาต้องรับผิดชอบผลการกระทำของตนเอง สมดัง

พุทธพจน์ว่า เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม เราทำกรรมใดไว้ ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรื

อกรรมชั่วก็ตาม ต้องเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น 

ชาวพุทธต้องตั้งหลักคิดว่า เมตตากับหลักกรรมมีอะไรที่สอดคล้องกัน มีส่วนใดที่แตกต่างกัน

ชาวตะวันตกมีทัศนะของความเมตตาอยู่บนหลักการของสิทธิเสมอภาค แต่ชาวพุทธมีทัศนะเรื่องของ

เมตตาอยู่บนหลักการของกฎแห่งกรรม ฉะนั้น การลงโทษหรอืโทษประหารชีวติสำหรับชาวพุทธก็อยู่บน

หลักการของกฎแห่งกรรม เมื่อมีหลักการที่ไม่เหมือนกันหรือคิดกันด้วยหลักการคนละชุดกัน จึงไม่

น่าจะนำมาเปรียบเทียบกันได้ ดังนั้น จึงต้องหันกลับไปวิเคราะห์ก่อนว่า ผู้ที่เรียกร้องให้ยกเลิกโทษ

ประหารชีวิตนี้มีทัศนะอยู่บนหลักการของศาสนาใด ถ้าเป็นแนวคิดของชาวพุทธควรจะเป็นอย่างไรนั้น

ต้องดูที่รากเหง้าหรือวิธีคิดตามแนววิถีพุทธที่สาวไปถึงหลักการ อันเป็นต้นตอของเราชาวพุทธ ซึ่ง

รากเหง้าของแนวคิดชาวพุทธ คือ กิเลสที่มาควบคุมการกระทำดังที่ปรากฏในบทที่ 2 ที่ผู้กระทำต้อง

เป็นผู้รับผดิชอบการกระทำของตนทั้งดีและช่ัวตามกฎแห่งกรรม 

ประเด็นที่ 3 ประเด็นเรื่องเสรีภาพกับความรับผิดชอบ เสรีภาพหรือความเสมอภาคของ

ชาวพุทธมีหรือไม่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา กล่าวไว้ในบทที่ 4 ว่า นักปรัชญาบางคนเชื่อว่า มนุษย์นั้นมี



 369 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 3 No. 1 (January – April 2020) 

เสรีภาพเต็มที่ เสรีภาพมี 2 อย่าง คือ เสรีภาพทางกายภาพ และเสรีภาพทางจิตใจ พระพุทธศาสนา

ยอมรับว่ามนุษย์มีเสรีภาพทางจิตใจอย่างเต็มที่ ผู้วิจารณ์เห็นด้วยว่ามนุษย์ทุกคนมีเสรีภาพทางจิตใจ 

อยากคิดอย่างไรก็ได้ แม้กระทั่งการคิดให้ร้ายทำลายกัน เพียงแต่พระพุทธศาสนากลับสอนให้ไม่ให้คิด

เช่นนั้น เพราะเป็นความช่ัวทางใจ คือ มโนทุจริต ในกุศลกรรมบถ 10 และความคิดนี้เป็นกรรมที่ให้ผล

ทั้งด้านที่ดีและไม่ดีมากกว่าการกระทำทางกายและการกระทำทางวาจาเสียอีก ขึ้นอยู่กับว่าบุคคลจะ

เลือกใช้เสรีภาพทางจติใจนี้ในด้านใด เพื่อให้เกิดผลดีกับตัวเองหรอืจะเป็นผลเสีย ทำให้จติใจเศร้าหมอง 

ก่อทุกข์ภัยให้แก่ตนเองได้ เป็นเสรีภาพในการเลือก และต้องรับผิดชอบผลที่เกิดขึ้นจากการเลือกนั้น 

เสรีภาพเป็นฐานแนวคิดเกี่ยวกับสิทธิความเป็นมนุษย์หรือสิทธิมนุษยชน เป็นคุณค่าของความเป็นมนุษย์

ที่ไม่มีใครบังคับบัญชาได้ คือ มนุษย์ควรเป็นคนกำหนดหรือควบคุมชะตากรรมของตนเอง แนวคิด

เหล่านี้มีต้นกำเนิดมาจากทัศนะทางศาสนาทั้ง ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลามและยิว มนุษย์มีเสรีภาพ มี

อิสรภาพ แต่ต้องคำนึงถึงกฎเกณฑ์ทางสังคม โดยเฉพาะกฎหมาย กฎศีลธรรม บุคคลมีเสรีภาพในการ

แสดงออก และยอมรับศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลอื่นด้วย 

นอกจากนี้ นักอาชญาวิทยา ช่ือ ซีซ่าร์ แบ็คคาเรีย (ค.ศ.1738-1994) ผู้เสนอหลัก “เจตจำนง

เสรี” Free Will ที่เชื่อว่า เจตจำนงเสรีเป็นตัวกำหนดพฤติกรรมของมนุษย์ มนุษย์มีเหตุผลในการมุ่ง

แสวงหาเพื่อให้ได้ประโยชน์สูงสุดและในการตัดสินใจ เลือกกระทำหรืองดเว้นพฤติกรรมนั้นๆ เพื่อ

ประโยชน์หรอืผลเสียจากการกระทำนั้นเป็นการยืนยันว่ามนุษย์มีเสรีภาพในการเลือก ยกเว้นผูท้ี่มีความ

บกพร่อง อาทิ มีสติฟั่นเฟือน หรือเป็นเด็กไม่รู้เดียงสา เป็นต้น กฎหมายอาญาจึงได้ยกเว้นโทษสำหรับ

ผูก้ระทำผิดที่เป็น เด็กอายุไม่เกิน 7 ปี ผูท้ี่ทำตามคำสั่งเป็นการปฏิบัติหน้าที่ ผู้ที่ป้องกันตัวอย่างสุดวิสัย 

และผู้ที่ไม่สามารถบังคับตัวเองได้เพราะจิตบกพร่อง เป็นโรคจิต เสรีภาพในความหมายทั่วไป คือ 

เสรีภาพเป็นอำนาจในการตัดสินใจด้วยตนเองของมนุษย์ที่จะเลือกดำเนินพฤติกรรมของตนเอง โดยไม่มี

สิ่งใดหรือใครมามีอำนาจเหนือกว่า หรอืคอยควบคุมบงการ หรือเกี่ยวข้องกับการตัดสินใจนั้น เป็นการ

ตัดสินใจด้วยตนเองที่จะกระทำหรือไม่กระทำการใด อย่างเป็นอิสระ คือ เป็นอิสระของการกระทำของ

บุคคลแต่ต้องไม่ขัดกับกฎหมาย  

ประเด็นที่ 4 หลักการของแนวคิดพระพุทธศาสนากับโทษประหารชีวิต ประเด็นที่สำคัญ

ที่สุดของหนังสือเล่มนี้อยู่ในบทที่ 4 คือ ประเด็นเรื่องพระพุทธศาสนากับโทษประหารชีวิต โทษประหาร

ชีวติในพระพุทธศาสนาอยู่บนหลักการของการชดใช้กรรมตามหลักกฎแห่งกรรม ในขณะที่ชาวตะวันตก

มีแนวคิดเรื่องโทษประหารชีวิตนี้อยู่บนหลักการของสิทธิเสมอภาคจึงคิดว่าไม่ควรมีโทษประหารชีวิต 

ซึ่งประชากรส่วนใหญ่หรือเกือบทั้งหมดมีแนวคิดอยู่บนหลักการของสิทธิเสมอภาพ พฤติกรรม การ

แสดงออก หรือการกระทำทั้งหลายย่อมต้องใช้หลักการนี้เช่นกัน เมื่อคิดว่าทุกคนมีสิทธิเสมอภาค ทุก

คนมีความเท่าเทียมกัน การที่จะประพฤติตนล่วงละเมิดผู้อื่น หรอืกระทำความผิดจนถึงขั้นต้องประหาร

ชีวตินั้นย่อมไม่อาจจะเกิดขึน้ได้โดยง่าย ฉะนั้น ประเทศที่ไม่มโีทษประหารชีวิต จึงไม่ใครกระทำความผิด



 
370 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

ร้ายแรง ในขณะที่ประเทศที่ยังคงมีโทษประหารชีวิตอยู่กลับยังมีผู้ที่ละเมิดกฎหมายกระทำความผิดให้

ถึงขั้นต้องประหารชีวิตได้ปรากฏให้เห็นอยู่ในทุกวันนี้ ชาวพุทธจึงอธิบายได้ด้วยกฎแห่งกรรมที่จะต้อง

ชดใช้การกระทำผิดนั้นๆ ดังภาษิตว่า “บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้ผลเช่นนั้น คนทำกรรมดีย่อมได้ดี 

ทำกรรมช่ัวย่อมได้ช่ัว หว่านพืชลงไปแล้ว ก็จะต้องเสวยผลของมัน” ซึ่งหลักกฎแห่งกรรมนี้สอดคล้อง

กับทฤษฎีชดใช้ความผิดที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา กล่าวไว้ในบทที่ 2  

ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ตั้งประเด็นหาจุดอ่อนจุดแข็งของทฤษฎีชดใช้ความผิดซึ่งมีจุดอ่อนใน

ประเด็นคำถามว่า การลงโทษประหารชีวิตเป็นปัญหาเรื่องการตอบแทนความช่ัวร้ายด้วยความช่ัวร้าย

หรือไม่ เพราะพระพุทธศาสนามีศีล 5 และมีคำสอนที่ว่าเวรไม่สามารถระงับได้ด้วยการจองเวร แต่

ระงับได้ดว้ยการไม่ก่อเวร การล้างสิ่งสกปรกต้องใช้น้ำสะอาดล้าง การลงโทษผูก้ระทำความผดิเป็นการ

ใช้เวรตอบโต้เวรหรือไม่ ในพระไตรปิฎกมีข้อความว่า การลงโทษผู้กระทำความผิดอาจเป็นไปได้ 2 

อย่าง คอื เป็นเวรก็ได้ ไม่เป็นเวรก็ได้ขึน้อยู่กับเจตนารมณ์ในการลงโทษ ศ.ดร. สมภาร พรมทา กล่าวไว้

ในบทที่ 3 ว่า ตามทัศนะของพุทธจริยศาสตร์ การลงโทษ แม้พิจารณาจากภายนอกว่าเป็นการก่อเวร 

(ใช้ความรุนแรง) แต่ถ้าหากว่าการลงโทษนั้นกระทำโดยคนดีมีศีลธรรมและจุดมุ่งหมายของการลงโทษ

นั้นก็เพื่อให้ผู้ที่ถูกลงโทษนั้นได้รับบทเรียนเพื่อปรับปรุงแก้ไขตนเอง เป็นการลงโทษบนพื้นฐานของ

ปัญญา แต่ถ้าการกระทำความผดินั้นรุนแรงมากเกินอำนาจของเมตตาและปรารถนาดี การลงโทษก็ถือ

ว่าเป็นการสั่งสอนอย่างหนึ่งเช่นกัน ข้อดีของทฤษฎีชดใช้ความผิดที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้กล่าวถึง

เรื่อง “สิทธิที่จะได้รับความยุติธรรม”โดยได้ยกข่าวเรื่องเด็กหญิงวัย 6 ขวบถูกฆาตกร ข่มขืนแล้วฆ่า 

ใครควรได้รับการพิจารณา ผู้ตายหรือฆาตกร เด็กที่ถูกฆ่าตายควรได้รับก่อน และฆาตกรก็มีสิทธิที่จะ

ได้รับความยุติธรรมด้วยแต่ต้องไม่เท่ากันกับผู้ตาย มีเหตุผลมาอธิบายได้อย่างชัดเจนและเคารพใน

คุณค่าชีวติมนุษย์  

ผู้วิจารณ์พยายามมองหาความบกพร่องของหนังสือเล่มนี้ ตามที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้

เขียนไว้ในคำนำว่าให้อ่านอย่างพยายามตั้งแง่จับผิดให้ได้มากที่สุด พอจะหาจุดอ่อนบางประการของ

หนังสือเล่มนี้ได้ว่ายังมีจุดที่น่าจะเพิ่มเติมข้อมูลในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาให้ครบถ้วนเพื่อใหส้ามารถ

ทำความเข้าใจได้ชัดเจนขึ้นอีก อาทิ ในประเด็นเรื่องของความละอายและเกรงกลัวต่อบาป ศ.ดร. 

สมภาร พรมทา ได้ยกชาดกเรื่องเตมียชาดกมาแสดง ซึ่งผูว้ิจารณ์มีความเห็นว่า การจะทำให้คนกลัวต่อ

การกระทำบาปในพระพุทธศาสนา ต้องแสดงให้น่ากลัวกว่านี้อีก เช่น การบรรยายถึงลักษณะการ

ลงโทษที่เป็นตัวอย่างให้ชัดเจนดังปรากฏในเทวทูตสูตร ได้อธิบายการลงโทษผู้กระทำผิดด้วยการใช้แส้

หรือหวายเฆี่ยน ตีด้วยไม้พลอง ตัดมือ ตัดเท้า ตัดใบหู ตัดจมูก วางก้อนเหล็กแดงบนศีรษะ ถลกหนัง

ศีรษะแล้วขัดให้ขาว เอาไฟยัดปากจนเลือดไหล เอาผ้าพันตัวราดน้ำมันแล้วจุดไฟเผา พันมือแล้วจุดไฟ

ต่างคบ ถลกหนังตั้งแต่คอถึงข้อเท้าให้ลุกเดินเหยียบหนังจนล้มลง ถลกหนังตั้งแต่คอถึงบั้นเอวทำให้

มองดูเหมือนนุ่งผ้าคากรอง สวมปลอกเหล็กที่ข้อศอกและเข่าแล้วเสียบหลาวทั้ง 5 ทิศ เอาไฟเผา ใช้



 371 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 3 No. 1 (January – April 2020) 

เบ็ดเกี่ยวหนัง เนื้อ เอ็นออกมา เฉือนเนื้อออกเป็นแว่น ๆ เหมือนเหรียญกษาปณ์ เฉือนหนัง เนื้อ เอ็น 

ออกเหลือไว้แต่กระดูก ใช้หลาวแทงช่องหูให้ทะลุถึงกัน เสียบให้ติดดินแล้วจับหมุน ทุบกระดูกให้แหลก

แล้วถลกหนังออกเหลือไว้แต่กองเนื้อเหมือนตั่งใบไม้ รดตัวด้วยน้ำมันที่กำลังเดือดพล่าน ให้สุนัขกัดกิน

จนเหลือแต่กระดูก ให้นอนบนหลาวทั้งเป็นจนถึงตัดศีรษะ นอกจากนี ้ยังได้กล่าวถึงสภาพในนรกไว้อย่า

น่ากลัวอีกว่า นายนิรยบาลลงกรรมกรณ์ คอื ตอกตะปูเหล็กร้อนแดงที่มือ เท้า และกลางอก ต่อมานาย

นิรยบาลใช้ขวานถาก จับห้อยหัวเอามีดเฉือน จับเทียมรถแล่นกลับไปกลับมาบนพื้นดินอันร้อนลุกเป็น

ไฟ บังคับใหข้ึ้นลงภูเขาถ่านเพลิงลูกใหญ่ที่ไฟลุกโชน จับห้อยหัวลงทุ่มลงไปต้มในโลหกุมภีที่ร้อนลุกเป็น

ไฟ เดือดจนตัวพอง แล้วทุ่มลงในมหานรกที่มีกำแพงเหล็กล้อมรอบ ครอบด้วยฝาเหล็กมีพื้นเป็นเหล็กที่

ลุกเป็นไฟ ไฟไหม้ตัวจนมอดไหม้เป็นควันแล้วกลับเป็นมาทรมานแบบเดิมอีก พระสูตรนี้ยังได้อธิบาย

รายละเอียดความน่ากลัวในนรกอีกมาก ซึ่งจะทำให้ผู้อ่านรูส้ึกกลัวการลงโทษผู้กระทำผดิขึน้มาได้จนไม่

กล้าระกระทำผิด แต่จะต้องมีความเชื่อในด้านนี้ด้วย หากว่าไม่มีความเชื่อด้านนี้ย่อมทำให้ไม่มีความ

ละอายและเกรงกลัวต่อบาปเหมือนดังเช่นที่พระเตมีย์รู้สึกกลัวการตกนรกจนไม่กล้าแม้กระทั่งการได้

เสวยราชสมบัติเป็นพระมหากษัตริย์ ซึ่งพระเตมีย์เกิดความกลัวจากการที่ได้ประสบการณ์จากการตก

นรกมาในอดีตชาติ ผู้อ่านจะได้เกิดจินตนาการถึงสภาพความน่ากลัวของบทลงโทษทั้งชาติปัจจุบันและ

ในชาติหลังความตาย จนไม่กล้ากระทำความผิด 

ทางด้านกฎหมายหรืออาญาวิทยานั้น ในประเด็นการกระทำผิดเพื่อป้องกันตัวก็ยังสามารถ

นำข้อมูลกรณีตัวอย่างในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามาแสดงเป็นตัวอย่างได้อีก อาทิ  กรณีของพระ

กุณฑลเกสีเถรี เมื่อยังไม่ได้บวช ถูกโจรสามีลวงไปฆ่าเพื่อปล้นทรัพย์ นางจึงได้ใช้อุบายผักโจรสามีตก

เหวตาย เพื่อเป็นการป้องกันตัวเอง ถ้านำมาเทียบกับกฎหมายในปัจจุบันแล้ว ก็สามารถแก้ต่างคดีให้

พ้นผิดได้ เพราะเป็นการป้องกันตัวอย่างสุดวิสัยแล้ว หากไม่กระทำเช่นนี้ ตัวเองก็จะเป็นผู้ได้รับ

อันตรายถึงแก่ชีวิต และโจรสามีนั้นก็ชื่อว่าเป็นผู้ที่เนรคุณต่อนาง เพราะนางเป็นผู้ที่ช่วยโจรสามีให้รอด

จากโทษประหารมาก่อน สำหรับในประเทศไทยในสมัยโบราณ ยุครัตนโกสินทร์ตอนต้น ก็มีบทลงโทษที่

น่ากลัวเช่นกัน อาทิ การเป็นชู้ กฎหมายมีบทลงโทษ คือ ให้ตระลาการส่งชายชู้และภรรยาให้สามีนำไป

ฟันหรอืแทงใหต้าย แต่ถ้าสามีกลัวจะเป็นเวรกรรมไม่กล้าฆ่าก็สามารถปรับไหมชายชู้และภรรยาได้ โดย

มีอัตราค่าไถ่โทษตามลักษณะการลงโทษ ได้แก่ ทัดดอกฉะบาแดง 2 หู เฉลวปะหน้า นุ่งร่างแห โกน

ตะแลงแกง สักแก้ม ถ้าเป็นโจรผู้ร้าย ที่มีความผิดไม่ถึงขั้นประหารชีวิต ก็มีสิทธิ์ไถ่โทษ มีอัตราค่าไถ่

โทษตามลักษณะการลงโทษ ได้แก่ เฆี่ยนด้วยหวายหรือลวดหนัง สักอก ตัดนิ้ว สักแก้มสักหน้า ตัดมือ 

และตัดข้อมือ เป็นต้น ถ้าเป็นเจ้ากระทำความผิดอุกฉกรรจ์ ก็จะได้รับพระราชอาญาขั้นประหารชีวิตได้ 

เจ้าพนักงานจะมัดมือและเท้านักโทษ ห่อหุ้มด้วยผ้าขาว วางลงบนเสื่อหรือพรมหนา ๆ แล้วใช้ท่อนไม้

จันทน์ทุบศีรษะและลำตัว จนสิ้นพระชนม์ ดังเช่น ในสมัยรัชกาลที่ 3 พระองค์เจ้ากรมหลวงรักษรณเร

ศถูกสำเร็จโทษด้วยวิธีนี้ จากความผดิคิดกบฏ 



 
372 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปท่ีี 4 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2564) 

จากจุดอ่อนในประเด็นของความครบถ้วนของข้อมูลบางประการนี้ ในขณะเดียวกันก็กลับ

กลายเป็นจุดแข็งของหนังสือเรื่องนี้ กล่าวคือ หนังสือเรื่องนี้ ทำให้ผู้อ่านเกิดจินตนาการได้จากการ

ติดตามอ่านไปโดยตลอดทั้งเล่ม ดังกรณีของความละอายและเกรงกลัวต่อบาปนี้ได้ เมื่อผู้อ่านอ่านจน

เกิดจินตนาการตามแล้วจะทำให้เกิดแนวคิดว่า น่าจะเพิ่มเติมเรื่องราวในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้

อีกเพื่อให้ประเด็นสมบูรณ์ยิ่งขึ้น ผู้อ่านคนอื่น ๆ อาจจะมีทัศนคติที่แตกต่างกันออกไป ชวนให้คิด ไม่

เฉพาะแต่ในประเด็นนี้ เพราะในหนังสือเรื่องนี้ มีประเด็นหรือกรณีศึกษาหลากหลายประเด็น เมื่ออ่าน

หนังสือเล่มนี้จบผู้อ่านจะได้รับทราบข้อมูลทางพระพุทธศาสนาและแนวคิดของนักปรัชญาหลายท่าน

หลายแนวคิด นี่เป็นจุดแข็งที่น่าสนใจของหนังสือเรื่องนี้ในมุมมองของผู้วิจารณ์ 

นอกจากนี ้สำหรับคุณค่าหรอืประโยชน์ที่ได้รับจากหนังสอืเล่มนี้นัน้ ขอแยกออกเป็นประโยชน์

ในมุมมองชาวพุทธ ในมุมมองนักวิชาการ และในมุมมองของประชาชนทั่วไป ซึ่งถือได้ว่าเป็นหัวใจสำคัญ

ของหนังสือเล่มนี้เลยเห็นได้จากชื่อเรื่อง ที่ได้ตั้งคำถามไว้กับชาวพุทธว่าควรคิดอย่างไรเกี่ยวกับกรณี

โทษประหารชีวิต ชาวพุทธจะได้รับแนวทางในการคิดพิจารณาซึ่งอาจจะเป็นคำตอบได้สำหรับกรณี

เรื่องโทษประหารชีวิตในประเทศไทยนี้ โดยใช้คำสอนที่สำคัญทางพระพุทธศาสนามาเป็นหลักการที่

สำคัญ คือ หลักกฎแห่งกรรม เมื่อใครกระทำสิ่งใดก็ต้องได้รับสิ่งนั้นตอบแทน หากเชื่อเช่นนี้ก็ย่อมใช้

เสรีภาพในการเลือกว่า จะเลือกรับผลที่ดีหรือผลที่ไม่ดีด้วยปัญญาของตนเองมาใช้พิจารณาในการ

ตัดสินใจ และประการที่สำคัญหนังสือเล่มนี้ ได้ชี้ให้เห็นหลักธรรมที่นำมาใช้พิจารณา คือ หิริโอตตัปปะ 

หรอืความละอายและเกรงกลัวต่อบาป ดังที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ยกเตมิยชาดกมาแสดง ผูว้ิจารณ์

เชื่อว่า ชาวพุทธที่อ่านหนังสือเรื่องนี้แล้วจะสามารถทำความเข้าใจได้โดยง่ายขึ้น ส่วนประโยชน์ของ

หนังสือเล่มนี้ในมุมมองนักวิชาการนั้นจะเห็นได้ตั้งแต่ในส่วนคำนำแล้วว่า หนังสือเล่มนี้ได้นำข้อมูลคัด

มาจากงานวิจัย และได้นำไปเสนอในการประชุมสัมมนาของนักวิชาการและบุคคลที่เกี่ยวข้องกับโทษ

ประหารชีวิต ซึ่งนักวิชาการได้แสดงความคิดเห็นขัดแย้งกันมาก โดยจับสาระ 2 ประการ คือ พระพุทธ 

ศาสนาเป็นศาสนาแห่งเมตตาและการใหอ้ภัย แต่การลงโทษประหารชีวิตเป็นลักษณะของการไม่เมตตา

และไม่อภัย จึงดูไม่เหมือนพระพุทธศาสนาจะมีความขัดแย้งในตัวเอง ซึ่งจะได้คำตอบจากหนังสือเล่มนี้

ที่ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้ค้นหาข้อมูลในพระไตรปิฎก เพื่อนำมาอธิบายความเกี่ยวข้องกับโทษ

ประหารชีวิต จนได้ข้อสรุปว่า “สังคมเรายังเห็นประโยชน์ของการคงโทษประหารชีวิตเอาไว้มากกว่าการ

ยกเลิก” ศ.ดร. สมภาร พรมทา เชื่อว่า ถ้าจะต้องตอบผู้ที่รณรงค์ให้ยกเลิกโทษประหารชีวิตนี้ก็สามารถ

ใช้สาระสำคัญในหนังสอืเล่มนี้ไปตอบคำถามนีไ้ด้เช่นกัน และในส่วนประโยชน์สำหรับชาวบ้านทั่วไปทั้งที่

เป็นชาวพุทธหรือไม่ได้เป็นชาวพุทธ ชาวบ้านทุกคนในฐานะประชากรของประเทศไทยจะได้รับรู้ว่า 

ประเทศของตนยังมีโทษประหารชีวิตที่จะเป็นบทลงโทษสำหรับผู้กระทำผิดด้วยการละเมิดเสรีภาพของ

ผู้อื่นอย่างร้ายแรง ตัวเองก็ต้องได้รับผลตอบแทนด้วย เมื่อได้ความรู้จากการอ่านหนังสือเล่มนี้แล้ว

ย่อมจะพิจารณาได้ว่า ควรประพฤติตัวใหถู้กต้องไม่ขัดกับกฎหมายบ้านเมืองที่เป็นกฎ กติกา สำหรับคน



 373 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 3 No. 1 (January – April 2020) 

หมู่ใหญ่ทั้งประเทศ เมื่อเกรงกลัวต่อบทลงโทษย่อมไม่กล้ากระทำผิด เมื่อไม่กระทำผดิกฎหมายก็เป็นแค่

เอกสาร ไม่ต้องนำมาใช้งานจริง ๆ นั่นคือ การประหารชีวิตหรือบทลงโทษก็มีไว้สำหรับการป้องกันหรือ

หา้มปรามไม่ใหเ้กิดการกระทำผดิ 

ผู้วิจารณ์สรุปได้ว่า ประเด็นคำถามจากชื่อเรื่องที่ว่าชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหาร

ชีวิต ชาวพุทธมีหลักการสำคัญทางพระพุทธศาสนาที่ต้องยึดไว้เป็นแนวคิด คือ หลักกฎแห่งกรรม ผู้

วิจารณ์เห็นด้วยว่าการกระทำของมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นการกระทำดีหรือไม่ดีย่อมต้องมีเหตุปัจจัย ฉะนั้น 

จงึมีความเห็นด้วยกับ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ว่ายังควรมีโทษประหารชีวิตอยู่ เมื่อมีการกระทำความผิด

ก็ต้องมีความรับผิดชอบในผลการกระทำนั้นของตนเพราะทุกคนมีเสรีภาพสามารถเลือกที่จะตัดสินใจ

กระทำหรือดำเนินการใด ๆ ด้วยตนเอง เมื่อกระทำดี ตามหลักกฎแห่งกรรม คือ การได้รับผลดีตอบ

แทน ความเมตตาเป็นผลตอบแทนด้านดี แต่เมื่อกระทำความผิด ก็ต้องชดใช้ผลการกระทำผิดนั้น คือ 

การถูกลงโทษให้ต้องชดใช้ความผิด ดังนั้น เมื่อต้องตอบคำถามว่า ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษ

ประหารชีวิต ขอให้พิจารณาให้รอบคอบถึงแนวคิดแต่ละฝ่ายก่อนว่าใช้แนวคิดอะไร ถ้ามีแนวคิดที่

แตกต่างกัน ไม่สามารถนำมาเทียบเคียงกันได้ คำตอบย่อมไม่เหมือนกัน ชาวพุทธก็มีแนวคิดของตนเอง

ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา หนังสือเล่มนีไ้ด้วิเคราะห์ยกประเด็นต่าง ๆ เป็นแนวคิดไว้จำนวนมาก 

ที่ทำให้ผู้อ่านสามารถอธิบายได้เช่นกันว่า ควรที่จะสนับสนุนให้มีโทษประหารชีวิตหรือไม่ได้ ตลอดทั้ง

แนวคิดทั้งหลายที่ ศ.ดร. สมภาร พรมทา ได้หยิบยกนำมาแสดงนั้นสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการ

วิเคราะห์สถานการณ์ต่าง ๆ ในการดำเนินชีวิตประจำวันของผู้อ่านได้เป็นอย่างดี หนังสือเล่มนี้จึงนับได้

ว่าเป็นหนังสือที่มีคุณค่าและเป็นประโยชน์ ควรแก่การศึกษาของสังคมส่วนรวมเพื่อเป็นการฝึกคิดให้

เป็นคนมีเหตุผลก่อนพิจารณาตัดสินเรื่องใดก็ตาม 

 

เอกสารอ้างอิง 

สมภาร พรมทา. (2544). มรณยุติธรรม: ชาวพุทธควรคิดอย่างไรกับโทษประหารชีวติ. โครงการ  

“หนังสอืไฟฟ้า” อันดับที่ 5. ปทุมธานี: สำนักพิมพ์วารสารปัญญา. 
 

 

 

 

 

 


