
บทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูยจังหวัดศรีสะเกษ 

Roles of Women in the Culture of Kui Ethnic Group in Sisaket Province 

 

บูรณ์เชน สขุคุ้ม 

Boonchen Sukkum 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฎศรสีะเกษ 

Faculty of Humanities and Social sciences, Sisaket Rajabhat University, Thailand 

E-mail1: chen_517@hotmail.com 

 

Received November 25, 2021; Revised December 19, 2021; Accepted February 4, 2022 

 

บทคัดย่อ  

 การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กู ย

จังหวัดศรีสะเกษ กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการวิจัยเป็นชุมชนชาวกูยในจังหวัดศรีสะเกษ 4 ชุมชน คัดเลือก

แบบเจาะจง ผู ้ให้ข้อมูลประกอบด้วยผู ้นำชุมชน ผู ้นำสตรีและผู ้นำวัฒนธรรม เก็บข้อมูลด้วยการ

สัมภาษณ์เชิงลึกกลุ่มผู้รู้ จำนวน 12 คน การสนทนากลุ่มย่อย 3 ครั้ง เขียนข้อสรุปเป็นแบบเชิงพรรณนา 

ผลการศึกษาพบว่า ชุมชนชาวกูยมีลักษณะเป็นสังคมปิด นับถือพุทธศาสนาผสมกับความเชื่อผีบรรพ

บุรุษและผีปู่ตา บทบาทหญิงกูยด้านพิธีกรรม ชาวกูยเชื่อว่าผู้หญิงสามารถเชื่อมโลกมนุษย์กับโลกแห่ง

วิญญาณผ่านพิธีกรรม ผู้หญิงจึงเป็นผู้รับบทบาทสืบทอดประเพณีและความเชื่อในชุมชน บทบาทด้าน

ครอบครัว ผู้หญิงเป็นผู้สืบทอดความเป็นมาและเรื่องราวในครอบครัวและในชุมชนของตนเอง เป็น

ผู้สืบตระกูลเลี้ยงลูกและเฝ้าเรือน บทบาทด้านสังคม ผู้หญิงเป็นผู้ช่วยงานพิธีกรรมสายตระกูลและงาน

พิธีกรรมในชุมชน บทบาทด้านเศรษฐกิจ ผู้หญิงมีบทบาทในการสนับสนุนการผลิตและการจำหน่าย

ผลผลิต บทบาทของหญิงชาวกูยเปลี่ยนแปลงไปมากในช่วงหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง หญิงกูย

มีการศึกษามากขึ้นได้ปรับบทบาทของตนเองทุกด้าน นอกจากมีหน้าที่ในบ้านแล้วยังมีบทบาทสืบทอด

วัฒนธรรมในชุมชน เป็นผู้นำชุมชน รับราชการ ค้าขาย ประกอบธุรกิจส่วนตัวและสามารถออกไป

ทำงานนอกบ้าน แม้จะปรับบทบาทตนเองไปมากเพียงใด แต่สิ่งที่ยังคงแสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ของ

หญิงชาวกูยได้อย่างชัดเจนคือการให้ความสำคัญกับระบบเครือญาติ พิธีกรรม ความเชื่อและภูมิ

ปัญญาที่สืบทอดจากบรรพบุรุษ ที่สะท้อนบทบาทของหญิงชาวกูยได้เป็นอย่างดี 

คำสำคัญ: บทบาท; กลุ่มชาติพันธุ์กูย; หญิงกูย 

 



 22 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

Abstract  

             The purpose of this research was to study the roles of women in the culture of the Kui 

ethnic group in Sisaket province. The target groups used in this research were four Kui 

communities in Sisaket province by using purposive sampling. Informants consisted of community 

leaders, female leader, and cultural leaders were selected, Data were collected using an in-depth 

interview of 12 knowledgeable people, focus group of three times, and a summary as descriptive. 

It was found that the Kui community has a character as a closed society and believes in 

Buddhism, mixed with belief in ancestor ghosts and grandfather ghosts. Roles on the rites, Kui 

people believed that women could link the human world and the spirit world together through 

rites. So, a woman takes a role in inheriting tradition and belief in community. Roles on the family, 

woman will be background and story heir in family and community of herself, descendant by 

bringing up a child and watching over the house. Roles in society, women will be rites assistants 

and rites in the community. Roles on the economy, women will have roles in supporting production 

and selling products. Roles of Kui women begin to change more and more in the period of regime 

change. Kui women are being educated more and more. They have changed their roles in all 

aspects. Besides, as housewives, they still have roles in the cultural inheritance in their 

community, being community leaders, serving under the crown, trading, self-employed businesses 

and they can go out to work outside. Although their roles have been changing, but what still 

indicates the identity of Kui women is obviously giving precedence to the system of relatives, rites, 

belief, and intellect inherited from their ancestor, which can reflect the roles of Kui women very well. 

 

Keywords: Role; Kui ethnic group; Kui women 

 

บทนำ  

ลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรมมีความสำคัญต่อสังคมของมนุษย์ และมีคุณค่า และเหตุผล

ของการเกิดที่สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมของท้องถิ่นนั้น ๆ ส่งผลต่อวิถีชีวิตของคนในสังคมนั้น ๆ ทั้ง

ยังเป็นเครื่องช่วยประสานความสัมพันธ์ผูกมัดระหว่างคนในสังคม ส่งผลให้สังคมนั้นคงอยู่หรือเปลี่ยน 

แปลงไป ลักษณะสังคมในดินแดนอุษาคเนย์ หรือเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เป็นสังคมที่เพศหญิงกับเพศ

ชายไม่มีความเหลื่อมล้ำกันในลักษณะที่เพศชายกดขี่เพศหญิง เพราะวัฒนธรรมการดำรงชีวิตอยู่เป็น

การอยู่ร่วมกันแบบการนับถือกันตามลำดับอาวุโส (ปราณี วงษ์เทศ, 2543) นับถือกันตามสายเครือ

ญาติจากการแต่งงานกัน และทางสายเลือดที่มีความเป็นพี่เป็นน้อง ซึ่งการนับญาติก็จะนับจากทั้งทาง



 23 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

ฝ่ายพ่อและฝ่ายแม่ แต่ถึงกระนั้นฝ่ายหญิงก็มีอิทธิพลทางสังคมมาก จากการที่เพศหญิงเป็นเพศที่อุ้ม

ท้องและคลอดลูกเพื่อดำรงเผ่าพันธุ์มนุษย์ รวมถึงเด็กหรือลูกที่เกิดมาก็ยังเป็นกรรมสิทธิ์โดยพฤตินัย

ของเพศหญิงที่จะมีสิทธิ์ในการเลี้ยงดูหรือกล่าวได้ว่าเป็นลูกของแม่ เพราะแม่เป็นผู้อุ้มท้องและคลอด

ออกมา อีกทั้งเพศหญิงยังมีความเป็น “เจ้าเรือน” คือ เป็นเจ้าของบ้าน ทำให้เวลาแต่งงานผู้ชายจึงต้อง

เข้ามาอยู่ที่บ้านผู้หญิง เป็นกำลังให้บ้านของผู้หญิง ส่วนงานทั้งหลายในบ้าน ทั้งการดูแลบริวาร การ

บริหารจัดการทรัพย์สิน การทำกิจการต่างๆ ที่เป็นงานในบ้านทั้งหมดล้วนเป็นหน้าที่ของผู้หญิง เพราะ

ผู้ชายจะรับผิดชอบงานที่ต้องออกไปทำข้างนอก เช่น การเข้าป่าล่าสัตว์ หรือการทำงานภายใต้ราชการ 

ที่ทำให้ผู้ชายอยู่นอกบ้านเป็นส่วนใหญ่ ผู้หญิงจึงครองความเป็นใหญ่ในบ้านเรือน (ธาวิต สุขพานิช, 

2558) 

กลุ่มชาติพันธุ์กูย จัดอยู่ในตระกูลภาษาออสโตรเอเชียติก กลุ่มภาษามอญ-เขมร เป็นเลือดผสม

ระหว่างพวกเวดดิด (Weddid Proto – Australian) กับพวกเมลาเนเซียน (Melanesian) (Seidenfaden,  

1952) ลักษณะหน ้าตาและเร ือนร่างม ีปะปนกัน  ทั ้งแบบเนกร ิโต (Negrito) หรือเมลาเนเซ ียน 

(Melanesian) ซึ่งมีรูปร่างหน้าตาเป็นแบบพวกเซมัง (Semang) หรือเงาะ คือผมดกหยิกหยอง ภาษาที่

พูดส่วนใหญ่พูดภาษาในตระกูลมอญเขมร มีคำที่คล้ายคลึงมอญและเขมรบ้าง แต่ส่วนใหญ่เป็นคำของ

ตนเอง กระจายตัวอยู่ในเขตอีสานตอนล่าง (จิตร ภูมิศักดิ์, 2544) ลักษณะสังคมและวัฒนธรรมกลุ่ม

ชาติพันธุ์กูยในจังหวัดศรีสะเกษมีการสืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง โดยฝ่ายชายเข้าไปตั ้งถิ่นฐานใน

ครอบครัวฝ่ายหญิงหลังการแต่งงาน ผู้ชายเปรียบเสมือนแขกในทางกลางหมู่ญาติทางฝ่ายหญิงซึ่งเป็น

เจ้าของที่ดินในการผลิต หญิงและชายมีการแบ่งบทบาทหน้าที่กันอย่างเหมาะสม ผู้ชายทำงานนอกบ้าน 

ผู้หญิงจึงมีหน้าที่รับผิดชอบในการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น การเซ่นไหว้วิญญาณบรรพบุรุษ หรือผี

ของชุมชน และมีหน้าที่ต้องรับการสืบทอดประวัติความเป็นมา และเรื่องราวของหมู่บ้านที่ถ่ายทอดจาก

แม่และยาย ประกอบกับเป็นผู้ที่อยู่กับถิ่นไม่อพยพไปไหน เพราะถูกกำหนดโครงสร้างของสังคมให้เป็น   

ผู้สืบเผ่าพันธุ์ ทำงานอยู่กับบ้าน ดูแลลูก ทำอาหาร เลี้ยงไหม ทอผ้า ปลูกผักสวนครัว เลี้ยงสัตว์ เมื่อ

ผู ้หญิงกูยอยู่กับบ้านที่แวดล้อมไปด้วยหมู่ญาติพี่น ้องของตนเองความขัดแย้งก็ เกิดได้น้อย สังคม

ครอบครัวของชาวกูยโดยทั่วไปจึงมีความสุขตามอัตภาพ  

ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูยในจังหวัดศรีสะเกษ โดย

มุ่งศึกษาว่าหญิงกูยมีบทบาทในด้านใดบ้างทั้งบทบาทในครอบครัวและบทบาทในระดับสังคม และ

บทบาทแต่ละด้านนั้นส่งผลให้ครอบครัวชาวกูยและสังคมชาวกูยอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขอย่างไร 

รวมถึงในกระแสความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้ส่งผลให้ผู้หญิงกูยต้องปรับตัวเพื่อให้สามารถอยู่

รอดในสังคมสมัยใหม่อย่างไรบ้างเพื่อให้มีความสอดคล้องกับเงื่อนไขและแรงกดดันจากระบบเศรษฐกิจ

ทุนนิยมรวมถึงสภาพแวดล้อมทางสังคมที่มีความแตกต่างจากสังคมจารีตประเพณีโดยสิ้นเชิง ในขณะที่

หญิงกูยมีความจำเป็นต้องปรับตัวเพื่อสร้างอัตลักษณ์ความเป็น “หญิงกูยในสังคมสมัยใหม่” และในอีก

ด้านหนึ่งก็จำเป็นต้องรักษาอัตลักษณ์ความเป็น “หญิงกูยตามจารีตประเพณี” เอาไว้เพราะมีความ 



 24 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

สำคัญต่อการดำรงชีวิตภายใต้สังคมของชาวกูย ท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลงแบบขั้วตรงข้ามกับ

สังคมและวัฒนธรรมดั้งเดิม หญิงกูยจังหวัดศรีสะเกษมีกระบวนการในการปรับตัวเองอย่างไร เป็น

ประเด็นที่ท้าทายต่อการศึกษาในครั้งนี้ 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาบทบาทของผูห้ญิงในวฒันธรรมกลุ่มชาติพนัธุก์ูยในจังหวัดศรีสะเกษ 

2. เพื่อศึกษาการปรับเปล่ียนบทบาทของผู้หญิงกลุม่ชาติพนัธุก์ูยในจังหวัดศรีสะเกษ 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

วิลาศ โพธิสาร (2551) ได้ศึกษาเรื่องการปรับตัวทางสังคมของชาวกูยในบริบทพหุวัฒนธรรม 

เขตอีสานใต้ ผลจากการวิจัยพบว่า การตั้งถิ่นฐานของชาวกูยมีลักษณะแตกต่างกันตามสภาพแวดล้อม 

มิติทางประวัติศาสตร์ ความหลากหลายทางกลุ่มชาติพันธุ์กูยที่อาศัยอยู่หนาแน่นในพื้นที่จังหวัดสุรินทร์ 

ศรีสะเกษ บุรีรัมย์ และจังหวัดอุบลราชธานี ชาวกูยมีอาชีพที่สำคัญคือ การทำนา ทำไร่ ทอผ้า เลี้ยง

สัตว์ และจับปลา คุณลักษณะสำคัญของชาวกูย คือการเรียนรู้เพื่อการปรับตัวทางสังคมและเศรษฐกิจ

อย่างต่อเนื่อง ช่วงแรกชาวกูยได้ดำรงชีวิตอย่างอิสระยึดจารีตประเพณีและพิธีกรรมผีบรรพบุรุษตั้งแต่

สมัยโบราณจนถึงสิ้นสุดสมัยสงครามโลกครั้งที่สอง (2488) ช่วงที่สอง (2488  –2519) มีการสร้าง

ความสัมพันธ์กับกลุ่มเขมรถิ่นไทยและไทยอีสานด้วยวิธ ีการแต่งงาน ชาวกูยมีความศรัทธาใน

พระพุทธศาสนาควบคู่กับการนับถือผีบรรพบุรุษ ช่วงที่สาม (2520–2549) รัฐไทยได้พัฒนาสังคมและ

เศรษฐกิจให้มีความทันสมัย ภายหลัง พ.ศ.2540 สังคมไทยมีความสลับซับซ้อนทวีมากขึ้น ทั้งได้ปรับตัว

ทางด้านการปกครอง การศึกษา การสาธารณสุข เศรษฐกิจ การสื่อสารและการคมนาคม แต่ชาวกู ย

ยังได้ปรับตัวและยังดำเนินชีวิตด้วยการสร้างความสัมพันธ์การยึดเหนี่ยวระหว่างระบบนิเวศกับอำนาจ

เหนือธรรมชาติควบคู่กับความทันสมัยเพื่อการดำรงอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ 

ใจสคราญ หิรัญพฤกษ์ (2540) ได้ศึกษาเรื่องกลยุทธ์ในการเสริมสร้างความเสมอภาคของ

บทบาทหญิงชายในการพัฒนาท้องถิ่นทุรกันดารอีสานใต้ พบว่า ความสัมพันธ์บทบาทหญิงชายใน

สังคมชนบทไทยถูกกำหนดโดยมิติทางสังคมและวัฒนธรรม แม้การศึกษาครั้งนี้จะยืนอยู่บนข้อกำหนด

ในมิติทางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนเดิม ซึ่งเชื่อว่าน่าจะเป็นพื้นฐานที่สำคัญในการกำหนด

พฤติกรรม บทบาท และสถานภาพของผู้หญิง รวมทั้งความสัมพันธ์หญิงชายในบทบาทของครอบครัว

และชุมชน แต่ก็พบว่าไม่มีความแตกต่างกันอย่างชัดเจนมากนัก จะเห็นว่าสังคมไทย รวมทั้งสังคมอีสาน 

ระบบเครือญาติเป็นการนับญาติทั้งข้างแม่และข้างพ่อ (Bilateral system) แต่มีความโน้มเอียงที่จะให้

ความสำคัญกับญาติข้างแม่มากกว่าตามประเพณีเดิม การเลือกที่อยู่หลังแต่งงานของคนชนบทอีสาน 

มักเป็นแบบที่อาศัยอยู่กับพ่อแม่ฝ่ายหญิงมากกว่า การที่ผู้ชายเข้ามาอยู่กับครอบครัวฝ่ายภริยาหลัง



 25 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

แต่งงานถือเป็นการเพิ่มแรงงานของครอบครัว ในขณะที่ผู้ชายมีหน้าที่รับผิดชอบต่อกิจกรรมการผลิต 

ผู้หญิงเป็นเจ้าของที่ดินทำกิน 

รฐษร ศรีสมบัติ (2559) ได้ศึกษาเรื่องบทบาทของผู้หญิงเมี่ยนกับการสร้างอัตลักษณ์ในบริบท

ความเชื่อแบบประเพณีและเศรษฐกิจสมัยใหม่ พบว่า การแต่งงานเป็นเครื่องมือทางสังคมที่สร้างให้

ผู้หญิงเมี่ยนมีอัตลักษณ์ความเป็นผู้หญิงเมี่ยนภายใต้สังคมชายเป็นใหญ่ ถึงแม้ว่าสังคมเมี่ยนจะค่อย ๆ 

มีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมไปสู่สังคมสมัยใหม่ แต่สังคมที่ชายเป็นใหญ่ยังคงมีสืบเนื่องจากการ

แต่งงาน ทำให้ผู้หญิงเมี่ยนสามารถเข้าถึงความมั่นคงทางสังคมภายใต้ระบบความเชื่อตามประเพณีและ

เศรษฐกิจ ในทางตรงกันข้ามการศึกษานี้พบว่า ผู้หญิงเมี่ยนได้สร้างอัตลักษณ์ขึ้นมาใหม่ ผ่านการเป็น

หมอผีผู้หญิงและมีบทบาททางเศรษฐกิจ เพราะการเข้าสู่ตำแหน่งหมอผีชายในสังคมเมี่ยนจะต้องผ่าน

การเรียนรู้ภาษาจีน การประกอบพิธีกรรม และการเข้าสู่พิธีบวช ผู้หญิงเมี่ยนสามารถเข้าถึงความ

มั่นคงทางสังคมและสร้างอัตตลักษณ์ใหม่โดยการเป็นหมอผีหญิงและผลิตวัตถุทางวัฒนธรรม เช่น 

เสื้อผ้าและเครื่องเงิน แต่ผู้หญิงเมี่ยนไม่สามารถหลุดพ้นจากระบบความเชื่อของสังคมที่ชายเป็นใหญ่ 

เพราะผู้หญิงเมี่ยนยังคงต้องอยู่อาศัยในบ้านของสามีภายหลังการแต่งงาน 

จากทบทวนเอกสารที่เกี่ยวข้อง พบว่าบทบาทหญิงชายในสังคมชนบทไทยถูกกำหนดโดยมิติ

ทางสังคมและวัฒนธรรมซึ่งเป็นพื้นฐานที่สำคัญในการกำหนดพฤติกรรม บทบาท และสถานภาพของ

ผู้หญิงรวมทั้งความสัมพันธ์หญิงชายในบทบาทของครอบครัวและชุมชน คุณลักษณะสำคัญของชาวกูย

คือการเรียนรู้เพื่อการปรับตัวทางสังคมและเศรษฐกิจอย่างต่อเนื่อง เมื่อสังคมไทยมีความสลับซับซ้อน

ทวีมากขึ้นและได้ปรับตัวทางด้านการปกครอง การศึกษา การสาธารณสุข เศรษฐกิจ การสื่อสารและ

การคมนาคม ชาวกูยยังได้ปรับตัวและดำเนินชีวิตด้วยการสร้างความสัมพันธ์การยึดเหนี่ยวระหว่าง

ระบบนิเวศกับอำนาจเหนือธรรมชาติควบคู่กับความทันสมัยเพื่อการดำรงอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ ผู้วิจัย

จะศึกษาบทบาทของหญิงกูยในจังหวัดศรีสะเกษและการปรับเปลี่ยนบทบาท โดยมุ่งศึกษาว่าผู้หญิงชาว

กูยมีบทบาทอย่างไร และเมื่อสังคมมีความซับซ้อนมากขึ้น หญิงกูยมีการปรับเปลี่ยนบทบาทอย่างไร  

 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผู้วิจัยกำหนดกรอบแนวคิดการวิจัยตามแนวคิดบทบาท 

แนวคิดสตรีนิยม และแนวคิดคติชนวิทยา ดังนี้ 

แนวคิดสตรีนิยม วารุณี ภูริสินสิทธ์ิ (2545) อธิบายว่า สตรีนิยมเป็นแนวคิดที่มีรากฐานมาจาก

การมองเห็นความแตกตา่งและไม่เท่าเทียมกันระหว่างเพศหญิงและเพศชาย นับตั้งแต่ความเชื่อเกี่ยวกับ

การแบ่งแยกระหว่างเพศในเรื่องสติปัญญา ความสามารถ ความถนัด จิตใจและอารมณ์ ความเชื่อ

เหล่านี้ได้มีมาเป็นเวลานานจากสังคมมนุษย์ในอดีต ความแตกต่างดังกล่าวมักถูกมองว่าเป็นความ

แตกต่างที่เกิดจาก “ธรรมชาติ” ซึ่งหมายความว่าไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ ความเชื่อที่ว่าผู้หญิงมี



 26 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

ความแตกต่างจากผู้ชายได้นำไปสู่สถานะของผู้หญิงที่ด้อยกว่าผู้ชาย เช่น ความเชื่อที่ว่าผู้หญิงเป็นเพศ

ที่ไม่มีเหตุผลชอบใช้อารมณ์นำไปสู่การที่สังคมไม่ยอมรับผู้หญิงให้เป็นผู้นำเพราะมีคุณสมบัติทางเพศที่

ไม่เหมาะสมดังนั้นเพศชายจึงมักได้รับโอกาสทางการศึกษาและความก้าวหน้าในหน้าที่การงาน เพราะ

สังคมเชื่อว่าเป็นฝ่ายที่มีสติปัญญา ความถนัดทางการคิดคำนวณ อารมณ์ที่หนักแน่นมั่นคงมากกว่า 

ส่วนเพศหญิงมักไม่ได้รับการศึกษาที่สูงมากนัก เนื่องจากถูกมอบหมายให้อยู่กับบ้านเพื่อดูแลเด็ก คน

แก่สมาชิกในครอบครัวและทำงานบ้านมากกว่า ความไม่เป็นธรรมเหล่านี้นำมาซึ่งการต่อสู้เรียกร้อง

ให้กับผู้หญิงที่พึงจะได้รับจากสังคม 

แนวคิดอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ งามพิศ สัตย์สงวน (2543) ได้อธิบายว่า  นับเป็นแนวคิดหลัก

ของการศึกษาทางชาติพันธุ์หรือการศึกษากลุ่มคนที่เชื่อว่ามีวัฒนธรรมร่วมกัน มีการนิยามตัวตนของ

กลุ่มตนเองอย่างแตกต่างกับคนกลุ่มอื่น แนวคิด “อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์” เป็นหัวใจของการศึกษาทาง

ชาติพันธุ์เนื่องจากเป็นแนวคิดที่ช่วยสะท้อนให้เห็นถึงลักษณะตัวตน วิถีชีวิต วัฒนธรรม ตลอดจนการ

กระทำต่าง ๆ ในทางสังคม เช่น การปรับเปลี่ยนตัวตน การประกอบสร้างตัวตนใหม่ การปฏิสัมพันธ์ 

หรือเรื่องต่าง ๆ กับกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน หรือกับกลุ่มคนในสังคมกลุ่มอื่น ตลอดจนความสัมพันธ์กับ

รัฐชาติ  

แนวคิดคติชนวิทยา กุหลาบ มัลลิกะมาส (2537) อธิบายว่า คติชนวิทยามีประโยชน์ต่อวิถีชีวิต

และสังคมหลายอย่าง คติชนวิทยาไม่ใช่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมในสังคมเท่านั ้น ถ้าเรา

วิเคราะห์ตามคำกล่าวนี้ด้วยแนวคิดใหม่ว่าวัฒนธรรมไม่ใช่เพียงแต่เป็นผลผลิตทางวัฒนธรรมที่จะสืบ

ทอดไปในสังคมเท่านั้น แต่มนุษย์ยังเป็นผู้ผลิตสร้างคติชนวิทยาและวัฒนธรรมให้สอดคล้องกับถีชีวิต

เพื่อให้คติชาวิทยามีประโยชน์ต่อสังคม ทำให้เราประจักษ์ว่าคติชนวิทยามีหน้าที่ คุณค่า บทบาทและ

อิทธิพลต่อชีวิตและสังคมมนุษย์เป็นคติชนที่กำกับวิถีทางของการดำเนินชีวิต 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวจิัย 

บทบาทด้าน

เศรษฐกจิ 

บทบาท

ด้านสังคม 

บทบาทด้าน

พิธีกรรม 

บทบาทใน

ครอบครัว 
แนวคดิสตรีนิยม 

แนวคดิบทบาท 

แนวคดิคติชนวทิยา 

บทบาทของผูห้ญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพนัธุก์ูยจังหวัดศรีสะเกษ 



 27 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

ระเบียบวิธีวิจัย 

งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ พื้นที่เป้าหมายในการศึกษา 3 ชุมชน ได้แก่ บ้านกู่ ตำบลกู่ 

อำเภอปรางค์กู่, บ้านซำ ตำบลโพธิ์กระสังข์ อำเภอขุนหาญ และบ้านตะดอบ ตำบลตะดอบ อำเภอ

เมือง จังหวัดศรีสะเกษ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) เป็นผู้ที่มีความรู้หรือมีข้อมูลในเรื่องที่ผู้วิจัย

กำลังศึกษาดีที่สุดหรือมีความเกี่ยวข้องมากที่สุดโดยกำหนดตัวผู้ตอบบางคนแบบเจาะจงเอาไว้ล่วงหน้า 

ได้แก่ ผู้นำชุมชน ผู้นำสตรี ผู้นำด้านวัฒนธรรมและประชาชนในพื้นที่เป้าหมาย การเก็บรวบรวมข้อมูล

ในการวิจัยครั้งนี้ ใช้วิธีการเก็บข้อมูลใช้วิธีการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก ( in-depth interview) เป็นการ

สัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (key informant interview) การสนทนากลุ่มย่อยและการสังเกต เครื่องมือที่

ใช้ในการวิจัย มี 3 ชนิด ได้แก่ 1) แบบสัมภาษณ์เชิงลึก โดยใช้แบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง 2) แนวทาง 

งการสนทนากลุ่ม (focus  group discussion) และ 3) แบบสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม (non-participant 

observation) รวบรวมข้อมูลโดยผู้วิจัยและผู้ช่วยนักวิจัย ระหว่างเดือนตุลาคม พ.ศ. 2562 ถึงเดือน 

พฤษภาคม  พ.ศ. 2563 การวิเคราะห์ข้อมูลดำเนินไปพร้อมกับการดำเนินการเก็บข้อมูล โดยผู้วิจัยเก็บ

ข้อมูลและวิเคราะห์ข้อมูลอย่างต่อเนื่อง เพื่อความถูกต้องของข้อมูลและตอบคำถามตามวัตถุประสงค์

ของการวิจัย และนำเสนอผลการวิจัยเป็นแบบเชิงพรรณนาวิเคราะห์  

 

ผลการวิจัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพื่อศึกษาบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูยในจังหวัดศรีสะ

เกษ ผลการวิจัยพบว่า บทบาทของหญิงชาวกูยที่สำคัญ 4 บทบาท คือ บทบาทด้านสังคม บทบาทใน

ครอบครัว บทบาทด้านเศรษฐกิจและบทบาทด้านพิธีกรรม แต่ละบทบาทมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 

บทบาทด้านสังคม ชุมชนชาวกูยเป็นสังคมขนาดเล็กไม่มีความซับซ้อน เคร่งครัดในจารีต

ประเพณีและมีศีลธรรมเป็นแบบแผนดำเนินชีวิต เชื่อในหลักธรรมพุทธศาสนา ผสมกับความเชื่อผีบรรพ

บุรุษและผีปู่ตา  สังคมวัฒนธรรมของชาวกูยเป็นลักษณะสังคมปิด มีเรื่องเกิดขึ้นที่ไหนกับใครไม่ว่าเรื่อง

ร้ายเรื่องดีจะรับรู้กันอย่างรวดเร็ว ชาวกูยมีความเชื่อในโคตรใหญ่ (ผู้สูงอายุในตระกูล) สายตระกูลและ

ผู้นำชุมชนสูงมาก มีระเบียบวินัย เคารพกฎหมายบ้านเมือง มีเอกลักษณ์ที่เหมือน ๆ กัน สังคมชาวกูย

บทบาทของหญิงและชายมีลักษณะการแบ่งงานกันทำ ชาวกูยได้กำหนดบทบาทหญิงชายและ

สถานภาพในกิจกรรมของทั้งสองเพศ โดยบทบาทเพศชายทำงานด้านสังคมและพิธีกรรมระดับสังคม 

บทบาทเพศหญิงรับผิดชอบงานบ้านและเป็นผู้ช่วยงานที่เกี่ยวข้องกับสายตระกูลและยังช่วยเหลืองาน

ด้านสังคมในประเพณีพิธีกรรมต่าง ๆ ในสังคม สังคมชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษ มีลักษณะโครงสร้าง

ครอบครัวและเครือญาติที่สืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง เพราะฝ่ายชายจะย้ายเข้ามาอยู่ในบ้านฝ่ายหญิง ใน

อดีตชาวกูยมักแต่งงานกันภายในชุมชน เมื่อเข้ามาอยู่บ้านฝ่ายหญิงหลังแต่งงานก็ไม่ได้ออกจากชุมชน

ซึ่งเป็นรากฐานของบรรพบุรุษที่เป็นเครือข่ายความสัมพันธ์ของสังคมแบบหลวม ๆ เพราะสังคมชาวกูย



 28 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

มีรูปแบบการนับญาติทั้งสองฝ่าย ส่วนใหญ่ระบบเครือญาติที่ใช้กฎการสืบสายทั้งฝ่ายพ่อและฝ่ายแม่

เชื่อมโยงคนทั้ง 3 ถึง 4 รุ่นเข้าด้วยกัน 

บทบาทด้านครอบครัว ระบบเครือญาติของชาวกูย เป็นการนับญาติทั ้งข้างแม่และข้างพ่อ 

(Bilateral system) แต่มีความโน้มเอียงที่จะให้ความสำคัญกับญาติข้างแม่มากกว่า ตามประเพณีเดิม 

การเลือกที่อยู่หลังแต่งงานของชาวกูยมักเป็นแบบที่อาศัยอยู่กับพ่อแม่ฝ่ายหญิง (Matrilocality) 

มากกว่า การที่ผู ้ชายเข้ามาอยู่กับครอบครัวฝ่ายภรรยาหลังแต่งงาน ถือเป็นการเพิ่มแรงงานของ

ครอบครัว ผู้ชายมีหน้าที่รับผิดชอบต่อกิจกรรมการผลิต ผู้หญิงเป็นเจ้าของที่ดินทำกิน วัฒนธรรม 

ความเชื่อและกระบวนการอบรมสั่งสอนของสังคมชาวกูยทำให้บทบาทเพศหญิงและชายชาวกูย

แตกต่างกันออกไป รวมทั้งเป็นเงื่อนไขที่สำคัญที่ทำให้บทบาทของผู้หญิงถูกจำกัดอยู่ในบริบทของ

ครัวเรือน ผู้หญิงต้องรับผิดชอบงานบ้าน ดูแลการเงินของครอบครัว เป็นแรงงานในกิจกรรมการผลิต

กิจกรรมเศรษฐกิจของครัวเรือน หญิงชาวกูยมีบทบาทในการทำงานบ้าน บทบาทนี้หมายถึงงานทุก

อย่างในบ้านนับตั้งแต่การจัดหาน้ำสะอาดทั้งกินใช้ ทำความสะอาดเสื้อผ้า ร่างกายและที่อยู่อาศัย การ

จัดหาเชื้อเพลิงแหล่งพลังงานหุงต้ม การดูแลบุตรหลาน ครอบครัวของชาวกูยจะเป็นครอบครัวขยาย 

แม้จะแยกเรือนของลูกสาวออกจากเรือนของพ่อแม่แต่ก็จะตั้งอยู่ในบริเวณเดียวกัน ครอบครัวของชาว

กูยจึงมีความอบอุ่น อยู่กันพร้อมหน้า ให้ความสำคัญกับผู้สูงอายุ ไม่ทอดทิ้ง โดยได้รับเอาคำสอนทาง

พระพุทธศาสนามาใช้ก็คือคนดีต้องดูแลเอาใจใส่ผู้สูงอายุ ชาวกูยจึงนับถือผู้สูงอายุ ในฐานะผู้นำทาง

พิธีกรรมและการดำรงชีวิต ตลอดจนเป็นผู้ตัดสินผู้กระทำความผิดของคนในสายตระกูลและคนใน

หมู่บ้าน การเคารพและให้ความสำคัญต่อผู้สูงอายุทำให้สังคมชาวกูยมีความรักใคร่ผูกพันกัน ไม่ว่าจะ

เป็นเด็ก ผู้ใหญ่และผู้สูงอายุ เครือญาติเป็นความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในการเกิดมาของสายโลหิตและ

การสมรส เครือญาติจึงเป็นการระบุถึงสายสัมพันธ์ระหว่างญาติต่อญาติในลำดับต่างๆ การนับญาติทั้ง

ญาติฝ่ายหญิงและฝ่ายชายเป็นลักษณะของความสำคัญที่เท่าเทียมกัน 

บทบาทด้านเศรษฐกิจ จากการศึกษาพบว่า สังคมชาวกูยทั้ง 3 พื้นที่เป้าหมายดั้งเดิมเป็นสังคม

ทำนา ผู้ชายจะมีบทบาทหลักในงานประเภทใช้แรงงาน ได้แก่ การไถ งานหว่าน ใส่ปุ๋ย  ฉีดยาฆ่าแมลง 

เก็บเกี่ยว นวดข้าวและขนข้าวขึ้นยุ้ง ขณะที่บทบาทของผู้หญิงจะมีบทบาทในฐานะผู้ช่วย เช่น บทบาทใน

การเตรียมพันธุ์ข้าว ปักดำและการจำหน่ายผลผลิต และในบางขั้นตอนก็จะมีส่วนร่วมกันทั้งหญิงและ

ชายเนื่องจากแรงงานมีน้อย อีกบทบาทที่สำคัญของหญิงชาวกูยคือบทบาทในการเอาชีวิตรอดของ

ตนเองและครอบครัว  ได้แก่ การเป็นผู้หาวัตถุดิบสำหรับประกอบอาหาร ผู้หญิงมีหน้าที่หาวัตถ ุดิบ

สำหรับปรุงอาหาร เช่น หาเห็ด จับสัตว์ จับปลา ปลูกผัก เลี้ยงสัตว์ ไปจนกระทั่งการเก็บรักษาอาหาร 

นอกจากนั้น หญิงชาวกูยมีบทบาทในการหารายได้เสริมให้ครอบครัว หน้าที่เป็นแม่ค้ารายย่อย เช่น 

เก็บและหาของป่าหรือหาปลา ปู่ กบ เขียด และเก็บผักจากสวนไปขายหรือแลกเปลี่ยนในตลาด หรือใน

กรณีที่หมู่บ้านเกิดขาดแคลนสิ่งต่าง ๆ ผู้หญิงจะเป็นฝ่ายหาของจากหมู่บ้านไปแลกกับบ้านอื่น ๆ เป็น

ต้น หญิงชาวกูยบ้านกู่และบ้านซำจะมีบทบาทในการประกอบอาชีพเสริมในการผลิตสินค้าอื่น ๆ เช่น 



 29 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

งานทอผ้า เลี้ยงไหม งานหัตถกรรม ตัดเย็บเสื้อผ้า ส่วนใหญ่แล้วจะเป็นบทบาทของผู้หญิงเป็นหลักใน

การหารายได้เสริม จะมีผู้ชายส่วนช่วยอยู่บ้างเล็กน้อย ขณะที่งานประเภทที่ต้องออกไปหากินหรือหา

รายได้นอกบ้าน เช่น รับจ้าง หาปลา เลี้ยงวัว ล่าสัตว์ จะเป็นบทบาทของผู้ชายเนื่องจากต้องไปไกลจาก

ที่อยู่อาศัย ซึ่งจะไม่สะดวกและไม่ปลอดภัยสำหรับผู้หญิง 

บทบาทด้านพิธีกรรม จากการศึกษาพบว่า กลุ่มชาติพันธุ์กูยนับถือผีบรรพบุรุษและผีปู่ตามา

อย่างยาวนาน โลกทัศน์ของชาวกูยผู้หญิงสามารถเชื่อมโลกมนุษย์กับโลกแห่งวิญญาณผ่านพิธีกรรม

ต่าง ๆ ผู้หญิงจึงเป็นผู้เหมาะสมในการรับบทบาทสืบทอดประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อต่างๆ ไม่ว่า

จะเป็นพิธีกรรมระดับชุมชนและพิธีกรรมระดับสายตระกูล ในอดีต ชาวกูยมักสร้างชุมชนอยู่ตามป่าเขา

ตาม พึ่งพาสิ่งลี้ลับของธรรมชาติในการดำเนินชีวิต และโดยเฉพาะวิญญาณของบรรพบุรุษและผีปู่ตา 

ชาวกูยจึงจัดให้มีพิธีกรรมเล่นแก็ลมอ สะเองหรือแม่มด เพื่อขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์และดวงวิญญาณ

ของบรรพบุรุษให้ปกปักรักษาและเพื่อการรักษาอาการเจ็บป่วย เป็นการติดต่อสื่อสารระหว่างผู้ที่ยังมี

ชีวิตอยู่ โครงสร้างของพิธีกรรมในชุมชนชาวกูยแสดงให้เห็นบทบาทของผู้หญิงกับผู้ชาย และแสดงให้

เห็นร่องรอยโครงสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมและวัฒนธรรมชาวกูย บทบาทการสืบทอดพิธีกรรมเป็น

หน้าที่ของผู้หญิงเป็นหลัก เนื่องจากระบบโครงสร้างครอบครัวและเครือญาติในสังคมชาวกูยให้ความ 

สำคัญกับการสืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง ผู้หญิงจึงเป็นผู้รับผิดชอบในการสืบทอดความเป็นมาและเรื่อง 

ราวภายในชุมชนของตนเองและถ่ายทอดจากแม่และยาย ประกอบกับอดีตเพศหญิงเป็นผู้อยู่กั บถิ่น

ไม่ได้ออกไปไหน เพราะถูกกำหนดให้เป็นผู้สืบเผ่าพันธุ์ ดูแลลูกและครัวเรือน เมื่อเพศชายไปทำงานต่าง

ถิ่น เพศหญิงเป็นผู้เหมาะสมต่อการได้รับบทบาทในการสืบทอดประเพณีพิธีกรรมต่าง ๆ ตลอดจน

ความเชื่อในอดีต เช่น ความเชื่อในพิธีกรรมที่สัมพันธ์กับพิธีกรรมในระดับชุมชน หรือพิธีกรรมในระดับ

สายตระกูลอย่างพิธีกรรมแกลมอ แกลออหรือสะเอง เป็นพิธีกรรมในสายตระกูลที่สืบทอดทางฝ่าย

หญิง บทบาทเพศหญิงร่วมกันกำหนดพิธีกรรมดังกล่าว ทำให้เพศหญิงมีบทบาทสำคัญจากเงื่อนไขใน

การเข้าทรงผีซึ่งถูกมองว่ามีความชั่วร้ายอยู่ในตัว มีพลังอำนาจลึกลับบางอย่างซึ่งก่อให้เกิดมลทินต่อสิ่ง

ศักดิ์สิทธิ์หรืออาจทำให้ความเป็นชายเสื่อมลงได้ 

วัตถุประสงค์ที่ 2 เพื่อศึกษาการปรับเปลี่ยนบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูย

จังหวัดศรีสะเกษ ผลการวิจัยพบว่า บทบาทของหญิงชาวกูยเริ่มเปลี่ยนแปลงไปมากตามการเปลี่ยน 

แปลงของสังคมไทยในช่วงก่อนการเปลี่ยนแปลงการปกครองซึ่งส่งผลให้เพศหญิงมีสถานภาพดีขึ้นจาก

การได้รับอิทธิพลจากตะวันตก ทั ้งนี้ไทยเราได้มีการเปลี่ยนแปลงแผนการประพฤติปฏิบัติและข้อ

กฎหมายที่บังคับให้ผู้หญิงตกอยู่ภายใต้อำนาจของเพศชาย พร้อมทั้งการยอมรับให้เพศชายและเพศ

หญิงมีสถานภาพเท่าเทียมกันในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่ รัชกาลที่ 4 ถึงรัชสมัย

ของพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชการที่ 7 (พ.ศ. 2394-2475) รัฐธรรมนูญกำหนดให้ชาย

หญิงมีสิทธิเท่าเทียมกัน ทั้งทางการเมือง เศรษฐกิจ การศึกษาและอาชีพ ได้มีกฎหมายเลือกตั้งฉบับ

แรกในปี พ.ศ. 2476 ได้ให้สิทธิอันเท่าเทียมกันแก่หญิงและชายในการลงคะแนนเสียง เพศหญิงสามารถ



 30 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

ลงรับสมัครเลือกตั้งได้เป็นครั้งแรกในปี พ.ศ. 2492 ทำให้ผู้หญิงไทยมีบทบาททางสังคมและการเมือง

มากขึ้น จากบทบาทงานบ้านสู่การเป็นผู้หารายได้มาสู่ครอบครัว และการย้ายถิ่นทำกินจากชุมชนสู่

สังคมเมือง ส่งผลให้มีการหลั่งไหลเข้าสู่การทำงานในตลาดแรงงานภาคอุตสาหกรรม ซึ่งเป็นสังคมที่

เริ่มจากพื้นฐานความต่างทางวัฒนธรรม  

จากกระแสการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว ส่งผลให้บทบาทหญิงกูยในจังหวัดศรีสะเกษถูกปรับ 

เปลี่ยนจากอดีตเป็นอย่างมาก จากอดีตที่หญิงกูยมีหน้าที่ดูแลบ้านและมีอาชีพเพาะปลูกภายในครัว 

เรือน ปัจจุบันหญิงกูยเข้ามามีบทบาทต่อสังคมมากขึ้น หญิงกูยได้รับการศึกษาสูงขึ้น ประกอบกับ

นโยบายและกฎหมายที่สนับสนุนให้ผู ้หญิงมีสิทธิเท่าเทียมกับผู้ชาย ทั ้งทางด้านการเมืองและด้าน

แรงงาน เป็นต้น ผู้หญิงสามารถออกไปประกอบอาชีพและสามารถบริหารจัดการชุมชนแทนผู้ชายใน

หลาย ๆ เรื่อง ดังนั้น หญิงชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษในยุคปัจจุบันได้เป็นที่ยอมรับในสังคมมากขึ้น โดยมี

รายละเอียดการปรับเปลี่ยนบทบาทของผู้หญิงชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษ ดังต่อไปนี้ 

การปรับบทบาทด้านครอบครัว บทบาทของผู้หญิงในสังคมชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษก่อนที่จะ

เปลี่ยนเป็นสังคมอุตสาหกรรม ผู้หญิงกูยมีบทบาทสำคัญในการดูแลครอบครัว เป็นเพียงผู้ที่มีบทบาท

สำคัญในการผลิตที่เกื้อกูลครอบครัวเท่านั้น แต่ปัจจุบัน บทบาทการผลิตคือการทำให้ได้เงินซึ่งเป็น

ตัวกลางที่สำคัญต่อการดำรงชีพหรือเป็นปัจจัยที่สำคัญของชีวิต ดังนั ้น บทบาท สถานภาพและ

ความสัมพันธ์ระหว่างเพศจึงเป็นสิ่งที่กำหนดการสร้างผลผลิตของสินค้าที่ทำรายได้และแลกเปลี่ยนได้ 

แต่งานของผู้หญิงเป็นเพียงเพื่อการบริโภคจึงไม่ถือเป็นงานสาธารณะ สะท้อนให้เห็นค่านิยมทั่ว ๆ ไปว่า

งานที่ผู้หญิงทำจึงเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับการดำรงชีวิตอยู่ของทุกคน ปัจจุบันหญิงกูยบางคนมีสถานภาพ

ทางสังคมและบทบาทการทำงานที่มีรายได้ ต้องละเลยงานบ้านหรือทำงานทั้งสองอย่างควบคู่กัน แต่

กิจกรรมในสังคมที่คาดหวังไว้ให้ผู ้หญิงทำหน้าที่ในครอบครัวเป็นงานหลัก การทำประโยชน์ให้แก่

สาธารณะต้องได้รับความยินยอมจากคนในครอบครัว เพราะงานบ้านหรืองานเพื่อหารายได้เป็น

บทบาทที่สำคัญของหญิงกูย บทบาทของผู้หญิงกูยในปัจจุบันเท่าเทียมกับเพศชาย หญิงกูยไม่ได้มี

บทบาทในครอบครัวเท่านั ้นแต่ยังมีบทบาทด้านสังคม เป็นผู ้นำชุมชน เป็นข้าราชการ มีสิทธิเลือก

คู่ครองในชุมชนหรือนอกชุมชนได้เหมือนผู้ชาย  

การปรับบทบาทด้านเศรษฐกิจ โลกทัศน์ชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษมีการปรับตัวมาตั้งแต่ พ.ศ.

2488 จากการสัมภาษณ์เป้าหมายพอสรุปได้ว่า มีพ่อค้าชาวจีนในจังหวัดและอำเภอเดินทางเข้าไปตาม

หมู่บ้านต่าง ๆ เพื่อรับซื้อข้าวเปลือก มีผู้ใหญ่บ้านร่วมกับชาวบ้านช่วยกันปรับเส้นทางไปเป็นเส้นทาง

ร่วมระหว่างหมู่บ้าน ทุกวันนี้รถยนต์สามารถวิ่งส่งรับผู้โดยสารประจำทางระหว่างหมู่บ้านสู่เมืองได้

สะดวก แต่เดิมเศรษฐกิจชาวกยูเน้นผลิตเพื่อการยังชีพ ปัจจุบันได้ปรับเปลี่ยนเป็นเศรษฐกิจเพื่อการขาย

ควบคู่กันไป การผลิตเพื่อการยังชีพมีพืชผักสวนครัว การผลิตเพื่อขายมีข้าว วัว – ควาย และสุกร  ด้าน

การทำนามีการปรับเปลี่ยนวิธีการทำนาสมัยใหม่ โดยใช้เทคโนโลยีประเภทเครื่องจักรมาช่วยการทำนา 

และใช้พันธุ์ข้าวที่ตลาดต้องการ การผลิตข้าวเพื่อขายนี้ได้สร้างปัญหาทับซ้อนแก่ชาวกูยเพิ่มสูงขึ้น



 31 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

เพราะมีการลงทุนทำนาจำนวนมาก เหตุผลดังกล่าวชาวกูยจึงต้องออกไปหารายได้มาช่วยใช้จ่ายความ

อยู่รอด จากการศึกษาพบว่า หญิงชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษ ได้ออกไปขายแรงงานต่างจังหวัด เช่น 

รับจ้างตัดอ้อย ปลูกอ้อยที่จังหวัดชลบุรี จังหวัดสุพรรณบุรี ทำงานบริษัทและโรงงานในกรุงเทพฯ และ

งานก่อสร้าง เมื่อกลับมาอยู่ในหมู่บ้านบางคนใช้สามารถจากประสบการณ์มาพัฒนาแรงงานในหมู่บ้าน

ตัวเอง บางรายสามารถสระสมเงินทุนเปิดร้านค้าภายในหมู่บ้าน และมีบางครอบครัวส่งบุตรหลานให้

ศึกษาสูงขึ้นจนได้เป็นข้าราชการครู ข้าราชการสาธารณสุข ข้าราชการมหาดไทย การออกไปรับจ้าง

ทำงานนอกหมู่บ้านของผู้คนวัยหนุ่มสาวได้มีความสัมพันธ์การแต่งงานกับผู้คนต่างถิ่น และกลับเข้ามา

อยู่ในหมู่บ้านส่งผลให้เกิดการผสมวัฒนธรรมร่วมกันและยอมรับประเพณีในหมู่บ้าน การเข้ามาอาศัย

อยู่ในถิ่นเดียวกัน ความใกล้ชิดกันการเอื้ออาทรต่อกัน ความเห็นอกเห็นใจต่อกัน เกิดการผสมกลมกลืน

โดยการแต่งงานกลายเป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน 

การปรับบทบาทด้านสังคม ปัจจุบันหญิงชาวกูยมีการศึกษามากขึ้นและมีค่านิยมในการทำงาน

สาธารณะมากขึ้น รวมทั้งสังคมให้การยอมรับให้มีหน้าที่การงานบริหารมากขึ้น บทบาทด้านสังคมของ

ผู้หญิงชาวกูยในปัจจุบันมีการปรับเปลี่ยนตามสมัยใหม่มากขึ้น เช่น หญิงกูยได้เข้าไปมีบทบาทด้าน

บริหารมากขึ้น ผู้หญิงบ้านตะดอบได้เข้ามามีบทบาทผู้นำชุมชนคือเป็นผู้ใหญ่บ้าน เป็นสมาชิกสภา

องค์การบริหารส่วนตำบล เช่นเดียวกับผู้หญิงชาวบ้านซำที่เป็นผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน นอกจากนี้ ผู้หญิงมี

การรวมกลุ่มกันเพื่อขับเคลื่อนงานในชุมชน เช่น กลุ่มสตรี และมีกองทุนในชุมชน คือกองทุนแม่ของ

แผ่นดิน บทบาทด้านสังคมแม้เพศชายจะมีอำนาจทางด้านสังคมการเมืองการปกครอง เพศหญิงจะเป็น

เพียงผู้ช่วยเหลือ แต่ความสัมพันธ์เป็นไปในลักษณะการแบ่งงานกันทำระหว่างชายและหญิง เพื่อทำให้

กิจกรรมมีความสมบูรณ์เท่านั้น  ไม่มีความคิดว่าใครสูงต่ำกว่ากันหรือความได้เปรียบเสียเปรียบแต่

อย่างใด และมิได้เป็นสาเหตุของความเหลื่อมล้ำทางเพศ เพราะการแบ่งงานในลักษณะนี้เป็นลักษณะ

ของการเกื้อกูลกัน ซึ่งเป็นความสัมพันธ์ระหว่างเพศเป็นแบบพึ่งพาอาศัยกันและกันมากกว่า 

การปรับบทบาทด้านพิธีกรรม กลุ่มชาติพันธุ์กูย นับถือผีบรรพบุรุษและผีปู่ตามาอย่างยาวนาน 

โลกทัศน์ของชาวกูยโดยทั่วไปผู้หญิงสามารถเชื่อมโลกมนุษย์กับโลกแห่งวิญญาณผ่านพิธีกรรมต่ าง ๆ 

ผู้หญิงจึงเป็นผู้เหมาะสมในการรับบทบาทสืบทอดประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็น

พิธีกรรมระดับชุมชนและพิธีกรรมระดับสายตระกูล ความสำคัญของบทบาทเพศหญิงในพิธีกรรมระดับ

สายตระกูลที่สืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง ในสังคมชาวกูยผู้หญิงจึงมีบทบาทมากกว่าเพศชาย แต่เป็นที่น่า

สังเกตว่าพิธีกรรมและความเชื่อต่าง ๆ ในระดับชุมชนเพศหญิงกลับมีฐานะเป็นผู้ช่วยเหลือเกื้อกูลและ

เป็นเพียงผู้ร่วมพิธีกรรมเท่านั้น ไม่มีฐานะเป็นผู้นำหรือมีอำนาจในการตัดสินใจมากนัก ซึ่งเทียบกับเพศ

ชาย เพศหญิงมีฐานะเป็นผู้ช่วยเหลือเกื้อกูลและเป็นเพียงผู้ร่วมพิธีกรรมเท่านั้น ไม่มีฐานะเป็นผู้นำหรือ

มีอำนาจในการตัดสินใจมากนักในพิธีกรรมระดับชุมชน รวมถึงการมีอำนาจทางด้านการเมืองการ

ปกครอง การสืบทอดอำนาจหรือผู้มีสถานภาพการเป็นผู้นำทั้งทางสังคมและพิธีกรรม ถูกกำหนดให้

เป็นเพียงเพศชายในชุมชนเท่านั้น เพราะบทบาทเพศชายทำงานในระดับสังคมได้โดยไม่มีข้อกำหนดของ



 32 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

เวลาในกิจกรรมงานบ้านเท่ากับเพศหญิง ปัจจุบันบทบาทด้านพิธีกรรมในระดับครอบครัวผู้หญิงยังคงมี

บทบาทนำ แต่เป็นไปในลักษณะการแบ่งงานกันทำมากกว่า เพราะความสัมพันธ์ระหว่างเพศเป็น

ความสัมพันธ์ที่เท่าเทียม 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า สังคมพื้นฐานของชาวกูยโดยทั่วไปเป็นครอบครัวเดี่ยว 

สังคมของชาวกูยให้ความสำคัญกับการสืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง เมื่อลูกสาวแต่งงานแล้วจะอาศัยอยู่

กับพ่อแม่ในบ้านเดียวกันทำให้กลายเป็นครอบครัวขยาย เมื่อฝ่ายชายแต่งานเข้ามาอยู่บ้านของเจ้าสาว

แล้ว เป็นเสมือนแขกท่ามกลางหมู่ญาติทางฝ่ายหญิง ผู้หญิงจะเป็นเจ้าของถิ่นฐาน ดังนั้น ผู้หญิงจึงเป็น

ผู้รับผิดชอบในการสืบทอดความเป็นมาและเรื่องราวในชุมชนของตนเอง ประกอบกับในอดีตผู้หญิงชาว

กูยเป็นผู้อยู่กับถิ่นไม่ได้ออกไปไหนเพราะถูกกำหนดให้เป็นผู้สืบเผ่าพันธุ์ ดูแลลกูและเฝ้าเรือน ผู้ชายเป็น

ฝ่ายไปทำงานนอกบ้าน เพศหญิงจึงเป็นผู้เหมาะสมต่อการได้รับบทบาทดูแลครอบครัวเลี้ยงดูลูก ดูแล

ค่าใช้จ่ายในครอบครัว หารายได้เสริมเข้าครอบครัว รวมถึงสืบทอดประเพณีพิธีกรรมรวมทั้งความเชื่อ

ในชุมชนสอดคล้องกับ พวงเพชร สุรัตนกวีกล (2544) ได้กล่าวถึงบทบาทของผู้หญิง 3 ด้าน คือบทบาท

ในอุดมคติ บทบาทที่บุคคลเข้าใจหรือรับรู้และบทบาทที่แสดงออกจริง บทบาทของหญิงชาวกูยจังหวัด

ศรีสะเกษนอกจากเป็นบทบาทในการดูแลครอบครัวและเลี้ยงลูกแล้ว เวลาว่างและหลังฤดูทำนาหญิง

กูยจะเป็นฝ่ายหารายได้เสริมเข้ามายังครอบครัวสอดคล้องกับกาญจนา แก้วเทพ (2535) กล่าวว่า 

บทบาทของผู้หญิงชนบทในโลกที่สามนั้นจะมีอยู่อย่างน้อย 3 บทบาท คือบทบาทเรื่องการเอาชีวิตรอด

ของตนเองและครอบครัว บทบาทในการทำงานบ้าน และบทบาทในการเสริมรายได้   

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า หญิงชาวกูยในจังหวัดศรีสะเกษมีการปรับตัวให้

สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยเพื่อความอยู่รอดตลอดเวลา มีการปรับเปลี่ยนบทบาทให้

สอดคล้องกับวิถีชีวิตความเป็นอยู่ตามสภาพพื้นที่ทางนิเวศ เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม เพื่อ

แสวงหาแนวทางดำเนินชีวิตใหม่ ทั้งนี้เพื่อให้เกิดประโยชน์ในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตไปสู่สิ่งที่ดีกว่าเดิม

และสอดคล้องกับความเป็นชนชาติ สอดคล้องกับแนวคิดขอสอดคล้องกับงานวิจัยของ ไพฑูรย์ มีกุศล 

(2531) ศึกษาเกี่ยวกับไทยกูย กล่าวว่า ชาวกูยมีลักษณะเด่นในการปรับตัวกับกลุ่มชนชาติข้างเคียง เชื่อ

ในระบบนิเวศวัฒนธรรมสูง ผสมผสานความเชื่อศรัทธาระหว่างพุทธศาสนากับความเชื่อเรื่องผีบรรพ

บุรุษ ปัจจุบันหญิงกูยในจังหวัดศรีสะเกษ ได้รับการศึกษาเท่าเทียมกับผู้ชาย ทำให้เข้าไปมีบทบาทใน

สังคมทัดเทียมผู้ชาย เป็นผู ้นำชุมชน รับราชการ ค้าขาย และสามารถไปประกอบอาชีพต่างถิ่นได้ 

สอดคล้องกับแนวคิดสตรีนิยมแนวเสรีนิยมของ ชลิดาภร ส่งสัมพันธ์ (2547) ที่กล่าวว่าความสามารถ

ทางสติปัญญาเป็นสิ่งที่มีค่ายิ่ง และเป็นเรื่องที่ไม่สัมพันธ์กับเรื่องเพศ โดยโต้แย้งความเชื่อที่มีสืบต่อกัน

มาว่าผู้หญิงมีความสามารถในการใช้เหตุผลพอ ๆ กับผู้ชาย การที่ผู้หญิงไม่ได้ตระหนักในส่วนนี้ของตน



 33 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

ก็เพราะผู้หญิงถูกกีดกันไม่ให้ได้รับโอกาสทางการศึกษา และให้มีบทบาทจำกัดอยู่เฉพาะในครัวเรือน 

ในขณะที่ผู ้ชายมีบทบาทอยู่ในพื้นที่สาธารณะ ทำให้ผู ้หญิงมีโอกาสพัฒนาความคิดน้อยกว่าผู้ชาย 

สังคมที่ดีต้องเปิดโอกาสให้สมาชิกทุกคนได้พัฒนาและใช้ความสามารถในการใช้เหตุผลที่ว่านี้ โดย

สังคมและรัฐจะไม่เข้าไปแทรกแซงการกระทำของสมาชิกภายในสังคมเหล่านี้ ถ้าหากการกระทำนั้นไม่

ไปละเมิดหรือกระทบกระเทือนสิทธิของผู้อื่น เพราะในที่สุดแล้วการเปิดโอกาสให้มนุษย์แต่ละคนใน

สังคมได้มีโอกาสในการพัฒนาและกระทำในสิ่งที่ถนัดจะเป็นประโยชน์แก่สังคมโดยรวมด้วย  

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 จากการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้เกี่ยวกับบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูย 

จังหวัดศรีสะเกษ ดังนี้ ลักษณะสังคมของชาวกูยเป็นสังคมที่เพศหญิงกับเพศชายไม่มีความเหลื่อมล้ำ

กันในลักษณะที่เพศชายกดขี่เพศหญิง เพราะวัฒนธรรมการดำรงชีวิตอยู่เป็นการอยู่ร่วมกันแบบการนับ

ถือกันตามลำดับอาวุโส ความสัมพันธ์ระหว่างเพศหญิงกับชายจึงเป็นลักษณะแบ่งบทบาทกันทำ หญิง

ชาวกูยในจังหวัดศรีสะเกษมีการปรับตัวให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยมาโดยตลอด การ

ปรับเปลี่ยนบทบาทของผู้หญิงชาวกูยในบริบทความเชื่อแบบสมัยใหม่ พบว่า หญิงชาวกูยได้สร้างอัต

ลักษณ์ขึ้นมาใหม่โดยการเป็นผู้ผลิตวัตถทุางวัฒนธรรม เช่น การเลี้ยงไหม งานหัตถกรรม ตัดเย็บเสื้อผ้า 

และการสวมใสชุดชาวกูยในโอกาสสำคัญ ในขณะที่หญิงชาวกูยเองมีความจำเป็นต้องสร้างอัตลักษณ์

ความเป็น “หญิงกูยในสังคมสมัยใหม่” และในอีกด้านหนึ่งก็สามารถรักษาอัตลักษณ์ความเป็น “หญิง

กูยตามจารีตประเพณี” เอาไว้ได้เพราะมีความสำคัญต่อการดำรงชีวิตภายใต้สังคมของชาวกูย   

 

สรุป 

จากการศึกษาบทบาทของผู้หญิงในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์กูยจังหวัดศรีสะเกษ จะเห็นได้ว่า 

สังคมของชาวกูยให้ความสำคัญกับการสืบเชื้อสายทางฝ่ายหญิง ผู้หญิงจึงเป็นผู้รับผิดชอบในการสืบ

ทอดความเป็นมาและเรื่องราวในชุมชนของตนเอง และมีบทบาทในการทำงานบ้าน ผู้หญิงเป็นเจ้าของ

ที่ดินทำกิน บทบาทของหญิงชาวกูยจังหวัดศรีสะเกษ ครอบคลุมทั้งบทบาทด้านครอบครัว  บทบาท

ด้านสังคม บทบาทด้านเศรษฐกิจและบทบาทด้านพิธีกรรม ในด้านเศรษฐกิจ หญิงชาวกูยมีบทบาทใน

การเป็นผู้ช่วยผลิต และบทบาทในการหารายได้เสริมให้ครอบครัว บทบาทด้านพิธีกรรม โลกทัศน์ของ

ชาวกูยโดยทั่วไป ผู้หญิงสามารถเชื่อมโลกมนุษย์กับโลกแห่งวิญญาณผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ ผู้หญิงจึงเป็น

ผู้เหมาะสมในการรับบทบาทสืบทอดประเพณี พิธีกรรมและความเชื่อต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นพิธีกรรมระดับ

ชุมชนและพิธีกรรมระดับสายตระกูล จากกระแสการเปลี่ยนแปลง ส่งผลให้บทบาทผู้หญิงชาวกูยใน

จังหวัดศรีสะเกษถูกปรับเปลี่ยนจากอดีตเป็นอย่างมาก จากอดีตที่ผู้หญิงมีหน้าที่ดูแลบ้าน ปัจจุบัน

ผู้หญิงมีการศึกษามากขึ้นจึงเข้ามามีบทบาทต่อสังคมในทุกด้าน สามารถออกจากบ้านไปประกอบ



 34 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม – มีนาคม 2565) 

อาชีพภายนอกบ้าน รับราชการ ประกอบธุรกิจเป็นที่ยอมรับในสังคมมากขึ้น แต่หญิงชาวกูยจังหวัด  

ศรีสะเกษก็สามารถรักษาอัตลักษณ์ของความเป็นหญิงกูยได้อย่างน่าชื่นชม 

 

ข้อเสนอแนะ  

          จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

   1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

ผลจากการวิจัย พบว่าถึงแม้ว่าสังคมจะมีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมไปสู่สังคมสมัยใหม่ แต่ใน 

สังคมชาวกูยบทบาทของผู้หญิงกับผู้ชายก็ยังคงมีลักษณะแบ่งงานกันทำ แต่ผู้หญิงกูยสามารถเข้าถึง

ความมั่นคงทางสังคมและสร้างอัตลักษณ์ใหม่ โดยการเป็นผู้มีบทบาททางด้านเศรษฐกิจ บทบาทใน

พิธีกรรมและเป็นผู้ผลิตวัตถุทางวัฒนธรรม หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรมีนโยบายส่งเสริมบทบาทของ

ผู้หญิงให้มีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนอันจะเกิดประโยชน์ต่อการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืน 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 

งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบองค์ความรู้ที่สำคัญ คือการปรับเปลี่ยนบทบาทของหญิงกูยทั้งในด้าน

การเป็นผู้มีบทบาททางด้านเศรษฐกิจ บทบาทในพิธีกรรมและเป็นผู้ผลิตวัตถุทางวัฒนธรรม สำหรับ

ประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยเพื่อเปรียบเทียบบทบาทของผู้หญิงกลุ่มชาติพันธุ์กูยกับกลุ่ม

ชาติพันธุ์อื่นๆ เพื่อแสวงหาส่วนที่เหมือนกันและต่างกัน อันจะนำไปสู่ความเข้าใจกันและความร่วมมือ

กันต่อไป 

 

เอกสารอ้างอิง  

กาญจนา แก้วเทพ. (2553). ศาสตร์แห่งส่ือและวัฒนธรรมศึกษา. กรุงเทพฯ: เอติสันเพรส โปรดักส.์ 

กุหลาบ มัลลกิะมาส. (2537). ความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับคติชนวทิยา เอกสารการสอนชุดวิชาภาษาไทย 8 

(พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

งามพิศ สัตยส์งวน. (2543). หลักมานุษยวิทยาวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 

ชลิดาภรณ์ ส่งสัมพันธ์. (2547). ภาษาเพศ: อำนาจ เรื่องทางเพศกบัพหุนิยมทางจริยศาสตร์. เชียงใหม่: 

คณะสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

จิตร ภูมิศักด์ิ. (2544).  ความเป็นมาของคำสยาม ไทย ลาวและขอมและลักษณะทางสังคมของชนชาติ 

ฉบับสมบูรณ์. (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพฯ: ศยาม. 

ใจสคราญ หิรัญพฤกษ.์ (2540). กลยุทธ์ในการเสริมสร้างความเสมอภาคของบทบาทหญิงชายในการ 

พัฒนาท้องถิ่นทุรกันดารอสีานใต้. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

ธาวิต สุขพานิช. (2544). 108 เรื่องทีห่ญิงไทยควรรู้. นนทบุรี: พ๊อพบุ๊คส์ พับบลิค. 



 35 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

พวงเพชร สุรตันกวีกุล. (2544). มนุษย์กับสังคม.กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวทิยาลัยเกษตรศาสตร์. 

ไพฑูรย์ มีกุศล.(2545). การพัฒนาสังคมของกลุ่มชาติพนัธุ์เขมรปา่ดง. นนทบุรี: มหาวิทยาลยัสุโขทัย 

ธรรมาธิราช. 

ปรานี วงษ์เทศ. (2543). สังคมและวัฒนธรรมในอษุาคเนย์. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพมิพ์.  

รฐษร ศรีสมบัติ. (2559). บทบาทของผูห้ญิงเมี่ยนกับการสร้างอตัลักษณใ์นบริบทความเชื่อแบบ

ประเพณีและเศรษฐกิจสมัยใหม่(ดุษฎนีิพนธป์รัชญาดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง. 

วารุณี ภูริสินสิทธิ์. (2545). สตรนีิยม: ขบวนการและแนวคิดทางสงัคมแห่งศตวรรษที่ 20. กรงุเทพฯ: 

โครงการจัดพมิพ์คบไฟ. 

วิลาศ โพธิสาร. (2551). การปรับตัวทางสังคมของชาวกูยในบริบทพหุวัฒนธรรมเขตอีสานใต้(ดุษฎี

นิพนธป์รัชญาดุษฎีบัณฑติ). มหาวิทยาลยัศิลปากร. 

Seidenfaden, E. (1952). The Kui People of Cambodia and Siam. Journal of Siam Society, 39(2), 

144-180. 

 

 

 


