
 

 

แนวทางการพัฒนาวดัป่ารัตภูม ิจังหวัดสงขลา 

ให้เป็นสำนักวปิัสสนากรรมฐาน 

Guideline of Development Watparattaphum Songkla Province to Be Vipassana 

Meditation Center 

 
1พระชยพล ไชยถาวร, 2เวทย์ บรรณกรกุล และ 3วิโรจน์ คุ้มครอง 

1Phra Chayapon Chaitavorn, 2Wate Bunnakornkul and 3Viroj Koomkrong 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: 1hnonkub@gmail.com, 2wate.ban@mcu.ac.th, 3wirot.khum@mcu.ac.th 

 

Received December 22, 2021; Revised February 1, 2022; Accepted March 15, 2022 

 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนาสภาพแวดล้อมในการปฏิบัติวิปัสสนา

กรรมฐานตามหลักสัปปายะ 7 เพื่อแก้ปัญหาความเข้าใจผดิในเป้าหมายการปฏิบัติธรรม โดยใช้ระเบียบ

วิธีวิจัยแบบผสมคือการวิจัยเชิงปริมาณ และวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ซึ่งแบ่งเป็นสองระยะ คือ 1) วิจัย

เอกสาร 2) เป็นการประเมิน สรุปผลความสมบูรณ์ด้วยการสัมภาษณ์ และทำแบบสอบถาม โดย

คัดเลือกกลุ่มตัวอย่างจากผูป้ฏิบัติของวัดป่ารัตภูมิ จำนวน 268 รูป/คน จากนั้นจงึนำมาวิเคราะห์ข้อมูล 

โดยใช้ SWOT Analysis และสรุปผลในรูปแบบ CIPPI Model และนำเสนอด้วยสถิตเิชงิบรรยาย 

ผลการวิจัยพบว่า วัดป่ารัตภูมิประสบผลสำเร็จได้เพราะมีปัจจัยสำคัญ คือ 1) ดา้นบริบท วัดป่า

รัตภูมิมีชุมชนสนับสนุน 2) ด้านปัจจัย ภายในสภาพแวดล้อมสงบ (อาวาส) เดินทางสะดวก (โคจรคาม) 

อาหารสมบูรณ์ (โภชนะ) มีความร่มรื่น (อุตุ) พระวิปัสสนาจารย์เพียงพอ (ปุคคละ) มีการส่งเสริมใหก้าร

ปฏิบัติธรรมบรรลุผลตามเป้าหมาย  3) ด้านกระบวนการ มีนโยบายทั้งการศกึษาและปฏิบัติตามข้อวัตร

สอดคล้องกับหลักคัมภีร์พุทธศาสนา (ภัสสะ) 4) ด้านผลผลิต ใช้หลักการเจริญสติปัฏฐาน 4 ซึ่งทำให้ผู้

ปฏิบัติธรรมได้ความสงบใจด้วย ศีล สมาธิ ปัญญา (อิริยาบถ) 5) ด้านผลกระทบ เกิดศรัทธาที่จะ

สนับสนุนสำนัก  

 จากผลการวิจัยพบว่า สัปปายะ 7 ของวัดป่ารัตภูมิมีความเหมาะสม เป็นเครื่องสนับสนุนแนว

ทางการพัฒนา คือ สามารถแก้ปัญหาความเข้าใจในการปฏิบัติให้ถูกต้อง ตามหลักการทาง



 

 

353 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

พระพุทธศาสนา หวังว่างานวิจัยนี้ จะเป็นแนวทางการพัฒนาให้กับวัดและสำนักปฏิบัติธรรมอื่นๆ ใน

อนาคต เพื่อประโยชน์ของสังคมและโลกต่อไป 

  

คำสำคัญ: แนวทาง; การพัฒนา; สำนักวิปัสสนากรรมฐาน 

 

Abstract  

 The objective of this study was to present guidelines for the development of the 

environment in the practice of Vipassana meditation according to Sappaya 7 principles in order to 

resolve misunderstandings about the goals of Dharma practice. By using a mixed research 

methodology, quantitative research and qualitative research method/documentary, which was 

divided into two phases: 1) documentary research 2) as an assessment. The results of 

completeness were summarized by interview and questionnaire by selecting a sample from 268 

practitioners of Wat Pa Rattaphum. The data was analyzed using SWOT Analysis, then 

summarized in the form of the CIPPI Model and presented in the Descriptive Statistics formation. It 

was found that: 

Wat Pa Rattaphum was successful because of the following important factors: 1) Context, 

Wat Pa Rattaphum has community support 2) Factors, peaceful environment (abbot), convenient 

transportation (orbit), complete food (nutrient), shady (meaning), monks enough Vipassana Master 

(Pukkha) is encouraged to practice Dhamma to achieve the goals; 3) Process, there is a policy for 

both education and observance of the ordinances consistent with Buddhist scriptures (passa); 4) 

Productivity, it employs the 4 foundations of mindfulness practice, which enables dharma 

practitioners to have peace of mind through precepts, concentration, and wisdom; and 5) Effect, it 

has faith to support the office. 

From the research results, it was found that Sappaya 7 of Wat Pa Rattaphum was 

appropriate. It is a tool to support the development approach, that is, to be able to solve problems, 

understand and correct practice. According to Buddhist principles, I hope that this research will be 

a development guideline for temples and other dharma practice centers in the future for the 

benefit of society and the world. 

 

Keywords: Guideline; Development; Vipassana Meditation Center  
 



 

 

354 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

บทนำ  

 ยุคสมัยปัจจุบันความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีได้เจริญขึ้นมาก มนุษย์อาศัย

ศักยภาพทางความรู้ดังกล่าวพัฒนาสร้างสิ่งอำนวยความสะดวกสบาย เพื่อบำบัดความทุกข์แต่ดู

เหมอืนว่าจะไม่มีทางหยุดความทุกข์ที่พัฒนาตามทันยุคสมัยได้ตลอดเวลา บ้างครั้งจึงต้องพึ่งพาความรู้

ที่ตนเองไม่เข้าใจเพื่อบำบัดและบรรเทาความรู้สึกของความทุกข์ที่ตนประสบอยู่ ในหลักความเชื่อต่างๆ 

ที่พอจะหาได้ทั้งในทางทฤษฎีและปฏิบัติเพื่อที่จะยอมรับ และใช้ยึดเหนี่ยวไปตามความเชื่อ ด้วยความ

พอใจของตน ซึ่งเป็นแนวทางที่ผิดไปจากความเป็นจรงิ (Provus, 1969; Pandita, 1993) 

แนวทางหนึ่งที่ชัดเจน ทั้งในหลักการบำบัดและการปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์ ตามที่สมเด็จพระ

สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงคนพบหลักความจริงที่มีอยู่แล้วในธรรมชาติ คือ อริยสัจ 4 และได้ทรงประกาศ

แนวทางแห่งไตรสิกขาไว้ คือ 1. ศีล ข้อปฏิบัติในการทำชีวิตให้ปกติสุข 2. สมาธิ ข้อปฏิบัติในการทำ

จิตใจให้สงบด้วยสมถะกรรมฐาน 3. ปัญญา คือ ข้อปฏิบัติในความดับทุกข์ด้วยวิปัสสนากรรมฐาน 

กล่าวได้ว่าทำอริมรรคให้สมบูรณ์ด้วยสติ สมาธิ และปัญญาด้วยตนเอง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539) 

พระพุทธศาสนาจึงเป็นหลักความเชื่ออย่างหนึ่งที่อยู่คู่สังคมไทยมานานในทั่วทุกภาคของ

ประเทศ จนมีความกลมกลืนกับวัฒนธรรม วิถีชีวิตความเป็นอยู่ของผู้คนทั้งทางทฤษฎีและปฏิบัติอาจมี

ความแตกแต่งไปบ้างตามท้องถิ่น แต่ก็ถูกใช้เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจเสมอมา (พระพรหมคุณาภรณ์ 

ป.อ. ปยุตฺโต, 2557) หลักการปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาในเรื่องของทาน ศีล มีอยู่เป็นปกติตามวัดวา

อารามทั่วไป แต่สำหรับการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานนั่นยังมีอยู่น้อยมากเมื่อเทียบกับภูมิภาคอื่น

โดยเฉพาะ วัดหรือสถานปฏิบัติธรรมที่เป็นสำนักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่มีศักยภาพ สามารถรองรับ

ผู้ปฏิบัติธรรมได้ตลอดเวลา มีสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมในการปฏิบัติธรรมแก่ผู้มีความสนใจ ดังที่ 

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ตรัสไว้แก่พระอานนท์ถึงลักษณะของภิกษุผู้ใส่ใจใฝ่ในการปฏิบัติธรรม

ว่า สถานที่ปฏิบัติธรรมที่มีความเป็นสัปปายะหรือสภาพแวดล้อมที่เป็นไปแห่งจิต หมายถึง เป็นที่สบาย

และเป็นอุปการะแก่การชักนำจิตเข้าสู่สมถะและวิปัสสนา มี 7 ประการ คือ 1) อาวาส 2) โคจรคาม 3) 

การพูดคุย 4) บุคคล 5) อาหาร 6) ฤดู 7) อิริยาบถ สัปปายะหรือสภาพแวดล้อมกล่าวได้ว่ามีส่วน

สำคัญมากที่จะเป็นเหตุปัจจัยต่อความก้าวหน้าในการปฏิบัติธรรม (พระธรรมธีรราชมหามุนี โชดก 

ญาณสิทธิ, 2538) แม้ว่าหลักการพระพุทธศาสนาจะแนะนำให้ผู้นั้นถึงการพ้นทุกข์ด้วยตัวเองก็ตาม 

หากขาดสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมก็ไม่อาจทำใหผู้้ปฏิบัติธรรมบรรลุเป้าหมายได้ (พระโสภณมหาเถระ 

อัครมหาบัณฑิต มหาสีสยาดอ, 2549 ) และด้วยการนำแนวทางตามหลักการดังกล่าวมาพัฒนา

ศักยภาพ ให้วัดหรอืสถานปฏิบัติธรรมต่าง ๆ แนวทางการพัฒนาสำนักปฏิบัติธรรมจึงเป็นเรื่องสำคัญ ที่

จะทำให้นกัปฏิบัติธรรมสามารถเข้าถึงและยอมรับได้ในวงกว้าง 



 

 

355 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

วัดป่ารัตภูมิ เป็นสำนักปฏิบัติธรรมที่ได้จัดตัง้ขึน้เมื่อ 27 ตุลาคม พ.ศ. 2554 ณ เลขที่ 175 หมู่ที่ 

7 ตำบลรัตภูมิ อำเภอควนเนียง จังหวัดสงขลา บนเนือ้ที่ 5 ไร่ 3 งาน ด้วยการบริจาคของนางเชือน เพ็ง

ผ่อง และคณะญาติธรรมผู้มีจิตศรัทธาร่วมสร้างร่วมถวายปัจจัยสร้างเสนาสนะช่ัวคราวไว้ กับพระครู

สมุห์เอกศักดิ์ ฐานวีโร และคณะสงฆ์ จำนวน 7 รูป โดยใช้ชื่อเดิมว่า สำนักปฏิบัติธรรมสามัคคีธรรมติ 

และได้พัฒนามาเป็นลำดับ จนขอจัดตั้งเป็นวัด และได้รับจัดตั้งถูกต้องเป็นวัดป่ารัตภูมิ วิธีการสอน

วิปัสสนากรรมฐานของ วัดป่ารัตภูมิ มีวิธีการปฏิบัติที่อาศัยการกำหนดตามหลักสติปัฏฐาน 4 แต่มีการ

ประยุกต์ให้กระชับและใช้เวลาสั้นลงตามการค้นคว้าในภายหลังจากรูปแบบเดิม คอื การแยกปฏิบัติและ

สอบอารมณ์ มาเป็นการปฏิบัติไปพร้อมกันโดยมีพระวิปัสสนาจารย์ นำปฏิบัติและคอยควบคุมการ

ปฏิบัติทั้งการเดินจงกรม และการนั่งวิปัสสนาภาวนา ตลอดทั้งวันเริ่มตั้งแต่เวลา 9.00 - 17.00 น. ของ

ทุกวัน ผู้ปฏิบัติสามารถมาปฏิบัติได้ทุกวัน เมื่อเห็นว่ามีอินทรีย์แก่กล้า พระวิปัสสนาจารย์จะเรียกสอบ

อารมณ์ ด้วยการฝึกจิตโดยใช้ความกลัวเป็นอารมณ์ในป่าช้าเป็นขั้นต่อไป การสอบอารมณ์ในสำนัก

ปฏิบัติธรรม วัดป่ารัตภูมิ จังหวัดสงขลา มีการอธิบายอารมณ์ผู้ปฏิบัติโดยใช้การสอบอารมณ์

ตามลำดับวิปัสสนาญาณ 16 และมีการปฏิบัติไปตามการพัฒนาของผู้ปฏิบัติอย่างเป็นขั้นตอน 

ปัจจุบัน วัดป่ารัตภูมิ จังหวัดสงขลา ได้ดำเนินกิจกรรมการปฏิบัติมาอย่างต่อเนื่องโดยไม่มี

วันหยุด จนเป็นเหตุให้มีผู้เข้ามาปฏิบัติมากมายทั้งชาวไทยและต่างประเทศ ทุกเพศ ทุกวัย ทุกศาสนา 

ผู้วิจัยได้มีโอกาสติดตามคณะวิปัสสนาจารย์ไปฝึกสอนด้วยวิธีการเดียวกันในหลายสถานที่ เช่น ใน

หน่วยงาน โรงเรียน โรงพยาบาล เรือนจำ และในต่างประเทศ ได้ผลเห็นประจักษ์ถึงการปฏิบัติที่เป็น

สากล ประกอบกับรูปแบบการจัดการ การปฏิบัติที่ ใช้เวลาสั้นเหมาะสมกับยุคสมัย แต่ปัญหาและ

อุปสรรคด้วยสภาพแวดล้อมที่มีผู้สนใจต่อการปฏิบัติเพิ่มขึ้นสูงมากจากสถานการณ์โรคระบาด และ

ความเครียดทางสังคม วิปัสสนาจารย์และสภาพแวดล้อมที่เอื้ออำนวยต่อการปฏิบัติเริ่มไม่เพียงพอต่อ

ความตอ้งการ 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาแนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูมิ  จังหวัดสงขลา ให้เป็นสำนัก

วิปัสสนากรรมฐาน เพื่อเป็นตัวอย่างในการแก้ปัญหาความเข้าใจผิดในการปฏิบัติ ให้กับผู้ที่มาปฏิบัติ

ธรรมด้วยอาศัย การพัฒนาศักยภาพตามแนวทางที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้กล่าวไว้ด้วย

หลักสัปปายะทั้ง 7 ประการ สร้างความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องตามหลักคัมภีร์ ยกระดับการศึกษาการ

ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 กับโลกสมัยใหม่ ส่งเสริมศักยภาพให้กับผู้วิจัย 

วิปัสสนาจารย์ สภาพแวดล้อมต่าง ๆ ภายในวัดป่ารัตภูมิ จังหวัดสงขลา เหมาะสมกับการฝกึอบรมและ

ให้ความรู้เรื่องวิปัสสนากรรมฐาน เกิดประโยชน์สูงสุดต่อการพัฒนาจิตใจตามหลัก ศีล สมาธิ และ

ปัญญา อันเป็นธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา เป็นที่พึ่งแก่นักปฏิบัติธรรมและประชาชนทั่วไป 

สามารถนำประสบการจากการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานไปใช้ได้ในการดำเนินชีวิตทั้งใน ระดับโลกีย

ธรรม คือทางโลก ตลอดถึงระดับโลกุตรธรรม คือมรรค ผล นิพพาน นำมาซึ่งความสงบในสังคมสืบ

ต่อไป 



 

 

356 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนาสภาพแวดล้อมต่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ตามหลักการ

ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

การทำวิทยานิพนธ์ เรื่อง “แนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูมิ จังหวัดสงขลา ให้เป็นสำนัก

วิปัสสนากรรมฐาน” นี้ ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาค้นคว้าเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพื่อให้เห็นแนว

ทางการพัฒนาสภาพแวดล้อมตามหลักสัปปายะ 7 ที่จะส่งผลต่อผู้ปฏิบัติธรรม โดยผู้วิจัยได้สืบค้น

งานวิจัยเกี่ยวกับการศึกษาการพัฒนาที่ยั่งยืนแนวพุทธในทัศนะของ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ

โต) (2552) ด้วยเรื่องการเป็นผู้มีตนได้พัฒนาแล้ว 4 ด้าน อัน ได้แก่ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา 

และ ปัญญาภาวนา โดย 4 ด้าน ที่เชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม และงานวิจัยรูปแบบการจัดการศึกษาและ

การเผยแผ่  ศาสนธรรม กรณีศึกษาของสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดตัวอย่าง 5 แห่ง ได้แก่ 1. วัด

พระธาตุศรีจอมทอง วรวิหาร อำเภอจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ 2. วัดโสมนัสวิหาร เขตป้อมปราบศัตรู

พ่าย กรุงเทพมหานคร 3. วัดปัญญานันทาราม อำเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี 4. วัดป่านานาชาติ 

อำเภอวารินชำราบ จังหวัดอุบลราชธานี 5. วัดถ้ำสุมะโน กิ่งอำเภอศรีนครินทร์ จังหวัดพัทลุง (สอาด

ลักษณ์ จงคล้ายกลาง, 2548) 

สรุป คุณสมบัติสำคัญของสำนักปฏิบัติธรรมตามหลักพระพุทธศาสนา ในระเบียบมหาเถร

สมาคมและระเบียบสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติที่สอดคล้องกันคือ สำนักปฏิบัติธรรมที่ดีจะต้อง

มีคุณสมบัติสำคัญ คือ มีสัปปายะ 7 มีผลต่อความยั่งยืนแนวพุทธต่อไป 

 

กรอบแนวคดิการวจิัย 

 งานวิจยัเรื่อง “แนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูม ิจังหวัดสงขลา ให้เป็นสำนักวิปัสสนากรรมฐาน” 

ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวทางการพัฒนาสภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมต่อการปฏิบัติธรรมตามที่ปรากฏในคัมภีร์

พุทธศาสนาเถรวาท โดยนำหลักสัปปายะ 7 มากำหนดกรอบแนวคิดการวิจัย (Conceptual Framework) 

เพื่อศึกษาหาแนวทางการพัฒนาสภาพแวดแวดล้อมที่ส่งเสริมการปฏิบัติธรรม และนำเสนอแนว

ทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูมิ จ.สงขลา ให้เป็นสำนักวิปัสสนากรรมฐาน ดังต่อไปนี้ 

 



 

 

357 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

 
ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

ระเบียบวิธีวิจัย  

การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร ควบคู่กับการสัมภาษณ์ผู้ให้

ข้อมูลสำคัญ การสังเกต และการออกแบบสอบถาม โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสมผสานระหว่างการ

ค้นคว้าวิจัยเอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth-interview) เพื่อให้

ได้ข้อมูลประเด็นต่าง ๆ และนำข้อมูลทั้งสองมาวิเคราะห์และสังเคราะห์เชื่อมโยง เพื่อให้เห็นสภาพ

ปัญหา อุปสรรค แนวทางแก้ไข การพัฒนาวัดเป็นสำนักปฏิบัติธรรมตามหลักพระพุทธศาสนา ผู้วิจัยได้

ดำเนินการวิจัยตามขั้นตอน ตามลำดับ คือ เก็บข้อมูลวิจัย ผู้ผ่านเข้ารับการอบรมวิปัสสนากรรมฐาน

ประจำวันของวัดป่ารัตภูมิ ระหว่างวันที่ 1 สิงหาคม พ.ศ. 2564 ถึง 1 กันยายน พ.ศ. 2564 จำนวน 268 

คน ด้วยแบบสอบถาม และการสนทนากลุ่ม รวบรวมข้อมูล และนำมาวิเคราะห์เนื้อหา (Content 

Analysis) ในข้อมูลเชิงเอกสาร ตำรา งานวิจัยต่าง ๆ ข้อมูลการสัมภาษณ์บันทึกการสังเกต และการ

สนทนากลุ่มใช้วเิคราะห์เชิงคุณภาพ ส่วนแบบสอบถามเป็นข้อมูลจำนวนใช้วธิีวิเคราะห์เชงิปริมาณ ดว้ย

โปรแกรมคอมพิวเตอร์สำเร็จรูป (SPSS Statistical Package for Social Sciences) ใช้วธิีทางสถิติเบื้องต้น 

ได้แก่ ร้อยละ (%) ค่าเฉลี่ย (Mean) ค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard Deviation - SD) เครื่องมือที่



 

 

358 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

ใช้ในการวิจัยครั้งนี้เป็นแบบสัมภาษณ์ (In-depth-interview) แบบสอบถาม (Google Form) และแบบ

สนทนากลุ่มย่อย (Focus Group) นำข้อมูลมาประเมินผลวิเคราะห์ข้อมูลสภาพแวดล้อมหรือสัปปายะทั้ง 

7 ด้าน ด้วยโปรแกรมสำเร็จรูป (SPSS) จัดกระบวนการเพื่อวิเคราะห์จัดทำแผนโดยใช้วิธีประเมินผล

โดยเทคนิค (CIPP Model) เพื่อประเมินผลออกมาเป็นการจัดการในด้านบริบท (Context) ด้านปัจจัย 

(Input) ด้านกระบวนการ (Process) ด้านการผลิต (Product) และด้านผลกระทบ (Impact) และเทคนิค 

SWOT Analysis เพื่อวิเคราะห์จุดแข็ง จุดอ่อน โอกาสปัญหาและอุปสรรคของการพัฒนานโยบายเพื่อ

นำเสนอ เพื่อเป็นแนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูมิให้สามารถแก้ปัญหาความเข้าใจเป้าหมายของผู้ปฏิบัติ

ธรรมใหถู้กต้องตามหลักพระพุทธศาสนาที่แท้จริงต่อไป 

 

ผลการวจิัย 

จากการศึกษามาจากในพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกาและคัมภีร์ปกรณ์วิเสสวิสุทธิมรรคได้

พบว่า สภาพแวดล้อมที่เป็นไปเพื่อการสนับสนุนการการปฏิบัติธรรมตามหลักคัมภีร์ ที่จะส่งผลให้ผู้

ปฏิบัติพึงได้รับ 7 ประการ อันได้แก่ สถานที่และธรรมติชาติในการปฏิบัติธรรม คือ อาวาสสัปปายะ 

สภาพชุมชนการและเดินทางไปมา คือ โคจรสัปปายะ การสนทนากันและกันภายในสำนักปฏิบัติธรรม 

คือ ภัสสะสัปปายะ บุคลากรและกัลยาณมิตรภายใน คือ ปุคคลสัปปายะ อาหารและการปริโภค คือ 

โภชนสัปปายะ ฤดูกาลและอากาศ คือ อุตุสัปปายะ รูปแบบอิรยิาบถเหมาะสม คือ อิรยิาบถสัปปายะ  

ดังนั้น เมื่อแนวทางการพัฒนาได้เป็นไปตามหลักการปฏิบัติและสภาพแวดล้อมที่ถูกต้องตรง

หลักแนวทางที่ปรากฎในคัมภีร์พุทธศาสนา สำนักฯ ก็จะสามารถพัฒนานโยบาย ไปได้เป็นระบบ 

ส่งเสริมความสะดวกให้ผู้ปฏิบัติได้ผลการปฏิบัติทั้งสมถะและวิปัสสนา คือ หลักสัปปายะ 7 ด้วย 

รูปแบบวัดที่จะเป็นสำนักปฏิบัติธรรมตามที่ระเบียบมหาเถรสมาคมกำหนดได้ส่งเสริมให้วัดที่มีการ

ปฏิบัติธรรมให้เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด ตามระเบียบ พ.ศ. 2543 โดยกำหนดหลักเกณฑ์

การพิจารณา 5 ข้อ คือ 1. วัดหรอืที่พักสงฆ์ 2. มีสัปปายะ 3. เคยเป็นสำนักปฏิบัติธรรมมาก่อน 4. เจ้า

อาวาสเป็นพระวิปัสสนาจารย์หรือส่งเสริมการปฏิบัติธรรมตามหลักสติปัฏฐานสูตร 5. มีหลักฐาน

ถูกต้อง สรุปว่า ระเบียบของมหาเถรสมาคมกำหนดรูปแบบสถานที่ที่ เหมาะแก่การปฎิบัติธรรมมี

รูปแบบประกอบด้วยสัปปายะ 7 ที่จะส่งเสริมการปฏิบัติธรรมในสำนักฯ จากการสัมภาษณ์เจ้าสำนัก

ปฏิบัติธรรม สนทนากลุ่ม และการใช้แบบสอบถาม พบว่า วัดป่ารัตภูมิสามารถใช้คุณสมบัติสัปปายะ 7 

ครบถ้วน เพื่อส่งเสริมผูป้ฏิบัติให้เขา้ใจและนำการปฏิบัติไปใช้ได้จรงิในชวีิต  

 

อภิปรายผลการวจิัย  

  จากการวิจัยเอกสารตามหลักการในทางคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท และตามระเบียบมหาเถร

สมาคมรวมทั้งหลักเกณฑ์ของสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติกำหนด ให้สถานที่ที่มีความเหมาะสม



 

 

359 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

แก่การปฏิบัติธรรม ประกอบด้วยสัปปายะ 7 อันเป็นธรรมชาติแวดล้อมที่เกื้อกูล สะดวก สบาย เป็นที่

พอใจต่อผู้ปฏิบัติธรรมในการประพฤติวัตรปฏิบัติแก่การเจริญภาวนา นำไปสู่แนวทางการวิจัย

ภาคสนามโดยการสัมภาษณ์ การสนทนากลุ่มย่อย ทำแบบสอบถาม จะสามารถเห็นได้ว่า ในสภาพ

ปัจจุบันวัดป่ารัตภูมิ มีการดำเนินการพัฒนาอย่างเป็นรูปแบบตามแนวทางสอดคล้องกับหลักการ

ของสัปปายะ 7 และได้วิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูมิ โดยประเมินสรุปผลการวิจัยโดยใช้

เทคนิค (CIPPI Model) เพื่อความสอดคล้องทางการวิจัยด้วยการใช้คำถามสอดคล้องกับสัปปายะ 7 วัด

สามารถมีแนวทางการพัฒนาเป็นสำนักวิปัสสนากรรมฐาน ในระเวลา 6 ปีที่ผ่านมาดับตั้งแต่วันที่ 20 

ตุลาคม พ.ศ. 2559 เป็นต้นมา ที่ทางวัดป่ารัตภูมิได้มีมติแต่งตั้งให้เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด

สงขลา แห่งที่ 22 สามารถสร้างแนวทางความเข้าใจที่ถูกต้องแก่ผู้ปฏิบัติได้อย่างถูกต้องเข้าใจเป้าหมาย 

ประโยชน์ของการปฏิบัติธรรมทั้งชาวไทยและต่างประเทศ โดยเฉพาะวิปัสสนากรรมฐาน และส่งเสริม

ศรัทธาไปพร้อมกัน (Sayadaw, 1992; Tan & Damnoen, 2020) เพื่อพัฒนาให้การดำเนินชีวิตมสีุขภาวะ

จติใจที่ดีขึน้ไปสู่การพัฒนาสังคม สามารถปฏิบัติจนหลุดพ้นจากอบายต่างๆ (พระมหากิตติณัฏฐ์ สุกิตฺติ

เมธี, 2564) นำความรู้ไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมากมาย ดำรงชีวิตอยู่ด้วยความไม่ประมาท 

(Damnoen, 2021) พัฒนาศักยภาพของตนเองอย่างสม่ำเสมอ ส่งผลให้ชีวิตประจำวันเป็นไปอย่างปกติ

สุข (อุไรพร ประชาบุตร และ วิไลศักดิ์ กิ่งคำ, 2564) การบูรณาหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาไปใช้

ในการดำเนินเนินชีวิตในการพัฒนาพฤติกรรมของตนเองจงึมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องนำไปใช้ด้วย

ความรอบคอบ และมีสติระลึกตัวอย่างสม่ำเสมอสามารถพัฒนาตนเองได้ในทางที่เหมาะสม และเป็น

ตัวอย่างที่ดีต่อไป 

 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 จากการวิจัยทำให้เกิดองค์ความรู้ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาวัดป่ารัตภูม ิจังหวัดสงขลา ให้เป็น

สำนักวิปัสสนากรรมฐาน ด้วยหลักการ CIPPI Model ดังแผนภาพ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

360 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

 
ภาพที่ 2 CIPPI Model 

 

 1. การประเมินสภาวะแวดล้อม (Context Evaluation) เป็นการประเมินที่จะช่วยให้การตัดสินใจ

เกี่ยวกับการวางแผนในการกำหนดวัตถุประสงค์ โดยจะเน้นในด้านความสัมพันธ์ที่เกี่ยวกับสภาพ 

แวดล้อม ความต้องการและความจำเป็นกระแสทิศทางของสังคมและการเมือง  สภาพเศรษฐกิจและ

ปัญหาของชุมชน ตลอดจนนโยบายของหน่วยงานระดับบนและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องซึ่งพบว่าง คณะ

สงฆ์ วัด และชุมชน ให้ความร่วมมอืในการสนับสนุนวัดป่ารัตภูมิจนปัจจุบัน 

 2. การประเมินปัจจัยเบื้องต้น (Input Evaluation) เป็นการตรวจสอบความพร้อมของปัจจัย

ป้อนเข้าในที่นี่ คือ สัปปายะทั้ง 7 หมายถึง 1) ภายในสภาพแวดล้อมสงบ (อาวาส) 2) เดินทางสะดวก 

(โคจรคาม) 3) อาหารเพียงพอ (โภชนะ) 4) มีความร่มรื่น (อุตุ) 5) พระวิปัสสนาจารย์เพียงพอต่อผู้

ปฏิบัติธรรม (ปุคคละ) 6) มีการศึกษาและปฏิบัติตามข้อวัตรสอดคล้องกับหลักคัมภีร์พุทธศาสนา (ภัส

สะ) 7) แนวทางการปฏิบัติถูกต้องตามหลักการเจริญสติปัฏฐาน 4 ซึ่งทำให้ผู้ปฏิบัติธรรมได้ผลเป็น

ความสงบใจด้วย ศลี สมาธิ ปัญญา (อิรยิาบถ) 

 3) การประเมินกระบวนการ (Process Evaluation) เมื่อแผนดำเนินการได้รับการอนุมัติและลง

มือทำการประเมินกระบวนการจำเป็นต้องได้รับการเตรียมการเพื่อให้ข้อมูลย้อนกลับแก่ผู้รับผิดชอบ



 

 

361 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

และผู้ดำเนินการโดยใช้แบบสอบถามในการเก็บรวบรวมข้อมูล ความเห็นของผู้ปฏิบัติในสัปปายะ ทั้ง 7 

ด้าน  

 4) การประเมินผลผลิต (Product Evaluation) มีจุดมุ่งหมายเพื่อวัดและแปลความหมายของ

ความสำเร็จ เป็นการประเมินเกี่ยวกับผลที่ได้รับทั้งหมดจากการดำเนินงานว่าได้ผลมากน้อยเพียงไร

เป็นไปตามวัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้หรือไม่ โดยนำผลที่วัดได้มาเปรียบเทียบกับเกณฑ์มาตรฐานที่

กำหนดไว้ จากข้อมูลที่ได้ 

 5) การประเมินผลกระทบ (Impact Evaluation) มีจุดมุ่งหมายเพื่อประเมินผลกระทบในระยะ

ยาวที่เป็นผลผลิตของความสำเร็จ จากการจัดสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมตมหลักสัปปายะ 7 พบว่ามี

ประชาชน ศรัทธา ต่อการปฏิบัติของวดัป่ารัตภูมิเพิ่มมากขึ้น 

 

สรุป 

สรุปในภาพรวมของบทความ เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนาสภาพแวดล้อมต่อการปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานตามหลักการที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาทคือ อาศัยสัปปายะ 7 เป็นปัจจัย

ขับเคลื่อนกระบวนการให้ทราบผลแน่ชัดจากการสำรวจผ่านแบบสอบถาม ส่งผลให้เห็นได้ชัดถึง

ความก้าวหน้าอันเป็นผลผลิตสูงสุดของการเป็นสำนักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของวัดป่ารัตภูมิ จังหวัด

สงขลา อย่างชัดเจน สามารถสร้างความเข้าใจที่ถูกตรงตามเป้าหมายในหลักการปฏิบัติธรรม นำมาซึ่ง

ศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาต่อไป 

 

ข้อเสนอแนะ  

 1. ด้านการพัฒนาวัดให้เป็นสำนักวิปัสสนากรรมฐาน 

    1.1 วัดที่ต้องการพัฒนาวัดให้เป็นสำนักปฏิบัติธรรม โดยเฉพาะสำนักที่จะสอนในแนวทาง

วิปัสสนาภาวนาควรปฏิบัติหลักสัปปายะ 7 เพื่อสอดคล้องกับหลักคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท ตาม

ระเบียบมหาเถรสมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาต ิกำหนด 

   1.2 ในปัจจุบันมีผู้สนใจการปฏิบัติมากขึ้นทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติ วัดควรมีระบบการ

บริหารจัดการผ่านระบบออนไลน์ เพื่อจัดการและสามารถประเมินทรัพยากรล้วงหน้า ทั้งยังจัดเก็บ

ข้อมูล ให้การศึกษาและติดตามผลผูป้ฏิบัติ สอบอารมณ์ ทั้งก่อนหลังปฏิบัติได้อย่างเหมาะสม 

   1.3 เมื่อมีการปฏิบัติแบบเปิดทุกวัน การจำกัดคุณลักษณะของผู้ปฏิบัติจึงทำได้ยาก ดังนั้น 

ควรมีการประชาสัมพันธ์ เอกสาร ป้ายบอก ข้อจำกัดและแนวทางการปฏิบัติทั้งภายในและภายนอก

สำนักผ่านสื่อต่าง ๆ 

 

 



 

 

362 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

 2. ด้านการวจิัยต่อไป 

    2.1 ควรมีการศึกษา เพื่อพัฒนาบุคลากรในสำนักปฏิบัติธรรมให้มีความชำนาญเฉพาะด้าน

วิปัสสนา ให้เหมาะสมกับยุคสมัยและสอดคล้องกับหลักทางคัมภรี์พุทธศาสนาเถรวาท ระเบียบมหาเถร

สมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติกำหนด 

   2.2 ควรมีการศึกษา เพื่อติดตามผลการปฏิบัติธรรมทั้งผ่านระบบออนไลน์ และแบบปกติใน

สำนักฯ ด้วยสอบอารมณ์ บรรยาย ให้ความรู้ เป็นต้น 

 

เอกสารอ้างอิง  

พระธรรมธีรราชมหามุน ี(โชดก ญาณสิทธิ). (2538). หลักและวธิีการปฏิบัติวิปัสสสนากรรมฐาน.  

(พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้ง 

ที่ 27). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่  

11). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหากิตตณิัฏฐ์ สุกิตฺตเิมธี. (2564). การวิเคราะห์แนวทางงดเว้นจากความเสื่อมในปราภวสูตร.  

วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 4(1), 84-95. 

พระโสภณมหาเถระ อัครมหาบัณฑติ (มหาสีสยาดอ) (2549). มหาสติปัฏฐานสูตรทางสู่นพิพาน.         

(พระคันธสาราภวิงศ์, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: ไทยรายวันการพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สอาดลักษณ์ จงคล้ายกลาง. (2548). เอกสารชุดโครงการวิจัยและส่งเสริมวัดเพื่อการพัฒนาการศกึษา 

และการเผยแผ่ศาสนธรรม ลำดับที่ 5 วัดปัญญานันทาราม อำเภอคลองหลวง จังหวัด 

ปทุมธาน ีการเผยแผ่ศาสนธรรมดีเด่น. กรุงเทพฯ: พิมพ์ดีการพิมพ์. 

อุไรพร ประชาบุตร และ วไิลศักดิ์ กิ่งคำ. (2564). ศกึษาความสัมพันธ์ระหว่างอานาปานสติกับ 

ไตรลักษณ์ ในคัมภรี์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร มจร บาฬีศกึษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 

7(2), 1-12. 

Damnoen, P.S. (2021). The Development of Student Characteristics in According to the Nawaluk  

Framework of the Buddhist integration of Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist  

College. Asia Pacific Journal of Religions and Cultures, 5(2), 126-135. 

Pandita, S. U. (1993). In This Very Life (2nd ed). Kandy: Buddhist Publication Society. 

 



 

 

363 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 1 (January – March 2022) 

Provus, M. M. (1969). Discrepency Evaluation for Educational Program Improvement and  

Assessment. Berkeley, California: McCutchat. 

Sayadaw, M. (1992). The Satipatthana Vipassana Meditation. Yangon: Buddha Sasana Nuggaha  

Organization. 

Tan, C. C., & Damnoen, P. S. (2020). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of  

Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1–20. 

 

 

 

 

 

 


