
ศึกษาการปฏิบัตวิิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตร 

A Study of Vipassana Meditation Practice in Khetta Sutta 

 
1พระชอบ คล้ายปุ้ย และ 2วิโรจน์ คุ้มครอง 

1Phra Chob Klaypuy and 2Viroj Koomkrong 
มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email: chob8877@gmali.com 

 

Received December 22, 2021; Revised January 26, 2022; Accepted February 20, 2022 

 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในเขตตสูตร 2)หลักธรรมที่

เกี่ยวกับการปฏิบัติวปิัสสนาภาวนาในเขตตสูตร โดยการศกึษาข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา แล้วจึงนำมาเรียบเรียง เชิงพรรณนา จากการศึกษาพบว่า เขตตสูตรเป็น

พระสูตรว่าด้วยเรื่อง นาดีนาไม่ดี นาที่ดีเปรียบเหมือนบุคคลที่ประกอบด้วยหลักธรรม 8 ส่วนนาที่ไม่ดี

เปรียบเหมอืนบุคคลที่ประกอบด้วยหลักธรรม 8  

 การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตร ให้ผู้ปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 หรืออริยสัจจ์ 

และผู้ปฏิบัติควรงดเว้นมิจฉามรรค 8 คือ ผู้ปฏิบัติควรงดเว้นความเห็นผิด งดเว้นความดำริผิด งดเว้น

การเจรจาผิด งดเว้นการกระทำผดิ งดเว้นการเลี้ยงชีพผดิ งดเว้นความพยายามผิด งดเว้นการระลึกผิด 

งดเว้นการตั้งจิตมั่นผิด ฉะนั้น ผู้ปฏิบัติธรรมควรปฏิบัติตามหลักนาที่ดีคือ อริยมรรคมีองค์ 8 หรือ

อริยสัจจ์ และบุคคลผูป้ฏิบัติธรรมก็ควรงดเว้นนาที่ไม่ดีคอื มิจฉามรรค 8 ประการ แล้วก็จะได้ผลสำเร็จ

ของการเจริญวิปัสสนาภาวนา คือ มรรคผล นิพพานซึ่งเป็นผลมาจากแนวทางที่ถูกต้อง คือ ศีล สมาธิ 

ปัญญา ปรากฏผลเป็นสภาวญาณ คือ เป็นธรรมชาติที่รู้แจ้งตามความเป็นจริงที่เรียกว่า รู้อริยสัจ  คือ 

ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค มีลักษณะแห่งการรู้สภาวะธรรมดาแห่งธรรมทั้งหลาย คือ ไตรลักษณ์ และ

ขจัดความมืด คือความไม่รู้ ซึ่งเป็นเหมือนกับความมืดทำให้หลงให้สูญสิ้นไป ขณะเดียวกันก็ทำวิชชา 

คือความรูแ้จ้งให้เกิด ทำให้หายจากความหลง เปรียบเหมอืนเมื่อมีแสงสว่างแล้วความมดืก็จางหายไป 

 

คำสำคัญ: การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา; เขตตสูตร; มรรค 8 

 

 



 195 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

Abstract  

The objectives of this article were 1) to study content and important dharma principles in 

the Tasutta region; and 2) to study the dharma principles related to Vipassana meditation practice 

in the Tasutta area by studying the information from Theravada Buddhist scriptures, namely the 

Tripitaka Commentaries, and then compiling them descriptively. It was found that the Khet Sutra is 

a sutra on good Nadina, A good field is like a person with 8 Dharma, a bad field is like a person 

with Dharma 8. The Sutra gives the practitioner the Eightfold Path, or the Noble Truth, and the 

practitioner should refrain from the Eightfold Path, that is, the practitioner should refrain from 

wrong views, refrain from wrong thoughts, refrain from wrong negotiations, refrain from 

wrongdoing, refrain from committing wrongdoing. and wrong livelihood, refraining from wrong 

efforts, refraining from wrong recollection, refraining from wrong concentration. The Noble Eightfold 

Path, or Noble Truth, and a person who practices the Dharma should refrain from the bad field, 

the Eightfold Path, in order to achieve the success of introspection, which is the Path Fruit of 

Nirvana, as a result of the correct approach, Virtue Concentration. Wisdom manifests itself as a 

state of consciousness, that is, the natural state that is enlightened as it really is, known as 

knowing the Noble Truth of Suffering, the Path of Suffering, the nature of knowing the natural 

state of all dharmas, the trinity, and eliminating the darkness, that is, ignorance, which is the 

same as Darkness vanishes, while at the same time transcendence is the awakening of ignorance, 

just as when there is light, darkness fades. 

 

Keywords: Vipassana Meditation Practice; Khetta Sutta; Noble Eightfold Path 

 

บทนำ  

 พระพุทธศาสนานั้นมีจุดมุ่งหมายในการสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพระพุทธเจ้า คือ

ความพ้นทุกข์ ด้วยวิธีการอบรมจิต และพัฒนาปัญญา ที่พระพุทธองค์ทรงค้นพบด้วยพระองค์เอง คือ 

ศีล สมาธิ และปัญญา และไม่ทรงสรรเสริญการสอนให้ติดอยู่แค่สวรรค์หรือพรหมโลกเท่านั้น ดังที่

ปรากฏในสังยุตตนิกายว่า “ภิกษุทั้งหลายภิกษุพึงเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 เพื่อรู้ยิ่งเพื่อกำหนดรู้ เพื่อ

ความสิ้นไปเพื่อละภพทั้ง 3” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539) 

เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ การเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักอริยมรรคหรือ

อริยสัจจ์ และมัชฌิมาปฏิปทา จนบรรลุเข้าสู่มรรคผลนิพพาน กำจัดสาเหตุที่ก่อให้เกิดการถือกำเนิดใน

ภพใหม่ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2548) เพราะเมื่อไม่เกิดอีกเราก็ไม่ต้องแก่ เจ็บ ตายและ



 
196 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

ไม่ต้องทุกข์อีก หลักธรรมที่จะให้เข้าถึงซึ่งความพ้นทุกข์ เรียกว่า “อริยมรรคมีองค์ 8” แปลว่า ทางแปด

ประการอันประเสริฐ อันมีสัมมาทิฏฐิ เป็นต้น (พระธรรมธีรราชมหามุนี โชดก ญาณสิทธิ, 2550) ซึ่งได้

เห็นพระนิพพานด้วยตนอง  ดังที่ พระสารีบุตรกล่าวกับภิกษุทั้งหลายว่า “ท่านผู้มีอายุทั้งหลาย บรรดา

ธรรมเหล่านั้น มีโลภะและโทสะเป็นบาป มัชฌิมาปฏิปทามีอยู่เพื่อละ โลภะและโทสะ เป็นปฏิปทา

ก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพื่อความสงบระงับ เพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อตรัสรู้ และเพื่อพระ

นิพพาน” (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2548)  

หลักในทางพระพุทธศาสนานั้น มีความมุ่งหวังให้พ้นทุกข์ แต่การที่จะรู้และเข้าใจ หลักการหรือ

แนวทางในการปฏิบัติให้ถูกต้องชัดเจน ในความเป็นทุกข์ ในเหตุแห่งทุกข์  ตลอดทั้งหนทางและวิธีแห่ง

การดับทุกข์นั้น ผู้ปฏิบัติจะต้องรู้และเข้าใจเป็นอย่างดีว่า เขตตสูตร คือ พระสูตรที่ว่าด้วยเรื่อง นาดีและ

นาไม่ดี (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นแนวในทางการดำเนินชีวิต จัดเป็นอริยมรรคมีองค์ 8 

หรืออริยสัจจ์ และเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา คือทางสายกลาง มีความพอเหมาะพอควร เช่นเดียวกับ

สายในเครื่องดนตรีเมื่อได้เทียบเสียงไว้ดีแล้ว หรือเช่นเดียวกับมนุษย์ที่มีคุณธรรมย่อมจะอยู่ร่วมกันได้

อย่างมีความสงบสันติสุข สมานฉันท์ เจริญรุ่งเรือง ไม่ทำร้ายเบียดเบียนซึ่งและกัน ไม่ลักขโมยกัน ไม่

ล่วงละเมิดสิทธิของกันและกัน ไม่พูดหลอกลวงผู้อื่นเพื่อให้ได้ซึ่งประโยชน์ใส่ตน ไม่เสพสิ่งเสพติดที่เป็น

โทษเป็นภัยต่อชีวติของตนเองและผูอ้ื่น ยินดีต่อความสำเร็จของตนเองและผู้อื่น เป็นต้น (พระธรรมกิตติ

วงศ์ ทองด ีสุรเตโช, 2551) 

นา คือ สถานที่ประกอบอาชีพทางการเกษตร หมายถึงที่มีการปลูกข้าวเป็นหลัก คือ การที่มี

เมล็ดพันธ์ข้าวที่หว่านลงในนาที่ดีนั้น ก็จะมีความเจริญงอกงามเป็นอย่างดีมี 8 อย่าง คือ 1. เป็นที่ไม่ลุ่ม

และไม่ดอน 2. เป็นที่ไม่มีหินและไม่มีกรวด 3. เป็นที่ไม่มีดินเค็ม 4. เป็นที่ไถลงลึกได้ 5. เป็นที่มีทางน้ำ

เข้า 6. เป็นที่มีทางน้ำออก 7. เป็นที่มีเหมอืง 8. เป็นทีม่ีคันนา หรอื 1. เป็นผูม้ีสัมมาทิฏฐิเห็นชอบ 2. เป็น

ผู้มีสัมมาสังกัปปะดำริชอบ 3. เป็นผู้มีสัมมาวาจาเจรจาชอบ 4. เป็นผู้มีสัมมากัมมันตะกระทำชอบ 5.

เป็นผู้มีสัมมาอาชีวะเลี้ยงชีพชอบ 6. เป็นผู้มีสัมมาวายามะพยายามชอบ 7. เป็นผู้มีสัมมาสติระลึกชอบ 

8.เป็นผู้มีสัมมาสมาธิตั้งจิตมั่นชอบ ส่วนนาที่ไม่ดีนั้นมี 8 อย่าง คือ 1. เป็นที่ลุ่มและดอน 2. เป็นที่มีหิน

และกรวด 3. เป็นที่ดินเค็ม 4. เป็นที่ไถลงลึกไม่ได้ 5. เป็นที่ไม่มีทางน้ำเข้า 6. เป็นที่ไม่มีทางน้ำออก 7.

เป็นที่ไม่มีเหมือง 8. เป็นที่ไม่มีคันนา หรือ 1. เป็นผู้มีมิจฉาทิฏฐิเห็นผิด 2. เป็นผู้มีมิจฉาสังกัปปะดำริผิด 

3. เป็นผู้มีมิจฉาวาจาเจรจาผิด 4. เป็นผู้มีมิจฉากัมมันตะกระทำผิด 5. เป็นผู้มีมิจฉาอาชีวะเลี้ยงชีพผิด 

6.เป็นผู้มีมิจฉาวายามะพยายามผิด 7. เป็นผูม้ีมิจฉาสติระลึกผดิ 8. เป็นผู้มีมิจฉาสมาธิตั้งจิตมั่นผิด คือ

นาที่ไม่ดี  

ฉะนั้นหลักธรรมของอริยมรรคมีองค์ 8 คือหลักธรรมที่จะปกป้องและช่วยสนับสนุนให้มีการ

เจริญวิปัสสนาภาวนาให้ได้ผลสำเร็จเจริญก้าวหน้ายิ่งขึ้นไปของแต่ละบุคคล (สุภรี์ ทุมทอง, 2557) เมื่อ

ปฏิบัติกันอย่างถูกต้องแล้วก็จะช่วยขจัดความโลภ คือ ไม่ทำให้เกิดความตะหนี่ ไม่มีค วามกระวน

กระวายใจในการที่จะอยากได้โดยที่ไม่รู้จักพอ และเป็นเครื่องช่วยในการป้องกันการทุจริต อัน



 197 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

เนื่องมาจากความโลภต่าง ๆ ส่วนอริยมรรคมีองค์ 8 นั้น ก็จะช่วยให้เกิดความสุขความพอใจอันสืบ

เนื่องมาจากความภูมิใจในผลสำเร็จที่ได้เกิดมาจากความเพียรพยายามในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา

ของตนเอง แต่สำหรับสมณพราหมณ์นั้น มีความหมายว่า เป็นเนื้อนาบุญอันประเสริฐที่สมควรจะได้รับ

ทานคือเป็นผู้ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งอาจจะเน้นลงไปอีกก็คือ เป็นผู้ที่ได้ตัดหรือได้ละ ความโลภ ความ

โกรธ ความหลง ความกระวนกระวายหรือความกังวลใจ (พระโสภณมหาเถระ มหาสีสยาดอ, 2549) 

การแสวงหาความสุขด้วยตนเองเพื่อตนเอง และเพื่อที่จะบำเพ็ญในสมณธรรมให้มีการเจริญในการ

ปฏิบัติวปิัสสนาภาวนา พร้อมที่จะทำภาระหนา้ที่นั้นใหส้ำเร็จลุล่วงได้เป็นอย่างด ี 

จากหลักการและเหตุผลที่ได้กล่าวมาแล้ว ผู้ศึกษาจึงมีความสนใจที่จะศึกษาเนื้อหาและ

หลักธรรมในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตร และเพื่อให้ตรงต่อการเจริญวิปัสสนาภาวนา เมื่อ

ได้เจริญวิปัสสนาภาวนาแล้ว ปัญญาแห่งความรู้แจ้งเห็นจริงก็จะปรากฏให้ทราบ และจะได้นำไปใช้กับ

การดำรงชีวิตได้อย่างมีหลักการและเหตุผล ส่วนสำหรับการให้ทานนั้น ก็จะช่วยทำให้บุคคลนั้นมี

ความสุข มีความเจริญ มีความร่มเย็น และเป็นที่รักที่พึ่งที่อาศัยของบุคคลอื่น ๆ ต่อไป เหมอืนกับที่พระ

พุทธองค์ท่านได้ทรงกระทำไว้ให้เป็นตัวอย่างที่ดีว่า อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นหนทางที่จะทำให้จิตใจนั้น

สงบและพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ พร้อมทั้งมีความยินดีในสิ่งที่ได้มา หรือได้ในสิ่งที่สมควรแก่ตน หากจะ

กล่าวถึงเป้าหมายของเขตตสูตร พบว่ามีเป้าหมายอยู่หลายระดับ คือเป้าหมายระดับตน เพื่อต้องการ

พึ่งพาตนเอง เพื่อการละในอกุศลธรรม เพื่อพัฒนาตนเอง และเพื่อความสุข เพื่อการพ้นทุกข์ วิปัสสนา

ภาวนาเป็นคำสอนแนวการปฏิบัติทางด้านจิต เมื่อปรารถนาความสุขความสงบที่แท้จริงแล้ว ไม่ต้องไป

แสวงหาที่อื่นใด ค้นหาได้จากภายในจิตใจของเรานี้เอง เพราะความทุกข์หรือความสุขเกิดขึ้นจากใจเรา

ทั้งนั้น 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศกึษาเนือ้หาและหลักธรรมสำคัญในเขตตสูตร  

 2. หลักธรรมในเขตตสูตรที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวปิัสสนาภาวนา 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

 เขตตสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยเรื่อง นาดีและนาไม่ดี ((มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539) 

ในเขตตสูตรและอรรถกถาจารย์อธิบายความสำคัญของหลักธรรมในเขตตสูตร ว่า ทานที่ให้ในสมณ

พราหมณ์ผู้ประกอบด้วยองค์ 8 จะเห็นได้ว่า มรรคมีองค์ 8 นี้ย่อมอาศัยซึ่งกันและกัน อย่างพร้อมพียง 

จึงจะพ้นทุกข์ได้ ความเกี่ยวเนื่องกันนั้นเป็นดังนี้ คือ เมื่อมีความเห็นชอบแล้วก็ย่อมจะคิดชอบ เมื่อคิด

ชอบก็ย่อมจะพูดชอบ เมื่อพูดชอบก็ย่อมจะกระทำชอบ เมื่อกระทำชอบก็ย่อมจะมีความเป็นอยู่ชอบ 

เมื่อมีความเป็นอยู่ชอบก็ย่อมจะมีความเพียรชอบ เมื่อมีความเพียรชอบก็ย่อมจะมีความระลึกชอบ เมื่อ



 
198 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

มีความระลึกชอบก็ย่อมจะตั้งใจมั่นโดยชอบ ที่มีความตั้งใจมั่นชอบก็เพราะมีความระลึกชอบ ที่มีความ

ระลึกชอบก็เพราะมีความเพียรชอบ ที่มีความเพียรชอบก็เพราะมีความเป็นอยู่ชอบ ที่มีความเป็นอยู่

ชอบก็เพราะมีการกระทำชอบ ที่มีการกระทำชอบก็เพราะมีพูดชอบ ที่มีการพูดชอบก็เพราะมีความคิด

ชอบ ที่มคีวามคิดชอบก็เพราะมีความเห็นชอบ กล่าวอีกนัยหนึ่งว่า การที่มีความตัง้ใจมั่นโดยชอบ ระลึก

ชอบ เพียรชอบ มีความเป็นอยู่ชอบ กระทำชอบ การพูดชอบ และความคิดชอบเหล่านี้ ก็เพราะมีความ

เห็นชอบ ก็คือ อริยมรรค 

สรุปว่า เขตตสูตรนี ้ได้ให้ความสำคัญในการดำรงชีวติ ได้อย่างมีความสุข มีความสงบร่มเย็น มี

ความสามัคคี หากพิจารณาให้ละเอียด จะเห็นว่า มิจฉามรรค คือหนทางที่ผิด หรือความเห็นที่ผิด ที่

เป็นมิจฉาทิฏฐิ เป็นปัจจัยสำคัญ เพราะอาศัยความเห็นที่ผิด จึงทำให้ความคิดนั้นก็ผิดตามไปด้วย เมื่อ

คิดผิดการพูดจาก็ผิด การกระทำทางกายก็ผิด อาชีพก็ผิด ความเพียรก็ผิด และการระลึกก็ผิด ความ

ตั้งใจมั่นก็ผดิ เพราะอาศัยความเข้าใจที่ผิดจึงเป็น มิจฉาทิฏฐิ เพราะฉะนั้น มิจฉามรรค จงึเป็นหนทางที่

ผิด คือไม่พ้นจากอกุศลธรรม หรือความไม่ดีโดยมีอวิชชา คือความไม่รู้ อันเป็นเหตุให้เกิดความเห็นผิด 

และการดำเนินในทางที่ผิดได้ตามกิเลสที่เกิดขึ้น ซึ่งการจะละหรือคลาย ก็ต้องว่าด้วยการอบรมปัญญา 

ที่เป็นความเห็นที่ถูก คือสัมมาทิฏฐิ ด้วยการเสพ หรือการคบกับสัตบุรุษ คือ การฟังพระสัจธรรมที่

พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้อย่างถูกต้อง ย่อมจะค่อย ๆ ดำเนินสู่ สัมมามรรค คือหนทางที่ถูก ทีละเล็กที

ละน้อย และก็จะละมิจฉามรรคได้ในที่สุด คือ เป็นผู้มีมิจฉาทิฏฐิเห็นผิด เป็นผู้มีมิจฉาสังกัปปะดำริผิด 

เป็นผู้มีมิจฉาวาจาเจรจาผิด เป็นผู้มีมิจฉากัมมันตะกระทำผิด เป็นผู้มีมิจฉาอาชีวะเลี้ยงชีพผิด เป็นผู้มี

มิจฉาวายามะพยายามผิด เป็นผู้มีมิจฉาสติระลึกผิด เป็นผู้มีมิจฉาสมาธิตั้งจิตมั่นผิด คือเปรียบเหมือน

นาที่ไม่ดี  

ความหมายของคำว่า วิปัสสนาตามอรรถกถาจารย์ได้อธิบายไว้ว่า เป็นปัญญาในการเลือกเฟ้น

ธรรมค้นหาถึงความไม่เที่ยงในรูป-นาม จนเห็นถึงความเป็นไตรลักษณ์  เกิดปัญญารู้แจ้งซึ่งปัญญาที่

เกิดนั้นจึงชื่อว่าความเห็นถูกต้องในสัมมาทิฏฐิ หรือธรรมชาติใดย่อมเห็นแจ้งในขันธ์ 5  หรือ รูป-นาม 

โดยอาการต่าง ๆ คือ เห็นเป็น อนจิจัง ทุกขัง อนัตตา ธรรมชาตินั้นเรยีกชื่อว่า  วิปัสสนา เป็นการปฏิบัติ

ที่ใช้อุบายในการฝึกอบรมจิตให้เกิดปัญญา รู้แจ้งเห็นชัดรูป-นาม ตามความเป็นจริงในสภาวธรรมทั้ง

ปวงที่เกิดขึ้น โดยพิจารณาเห็นเป็นไตรลักษณ์ คือเห็นสภาวธรรมการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปนั่นเอง 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์  อุปสมมหาเถระ) (2554) มีในหนังสือ “อริยวังสปฏิปทา” 

พบว่าการเจริญสติปัฏฐาน อาจเรียกว่า วิปัสสนาภาวนา (การเจริญวิปัสสนา) จตุสัจจกรรมฐาน 

(กรรมฐานที่ทำให้แทงตลอดสัจจะ 4) และบุรพภาคมรรค (หนทางเบื้องต้นในการบรรลุ โลกุตตรธรรม) 

นอกจากนี้การเจริญภาวนาเพื่อบรรลุพระนิพพานที่ปรากฏในพระสูตรต่าง ๆ เช่น การเจริญ

สัมมัปปธาน 4 อินทรีย์ 5 โพชฌงค์ 7 และการเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นต้น ก็นับเข้าในการเจริญสติ

ปัฏฐาน เพราะสติเป็นหลักสำคัญหากปราศจากสติแล้ว ไม่อาจเจริญธรรมอย่างอื่นได้  นอกจากนี้ยัง

พบอีกว่า วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญานี้ แท้ที่จริงแล้ว ก็คืออริยมรรคมีองค์ 8 นั้นเองกล่าวคือ วิริยะ 



 199 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

ได้แก่ สัมมาวายามะ, สติ ได้แก่ สัมมาสติ, สมาธิ ได้แก่ สัมมาสมาธิ จัดเป็น สมาธิขันธ์, ปัญญา ได้แก่ 

สัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะ จัดเป็น ปัญญาขันธ์ , ส่วนมรรค อีก 3 ประการ คือ สัมมาวาจา 

สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ จัดเป็นสีลขันธ์ ผู้ปฏิบัติธรรมจำต้องรักษาให้บริสุทธิ์ก่อนเริ่มปฏิบัติธรรม 

สัมมาวาจา เป็นอริยมรรคที่เกิดขึ้นก่อน เพราะผู้ปฏิบัติธรรมได้สมาทานศีลก่อนการปฏิบัติ เพื่อให้

ความประพฤติทางกายและวาจาบริสุทธิ์ ส่วนอริยมรรคอื่น ๆ เป็นสิ่งที่ผู้ปฏิบัติธรรมสั่งสมอบรมใน

เวลาเจริญวิปัสสนา เมื่อเป็นดังนี้ เขาได้ช่ือว่า เจริญอริยมรรคมีองค์ 8 มีสัมมาทิฏฐิ เป็นต้น ในขณะที่

ปฏิบัติธรรม 

โดยเหตุดังกล่าวมานี้ จึงสรุปได้ว่า การเจริญสติปัฏฐาน 4 ก็คือ การเจริญศีล สมาธิ ปัญญา 

หรือเจริญมรรคมีองค์ 8 อันเป็นมัชฌิมาปฏิปทา (ข้อปฏิบัติอันเป็นทางสายกลาง) เมื่อผู้ปฏิบัติธรรม

ดำเนินไปตามทางสายกลางนี้ แล้วตั้งสติระลึกรู้สภาวธรรมรูป-นาม ปัจจุบันที่ปรากฏทางทวารทั้ง ๖ ก็

จะเห็นทุกสิ่งตามความเป็นจริง เกิดญาณปัญญาที่รู้แจ้งแห่งนิพพาน ดังพระพุทธดำรัสที่ตรัสไว้ในธรรม

จักกัปปวัตตนสูตรว่า มชฺฌิมาปฏิปทา จกฺขุกรณี าณกรณี (ทางสายกลางอันทำให้เกิดจักษุ อันทำให้

เกิดปัญญา)  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2555) ได้กล่าวไว้ในหนังสือ “พุทธธรรม” ว่า

ปฏิปทา คือการปฏิบัติ ข้อปฏิบัติ หรือ วิธีการปฏิบัติซึ่งเป็นความหมายเฉพาะของปฏิปทาอีกอย่างคือ 

วิธีดำเนินชีวิตให้บรรลุถึงความดับทุกข์ ซึ่งพระพุทธองค์เรียกว่า มัชเฌนธรรมเทศนา หรือ มัชฌิม

ปฏิปทา หมายความว่า ข้อปฏิบัติที่มีในท่ามกลาง ที่รู้จักกันว่า ทางสายกลาง ก็มีความหมายอัน

เดียวกันนั่นเอง เมื่อเรียกให้สอดคล้องกับหลักการทางศาสนาเรียกว่า มรรค มีความหมายว่า ทางที่มี

องค์ประกอบ 8 ประการที่ทำให้ผู้ดำเนินไปเป็นอริยชน มี ชื่อเต็มว่า อริยอัฏฐังคิกมรรค หรือ 

อารยอัษฏางคิกมรรค เมื่อกล่าวแล้วจึงใช้คำว่า มรรค หรืออริยมรรค สรุปไว้ในหนังสือพุทธธรรมว่า ผู้

ปฏิบัติธรรมสูงขึ้นไปที่จะให้เกิดญาณ อันรู้แจ้งเห็นจริงจนกำจัดอาสวกิเลสได้ ก็ยิ่งต้องการจิตที่สงบนิ่ง 

ผ่องใส มีสมาธิแน่วแน่ยิ่งขึ้นไปอีก  อริยมรรคมีองค์ 8 ย่อมเกิดขึ้นในขณะนั้น คือ สัมมาทิฏฐิ หยั่งเห็น

สภาวธรรมตามความเป็นจริง วิปัสสนาญาณจนกระทั่งถึงมรรคญาณ  สัมมาสังกัปปะ น้อมจิตไปสู่

สภาวธรรมเหมือนกับการเล็งเป้าในเวลายิงธนู สัมมาวาจางดเว้นจากวจีทุจริต4 สัมมากัมมันตะงดเว้น

จากกายทุจริต3 สัมมาอาชีวะงดเว้นจากกายทุจริต3 และวจีทุจริต4 อันเกี่ยวกับการเลี้ยงชีพ สัมมา 

วายามะเพียรจดจ่อกับสภาวธรรมปัจจุบัน สัมมาสติระลึกรู้เท่าทันสภาวธรรมได้อย่างชัดเจน สัมมา 

สมาธิตั้งจิตมั่นไม่ฟุ้งซ่านไปในอดีตหรืออนาคต เป็นต้น หรืออริยมรรคที่เกิดขึ้นก่อน เพราะผู้ปฏิบัติ

ธรรมได้สมาทานศีลก่อนการปฏิบัติ เพื่อให้ความประพฤติทางกายและวาจาบริสุทธิ์ เมื่อเป็นดังนี้  เขา

ย่อมได้ช่ือว่าเจริญอรยิมรรคมีองค์ 8 ในขณะปฏิบัติธรรม 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) (2550) ได้กล่าวไว้ในหนังสือ “หลักวิปัสสนา

กรรมฐาน” ผู้ปฏิบัติได้ปัจจุบันธรรม เมื่อได้ปัจจุบันธรรมแล้วจึงจะเห็นรูป-นาม เมื่อเห็นรูป-นามแล้ว

จึงจะเห็นพระไตรลักษณ์ เมื่อเห็นพระไตรลักษณ์แล้วจึงจะได้บรรลุมรรคผลนิพพาน เพื่อจะได้รู้แจง้แทง



 
200 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

ตลอดแห่งอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค หลักฐานที่แสดงมานี้ ชี้ให้เห็นว่าพระพุทธองค์ ทรง

พร่ำสอนวิปัสสนาภาวนามาแต่แรกก่อนประกาศพระศาสนา  

พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว) (2555) ได้อธิบายไว้ว่า มรรคมีองค์ 8 คือ แม่บทใหเ้ข้าถึง

ซึ่งความดับทุกข์ของมนุษย์และเทวดาทั้งหลายและเป็นแม่บทแห่งการปฏิบัติอันสำคัญยิ่งของชาวพุทธ

ทุกเพศทุกวัยทุกระดับ เพื่อบรรลุเป้าหมายของชีวิต คือความดับทุกข์ดับกิเลสให้สนิทที่เรียกว่า บรรลุ

นิพพาน และ เป็นทางอันประเสริฐสูงสุดสายเดียว ที่มี 8 ข้อ แต่ในทางปฏิบัติก็มีเงื่อนไขว่า ต้องปฏิบัติ

ควบกันไปให้ครบสมบูรณ์ทั้ง 8 ข้อ ซึ่งจะเป็นการละเว้นกรรมช่ัวใหม่มิให้เกิด แต่เปิดโอกาสให้กรรมดี

ใหม่เกิดขึ้นแทน เมื่อผู้ปฏิบัติตั้งใจปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง กิเลสจึงหมดช่องทางที่จะบังคับบัญชาให้ใจทำ

ความช่ัวร้ายใด ๆ ได้อกี  กลับซบเซาอับเฉาลง และหมดฤทธิ์ไปในที่สุด พร้อมกับนิสัยเสีย ๆ ไปโดย

ปริยาย ตรงกันข้ามกับธรรมชาติบริสุทธิ์ภายใน ซึ่งเป็นปัญญาความรู้แจ้งเห็นจริงของทุกสรรพสิ่ง และ

มีความสุขความเจริญที่เรียกว่า นิพพาน 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) (2549) กล่าวไว้ในหนังสือ “วิปัสสนานัย เล่ม 1” ว่าการ

หยั่งเห็นลักษณะของรูป-นามแต่ละอย่าง และลักษณะทั่วไป คือไตรลักษณ์จัดเป็นสัมมาทิฏฐิความดำริ

ชอบ เป็นสัมมาสังกัปปะความเพียรชอบ เป็นสัมมาวายามะคือการระลึกชอบ เป็นสัมมาสติความตั้งมั่น

ชอบ เป็นสัมมาสมาธิการไม่ล่วงละเมิดทางวาจาเช่นมีการพูดเท็จ เป็นต้น ในขณะปฏิบัติธรรมเป็น

สัมมาวาจาการไม่ล่วงละเมิดทางกายเช่นการฆ่าสัตว์ เป็นต้น เป็นสัมมากัมมันตะการไม่ล่วงละเมิดทาง

กายและวาจาซึ่งเกี่ยวกับการเลี้ยงชีพ เป็นสัมมาอาชีวะ การเจริญสติระลึกรู้ปัจจุบันอันประกอบด้วยอริ

มรรคมอีงค์ 8 เหล่านี้จัดเป็นภาวนากิจ คือการเจริญมรรคสัจ 

จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องพบว่า มรรคมีองค์ 8 เป็นหนทางที่จะทำให้

จิตใจนั้นสงบและพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ พร้อมทั้งมีความยินดีในสิ่งที่ได้มา หรือได้ในสิ่งที่สมควรแก่ตน 

หากจะกล่าวถึงเป้าหมายของเขตตสูตร พบว่ามีเป้าหมายอยู่หลายระดับ คือเป้าหมายระดับตนเพื่อ

ต้องการพึ่งพาตนเอง เพื่อการละในอกุศลธรรม เพื่อพัฒนาตนเอง และเพื่อความสุขในระดับโลกียสุข

หรือสุขเวทนา ส่วนเป้าหมายระดับสูงเพื่อการละอาสวกิเลส เพื่อการพ้นทุกข์ วิปัสสนาภาวนาเป็นคำ

สอนแนวการปฏิบัติทางด้านจิต เมื่อปรารถนาความสุขความสงบที่แท้จริงแล้ว ไม่ต้องไปแสวงหาที่อื่น

ใด ค้นหาได้ภายในจติใจของเรานีเ้อง เพราะความทุกข์หรอืความสุขเกิดขึ้นจากใจเราทั้งนั้น 

 

ระเบียบวิธีการวจิัย 

การวิจัยนี้มุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรกถา และวรรณกรรม

พระพุทธศาสนาจากอดีตจนถึงยุคปัจจุบัน เพราะฉะนั้น ผู้ศึกษาจะดำเนินการตามวิธีการและขั้นตอน

การศกึษาตามลำดับดังต่อไปนี้  



 201 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

1. ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสาร ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถ

กถา ตำรา หนังสือ และวรรณกรรมเกี่ยวกับวิชาการต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

2. ศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมที่ เกี่ยวข้องกับมรรคมีองค์ 8 และมิจฉามรรคในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถกถา ตำรา หนังสือ เอกสารทางวิชาการ 

และวรรณกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

3. ศึกษาวิเคราะห์อริยมรรคมีองค์ 8 ที่ เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา  

4. สรุปผลที่ได้จากการศึกษาพร้อมข้อเสนอแนะ และประเด็นที่จะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษา 

ครั้งต่อไป  

 

ผลการวจิัย 

1. เนือ้หาและหลักธรรมสำคัญในเขตตสูตร  

เขตฺตสูตร เป็นคำที่มาจากภาษาบาลทีี่ว่า เขตฺต + สุตฺตํ = เขตฺตสูตฺร 

เขตฺต เป็นคำคุณนาม แปลว่า สวน ไร่ นา ที่อยู่ เมีย ร่างกาย 

สุตฺตํ ศัพท์เดิมเป็น สุตฺต ศัพท์ (ลง สิ ปฐมาวิภัตติ ฝ่ายเอกวจนะ เอา อ ที่สุดศัพท์แห่งการันต์ 

(สุตฺต) กับ สิ เป็น อํ สำเร็จรูปเป็น สุตฺตํ) แปลว่า สูตรหรือพระสูตร (เป็นปุงลิงค์ , นปุงสกลิงค์. แปลว่า 

ชื่อปิฎกหนึ่งในสามปิฎก (พระอุดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ) และ จำลอง สารพัดนึก, 2552)  

เขตตสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยเรื่อง นาดีและนาไม่ดี ที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัส

กับภิกษุทั้งหลายว่า พืชที่หว่านลงในนาที่ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ย่อมมีผลมาก มีความชื่นใจมาก 

มีความเจริญมาก (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539) คือนาที่ดี มีใจบริบูรณ์ ย่อมบรรลุอรหัตตผล

ได้ กำจัดมลทินทั้งปวงแล้ว จะบรรลุนิพพานสัมปทาได้ และการหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงนั้น 

จัดเป็นสัพพสัมปทา มี อริยมรรค คือ ทางอันประเสริฐ ซึ่งเป็นหนทางของพระอริยะ เป็นหลักธรรมที่

รวมไว้ 8 ประการ คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ 

สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ จึงเรียกว่า อริยมรรคมีองค์ 8 อันสำคัญ ซึ่งเป็นหลักในการ

ปฏิบัติที่นำพาบุคคลผู้ปฏิบัติให้บรรลุธรรม คือ เป็นพระอริยบุคคล 4 จำพวก ได้แก่ พระโสดาบัน พระ

สกทาคาม ีพระอนาคาม ีและพระอรหันต์ ทำให้พ้นจากทุกข์ในสังสารวัฏทั้งปวง 

 ส่วนพืชที่หว่านลงในนาที่ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ย่อมไม่มีผลมาก ไม่มีความช่ืนใจมาก ไม่

มีความเจริญมาก คือ นาที่ไม่ดี เปรียบเหมือนพืชที่หว่านลงในนาอย่างนี้ ย่อมไม่มีผลมาก ไม่มีความชื่น

ใจมาก ไม่มีความเจริญมาก ภิกษุทั้งหลาย ทานที่ให้กับบุคคลผู้ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ย่อมไม่มี

ผลมาก ไม่มีอานิสงส์มาก ไม่มีความรุ่งเรืองมาก ไม่มีความแพร่หลายมาก หรือทานที่ให้กับสมณ

พราหมณ์ เปรียบเหมอืนนาที่ไม่ดี คือ มิจฉามรรค 



 
202 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

การปฎิบัติวิปัสสนาภาวนา หมายถึง การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งตามความเป็นจริง 

ปัญญาที่เห็นสภาวธรรมเป็นรูป สภาวธรรมเป็นนาม หรือรูปกับนาม ในปัจจุบันขณะที่ เกิดขึ้นตาม

ธรรมชาติ ตามความเป็นจริงด้วยมรรคมีองค์ 8 คือ การปฏิบัติให้เข้าถึงซึ่งความดับทุกข์มี 8 ประการ 

ได้แก่ สัมมาทิฏฐิเห็นชอบ สัมมาสังกัปปะดำริชอบ สัมมาวาจาเจรจาชอบ สัมมากัมมันตะทำการงาน

ชอบ สัมมาอาชีวะเลี้ยงชีพชอบ สัมมาวายามะเพียรพยายามชอบ สัมมาสติระลึกชอบ สัมมาสมาธิจิต

ตั้งมั่น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นต้น 

ฉะนั้น ภิกษุก็เปรียบเหมือนเนื้อนาบุญที่ดี ควรแก่การเป็นผู้รับทาน สมกับพุทธพจน์ ที่ว่า สงฆ์

สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า ปฏิบัติดีแล้ว สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าปฏิบัติตรงแล้ว สงฆ์

สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า ปฏิบัติเพื่อรู้ธรรมเป็นเครื่องออกจากทุกข์แล้ว สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระ

ภาคเจ้า ปฏิบัติสมควรแล้ว ได้แก่บุคคลเหล่านี้ คือ คู่แห่งบุรุษ 4 คู่ นับเรียงตัวบุรุษได้ 8 บุรุษ นั้นแหละ 

สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขานำมาบูชา เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขาจัด

ไว้ต้อนรับ เป็นผู้ควรรับทักษิณาทานเป็นผู้ที่บุคคลทั่วไปควรทำอัญชลี เป็นเนื้อนาบุญของโลก ไม่มีเนื้อ

นาบุญอื่นยิ่งกว่า ดังนี้ 

สรุปว่า การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเป็นทางแห่งเอกายมรรค คือทางสายเดียวที่ทำให้เวไนยสัตว์

ได้พ้นทุกข์ มบีุคคลหลายคนที่ปฏิบัติวปิัสสนาภาวนาแล้วแต่ยังไม่ถึงซึ่งอริยบุคคลก็ต้องอาศัยหลักธรรม

ที่ชื่อว่า อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นเครื่องชี้นำทางไปสู่หนทางอันประเสริฐ มีหลักธรรม คือสัมมาทิฏฐิ 

จนถึงสัมมาสติ พบว่าการเจริญวิปัสสนาภาวนาคือ การเจริญสติปัฏฐาน 4 และการปฏิบัติวิปัสสนา

ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ไว้โดยสังเขป ดังที่ปรากฏในมหาสติปัฏฐานสูตร พระสูตรนี้จัดว่าเป็นการ

ประกาศแนวทางในการปฏิบัติวิปัสสนา หรอืหลักการปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์  

2. หลักธรรมในเขตตสูตรที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

มรรคมีองค์ 8 นั้นมีความจำเป็นที่จะต้องมีการปฏิบัติให้ครบทุกมรรค ให้ได้ผลดีจริง ไม่ควร

ขาดมรรคใดมรรคหนึ่งไป และปฏิบัติไปพร้อมๆ กัน และที่สำคัญคือต้องปฏิบัติให้ต่อเนื่อง จะต้องมี

สมาธิเป็นหลัก คือ ตั้งแต่จุดเริ่มต้นจนถึงปลายทาง จิตต้องแน่วแน่มั่นคงในสิ่งที่กระทำอยู่และมรรคทั้ง 

8 มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันตั้งแต่ข้อแรกจนถึงข้อสุดท้าย แต่ละข้อต่างก็สนับสนุนเกื้อกูลกันไป

ตามลำดับ ถ้าจะเปรียบเทียบกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือความเห็นที่ถูกต้อง เหมือนกับต้นไม้ที่มี

ส่วนประกอบ คือ ส่วนราก ส่วนลำต้น และส่วนใบ มีดอก มีผล ได้ดังนี้ ส่วนราก คือส่วนสำคัญที่สุด

ของต้นไม้ก็คือราก จะได้นำน้ำหรือสารอาหารที่สมบูรณ์จากรากไปสู่ลำต้นย่อมที่จะแข็งแรง มั่นคง ฉัน

ใด จะเห็นได้ว่า มรรคมีองค์ 8 นี้ย่อมเกี่ยวข้องกัน ต้องอาศัยซึ่งกันและกัน อย่างพร้อมพียง จงึจะสำเร็จ

กิจให้พ้นทุกข์ได้ ความเกี่ยวเนื่องกันนั้น เป็นดังนี้ คือ เมื่อมีปัญญาเห็นชอบแล้วก็ย่อมจะคิดชอบ เมื่อ

คิดชอบก็ย่อมจะพูดชอบ เมื่อพูดชอบก็ย่อมจะกระทำชอบ เมื่อกระทำชอบก็ย่อมจะมีความเป็นอยู่ชอบ 

เมื่อมีความเป็นอยู่ชอบก็ย่อมจะมีความเพียรชอบ เมื่อมีความเพียรชอบก็ย่อมจะมีความระลึกชอบ เมื่อ

มีความระลึกชอบก็ย่อมจะตั้งใจมั่นโดยชอบ ที่มีความตั้งใจมั่นชอบก็เพราะมีความระลึกชอบ ที่มีความ



 203 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

ระลึกชอบก็เพราะมีความเพียรชอบ ที่มีความเพียรชอบก็เพราะมีความเป็นอยู่ชอบ ที่มีความเป็นอยู่

ชอบก็เพราะมีการกระทำชอบ ที่มีการกระทำชอบก็เพราะมีพูดชอบ ที่มีการพูดชอบก็เพราะมีความคิด

ชอบ ที่มคีวามคิดชอบก็เพราะมีความเห็นชอบ กล่าวอีกนัยหนึ่งว่า การที่มีความตัง้ใจมั่นโดยชอบ ระลึก

ชอบ เพียรชอบ มีความเป็นอยู่ชอบ กระทำชอบ การพูดชอบ และความคิดชอบเหล่านี้ ก็เพราะมีความ

เห็นชอบ ก็คือ อริยมรรคมีองค์ 8 มนุษย์จะมีความเข้าใจถูกในตามความเป็นจริงของโลกและชีวิตนั้น 

จำเป็นต้องมีครู หรือเรียกว่า กัลยาณมิตร คือ ผู้แนะนำบอกกล่าวในสิ่งที่ถูกต้องและดีงาม คอยกีด

ขวางไม่ให้มีสิ่งใดมารบกวนหรือทำลายได้ เมื่อมีผู้บอกแนะแนวทางที่ถูกต้องแล้วจำเป็นจะต้องนำสิ่งดี

งามเหล่านั้นมาพิจารณา ไตร่ตรองถึงคุณประโยชน์ของสิ่งเหล่านั้น คือ  โยนิโสมนสิการ และเมื่อ

พจิารณาเห็นคุณประโยชน์แล้วจะทำให้มุ่งม่ันในการปฏิบัติวปิัสสนาภาวนาเพื่อสิ่งที่ดีต่อไป บุคคลเมื่อมี

กัลยาณมิตรดี และมีโยนิโสมนสิการแล้ว การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามมรรคมีองค์ 8 จะบรรลุ

เป้าหมายที่ตัง้เอาไว้ได้อย่างแน่นอน  

 

สรุป 

 สรุปในภาพรวมของบทความ ศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตร ที่ปรากฏใน

คัมภีร์พระไตรปิฎก พบว่ามีหลักธรรม 8 ประการ คือ 1. เป็นผู้มีสัมมาทิฏฐิเห็นชอบ 2. เป็นผู้มีสัมมา

สังกัปปะดำริชอบ 3. เป็นผู้มีสัมมาวาจาเจรจาชอบ 4. เป็นผู้มีสัมมากัมมันตะกระทำชอบ 5. เป็นผู้มี

สัมมาอาชีวะเลี้ยงชีพชอบ 6. เป็นผู้มสีัมมาวายามะเพียรพยายามชอบ 7. เป็นผู้มีสัมมาสติระลึกชอบ 8. 

เป็นผู้มีสัมมาสมาธิตั้งจิตมั่นชอบ เป็นเครื่องพิจารณาเพื่อความสิ้นไปแห่งอาสาวะกิเลสและเข้าถึง

อภิญญา หมายถึงการเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลัก

เขตตสูตร สามารถบรรลุธรรมตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 และสามารถบรรลุมรรคผลนิพพานได้ใน

ที่สุด ดังนั้น จะเห็นได้ว่าเมื่อมีการปฏิบัติตามแนวทางอริยมรรค เท่ากับการปฏิบัติธรรมหมวดอื่นเข้าไว้

ทั้งหมด ทั้งสติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 พละ 5 อินทรีย์ 5 โพชฌงค์ 7 รวมอยู่ในมรรคมี

องค์ 8 แม้แต่สติปัฏฐาน 4 จะเห็นว่ารวมเอาองค์ธรรมในหมวดอื่น ๆ ไว้ทั้งหมดเช่นกัน นี่คือความ

สอดคล้องของหลักธรรมในการปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรม ในโพธิปักขิยธรรม 37 ประการนี้ เป็นธรรมที่

ช่วยอุดหนุนซึ่งกันและกัน เป็นกระบวนการให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริง โดยมีปัญญาเป็นตัวนำให้เกิดการ

บรรลุธรรม ในทุกหมวดของโพธิปักขิยธรรมมีปัญญาอยู่ด้วยทั้งสิ้น แต่มีชื่อเรียกแตกต่างกันไป เช่น ใน

สติปัฏฐาน 4 เรียกว่าอนุปัสสนา ในอิทธิบาท 4 เรียกว่าวิมังสา ในอินทรีย์ 5 และในพละ 5 เรียกว่า

ปัญญา ในโพชฌงค์ 7 เรียกว่าธัมมวิจยะ ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ พระพุทธเจ้าจึงทรงยกย่องปัญญา 

หรือปัญญินทรีย์ ว่าเป็นยอดกว่าธรรมข้ออื่น ๆ เพราะปัญญาเป็นตัวทำให้รู้แจ้งสภาวธรรมตามความ

เป็นจรงิของสรรพสิ่งทั้งปวง 

 



 
204 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มนีาคม 2565) 

องค์ความรู้ใหมจ่ากการวิจัย 

หลักธรรมในเขตตสูตร ที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยแบ่งออกเป็นนาที่ดี คือ

อริยมรรค หรอืทานที่ให้ในสมณพราหมณ์ผู้ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ย่อมมีผลมาก มอีานิสงส์มาก 

มีความรุ่งเรืองมาก มีความแพร่หลายมาก คือ เป็นผู้มีสัมมาทิฏฐิเห็นชอบ เป็นผู้มีสัมมาสังกัปปะดำริ

ชอบ เป็นผูม้ีสัมมาวาจาเจรจาชอบ เป็นผู้มีสัมมากัมมันตะกระทำชอบ เป็นผูม้ีสัมมาอาชีวะเลีย้งชีพชอบ 

เป็นผู้มีสัมมาวายามะเพียรพยายามชอบ เป็นผู้มีสัมมาสติระลึกชอบ และเป็นผู้มีสัมมาสมาธิตั้งจิตมั่น

ชอบ เป็นอริยมรรคที่มีความเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา และมีการแบ่งออกเป็นนาที่ไม่ดี 

คือ มิจฉามรรค หรือทานที่ให้ในสมณพราหมณ์ผู้ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ ย่อมไม่มีผลมาก ไม่มี

อานิสงส์มาก ไม่มีความรุ่งเรอืงมาก ไม่มีความแพร่หลายมาก คือ เป็นผูม้ีมิจฉาทิฏฐิความเห็นผดิ เป็นผู้

มีมิจฉาสังกัปปะความดำริผิด เป็นผู้มีมิจฉาวาจาความเจรจาผิด เป็นผูม้ีมิจฉากัมมันตะความกระทำผิด 

เป็นผู้มีมิจฉาอาชีวะความเลี้ยงชีพผิด เป็นผู้มีมิจฉาวายามะความเพียรพยายามผิด เป็นผู้มีมิจฉาสติ

ความระลึกผิด และเป็นผู้มีมิจฉาสมาธิความตั้งจิตมั่นผดิ เป็นมิจฉามรรคที่เกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนา

ภาวนา 

 

ข้อเสนอแนะ  

 จากการศึกษาเรื่อง “ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตร” ซึ่งเป็นการศึกษาเชิง

เอกสารที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในเขตตสูตรว่า มีผลเป็นอย่างไร ดังนั้นผู้วิจัยเห็น

ว่า ควรมีการศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนของหลักธรรมในแง่มุมอื่น ๆ เพื่อเพิ่มพูนความรู้ให้ครบ

ในทุก ๆ ดา้น ดังนี้ 

 1) ศกึษาทานในเขตตสูตรที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา   

 2) ศกึษามัคคสัมปทาในเขตตสูตรที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 

เอกสารอ้างอิง  

พระธรรมกิตตวิงศ์ (ทองด ีสุรเตโช). (2551). พจนานุกรมเพื่อการศกึษาพุทธศาสน์ คำวัด. กรุงเทพฯ:  

สถาบันบันลือธรรม. 

พระธรรมธีรราชมหามุน ี(โชดก ญาณสิทฺธิ). (2550). คู่มือสอบอารมณ์กรรมฐาน. (พิมพ์ครั้งที่ 5).  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้ง 

ที่ 10). กรุงเทพฯ: เอส.อาร์.พริน้ติง้ แมส โปรดักส์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่  

32), กรุงเทพฯ: ผลธิัมม์. 



 205 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No .1 (January – March 2022) 

พระภาวนาวริิยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว). (2555). มรรคมอีงค์ 8 เส้นทางครูแท้. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ:  

เอส.เอ็มเค. พริน้ติง้. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน. (พระคันธสารา 

ภวิงศ,์ แปล). กรุงเทพฯ: ไทยรายวันการพิมพ์.  

พระอุดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ) และ จำลอง สารพัดนึก. (2552). พจนานุกรม บาลี-ไทย  

สำหรับนักศกึษา ฉบับปรับปรุงใหม่. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: ธรรมสาร.   

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ). (2554). อริยวังสปฏิปทา. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์น 

ไทย การพิมพ.์ 

สุภรี์ ทุมทอง. (2557). อริยมรรคมอีงค์ 8 ภาคปฏิบัติ. กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์. 

 


