
การวิเคราะหท์ุกข์ในอฆมูลสูตร 

ที่มีความสัมพนัธ์ต่อการเจริญวิปัสสนาภาวนา 

An Analytical Study of The Suffering  in The Aghamula Sutta Related 

of Vipassana Meditation Practice 
 

1พระปลัดสมหวัง ศรเีพ็ญ และ 2วิโรจน์ คุ้มครอง 
1 Phrapalad Somwang Cripen and 2Viroj Koomkrong 

มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Palisuksa Buddhagosa Campus, Thailand 

E-mail: koom-krong9@hotmail.com 

 

Received January 30, 2022; Revised March 31, 2022; Accepted May 15, 2022 

 

บทคัดย่อ  

บทความนีม้ีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเนือ้หาและทุกข์ในอฆมูลสูตร 2) เพื่อศึกษาทุกข์ในอฆมูล

สูตรที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา โดยการศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

และเอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง สรุปวิเคราะห์ เรียบเรียง บรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า ทุกข์

ในอฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา ได้แก่ การพิจารณากำหนดรู้ทุกข์ในขันธ์ 5 

คือ 1) พระโยคาวจรกำหนดรู้ทุกข์คือรูปที่เป็นภูมิของวิปัสสนา เป็นธรรมชาติที่มีลักษณะผันแปรเปลี่ยน

แปลงสลายไป โดยการกำหนดรู้รูปขันธ์เป็นอารมณ์ว่า เป็นเพียงสภาวธรรมอย่างหนึ่ง มีความเสื่อมไป 

เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ โดยพิจารณาว่า สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ 2) กำหนดรู้ทุกข์คือเวทนา ซึ่งเป็น

ธรรมชาติที่มีลักษณะเสวยอารมณ์ เกิดร่วมกับวิญญาณขันธ์ 3) ควรกำหนดรู้ทุกข์คือสัญญาซึ่งเป็น

ธรรมชาติที่มีลักษณะจำอารมณ์ หมายรู้อารมณ์ที่เกิดขึน้ เกิดร่วมกับวิญญาณขันธ์ กำหนดรู้อารมณ์ที่

เกิดขึ้นว่าเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ 4) กำหนดรู้ทุกข์คือสังขาร โดยในขณะที่กำลังรับรู้อารมณ์ สังขารขันธ์จะ

ปรุงแต่งจติให้เป็นไปตามอำนาจของคิด 5) กำหนดรู้ทุกข์คือวิญญาณทั้งฝ่ายกุศลและอกุศลซึ่งเป็นเหตุ

ให้เกิดทุกข์ และในการเจริญวิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดละมูลเหตุแห่งทุกข์ 3 ประการ 

คือ 1) กามตัณหา 2) ภวตัณหา 3) วิภวตัณหา และควรกำหนดละตัณหา 3 ที่เป็นตัณหาวิจริต 108 ก็

จะทำให้จติของผู้ปฏิบัติวปิัสสนาภาวนาดำเนินไปสู่ลำดับของวิปัสสนาญาณต่าง ๆ สูงขึ้นไปเพื่อบรรลุถึง

อริยมรรค อริยผลในที่สุด  

คำสำคัญ: ทุกข์; อฆมูลสูตร; การเจริญวิปัสสนาภาวนา 



 655 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 2 (April – June 2022) 

Abstract  

The objectives of this article were 1) to study the content and teaching that appeared in 

Aghamul Sutta and (2) to study the suffering in Aghamul Sutta related to Vipassana meditation 

practice. The studied data was taken from Theravada Buddhist scriptures and other related 

documents, summarized, analyzed, and compiled in a descriptive style. The results showed that 

as for suffering in Aghamul Sutta related to meditation practice, it refers to the knowledge occured 

from observing the five aggregates clinging, namely: 1) The practitioner observes the perception 

as suffering in which the objectives of insight, that is all forms are temporary, ever-changing, and 

disintegrated, as a cause of suffering, seeing what is impermanent is also suffering. 2) He 

observes suffering of feeling which contains sensual knowable agent that has a temperament 

arisen with consciousness. 3) He knows the suffering of perception characterized by emotional 

memory, arisen in the same with consciousness as the cause of suffering by realizing it as origin 

of suffering. 4) The practitioner observes suffering of Sankhara or thought while receiving sensual 

objects, in which thought will shape the mind to be in accordance with the thought types. and 5) 

He observes suffering of consciousness with wholesome and unwholesome types, which causes 

suffering. For Vipassana meditation mode, the practitioner should renounce 3 causes of suffering: 

1) Kamatanha, 2) Bhavatanha, and 3) Vibhavatanha. These all cravings should be abandoned 

inherent 108 craving abandoning will lead the mind of the Vipassana practitioner to progress to 

the higher level for attaining the Noble Path and Fruits in the end. 

 

Keywords: Dukkha; Aghamula Sutta; Vipassana Meditation Practice     

 

บทนำ  

การเข้าใจสัจธรรมความจริงอันประเสริฐ จึงจำเป็นจะต้องศึกษาหลักการและวิธีการเพื่อที่จะ

แก้ไขและขจัดทุกข์ให้ได้นั้นจำเป็นจะต้องรู้สาเหตุแห่งการเกิดทุกข์หรือสมุทัยให้ได้ โดยเหตุแห่งทุกข์

แท้จริงก็ไม่ได้เป็นไปอย่างที่ชาวโลกเข้าใจว่าเกิดจากเหตุภายนอก ความความจน ความขัดสน หรือ

ความมีอุปสรรค ปัญหา เหตุที่แท้จริงในการเกิดทุกข์นั้น พระพุทธองค์ตรัสแก่ภิกษุที่ปรากฏในอฆมูล

สูตรว่า ทุกข์คือขันธ์ 5 มูลแห่งทุกข์ คือ ตัณหา 3 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การที่พระ

พุทธองค์ทรงแสดงอย่างนีก้็จะเกิดความเข้าใจว่าการที่เป็นทุกข์นั้นเพราะมีขันธ์ 5 โดยมีอวิชชาคือความ

ไม่รู้ ความมืด ความหลง ก่อให้เกดยึดมั่นในเบญจขันธ์ คือมีความยึดมั่นถือมั่นในรูป มีความยึดมั่นถือ

มั่นในเวทนา มีความยึดมั่นถือมั่นในสัญญา มีความยึดมั่นถือมั่นในสังขารและมีความยึดมั่นถือมั่นใน



 
656 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มถิุนายน 2565) 

วิญญาณ ซึ่งขันธ์ 5 แบ่งออกเป็น 2 ส่วน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้แก่ 1) รูปธรรม

ประกอบด้วยธาตุ 4 คือธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม และธาตุไฟ ซึ่งเป็นเป็นมหาภูตรูป และมีอุปาทายรูปอีก 

24 2) นามธรรมเป็นส่วนที่เกิดขึน้ทางใจประกอบด้วยเวทนาขันธ์ได้แก่ส่วนที่เป็นความรู้สึกสุขทุกข์หรือ

เฉยๆ สัญญาขันธ์ส่วนที่กำหนดหมายรู้หรือจำอารมณ์นั้นๆ สังขารขันธ์เป็นความปรุงแต่งของจิตให้ดี

หรอืช่ัวหรือเป็นกลางๆ ส่วนวิญญาณขันธ์เป็นความรับรู้หรอืแจ้งอารมณ์ทางอายตนะ 6 มีการเห็น การ

ได้ยิน การได้กลิน่ การได้ลิม้รส การได้กระทบถูก การได้คิดนกึ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

ซึ่งทั้งรูปธรรมและนามธรรมเป็นสิ่งที่อิงอาศัยกัน คือนามธรรมเป็นธรรมชาติที่น้อมหาอารมณ์

ส่วนรูปธรรมเป็นธรรมชาติที่เสื่อมสลายแตกไปดับไปที่ว่ารูปและนามต่างอิงอาศัยกันนั้น เพราะ

นามธรรมอาศัยรูปเป็นที่ตั้ง เมื่อเพลิดเพลินลุ่มหลงมากๆ ก็ติดใจในสิ่งนั้นๆ จนกลายเป็นความยึดมั่น

ถือมั่นทำให้เกิดความทุกข์ตามมา ดังที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ว่า  

“ตัณหาเป็นเหตุเกิดแห่งทุกข์ และทำใหต้้องเวียนว่ายตายเกิดต่อไป การคบตัณหาเป็นเพื่อน ยัง

ต้องเวียนว่ายตายเกิด เป็นมนุษย์บ้าง เป็นเทวดาและหมู่สัตว์เหล่าอื่นบ้าง อย่างไม่รู้จบสิ้น ไม่ล่วงพ้น

สังสารวัฏไปได้ ภิกษุรู้โทษนี้แล้ว รู้ว่าตัณหาเป็นเหตุเกิดทุกข์ ก็จะเป็นผู้สิ้นตัณหา หมดความยึดมั่นถือ

มั่น มีสติมั่นคงจนนิพพานในสุด (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ตัณหาในที่นี้คือ ตัณหา 3 ได้แก่ 

กามตัณหา คือ ความกำหนัดยินดี อยากได้โน่นนี่ พอใจในสิ่งนั้นสิ่งนี้ ผู้ที่ยังเสพกามคือมนุษยโลกและ

เทวโลก ภวตัณหา คือ ความอยากมีอยากเป็น อยากเป็นนั่นเป็นนี่ พอใจยินดีในรูปภพและอรูปภพ 

อยากเป็นเช่นนัน้ตลอดไป วิภวตัณหา คือ ความไม่อยากมี ไม่อยากเป็น เป็นสภาพที่ไม่ต้องการ” 

ดังนั้นพระพุทธองค์จึงได้ทรงแสดงวิธีการปฏิบัติเพื่อให้พ้นไปจากความทุกข์โดยสิ้นเชิงคือ

วิปัสสนาภาวนาหรือสติปัฏฐาน 4 ได้แก่การพิจารณากาย เวทนา จิต และธรรมโดยได้ปฏิบัติตามหลัก

สติปัฏฐาน 4 การเจริญวิปัสสนาภาวนาจึงเป็นการดำเนินไปสู่เป้าหมายแห่งความหลุดพ้นจากความ

ทุกข์ซึ่งถือว่าเป็นเป้าหมายที่สูงสุดในพุทธศาสนา โดยการอดทนอดกลั้นต่อกิเลสที่มากระทบทั้งทาง

กาย ทางวาจา ทางใจ และฝึกจิตใจให้เข้มแข็ง มีการรักษาศีล การสำรวมอินทรีย์ และปฏิบัติตามหลัก

หลักศีล สมาธิ และปัญญาตามลำดับ เพื่อให้เกิดการรู้จริงเห็นแจ้งในมรรค  (พระมหาเกริกสัน 

ญาณสมฺปนฺโน และคณะ, 2563) โดยมีหลักธรรมคำสอนเป็นเสมือนเข็มทิศที่กำกับไม่ไห้หลงทาง 

(Damnoen, 2021) บูรณาการหรือประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตของตนเอง (Tan & Damnoen, 2020) 

หรือปฏิบัติตนด้วยความประมาท สร้างศรัทธา ปสาทะและความเลื่อมใส (พระสมชาย บัวแก้ว และ

คณะ, 2564) สามารถประกาศพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองได้เป็นอย่างเหมาะสม (อรชร ไกรจักร์ 

และคณะ, 2564) 

จากการศึกษาความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเรื่องทุกข์ใน

อฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา เพื่อเสริมสร้างความเข้าใจในเนื้อหาหลักธรรม

ที่สำคัญซึ่งมีเนื้อหาและสาระสำคัญในการที่จะดับทุกข์ทำให้เข้าใจสาเหตุของการเกิดทุกข์การเจริญ



 657 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 2 (April – June 2022) 

วิปัสสนาจึงเป็นแนวทางเพื่อการปฏิบัติให้บรรลุ มรรคผล กระทำแจ้งซึ่งพระนิพพานอันเป็นประโยชน์

แก่ตนเองและเกือ้กูลแก่พระพุทธศาสนาสบืต่อไป 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศกึษาเนือ้หาและทุกข์ในอฆมูลสูตร 

2. เพื่อศกึษาทุกข์ในอฆมูลสูตรที่มคีวามสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

ความสำคัญของทุกข์ในอฆมูลสูตร พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรคแสดงไว้ว่า 1.

ทุกข์ คือ ขันธ์ 5  2. มูลเหตุแห่งทุกข์ คือ ตัณหา 3 ได้แก่ 1. กามตัณหา 2. ภวตัณหา 3. วิภวตัณหา นี้

เรียกว่า มูลเหตุแห่งทุกข์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ในคัมภีร์อรรถกถาอรรถกถา สังยุตต

นิกาย ขันธวารวรรค แสดงไว้ว่า ทุกข์ ในที่นี้คือ ทุกขลักษณะเท่านั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2552) ในคัมภีร์ปกรณวิเสสวิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารย์ ได้อธิบายไว้ในทุกขสมุทยนิเทศว่า ส่วน

ในที่นี้ ตัณหาทั้ง 3 อย่างนี้ พึงทราบว่าพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงผนวกเข้าเป็นอันเดียว ตรัสว่า เป็น

ทุกขสมุทยอริยสัจ โดยอรรถว่าเป็นเหตุยังทุกขสัจให้เกิด 
สรุปว่า การศึกษาด้านเนื้อหาในเรื่องทุกข์ในอฆมูลสูตรอันเป็นบาทฐานการเจริญวิปัสสนา

ภาวนา งานวิจัยนี้เป็นขอบเขตด้านเนื้อหาเป็นการศึกษาเรื่อง ทุกข์ ในที่นี้คือ ทุกขลักษณะ เท่านั้น การ

ใช้หลักธรรมของทุกข์เป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาภาวนา ซึ่งจะศึกษาในรายละเอียดทั้งในส่วนที่

เป็นสมถยานิกและวิปัสสนายานิก ให้สมบูรณ์มากยิ่งขึ้น 
 

ระเบียบวิธีวจิัย 

การวิจัยเรื่อง ศึกษาทุกข์ในอฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา ครั้งนี้เป็น

การวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยผู้วจิัยมีวธิีดำเนินการวิจัยดังนี้  
1. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันปฐมภูมิ  (Primary Source) อันได้แก่คัมภีร์

พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถา 

ภาษาไทย อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสสอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องทำให้ได้ข้อมูลพื้นฐานสำคัญเป็นเบื้องต้น 

เพื่อให้ทราบถึงหลักธรรมที่เกี่ยวกับทุกข์ในอฆมูลสูตร ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้เป็นหลักฐานปรากฎ

ในพระไตรปิฎก 

2. ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันทุติยภูมิ ( Secondary Sources) ศึกษาตำรา

วิชาการทางพระพุทธศาสนาเถรวาท มีหนังสือ งานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง เพื่อเป็นอธิบายขยายความ

เนือ้หาเพิ่มเติมในพระไตรปิฎกอรรถกถาและคัมภรี์ทางพุทธศาสนาเถรวาท  



 
658 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มถิุนายน 2565) 

3. ศกึษาและวิเคราะห์ขอ้มูลเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องกับเอกสารช้ันปฐมภูมิ 
4. สรุปเรียบเรียงและนำเสนอข้อมูลโดยวิธีบรรยายเชงิพรรณนา 
5. เสนอและตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดยอาจารย์ที่ปรึกษา 
6. นำเสนอและเผยแพร่ผลงานเพื่อประโยชน์ต่อการศกึษา 
7. สรุปผลที่ได้จากการศกึษาพร้อมขอ้เสนอแนะ  

 

ผลการวจิัย 

1. เน้ือหาและทุกข์ในอฆมูลสูตร  

อฆมูลสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยมูลเหตุแห่งทุกข์ เหตุเกิดขึน้ที่กรุงสาวัตถี พระพุทธเจ้าตรัสถึงทุกข์ 

และมูลเหตุแห่งทุกข์ คือ 1) ทุกข์ คือ รูป 2) ทุกข์ คือ เวทนา 3) ทุกข์ คือ สัญญา 4) ทุกข์ คือสังขาร 5) 

ทุกข์ คือ วิญญาณ มูลเหตุแห่งทุกข์ คือ ตัณหาอันทำให้เกิดอีก ประกอบด้วยความเพลิดเพลินและ

ความกำหนั ดมี ปกติ ให้ เพ ลิ ด เพ ลิ น ในอารมณ์ นั้ น  ๆ  ได้ แก่  1 ) กามตัณ หา 2 ) ภวตัณ หา  

3)วิภวตัณหา  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในอรรถกถาสังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค  

ในอฆมูลสูตรที่ 10 ได้กล่าวทุกข์ว่า เป็นทุกขลักษณะเท่านั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2552)  คำ

ว่า ทุกขลักษณะ คือ เครื่องกำหนดว่าเป็นทุกข์, ลักษณะที่จัดว่าเป็นทุกข์, ลักษณะที่แสดงให้เห็นว่าเป็น

ทุกข์ คือ 1) ถูกการเกิดขึ้นและการดับสลายบีบคั้นอยู่ตลอดเวลา2) ทนได้ยากหรือคงอยู่ในสภาพเดิม

ไม่ได้ 3) เป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ 4) แย้งต่อสุขหรือเป็นสภาวะที่ปฏิเสธความสุข (พระพรหมคุณาภรณ์ 

ป.อ.ปยุตฺโต, 2551) 
คำว่า ทุกข์ มาจาก ทุ บทหน้า แปลว่า ช่ัว, ยาก ขม ธาตุในความอดทน ลง กวิ ปัจจัย ลบที่สุด

ธาตุ ซ้อน ก เข้าไป สำเร็จรูปเป็น ทุกข์ มีรูปวิเคราะห์ ตามหลักภาษาบาลีว่า ทุกฺขิยตีติ = ทุกฺขํ แปลว่า 

ธรรมชาติใด อันบุคคล (สัตว์) ทนได้โดยยาก ธรรมชาตินั้นชื่อว่า ทุกข์ (สิ่งอันบุคคลทนได้โดยยาก) หรือ 

ทุกฺเขน ขมิตพฺพนฺติ = ทุกฺขํ ทุกข์ แปลว่า ธรรมชาติใด อันบุคคล พึงทนได้โดยยาก ธรรมชาตินั้นชื่อว่า 

ทุกข์ (สิ่งอันบุคคลพึงทนได้โดยยาก) (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, 2523)  
จากการศึกษาอฆมูลสูตร เป็นหลักธรรมที่ว่าด้วยเรื่องของความทุกข์และต้นเหตุรากเหง้าแห่ง

ความทุกข์ ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้มี 2 ส่วน ได้แก่ ทุกข์ คือ ขันธ์ 5 ได้แก่รูป เวทนา 

สัญญา สังขาร วิญญาณ  และมูลเหตุแห่งทุกข์ก็คือ ตัณหา 3 ได้แก่ กามตัณหา 2. ภวตัณหา 3.

วิภวตัณหา ส่วนในพระสูตรนี้ได้กล่าว ทุกข์ ว่าเป็นทุกขลักษณะเท่านั้น  ซึ่งขันธ์ 5 นี้เป็นกองแห่งทุกข์ 

เป็นต้นต่อแห่งทุกข์ เพราะเกิดความยึดมั่นในขันธ์ 5 เรียกว่าอุปาทานขันธ์ 5 โดยมี ตัณหาเป็นต้นเหตุ มี

ตัณหาเป็นเหตุเกิด โดยมีอวิชชาเป็นกำเนิดโดยที่สุด เป็นทุกข์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

แต่ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จะสามารถละอวิชชาได้ แล้ววิชชาก็เกิดขึ้น ความมีภพมีชาติก็หมด

ไป จึงเกิดผู้ที่มีความพยายามที่จะพ้นจากความทุกข์ด้วยการฝึกฝนตนเองในการปฏิบัติธรรม เพื่อ



 659 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 2 (April – June 2022) 

พัฒนาตนเองไปสู่การบรรลุธรรมด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนา เป็นการเจริญสติเพื่อให้เกิดปัญญาใน

การกำหนดรู้ตามสภาพความเป็นจรงิที่มคีวามเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาตามกฎพระไตรลักษณ์ 
ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจะได้นำเสนอหลักธรรม คือ  ทุกข์ในขันธ์ 5 และ มูลเหตุแห่งทุกข์ที่ปรากฏใน

พระสูตรที่มคีวามสัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนาต่อไป 

2. วิเคราะห์ทุกข์ในอฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนา 

ทุกข์ในอฆมูลสูตรที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา โดยแบ่งออกเป็น ทุกข์ในขันธ์ 

5 ที่มคีวามสัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนาในอฆมูลสูตร ได้แก่ 

1) ทุกข์คือรูปที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูลสูตรว่า 

ทุกข์ เป็นอย่างไร ได้แก่ ทุกข์ คือรูป (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระโยคาวจรควรกำหนดรู้

ทุกข์ หรือ ทุกขอริยสัจ คือ ธรรมชาติที่เป็นทุกข์ เป็นความจริงของพระอริยเจ้าทั้ งหลาย ทุกข์มี

ความหมายว่า บีบคั้น อันปัจจัยปรุงแต่ง ให้เร่าร้อน ปรวนแปร นี้เป็นอรรถของทุกข์ เป็นของแท้ เป็น

ของไม่ผิด ไม่เป็นอย่างอื่น องค์ธรรม ได้แก่ โลกียจิต 81 เจตสิก 51 เว้นโลภะ (พระสัทธัมมโชติกะ ธัม

มาจริยะ, 2544) ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดรู้ขันธ์ 5 ที่เป็นภูมิของวิปัสสนา

ได้แก่ รูปขันธ์ คือ กองแห่งรูป เป็นธรรมชาติที่มีลักษณะผันแปรเปลี่ยนแปลงสลายไป การแตกดับ 

เสื่อมสลายไป เมื่อกระทบกับความเย็น ความร้อน ลม แดด ของแข็งเป็นต้น พระโยคาวจรควรรู้วิธีการ

กำหนดรู้รูป โดยการกำหนดรู้รูปขันธ์เป็นอารมณ์ว่า เป็นเพียงสภาวธรรมมีความเสื่อมไป อันเป็นเหตุให้

เกิดทุกข์ เป็นการกำหนดรู้รูปขันธ์ขั้นญาตปริญญา เป็นต้น  

พระโยคาวจรควรกำหนดรู้ทุกข์คือรูปในไตรลักษณ์เช่น ควรกำหนดรู้รูปเป็นทุกขลักษณะ 

เพราะมีลักษณะ สภาวะการเปลี่ยนแปลง ถึงความเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง สภาวะของความทุกข์ที่ถูกบีบ

คั้น กดดัน และมีการดับไปเกิดจากการเสื่อมสลาย ตามเหตุปัจจัย ทำให้รูปคงอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ 

สาเหตุที่ไม่สามารถพบเห็นทุกขลักษณะดังกล่าวในรูป เพราะการเคลื่อนไหวปิดบังทุกขลักษณะ 

พระพุทธเจ้าตรัสว่า สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

2) ทุกข์คือเวทนาที่มคีวามสัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนา  ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูลสูตร

ว่า ทุกข์ เป็นอย่างไร ได้แก่ ทุกข์ คือ เวทนา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ในการเจริญ

วิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดรู้ขันธ์ 5 ที่เป็นภูมิของวิปัสสนาได้แก่ เวทนาขันธ์ คือ กอง

เวทนา เป็นธรรมชาติที่มีลักษณะเสวยอารมณ์  เกิดร่วมกับวิญญาณขันธ์ การเสวยอารมณ์ คือ 

ความรู้สึกต่อสิ่งที่ถูกรับรู้เป็นความรู้สึกสุข ทุกข์ อุเบกขา โสมนัส ความรู้สึกเหล่านี้เกิดขึ้นได้จากการ

เห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส การรู้สิ่งที่มาถูกต้องตามกาย และการได้รู้เรื่องทางใจ เวทนาขันธ์จึง

เป็นส่วนประกอบชีวติทางนามธรรม (พระโสภณมหาเถระ มหาสียาดอ, 2555)  
พระโยคาวจรกำหนดรู้เวทนาขันธ์ มีอารมณ์เวทนา และเสวยอารมณ์เวทนา อันเป็นเหตุให้เกิด

ทุกข์เวทนาด้วยการกำหนดอย่างจดจ่อต่อเนื่อง เป็นการกำหนดรู้เวทนาขันธ์ขั้นญาตปริญญา เป็นต้น 



 
660 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มถิุนายน 2565) 

และควรกำหนดรู้ทุกข์คือเวทนา เป็นทุกขลักษณะ เพราะมีลักษณะการเสวยอารมณ์ ความรู้สึก สุข 

ทุกข์หรือเฉย ๆ ที่เป็นสภาวะการเปลี่ยนแปลง ถึงความเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง สภาวะของความทุกข์ที่ถูก

บีบคั้น กดดัน และมีการดับไปเกิดจากการเสื่อมสลายตามเหตุปัจจัย ทำให้เวทนาคงอยู่ในสภาพเดิม

มิได้ สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นย่อมเป็นทุกข์ สาเหตุที่ไม่สามารถพบเห็นทุกขลักษณะดังกล่าวในเวทนาเพราะ

การเคลื่อนไหวปิดบังทุกขลักษณะ  

3) ทุกข์คือสัญญาที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา  ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูล

สูตรว่า ทุกข์ เป็นอย่างไร ได้แก่ ทุกข์ คือสัญญา ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนด

รู้ขันธ์ 5 ที่เป็นภูมิของวิปัสสนาได้แก่ สัญญาขันธ์ คือ กองสัญญา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539) เป็นธรรมชาติที่มีลักษณะจำอารมณ์ จำได้หมายรู้ เกิดร่วมกับวิญญาณขันธ์ จำอารมณ์ที่

วิญญาณกำลังรับรู้อยู่เพื่อจำไว้ในอนาคต ได้แก่ จำรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เย็น ร้อน อ่อน แข็ง และ

สัญญาจำธรรมารมณ์ทางใจ สัญญาขันธ์จึงเป็นส่วนประกอบของชีวติทางนามธรรม  

ดังนั้น สัญญาขันธ์จึงจัดเป็นนาม ส่วนวิธีกำหนดรู้สัญญาคือ พระโยคาวจรกำหนดรู้อารมณ์ จำ

อารมณ์ที่เกิดขึ้น กำหนดรู้อารมณ์นั้นอันเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ ด้วยการกำหนดอย่างจดจ่อต่อเนื่อง เป็น

การกำหนดรู้สัญญาขันธ์ขั้นญาตปริญญาเป็นต้น  และควรกำหนดรู้สัญญาเป็นทุกขลักษณะ เพราะมี

ลักษณะการกำหนดจำอารมณ์ได้ รู้ในอารมณ์ 6 ที่เป็นสภาวะการเปลี่ยนแปลง ถึงความเป็นอนิจจัง ไม่

เที่ยง สภาวะของความทุกข์ที่ถูกบีบคั้น กดดัน และมีการดับไปเกิดจากการเสื่อมสลายตามเหตุปัจจัย 

ทำให้สัญญาคงอยู่ในสภาพเดิมมิได้ สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นย่อมเป็นทุกข์ สาเหตุที่ไม่สามารถพบเห็นทุก

ขลักษณะดังกล่าวในสัญญาเพราะการเคลื่อนไหวปิดบังทุกขลักษณะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539)  

4) ทุกข์คือสังขารที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูลสูตร

ว่า ทุกข์ เป็นอย่างไร ได้แก่ ทุกข์ คือสังขาร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในการเจริญ

วิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดรู้ขันธ์ 5 ที่เป็นภูมิของวิปัสสนาได้แก่ สังขารขันธ์ คือ กอง

สังขาร เป็นนามธรรมที่เกิดรวมกับวิญญาณขันธ์ ในขณะที่กำลังรับรู้อารมณ์ สังขารขันธ์จะปรุงแต่ง

วิญญาณให้เป็นไปตามที่ตนคิดมีทั้ง 2 ฝ่ายคือ ฝ่ายไม่ดี และ ฝ่ายดี ส่วนวิธีกำหนดรู้สังขารคือ พระ

โยคาวจรกำหนดรู้อารมณ์ความคิดปรุงแต่งที่เกิดกับใจเป็นกุศล และอกุศลนั้นอันเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ 

ด้วยการกำหนดอย่างจดจ่อต่อเนื่อง เป็นการกำหนดรู้สังขารขันธ์ ขั้นญาตปริญญา เป็นต้น สังขารขันธ์จึง

เป็นส่วนประกอบของชีวิตทางนามธรรม ดังนั้น สังขารขันธ์จึงจัดเป็นนาม (พระพุทธโฆสเถระ รจนา, 

2554) และ ควรกำหนดรู้สังขารเป็นทุกขลักษณะ เพราะมีลักษณะการปรุงแต่งจิตให้ดี ช่ัว เป็นกลาง ๆ 

เป็นกุศลหรืออกุศล ที่เป็นสภาวะการเปลี่ยนแปลง ถึงความเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง สภาวะของความทุกข์ที่

ถูกบีบคั้น กดดัน และมีการดับไปเกิดจากการเสื่อมสลายตามเหตุปัจจัย ทำให้สังขารคงอยู่ในสภาพเดิม

มิได้ สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นย่อมเป็นทุกข์ สาเหตุที่ไม่สามารถพบเห็นทุกขลักษณะดังกล่าวในสังขารเพราะ

การเคลื่อนไหวปิดบังทุกขลักษณะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   



 661 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 2 (April – June 2022) 

5) ทุกข์ คือ วิญญาณที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูล

สูตรว่า ทุกข์ เป็นอย่างไร ได้แก่ ทุกข์ คือวิญญาณ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ในการเจริญ

วิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดรู้ขันธ์ 5 ที่เป็นภูมิของวิปัสสนาได้แก่ วิญญาณขันธ์ คือ กอง

วิญญาณ ได้แก่ จิต เป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ วิญญาณหรือจิตมี 6 ส่วนวิธีกำหนดรู้วิญญาณคือ พระ

โยคาวจรกำหนดรู้อารมณ์ และจำอารมณ์ ทั้งกุศล และอกุศลเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ ด้วยการกำหนด

อย่างจดจ่อต่อเนื่อง เป็นการกำหนดรู้วิญญาณขันธ์ ขั้นญาตปริญญาเป็นต้น และควรกำหนดรู้

วิญญาณเป็นทุกขลักษณะ เพราะมีลักษณะรู้แจ้งอารมณ์ รู้อารมณ์ 6 ที่เป็นสภาวะการเปลี่ยนแปลง ถึง

ความเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง สภาวะของความทุกข์ที่ถูกบีบคั้น กดดัน และมีการดับไปเกิดจากการเสื่อม

สลายตามเหตุปัจจัย ทำให้วิญญาณคงอยู่ในสภาพเดิมมิได้ สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นย่อมเป็นทุกข์ สาเหตุที่

ไม่สามารถพบเห็นทุกขลักษณะดังกล่าวในวิญญาณ เพราะการเคลื่อนไหวปิดบังทุกขลักษณะ (มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

ส่วนมูลเหตุแห่งทุกข์ที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนาในอฆมูลสูตร  โดยแบ่ง

ออกเป็น  

1) ตัณหา 3 ที่มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา ดังพระพุทธพจน์ในอฆมูลสูตรว่า  

มูลเหตุแห่งทุกข์เป็นอย่างไร คือ ตัณหาอันทำให้เกิดอีก ประกอบด้วยความเพลิดเพลินและความ

กำหนัดมีปกติให้เพลิดเพลินในอารมณ์นั้นๆ ได้แก่ กามตัณหา ภวตัณหา และ วิภวตัณหา (มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย, 2539) ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาพระโยคาวจรควรกำหนดละตัณหา 3 ประการ

ที่เป็นมูลเหตุแห่งทุกข์ โดยแบ่งออกเป็น ตัณหา 3 หมวด คือ พระโยคาวจรควรกำหนดละตัณหา  3  

ประการ เป็นธรรมที่ควรจะละให้หมดไป หรือให้สิ้นไป ฉะนั้นตัณหา จึงเป็นปหานตัพพธรรม คือเป็น

ธรรมในประเภทที่ตอ้งละ ไม่ใช่เป็นธรรมที่ควรกำหนดละ หรอืควรเจริญใหเ้กิดขึ้น 

2) ตัณหา 3 คือ ตัณหาวิจริต 108 มีความสัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา โดยแบ่ง

ออกเป็น ตัณหาวิจริต 18 อันอาศัยเบญจขันธ์ภายใน เมื่อมีความถือว่า เรามี จึงมีความถือว่า เราเป็น

อย่างนี้ เราเป็นอย่างนัน้ เราเป็นอย่างอื่น เราไม่เป็นอยู่ เราพึงเป็นอย่างนี้ เราพึงเป็นอย่างน้ัน เราพึงเป็น

อย่างอื่นเป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และตัณหาวิจริต 18 อันอาศัยเบญจขันธ์

ภายนอก  เมื่อมีความถือว่า เรามีด้วยเบญจขันธ์นี้ จึงมีความถือว่าเราเป็นอย่างนี้ด้วยเบญจขันธ์นี้ เรา

เป็นอย่างนั้น ด้วยเบญจขันธ์นี้ เราเป็นอย่างอื่นด้วยเบญจขันธ์นี้ เป็นต้น   

ตัณหาวิจริต 18 สองชุดนี้ รวมเป็น 36 x กาล 3 (ปัจจุบัน อดีต อนาคต) = 108 อีกอย่างหนึ่ง 

ตัณหา (กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา) x ตัณหา 6 (ตัณหาในรูป ในเสียง ในกลิ่น ในรส ใน

โผฏฐัพพะ ในธรรมารมณ์) = 18 x ภายในและภายนอก = 36 x กาล 3 = ตัณหา 108 ฉะนั้น ตัณหา     

วิจริต 18 เหล่านี้ อาศัยเบญจขันธ์ภายในและตัณหาวิจริต 18 เหล่านีอ้าศัยเบญจขันธ์ภายนอก ประมวล

ย่อเข้าเป็นอันเดียวกัน เป็นตัณหาวิจริต 36 ตัณหาวิจริตตามที่กล่าวมานี้คือ 1) เป็นอดีต 36 2) เป็น



 
662 วารสารสหวทิยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มถิุนายน 2565) 

อนาคต 36  3)เป็นปัจจุบัน 36 ประมวลย่อเข้าเป็นอันเดียวกันจึงเป็นตัณหาวิจริต 108 ดังได้อธิบาย

มาแล้ว 

 

สรุป 

อฆมูลสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยมูลเหตุแห่งทุกข์ ความช่ัว บาปที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่

พระภิกษุทั้งหลายไว้ 2 ส่วน คือ ส่วนที่เป็นทุกข์ ได้แก่ขันธ์ 5 ประกอบด้วยรูป เวทนา สัญญา สังขาร 

วิญญาณ และส่วนที่สองคือมูลเหตุแห่งทุกข์หรือความช่ัว คือ ตัณหาคือความเพลิดเพลินและความ

กำหนัดในอารมณ์ทั้งหลายที่เกิดขึ้นกับจติ ตัณหาแบ่งออกเป็น 3 อย่างคอื กามตัณหา ความอยากได้ใน

กามคุณ ภวตัณหา ความอยากมี อยากเป็น และวิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในวิภพซึ่งเป็นธรรม

ที่เป็นข้าศึกในการเจรญิวิปัสสนาภาวนาและไม่สามารถบรรลุ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 ได้ 

 

องค์ความรู้จากการวิจัย 

ทุกข์ในอฆมูลสูตร อันเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาภาวนา อันเป็นกระบวนการที่ผู้ปฏิบัติ 

จะต้องพิจารณาเพื่อให้เกิดผลต่อการปฏิบัติ สามารถนำไปประยุกต์และปรับใช้กับการสอนกัมมัฏฐาน 

และปรับพฤติกรรมบุคคลให้เหมาะสมเพื่อพัฒนาชีวิตให้ดียิ่งขึ้น หรือจะเป็นแบบอย่างที่เหมาะสมกับ

การปฏิบัติที่เหมาะสมต่อไป 

 

ข้อเสนอแนะ  

 ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยเห็นว่า ควรมีการศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนของหลักธรรมใน

แง่มุมอื่น ๆ เพื่อเพิ่มพูนความรูใ้ห้ครบในทุก ๆ ด้าน ดังนี้ 

1. ศกึษาเรื่องกามตัณหาในอฆมูลสูตรที่สัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนา 

 2. ศกึษาเรื่องภวตัณหาในอฆมูลสูตรที่สัมพันธ์กับการเจรญิวิปัสสนาภาวนา 

3. ศกึษาเรื่องวิภวตัณหาในอฆมูลสูตรที่สัมพันธ์กับการเจริญวิปัสสนาภาวนา 

 

เอกสารอ้างอิง  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 

12). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภรี์วิสุทธิมรรค. (สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร), แปล). 

(พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

 



 663 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 5 No. 2 (April – June 2022) 

พระมหาเกริกสัน ญาณสมฺปนฺโน, พระปลัดสมชาย ปโยโค และ พระมหาวีรธิษณ์ วรินฺโท. (2563). 

ศกึษาวิเคราะห์ตบะในคัมภีร์มังคลัตถทีปนี. วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์, 5(1),  

 43-52. 

พระสมชาย บัวแก้ว, พระมหาบุญศรี วงค์แก้ว และ สุเชาวน์ พลอยชุม. (2564). อภสิมาจาร: 

กระบวนการพัฒนาบุคลิกภาพตามแนวพระพุทธศาสนา. วารสารศลิปการจัดการ, 5(3),  

 895-907. 

พระสัทธัมมโชตกิะ ธัมมาจริยะ. (2544). ปรมัตถโชติกะ ปริจเฉทที่ 3 และปริจเฉทที่ 7. (พิมพ์ครั้งที่ 6). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ทิพย์วิสุทธิ์. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสียาดอ). (2555). วิปัสสนานัยเล่ม 1. (พระคันธสาราภวิงศ์, แปล). นนทบุรี: 

ไทยร่มเกล้า. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. (2523). สัททนีตปิกรณ์ ธาตุมาลา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. 

อรชร ไกรจักร์, เเม่ชีกฤษณา รักษาโฉม และ พระมหาวรัญธรณ์ ญาณกิตฺติ. (2564). บุคลิกภาพของ

พระภิกษุตามหลักเวสารัชชกรณธรรม. วารสาร มจร บาฬีศกึษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 7(3), 

113-125. 

Damnoen, P.S. (2021). The Development of Student Characteristics in According to the Nawaluk 

Framework of the Buddhist integration of Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist 

College. Asia Pacific Journal of Religions and Cultures, 5(2), 126-135 

Tan, C.C., & Damnoen, P.S. (2020). Buddhist Noble Eightfold Path Approach in the Study of 

Consumer and Organizational Behaviors. Journal of MCU Peace Studies, 8(1), 1-20. 


