
 

พุทธเศรษฐศาสตร์: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 

Buddhist Economics: An Analytic, Appreciative and Applicative Study 
 

1วัชรารัศม์ิ สุนทรวนาเวศ ฌ, 2เมธา หริมเทพาธิป และ 3รวิช ตาแก้ว 
1Wachararasamee Soontornwanawaes Shaw, 2Metha Harimtepathip,  

and 3Ravich Takaew 

 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 

E-mail: 1vajraras.ta@gmail.com, 2metha.ha@ssru.ac.th, 3ravich.tak@gmail.com 

 

Received May 17, 2025; Revised June 16, 2025; Accepted July 11, 2025 
 

บทคัดย่อ 

 บทความฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อวิเคราะห์แนวคิดพื้นฐานของพุทธเศรษฐศาสตร์ในเชิง

ปรัชญา 2) เพื่อวิจักษ์ข้อวิพากษ์และข้อโต้แย้งที่มีต่อพุทธเศรษฐศาสตร์ และ 3) เพื่อวิธานแนวทางการ

ประยุกต์ใช้ในระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ รูปแบบการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงปรัชญา ใช้

วิภาษวิธีแบบโสกราติส การตีความ และการไตร่ตรองสะท้อนกลับ เพื่อวิเคราะห์และเปรียบเทียบพุทธ

เศรษฐศาสตร์กับเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก พร้อมเขียนบรรยายเชิงพรรณนาเสนอแนวทางใหม่ที่

สอดคล้องกับปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง ผลการวิจัยพบว่า 1. พุทธเศรษฐศาสตร์มีรากฐานอยู่บน

หลักอริยสัจสี่ มรรคมีองค์แปด และไตรลักษณ์ โดยเน้นการดำเนินชีวิตอย่างมีสติ พอเพียง และไม่

เบียดเบียน 2. แนวคิดเศรษฐศาสตร์กระแสหลักที่เน้นผลประโยชน์สูงสุดและการบริโภคไม่รู้จบ ซึ่งส่วน

พุทธเศรษฐศาสตร์ไม่ปฏิเสธการเติบโตทางเศรษฐกิจ หากแต่เสนอการพัฒนาที่ตั ้งอยู่บนคุณธรรม 

จริยธรรม และความสงบเย็นของจิตใจ 3. พุทธเศรษฐศาสตร์สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้ทั้งในระดับ

บุคคลผ่านการฝึกสติ ระดับชุมชนผ่านกิจกรรมเกื้อกูล และระดับนโยบายผ่านการออกแบบระบบ

เศรษฐกิจที่คำนึงถึงคุณภาพชีวิตมากกว่าผลตอบแทนเชิงวัตถุ  งานวิจัยนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ใน

รูปแบบของโมเดล B.U.D.D.H.A. ซึ่งเป็นแนวทางในการสร้างเศรษฐกิจที่มีหัวใจของความเป็นมนุษย์  

และนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนในระดับจิตใจและสังคมอย่างแท้จริง 

คำสำคัญ: เศรษฐศาสตร์; พุทธเศรษฐศาสตร์; วิเคราะห์; วิจักษ์; วิธาน 

 



 2193 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

Abstract 

 This study aimed to (1) analyze the fundamental philosophical concepts of Buddhist 

economics, (2) appreciate the critiques and counterarguments directed at Buddhist economics, and 

(3) propose applicable approaches at the individual, community, and public policy levels. The 

research employed a philosophical methodology incorporating the Socratic dialectic, hermeneutics, 

and reflective contemplation to analyze and compare Buddhist economics with mainstream 

economic theories. The study also utilized descriptive narrative writing to propose a new approach 

aligned with the moderate postmodern paradigm. The findings revealed that (1) Buddhist 

economics was rooted in the Four Noble Truths, the Noble Eightfold Path, and the Three 

Characteristics of Existence, emphasizing mindful living, sufficiency, and non-harming; (2) 

mainstream economics prioritized maximum utility and endless consumption, while Buddhist 

economics did not reject economic growth but rather advocated development grounded in 

morality, ethics, and mental tranquility; and (3) Buddhist economics could be applied at the 

personal level through mindfulness practice, at the community level through mutual support 

activities, and at the policy level through designing economic systems that prioritized quality of life 

over material gains. This research presented a new body of knowledge in the form of the 

B.U.D.D.H.A. model, a framework for developing a human-centered economy that genuinely 

fostered sustainable development at both the psychological and societal levels. 

Keywords: Economics; Buddhist Economics; Analytic; Appreciative; Applicative 
 

บทนำ 

 ในทศวรรษที่ผ่านมาโลกกำลังเผชิญกับวิกฤตการณ์หลายมิต ิ ทั ้งด ้านเศรษฐกิจ ความ 

เหลื่อมล้ำทางรายได้ ความเสื่อมถอยของจริยธรรม และภาวะวิกฤตสิ่งแวดล้อมอย่างต่อเนื่อง 

โดยเฉพาะการใช้ตัวชี้วัดความเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ เช่น GDP เพียงตัวเดียว ซึ่งไม่สามารถสะท้อน

คุณภาพชีวิตที่แท้จริงได้ (Gotsis, 2023; Daniels, 2005; Brown, 2015) แนวคิดเศรษฐศาสตร์กระแส

หลักที่เน้นประสิทธิภาพสูงสุด การบริโภคไม่รู้จบ และผลตอบแทนทางวัตถุได้กลายเป็นเป้าหมายหลัก

ของการพัฒนา แต่กลับละเลยมิติของจิตใจและจริยธรรม ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของความสุขอย่าง

ยั่งยืน งานของ Schumacher (1993) หรือ Lennerfors (2015) ได้ชี้ให้เห็นว่าจำเป็นต้องมี “การเปลี่ยน

กระบวนทัศน์” (paradigm shift) เพื่อออกแบบระบบเศรษฐกิจที่สมดุลมากขึ้น โดยเฉพาะแนวคิด

ทางเลือกอย่าง “พุทธเศรษฐศาสตร์” ที่ได้รับความสนใจเพิ่มขึ้นในระดับนานาชาติ งานวิจัยของ Boonsri 

(2023) ได ้แสดงให ้เห็นความพยายามในการวัดผลพุทธเศรษฐศาสตร์เช ิงปร ิมาณ แต่ยังขาด 



 2194 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

การวิเคราะห์เชิงปรัชญาอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะการเปรียบเทียบกับเศรษฐศาสตร์กระแสหลั ก 

ในฐานะ “ระบบความรู้” ที่มีผลต่อโลกทัศน์และพฤติกรรมมนุษย์ 

 เมื่อพิจารณาจากองค์ความรู้ปัจจุบัน ยังพบ “ช่องว่าง” ทางวิชาการที่สำคัญ กล่าวคือ แนวคิด

พุทธเศรษฐศาสตร์แม้จะถูกเสนอในเชิงทฤษฎีและแนวปฏิบัติบ้างแล้วจากนักวิชาการไทย เช่น สมเด็จ

พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) และ อภิชัย พันธเสน (2558, 2564) แต่ยังไม่ม ีการ

จัดระบบในเชิงปรัชญาอย่างครอบคลุม โดยเฉพาะการนำเสนอแนวทางวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธานอย่าง

ชัดเจนในระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ งานวิจัยที่มีอยู่ส่วนใหญ่ยังไม่สามารถเชื่อมโยง

แนวคิดทางพุทธปรัชญาเข้ากับประเด็นเศรษฐกิจร่วมสมัยได้อย่างเป็นระบบ และยังไม่มีกรอบแนวคิด 

ที่สังเคราะห์คุณค่าทางจริยธรรมกับเป้าหมายของการพัฒนาเศรษฐกิจอย่างยั่งยืนในเชิงลึก 

 บทความวิจัยนี้จึงมุ่งวิเคราะห์แนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ในเชิงปรัชญาผ่านวิธีวิจัยเชิงเอกสาร 

โดยใช้วิภาษวิธีแบบโสกราติส การตีความ (Hermeneutics) และการไตร่ตรองสะท้อนกลับ (Reflexive 

Thinking) เพื่อทำความเข้าใจความหมายเชิงลึกของพุทธเศรษฐศาสตร์ วิเคราะห์ข้อโต้แย้งเชิงทฤษฎี 

และเสนอกรอบแนวคิดเชิงประยุกต์อย่างเป็นระบบ งานวิจัยนี้ครอบคลุมการวิเคราะห์เอกสารทั้งจาก

ตำราพุทธปรัชญา บทความวิชาการ งานวิจัยในประเทศและต่างประเทศ รวมถึงวรรณกรรม

เปรียบเทียบกับเศรษฐศาสตร์กระแสหลักและแนวคิดเศรษฐกิจทางเลือก เพื่อเสนอองค์ความรู้ใหม่  

ในรูปแบบ “B.U.D.D.H.A. Model” ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดที่ประสานระหว่างเศรษฐกิจ จริยธรรม และจิต

วิญญาณ โดยมุ่งหวังให้เป็นประโยชน์ต่อวงวิชาการด้านเศรษฐศาสตร์ จริยศาสตร์ และการพัฒนา 

ที่ยั่งยืน 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

 1. เพื่อวิเคราะห์แนวคิดพืน้ฐานของพุทธเศรษฐศาสตรใ์นเชิงปรัชญา  

 2. เพื่อวิจักษข์้อวิพากษ์และข้อโต้แย้งที่มีต่อพุทธเศรษฐศาสตร์  

 3. เพื่อวิธานแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ในระดบับุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ  
 

การทบทวนวรรณกรรม 

 การทบทวนวรรณกรรมในครั้งนี้มุ่งศึกษางานเขียน บทความวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง

กับแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ (Buddhist Economics) เพ ื่อสังเคราะห์พัฒนาการขององค์ความรู ้ 

ตลอดจนชี้ให้เห็น “ช่องว่างของความรู้” ที่ยังขาดการวิเคราะห์ในเชิงปรัชญาอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งในด้านการเปรียบเทียบกับเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก และการประยุกต์ใช้ในระดับบุคคล ชุมชน 

และนโยบายสาธารณะ 

 

 



 2195 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

 การวิพากษ์เศรษฐศาสตร์กระแสหลักและพัฒนาการของเศรษฐศาสตร์ทางเลือก 

 เศรษฐศาสตร์กระแสหลักมีพื้นฐานอยู่บนแนวคิดว่า มนุษย์เป็นผู้แสวงหาผลประโยชน์ส่วนตน

สูงสุด (Self-interest), มีความต้องการไม่สิ้นสุด (Unlimited wants) และการตัดสินใจของมนุษย์เป็นไป

อย่างม ีเหตุผล (rational decision-making) โดยเน ้นการเต ิบโตทางวัตถุผ่านดัชน ีช ี้วัด เช่น  GDP 

(Lennerfors, 2015; Daniels, 2005) อย่างไรก็ตาม งานของ Schumacher (1993), and Daniels (2005) 

ต่างชี้ให้เห็นว่า เศรษฐศาสตร์แนวนี้ไม่สามารถตอบสนองต่อวิกฤตการณ์ทางจิตใจ สิ่งแวดล้อม และ

จริยธรรมได้อย่างแท้จริง ขณะที่ Kuhn (1970) ก็เสนอว่าความรู้ทางวิทยาศาสตร์ต้องการ “การเปลี่ยน

กระบวนทัศน์” (paradigm shift) ซึ่งเป็นที่มาของแนวคิดเศรษฐศาสตร์ทางเลือก 

 แนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์: ความหมายและพัฒนาการ 

 พุทธเศรษฐศาสตร์ได้รับการพัฒนาโดยอิงจากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ อริยสัจ 4 

มรรคมีองค์แปด ไตรลักษณ์ และพรหมวิหาร 4 ซึ่งให้ความสำคัญกับการลดทุกข์ พอเพียง และ 

ไม่เบียดเบียน แนวคิดนี้เสนอให้เศรษฐกิจเป็นเครื่องมือแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิตภายใน มากกว่าการ

ส ะ ส ม วั ต ถุ ภ า ย น อ ก  (Schumacher, 1993; Daniels, 2005) ผ ล งา น ข อ ง  Brown (2015) ช ี้ว่ า 

พุทธเศรษฐศาสตร์คือ “เศรษฐศาสตร์ที่มีจิตใจ (An economics of the heart)” ที่ช่วยให้มนุษย์กลับมา 

ตั้งคำถามกับทิศทางของสังคมบริโภค 

 ขณะที่งานของ Gotsis (2023) วิเคราะห์ความเชื่อมโยงระหว่างพุทธเศรษฐศาสตร์กับนโยบาย

ด้านสิ่งแวดล้อม โดยเสนอว่าพุทธเศรษฐศาสตร์สามารถสนับสนุนการออกแบบนโยบายสาธารณะ 

ที่มีจริยธรรมเป็นแกนกลาง ด้าน Lennerfors (2015) ก็ชี้ว่า พุทธเศรษฐศาสตร์เป็นการเปลี่ยนกรอบวิธี

คิดที่มุ่งเน้น “ความสุขภายใน” มากกว่า “การครอบครองภายนอก” และควรถูกมองว่าเป็นกระบวน

ทัศน์ใหม่ทางจริยธรรม 

 ช่องว่างของความรู้: การประยุกต์เชิงระบบและการวิเคราะห์ปรัชญา 

 แม้ว่ามีความพยายามจากนักวิชาการไทย เช่น อภิชัย พันธเสน (2558, 2564) ที่ได้นำเสนอ

พุทธเศรษฐศาสตร์ในเชิงนโยบาย และสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2559) ที่เสนอแนวคิด

เศรษฐกิจเชิงธรรมะ แต่ยังขาดงานที่วิเคราะห์เชิงปรัชญาในมิติ “วาทกรรมเชิงลึก” และการจัดระบบ

แนวคิดอย่างครอบคลุมโดยเปรียบเทียบกับกระแสหลักในเชิงทฤษฎีอย่างชัดเจน 

 อีกทั ้ง งานของ Boonsri (2023) ซึ่งนำเสนอพุทธเศรษฐศาสตร์ในมิติการวัดผลเชิงปริมาณ 

ยังมุ่งเน้นด้านการประยุกต์ในทางเทคนิคมากกว่าการตั้งคำถามเชิงอภิปรัชญา  เช่น ความหมายของ

ความสุข การพัฒนา หรือจุดหมายของชีวิตมนุษย์ ดังนั้นจึงยังขาดกรอบวิเคราะห์ที่สามารถผนวกรวม

เศรษฐศาสตร์ จริยธรรม และคุณภาพชีวิตเข้าด้วยกันในเชิงปรัชญาอย่างเป็นระบบ 

 จากการศึกษาวรรณกรรมข้างต้น จะเห็นได้ว่า พุทธเศรษฐศาสตร์เป็นแนวคิดที่มีการพัฒนา

อย่างต่อเนื่อง และได้รับการนำไปประยุกต์ใช้ในหลายบริบททั้งในระดับปัจเจก ชุมชน และนโยบาย 

อย่างไรก็ตาม ยังคงขาดงานที่วิเคราะห์ เชิงปรัชญาอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะการเปรียบเทียบ 



 2196 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

กับเศรษฐศาสตร์กระแสหลักในฐานะ “ระบบความรู้” และขาดโมเดลที่สามารถ ประสานระหว่าง 

จิตวิญญาณ เศรษฐกิจ และสังคม ได้อย่างชัดเจน 
 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงปรัชญา (Philosophical Research) โดยเฉพาะในลักษณะวิเคราะห์

แนวคิด (Conceptual Analysis) และไตร่ตรองสะท้อนกลับ (Reflective Inquiry) ผู ้วิจัยกำหนดกรอบ

แนวคิดการวิจัยตามแนวคิดของ กระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลาง ของ กีรติ บุญเจือ (2545, 2560) 

ผสานกับ พุทธปรัชญาเถรวาท และแนวคิดของนักเศรษฐศาสตร์เชิงจริยธรรม  เช่น Schumacher,  

อภิชัย พันธเสน และสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) โดยมีโครงสร้างการวิจัยแบบ 3 ขั้นตอน 

ได้แก่ วิเคราะห์ วิจักษ์ วิธาน โดยมีรายละเอียดดังนี้ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคดิการวิจัย 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 

 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพที่ตั้งอยู่บนฐานของระเบียบวิธีวิจัยทางปรัชญา  โดยใช้การ

วิเคราะห์เชิงลึกผ่านวิธีการสามประการ ได้แก่ วิภาษวิธีแบบโสกราติส (Socratic Dialectics Method), 

กระบวนการตีความ (Hermeneutics Process), และกระบวนการไตร่ตรอง (Reflexive Process) เพื่อให้

เข้าถึงความหมายภายในของแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ และประเมินคุณค่าในการประยุกต์ใช้เพื่อ

พัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน พื้นที่วิจัยคือแนวคิด หลักการ และกรณีศึกษาที่เกี่ยวข้องกับการน้อม

นำพุทธเศรษฐศาสตร์ ไปใช ้ในระดับบุคคล  ชุมชน  และนโยบายสาธารณ ะ  โดยม ีการแบ่ ง

กระบวนการวิจัยออกเป็น 3 ขั้นตอนอย่างเป็นระบบ 



 2197 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

 ขั้นตอนที่ 1 เป็นการศึกษาสภาพการณ์ของแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ในเชิงปรัชญา ผู้วิจัยได้

ทำการวิเคราะห์วรรณกรรมทางวิชาการ  ตำราพุทธปรัชญา และพระไตรปิฎกที่เก ี่ยวข้องกับ

เศรษฐศาสตร์ในมิติของจริยธรรม การดำเนินชีวิต และการใช้ทรัพยากรอย่างมีสติ โดยใช้เครื่องมือใน

การวิเคราะห์เนื้อหาและกรอบการตีความเชิงปรัชญาเพื่อจำแนกแนวคิดหลัก แนวทางปฏิบัติ และอุดม

คติทางเศรษฐกิจตามแนวพุทธ เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาผ่านการพัฒนาโดยอิงแนวคิดปรัชญาและ

ตรวจสอบโดยผู้ทรงคุณวุฒิ กระบวนการศึกษานี้เน้นการค้นหาและกลั่นกรองแก่นสาระของแนวคิด

พุทธเศรษฐศาสตร์อย่างเป็นระบบ เพื่อสร้างความเข้าใจอย่างลุ่มลึกต่อฐานคิดและเป้าหมายของ

เศรษฐศาสตร์เชิงจริยธรรมที่มุ่งเน้นคุณภาพชีวิตมากกว่าปริมาณของบริโภค 

 ขั้นตอนที่ 2 เป็นการศึกษาศักยภาพและข้อโต้แย้งต่อแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ โดยมุ่งสำรวจ

ความเห็นต่าง ความท้าทาย และคำวิจารณ์จากนักเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก นักปรัชญาตะวันตก และ

นักคิดร่วมสมัย โดยใช้กระบวนการตีความ (Hermeneutics) เพื่อวิเคราะห์นัยทางความหมาย และค้นหา

ความสัมพันธ์ระหว่างข้อวิพากษ์กับบริบททางความคิด กระบวนการนี้ช่วยให้ผู้วิจัยสามารถมองเห็น

ขอบเขต ข้อจำกัด และศักยภาพของแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ได ้อย่างรอบด้าน  พร้อมทั ้งใช ้

กระบวนการไตร่ตรอง (Reflexive Thinking) เพื่อกลับมาพิจารณาคุณค่าของความรู้ที่ค้นพบในแง่ของ

การนำไปใช้จริง อันเป็นการกลั่นกรองความเข้าใจผ่านทั้งการวิเคราะห์และการสังเคราะห์อย่างมี

เหตุผลและมีวิจารณญาณ โดยเน้นการฟังเสียงของ “ข้อโต้แย้ง” อย่างเปิดใจ และพยายามเข้าใจ

เหตุผลของอีกฝ่าย ก่อนจะสังเคราะห์ความเห็นที่มีเหตุผลเหนือกว่าและมีความยืดหยุ่นบนฐานของ

ความเป็นไปได้เชิงปรัชญา 

 ขั้นตอนที่ 3 ผู้วิจัยได้สังเคราะห์แนวทางการประยุกต์ใช้พุทธเศรษฐศาสตร์เพื่อการพัฒนา

คุณภาพชีวิต โดยศึกษากรณีตัวอย่างในระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะที่ได้นำหลักการของ

พุทธเศรษฐศาสตร์มาใช้ ทั้งในรูปแบบของการดำเนินชีวิตอย่างเรียบง่าย การสร้างระบบเศรษฐกิจ

ชุมชนที่เน้นความพอเพียง ตลอดจนการออกแบบนโยบายที่ส่งเสริมจริยธรรมในการผลิตและบริโภค 

เครื่องมือที่ใช้ในขั้นตอนนี้คือแบบประเมินเชิงคุณภาพและกรอบการไตร่ตรอง  โดยมุ่งวิเคราะห์ความ

สอดคล้องระหว่างหลักคิดทางพุทธกับผลลัพธ์เชิงคุณภาพของชีวิตผู้คน ทั้งในด้านจิตใจ ความสัมพันธ์ 

และความยั่งยืนทางทรัพยากร กระบวนการนี้เป็นการย้อนกลับไปประเมินคุณค่าของความรู้ที่ได้จาก

สองข้ันตอนแรก พร้อมกับเสนอแนวทางที่สามารถนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงในชีวิตจริง อันเป็นเป้าหมาย

สูงสุดของการวิจัยเชิงปรัชญาในบริบทพุทธเศรษฐศาสตร์ 

 

 

 

 



 2198 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

ผลการวิจัย 

 ผลการวิจัยในครั้งนี้นำเสนอผ่านกระบวนการวิเคราะห์เชิงปรัชญาสามขั้นตอน ได้แก่ วิเคราะห์ 

(Socratic Dialectics), วิจักษ์ (Hermeneutics), และ วิธาน (Reflexive Application) เพื่อให้สามารถเข้าใจ

พุทธเศรษฐศาสตร์ในระดับโครงสร้างความคิดเชิงลึก โดยแต่ละข้ันตอนมีรายละเอียดดงันี้ 

 1. วิเคราะห์แนวคิดพื้นฐานของพุทธเศรษฐศาสตร์ในเชิงปรัชญา  

 ผู้วิจัยใช้วิภาษวิธีแบบโสกราติสในการตั้งคำถามย้อนกลับต่อหลักการพื้นฐานของเศรษฐศาสตร์

กระแสหลัก ซึ่งยึดสมมุติฐานว่า “มนุษย์เป็นผู้แสวงหาประโยชน์สูงสุด” (homo economicus) โดยตั้ง

คำถามว่า 

  “การแสวงหาประโยชน์ส่วนตนสูงสุด นำไปสู่ความสุขที่แท้จริงหรือไม่?” 

 “ตัวชี้วัดเชิงวัตถุอย่าง GDP สามารถสะท้อนคุณภาพชีวิตได้จริงหรือ?” 

 จากคำถามเหล่านี้ ผู้วิจัยนำหลัก “อริยสัจสี่” และ “ไตรลักษณ์” มาใช้เป็นเครื่องมือในการ

วิภาษกับกรอบคิดของเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก โดยเฉพาะหลัก ทุกข์–เหตุแห่งทุกข์–นิโรธ–มรรค ซึ่ง

แสดงให้เห็นว่า ความทุกข์ในระบบเศรษฐกิจเกิดจาก “ตัณหา” หรือความต้องการไม่สิ้นสุด ขณะที่

ระบบเศรษฐกิจแบบบริโภคน ิยมส่งเสร ิมความอยากน ี้ให ้เต ิบโตไม่รู ้จบ ตัวอย่างแนวค ิดของ  

Schumacher (1993) ผู้เสนอว่า "เศรษฐศาสตร์แบบใหม่ต้องถามว่า มนุษย์ต้องการอะไรเพื่อการดำรง

อยู่ที่มีความหมาย ไม่ใช่แค่เพื่อผลิตหรือบริโภคเท่าไร" ได้รับการทบทวนผ่านกรอบอริยสัจของพุทธ

เศรษฐศาสตร์ 

 ผู้วิจัยวิเคราะห์ว่า “อัตตา” คือศูนย์กลางของการบริโภคอย่างไม่รู้จบ การเข้าใจอนัตตาจึงเป็น

หัวใจของพุทธเศรษฐศาสตร์ในการนำจิตกลับมารู้เท่าทันความต้องการที่แท้จริง มิใช่ความต้องการปรุง

แต่งหรือจำแลงผ่านสื่อหรือโฆษณา 

 2. การวิจักษ์ข้อโต้แย้งต่อพุทธเศรษฐศาสตร์ (Hermeneutics and Evaluation) 

 ในขั้นนี้ ผู้วิจัยใช้กระบวนการตีความและประเมินค่า (Hermeneutics) เพื่อศึกษาข้อโต้แย้งที่มีต่อ

แนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์จากนักวิชาการและนักเศรษฐศาสตร์แนวตะวันตก โดยจำแนกออกเป็น 3 

กลุ่มหลัก: 

 1) ข้อวิจารณ์เชิงทฤษฎี: เช่น Lennerfors (2015) เห็นว่าพุทธเศรษฐศาสตร์ยังไม่สามารถแทนที่

เศรษฐศาสตร์กระแสหลักได้ เพราะขาดแบบจำลองเชิงคำนวณที่สามารถใช้ในระบบเศรษฐกิจระดับ 

มหภาค 

 2) ข้อวิจารณ์เชิงปฏิบัติ: เช่น Daniels (2005) ตั้งคำถามว่า การใช้จริยธรรมเชิงพุทธในนโยบาย

เศรษฐกิจจะไม่เป็นการละเมิดความเป็นกลางทางศาสนาหรือไม่ 

 3) ข้อวิจารณ์เชิงประสิทธิภาพ: เช่น Jackson (2009) เสนอว่า “ความพอเพียง” อาจทำให้

ระบบขาดแรงจูงใจในการพัฒนา 



 2199 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

 ผู้วิจัยตีความข้อโต้แย้งเหล่านี้โดยใช้วิธี “เปิดพื้นที่ความหมาย” ผ่านการอ่านอย่างเข้าใจบริบท 

และใช้การไตร่ตรองสะท้อนกลับเพื่อตอบคำถาม เช่น พุทธเศรษฐศาสตร์ไม่ปฏิเสธการเติบโตทาง

เศรษฐกิจ แต่เปลี่ยนจากการเติบโตไม่รู ้จบ เป็น “การเติบโตที่มีขอบเขตทางจริยธรรม” (bounded 

growth with ethical constraints) นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังนำแนวคิดของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 

ปยุตฺโต) (2559) ซึ่งเสนอว่า “เศรษฐศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ต้องมีธรรมะเป็นภูมิคุ้มกัน” มาเทียบเคียงกับ

แนวคิดของ Zsolnai (2011) ที่เสนอว่า “จริยธรรมต้องเป็นแกนกลางของนโยบายเศรษฐกิจ” เพื่อแสดง

ความกลมกลืนในระดับสากล 

 3. การวิธานแนวทางการประยุกต์ใช้พุทธเศรษฐศาสตร์ (Reflexive Application) 

 ผู้วิจัยใช้กระบวนการไตร่ตรองสะท้อนกลับเพื่อเสนอแนวทางการนำพุทธเศรษฐศาสตร์ไป

ประยุกต์ใช้จริง โดยจัดเป็น 3 ระดับ ดังนี้: 

 1) ระดับบุคคล: การฝึกสติและรู้เท่าทันตนเอง เช่น การแยก “want” ออกจาก “need” ซึ่ง 

Boonsri (2023) เสนอว่าเป็นการสร้างกลไกภายใน (inner mechanism) ในการควบคุมพฤติกรรมทาง

เศรษฐกิจ 

 2) ระดับชุมชน: การออกแบบระบบเศรษฐกิจแบบ “เอื้ออาทร” ผ่านสหกรณ์ กลุ่มออมทรัพย์ 

หรือวิสาหกิจชุมชน ที่มีฐานบนคุณธรรม เมตตา และการพึ่งตน 

 3) ระดับนโยบาย: การผนวกหลัก “เศรษฐกิจพอเพียง” เข้ากับดัชนีคุณภาพชีวิต เช่น GNH 

(Gross National Happiness) แทนที่จะวัดความสำเร็จทางเศรษฐกิจด้วย GDP เท่านั้น 

 ผู ้ว ิจัยได้พัฒนาโมเดล B.U.D.D.H.A. Model เพื่อใช้เป็นกรอบแนวคิดที่เชื่อมโยงเศรษฐกิจ 

จริยธรรม และคุณภาพชีวิตอย่างบูรณาการ โดยโมเดลนี้ถือเป็นผลสังเคราะห์จากการวิเคราะห์ทั้งสาม

ขั้นตอนดังกล่าวข้างต้น 
 

อภิปรายผลการวิจัย  

 ผลการวิจัยในครั้งนี้สะท้อนให้เห็นว่า พุทธเศรษฐศาสตร์ไม่ใช่เพียงทางเลือกด้านคุณค่าทาง

ศีลธรรมของระบบเศรษฐกิจ แต่ยังเป็นกรอบคิดใหม่ที่มีรากฐานทางปรัชญาลึกซึ้ง ซึ่งสามารถเชื่อมโยง

การดำเนินชีวิตกับเป้าหมายของความสุขที่แท้จริงได้อย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะการวางฐานเศรษฐกิจ

บนหลักอริยสัจสี่ มรรคมีองค์แปด และไตรลักษณ์ เป็นการเสนอโลกทัศน์ที่ไม่อิงอยู่กับความโลภหรือ

การสะสมวัตถุ แต่เน้นความเข้าใจธรรมชาติของชีวิตและการอยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างมีเมตตา ข้อค้นพบนี้

สอดคล้องกับแนวคิดของ Schumacher (1993) ที่เสนอว่า เศรษฐศาสตร์ควรเป็น “ศาสตร์ที่คำนึงถึง

คน” ไม่ใช่แค่ระบบกลไกทางตลาด 

 เมื่อพิจารณาจากขั้นตอนการวิเคราะห์ในระดับแรก ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่า เศรษฐศาสตร์

กระแสหลักตั้งอยู่บนสมมุติฐานเกี่ยวกับ "มนุษย์ผู้แสวงหาประโยชน์" ซึ่งขัดกับหลักไตรลักษณ์ที่เน้นการ

ไม่ยึดมั่นถือมั่นและการรู ้เท่าทันทุกข์ แนวคิดนี้สอดคล้องกับ  Lennerfors (2015) ที่เสนอว่าพุทธ



 2200 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

เศรษฐศาสตร์คือการเปลี่ยนกระบวนทัศน์จาก “การสะสม” สู่ “การเข้าใจตนเอง” โดยเน้นความสุขที่มี

รากฐานจากความสงบภายใน ไม่ใช่การบริโภคภายนอก 

 ข้อค้นพบนี้จึงเน้นให้เห็นว่าพุทธเศรษฐศาสตร์สามารถเป็นเครื่องมือสำหรับการเปลี่ยนผ่าน

กระบวนทัศน์ของการพัฒนาได้ โดยไม่ต้องต่อต้านเศรษฐกิจ แต่แสวงหาทางสายกลางที่พัฒนา 

“ความสามารถในการใช้ชีวิตอย่างรู ้เท่าทัน” มากกว่าการครอบครองทรัพย์สินอย่างไร้จุดหมาย 

แนวทางนี้เป็นสิ่งที่ผู้วิจัยเห็นว่ายังไม่ได้รับการพัฒนาอย่างเป็นระบบในเชิงปรัชญา 

 ในระดับการวิจักษ์ แม้จะมีข้อโต้แย้งจากนักเศรษฐศาสตร์และนักวิจารณ์ร่วมสมัยที่มองว่า 

พุทธเศรษฐศาสตร์อาจไม่สอดคล้องกับโครงสร้างเศรษฐกิจสมัยใหม่ที่เน้นการแข่งขันและการเติบโต 

แต่ผู้วิจัยเห็นว่าข้อโต้แย้งเหล่านั้นมักตั้งอยู่บนสมมุติฐานของการวัดผลเชิงวัตถุ และไม่ได้พิจารณาคุณ

ค่าที่แท้จริงของชีวิตมนุษย์ในเชิงจิตใจ งานของ Zsolnai (2011) และ Gotsis (2023) ช่วยสนับสนุน

แนวคิดนี้ โดยทั้งคู่เสนอว่าจริยธรรมและจิตวิญญาณควรถูกวางไว้เป็นศูนย์กลางของระบบเศรษฐกิจ 

และเสนอให้เศรษฐศาสตร์ไม่หลีกเลี่ยง “คำถามเกี่ยวกับความหมายของชีวิต” 

 สำหรับการวิธานหรือการประยุกต์ใช้ พบว่าหลักพุทธเศรษฐศาสตร์สามารถนำไปใช้ได้จริงใน

ระดับบุคคลและชุมชน โดยเฉพาะในด้านการสร้างความตระหนักรู้ในความต้องการของตน การฝึกสติ 

การสร้างระบบเศรษฐกิจที่ยึดโยงกับคุณธรรม เช่น กลุ่มออมทรัพย์ วิสาหกิจชุมชน หรือแม้แต่การ

ออกแบบนโยบายสาธารณะที่ยกระดับคุณภาพชีวิตในมิติจิตใจ ข้อค้นพบนี้สอดคล้องกับแนวทางของ 

Max-Neef (1991) ที่เสนอว่า “การพัฒนาต้องมีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง” โดยไม่ละเลยความสัมพันธ์เชิง

คุณค่าระหว่างคนกับคน และคนกับธรรมชาติ 

 นอกจากนี้ งานของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2559) ที่เสนอว่า เศรษฐศาสตร์

จะดีได้ต้องตั้งอยู่บนฐานของศีลธรรม มิใช่แยกขาดจากธรรมะ ก็ถือเป็นแนวทางที่สนับสนุนผลการวิจัย

ในครั้งนี้อย่างชัดเจน โดยเฉพาะในประเด็นที่เสนอให้เศรษฐกิจไม่ใช่จุดหมายของชีวิต แต่เป็นเพียง

เครื่องมือเพื่อการดำรงอยู่ที่มีคุณภาพ 

 ดังนั ้น งานวิจัยนี้จึงมิได้เพียงยืนยันความสำคัญของพุทธเศรษฐศาสตร์ แต่ยังเสนอ กรอบ

วิเคราะห์แบบ B.U.D.D.H.A. Model ซึ่งผู้วิจัยสังเคราะห์ขึ้นโดยเฉพาะ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือทางแนวคิด

ในการพัฒนาเศรษฐกิจและคุณภาพชีวิตทีย่ั่งยืน โดยเชื่อว่าความสุขแท้จริงของมนุษย์เกิดจากความสงบ

เย็นภายใน มากกว่าการสะสมวัตถุภายนอก 
 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 ผลการวิจัยในครั้งนี้นำไปสู่การสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบ  B.U.D.D.H.A. Model ซึ่ง

เป็นกรอบแนวคิดที่พัฒนาขึ้นจากการวิเคราะห์เชิงปรัชญาในสามขั้นตอน คือ วิเคราะห์ (Socratic 

Dialectics), วิจักษ์ (Hermeneutics), และวิธาน (Reflexive Application) โดยอาศัยข้อค้นพบที่ปรากฏใน

แต่ละระดับดังนี้ 



 2201 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

 1. จากขั้นวิเคราะห์ พบว่า ความทุกข์ในระบบเศรษฐกิจร่วมสมัยมีรากฐานจากตัณหาและ

อัตตา ซึ่งตรงข้ามกับหลักอนัตตาในพุทธศาสนา การมี “โลกทัศน์แห่งดุลยภาพ” (Balanced View of 

Life – B) จึงเป็นจุดตั้งต้นของการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและชีวิต 

 2. จากขั้นวิจักษ์ พบว่า แนวคิด “ความต้องการไม่จำกัด” (unlimited wants) ของเศรษฐศาสตร์

กระแสหลัก นำไปสู่การบริโภคที่เกินความจำเป็น ผู้วิจัยเสนอการกลับมาทบทวนและแยกแยะระหว่าง 

“want” กับ “need” ซึ่งนำไปสู่การเน้น “ความเข้าใจในความต้องการที่แท้จริง” (Understanding True 

Needs – U) 

 3. จากขั้นวิธาน มีข้อค้นพบว่าการฝึกสติและพัฒนาเมตตาภายในส่งผลต่อพฤติกรรมการ

บริโภคและการอยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างมีคุณธรรม จึงได้เสนอหลักการ “การพัฒนาสันติสุขภายใน” 

(Development of Inner Peace – D) และ “การบริโภคอย่างมีวินัย” (Disciplined Consumption – D) 

 4. ขณะเดียวกัน ข้อค้นพบในระดับนโยบายและชุมชนชี้ว่า การออกแบบระบบเศรษฐกิจต้องมุ่ง

สู ่คุณภาพชีวิตแบบองค์รวม (Holistic Well-being – H) ที่ครอบคลุมมิติกาย จิต สังคม และจิตวิญญาณ 

มากกว่าการวัดความเจริญด้วยตัวชี้วัดเชิงวัตถุเพียงอย่างเดียว 

 5. สุดท้าย ผลการศึกษายังชี้ให้เห็นว่า การผสานจริยธรรมพุทธ เช่น พรหมวิหาร 4 และอิทธิ

บาท 4 เข้าในระบบเศรษฐกิจ ทำให้เกิดแนวคิด “จริยธรรมประยุกต์ในระบบเศรษฐกิจ” (Applied Ethics 

in Economics – A) ซึ่งเป็นการนำปรัชญาสู่การออกแบบเชิงระบบอย่างแท้จริง 

 จากกระบวนการดังกล่าว ผู้วิจัยจึงได้สังเคราะห์เป็นกรอบแนวคิด B.U.D.D.H.A. Model ดังนี้ 

 B = Balanced View of Life หมายถึง โลกทัศน์แห่งดุลยภาพ 

 U = Understanding True Needs หมายถึง ความเข้าใจในความต้องการที่แท้จริง 

 D = Development of Inner Peace หมายถึง การพัฒนาสันติสุขภายใน 

 D = Disciplined Consumption หมายถึง การบริโภคอย่างมีวินัย 

 H = Holistic Well-being หมายถึง คุณภาพชีวิตแบบองค์รวม 

 A = Applied Ethics in Economics หมายถึง จริยธรรมประยุกต์ในระบบเศรษฐกิจ 

 องค์ความรู้ใหม่ในการวิจัย สามารถแสดงเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2202 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 2 องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

 

 จากแผนภาพที่ 2 สามารถอธิบายโดยสังเขป ดังนี้  

 B: Balanced View of Life หมายถึง โลกทัศน์แห่งดุลยภาพ เป็นการเสนอให้มองชีวิตและ

เศรษฐกิจด้วยความเข้าใจในไตรลักษณ์ ความไม่เที่ยง ความไม่มีตัวตน และความทุกข์ ซึ่งจะนำไปสู่

ความพอดี ไม่สุดโต่ง ทั้งในการบริโภคและการดำเนินชีวิต 

 U: Understanding True Needs หมายถึง ความเข้าใจในความต้องการที่แท ้จริง เป็นการ

แยกแยะระหว่าง “want” และ “need” โดยใช้สติและปัญญา เพื่อให้มนุษย์ไม่หลงไปกับบริโภคนิยมและ

ความโลภซ่อนเร้น 

 D: Development of Inner Peace หมายถ ึง การพัฒ นาสันต ิสุ ขภายใน  กล่ าวค ือ  พุ ทธ

เศรษฐศาสตร์ชี้ให้เห็นว่าเป้าหมายของชีวิตไม่ใช่ความมั่งคั่งทางวัตถุ แต่คือการดับทุกข์และการฝึกจิตให้

อยู่กับปัจจุบันอย่างมีสติ 

 D: Disciplined Consumption หมายถึง การบริโภคอย่างมีวินัย โดยสร้างระบบเศรษฐกิจที่ตั้งอยู่

บนหลักความพอเพียง รู้จักประมาณ และการใช้ทรัพยากรอย่างมีเมตตาและรับผิดชอบ 

 H: Holistic Well-being หมายถึง คุณภาพชีวิตแบบองค์รวม คือ ไม่วัดความเจริญด้วย  GDP 

เท่านั้น แต่รวมถึงความสุขในมิติกาย ใจ สังคม และจิตวิญญาณ ที่เกิดจากความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลและ

คุณธรรม 

 A: Applied Ethics in Economics หมายถึง จริยธรรมประยุกต์ในระบบเศรษฐกิจ โดยเสนอให้ใช้

จริยธรรม เช่น พรหมวิหาร 4 และอิทธิบาท 4 เป็นหลักในการออกแบบนโยบาย เศรษฐกิจชุมชน และ

การพัฒนาที่ยั่งยืน 



 2203 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

 โมเดล B.U.D.D.H.A. นี้ไม่เพียงแต่เป็นผลสังเคราะห์จากข้อค้นพบเชิงปรัชญาในงานวิจัยเท่านั้น 

แต่ยังทำหน้าที่เป็นเครื่องมือแนวคิดสำหรับการเปลี่ยนผ่านกระบวนทัศน์ทางเศรษฐกิจที่มีมนุษย์เป็น

ศูนย์กลาง สอดคล้องกับจุดมุ่งหมายของพุทธเศรษฐศาสตร์ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืนทั้งใน

ระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ 
 

สรุป 

 พุทธเศรษฐศาสตร์มีรากฐานอยู่บนหลักอริยสัจสี่ มรรคมีองค์แปด และไตรลักษณ์ ซึ่งเสนอว่า

เป้าหมายของเศรษฐกิจไม่ใช่การแสวงหาความมั่งคั่งทางวัตถุ แต่คือการดำรงชีวิตอย่างมีสติ พอเพียง 

และไม่เบียดเบียน โดยเน้นการใช้เศรษฐกิจเป็นเครื่องมือในการลดทุกข์และส่งเสริมคุณภาพชีวิตอย่าง

แท้จริง ผลการวิจักษ์ข้อวิพากษ์และข้อโต้แย้งที่มีต่อพุทธเศรษฐศาสตร์ พบว่า แม้จะมีข้อโต้แย้งว่าพุทธ

เศรษฐศาสตร์ไม่สอดคล้องกับระบบเศรษฐกิจทุนนิยมที่เน้นการแข่งขันและการเติบโต ผู้วิจัยเห็นว่า

แนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์มิได้ปฏิเสธกลไกตลาด แต่เสนอการเติบโตทางเศรษฐกิจบนพื้นฐานของ

คุณธรรม ความพอดี และการบริโภคอย่างมีจิตสำนึก ซึ่งสามารถตอบข้อวิจารณ์ได้อย่างมีเหตุผล

ภายใต้กรอบจริยธรรมเชิงพุทธ และ ผลการวิธานแนวทางการประยุกต์ใช้พุทธเศรษฐศาสตร์ พบว่า 

พุทธเศรษฐศาสตร์สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้ใน 3 ระดับ ได้แก่ ระดับบุคคล (ผ่านการฝึกสติและ

ความพอเพียง), ระดับชุมชน (ผ่านระบบเศรษฐกิจแบบเกื้อกูล เช่น วิสาหกิจชุมชน), และระดับนโยบาย 

(ผ่านการออกแบบระบบเศรษฐกิจที่คำนึงถึงคุณภาพชีวิตมากกว่าผลตอบแทนเชิงวัตถุ) โดยมีการ

สังเคราะห์ออกมาเป็นกรอบแนวคิด “B.U.D.D.H.A. Model” ที่เสนอแนวทางเศรษฐกิจแบบใหม่ที่

ผสมผสานเศรษฐกิจ จริยธรรม และจิตวิญญาณอย่างสมดุล 
 

ข้อเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 

 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน ์

 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า พุทธเศรษฐศาสตร์มีรากฐานทางปรัชญาอยู่บนหลัก

อริยสัจสี่ มรรคมีองค์แปด และไตรลักษณ์ โดยชี้ให้เห็นว่าเศรษฐกิจเป็นเพียงเครื่องมือในการดำรงชีวิต 

ไม่ใช่เป้าหมายสูงสุด และการดำเนินชีวิตอย่างมีสติ พอเพียง และไม่เบียดเบียนสามารถนำไปสู่ความ

สงบเย็นอย่างแท้จริง  

 ดังนั ้น สถาบันการศึกษา ควรนำแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ไปบูรณาการในหลักสูตรด้าน

เศรษฐศาสตร์ จริยศาสตร์ และการพัฒนาที่ยั่งยืน โดยเฉพาะในรายวิชาที่ว่าด้วย “เศรษฐศาสตร์

ทางเลือก” หรือ “จริยธรรมในเศรษฐกิจ” เพื่อปลูกฝังโลกทัศน์ใหม่ให้กับนักศึกษา  

 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า พุทธเศรษฐศาสตร์สามารถตอบข้อวิพากษ์ต่อระบบ

เศรษฐกิจทุนนิยมได้อย่างมีเหตุผล โดยไม่ปฏิเสธการเตบิโตทางเศรษฐกิจ แต่เสนอแนวทางการพัฒนาที่



 2204 วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 (กันยายน – ตุลาคม 2568) 

ตั้งอยู่บนคุณธรรม ความพอดี และการบริโภคอย่างมีสติ ดังนั้น องค์กรด้านสุขภาวะหรือการส่งเสริม

คุณภาพชีวิต เช่น สสส. สามารถนำกรอบแนวคิด B.U.D.D.H.A. Model ไปใช้เป็นเครื่องมือในการ

ออกแบบกิจกรรมเพื่อสร้างการตระหนักรู ้ด้านการบริโภคอย่างมีสติ และการสร้างสมดุลระหว่าง

เศรษฐกิจกับจิตใจ 

 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า พุทธเศรษฐศาสตร์สามารถประยุกต์ใช้ได้จริงในระดับ

บุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ โดยสามารถเปลี่ยนแปลงวิธีคิด นำไปสู่การลดความยึดมั่นในวัตถุ 

และส่งเสริมคุณภาพชีวิตแบบองค์รวม ดังนั ้น องค์กรปกครองท้องถิ่นและกลุ่มเศรษฐกิจชุมชน 

สามารถใช้แนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์ในการออกแบบระบบเศรษฐกิจพอเพียง และส่งเสริมกิจกรรม

เกื้อกูล เช่น กลุ่มออมทรัพย์ วิสาหกิจชุมชนที่ขับเคลื่อนด้วยคุณธรรม 

 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 

 งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบ (องค์ความรู้) ที่สำคัญ คือ โมเดล B.U.D.D.H.A. ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดเชิง

บูรณาการที่เชื่อมโยงเศรษฐกิจ จริยธรรม และจิตวิญญาณ เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน ทั้งใน

ระดับบุคคล ชุมชน และนโยบายสาธารณะ โดยควรให้ความสำคัญกับ การทดลองใช้ในบริบทจริง เพื่อ

ประเมินผลลัพธ์เชิงคุณภาพ สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นต่าง ๆ ดังนี้  

    2.1 การเปรียบเทียบพุทธเศรษฐศาสตร์กับแนวคิดเศรษฐกิจสีเขียว (Green Economy) 

    2.2 การศึกษาผลกระทบของการนำพุทธเศรษฐศาสตร์ไปใช้ในชุมชนพอเพียง 

    2.3 การออกแบบนโยบายสาธารณะที่มีคุณธรรมโดยใช้พุทธเศรษฐศาสตร์เป็นกรณีศึกษา

เชิงนโยบาย 

 

เอกสารอ้างอิง  

กีรติ บุญเจือ. (2545). ชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น เล่มต้น เริ่มรู ้จักปรัชญา . กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 

กีรติ บุญเจือ. (2560). ปรัชญาและจริยศาสตร์เบื้องต้น. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมล 

คีมทอง. 

อภิชัย พันธเสน. (2558). พุทธเศรษฐศาสตร์: วิวัฒนาการ ทฤษฎี และการประยุกต์กับเศรษฐศาสตร์

สาขาต่าง ๆ. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

อภิชัย พันธเสน. (2564). พุทธเศรษฐศาสตร์. (พิมพ์ครั ้งที่ 5). กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์ 

พับลิชชิ่ง. 

 



 2205 Journal of Multidisciplinary in Humanities and Social Sciences Vol. 8 No. 5 (September – October 2025) 

Boonsri, P. (2023). The production of quantitative Buddhist economics. Journal of International Buddhist 

Studies, 14(2), 94–131. Retrieved from https://so09.tci-thaijo.org/index.php/jibs/article/view/2881 

Brown, C. (2015). Buddhist economics: An enlightened approach to the dismal science. Challenge, 

58(1), 23–28. https://doi.org/10.1080/01603477.2015.990826 

Daniels, P. L. (2005). Economic systems and the Buddhist world view: The 21st century nexus. 

Social Economics, 33(2), 145–173. Retrieved from https://doi.org/10.1016/j.socec.2004.09.010 

Gotsis, G. (2023). Buddhist economics: Philosophical premises and environmental policy implications. In 

N. Singh, M.C. Vu, I. Chu, & N. Burton (Eds.), Faith Traditions and Sustainability (pp. 123–

140). https://doi.org/10.1007/978-3-031-41245-5_6 

Jackson, T. (2009). Prosperity without Growth – Economics for a Finite Planet. London: Earthscan. 

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions. (2nd ed.). Chicago: University of Chicago 

Press. 

Lennerfors, T. T. (2015). Buddhist economics as a new paradigm towards happiness. Futures, 68, 

36–45. https://doi.org/10.1016/j.futures.2014.09.003 

Max-Neef, M. (1991). Human scale development: Conception, application and further reflections. 

New York: Apex Press. 

Schumacher, E. F. (1993). Small is beautiful: Economics as if people mattered. London: Vintage. 

Zsolnai, L. (2011). Spirituality and ethics in management. Dordrecht: Springer. 

 

https://so09.tci-thaijo.org/index.php/jibs/article/view/2881
https://doi.org/10.1016/j.socec.2004.09.010

