
Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    231   

                                                 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            232           

 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาและวิเคราะหสัญลักษณทางศาสนา 

โดยเนนไปที ่ภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญที่ปราสาทพิมาย โดยใชวิธีการวิจัย      

เชิงคุณภาพแบบไมประจักษ ผานการรวบรวมขอมูลจากเอกสารและวรรณกรรม 

ที่เกี ่ยวของ พรอมทบทวนทฤษฎีเกี่ยวกับประติมานวิทยาเปนเครื่องมือในการตีความ

และวิเคราะหสัญลักษณทางศาสนา ผลการวิจัยแสดงใหเห็นวาประติมานวิทยา        

เปนเครื่องมือสำคัญในการทำความเขาใจสัญลักษณในงานศิลปะ โดยเฉพาะภาพสลัก 

ทับหลังตอนมารผจญซึ่งสะทอนแนวคิดของพุทธศาสนานิกายมหายาน ทับหลังดังกลาว

แสดงภาพพระพุทธเจาทรงเอาชนะพญามารและบริวารผานการรักษาความสงบและ 

ใชปญญา การตีความเชิงสัญลักษณแสดงถึงการปลดปลอยจากอุปสรรคภายในจิตใจ

และการบรรลุธรรม โดยเนนถึงการตอสูกับกิเลสตามแนวคิดของพุทธศาสนามหายาน 

นอกจากนี ้ การศึกษายังพบวาทับหลังมารผจญมีบทบาทสำคัญในการสะทอน          

การแพรขยายของพุทธศาสนาในยุคอาณาจักรขอม และเปนเครื่องหมายที่สะทอนถึง

ความสัมพันธระหวางศิลปะกับศาสนาในยุคสมัยนั้น 

คำสำคัญ: ประติมานวิทยา ทับหลัง พุทธประวัติตอนมารผจญ ปราสาทพิมาย 

 

Abstract 

 This research aims to study and analyze religious symbolism, 

focusing specifically on the relief sculpture of the Buddha’s biography in 

the Temptation of Mara episode found on the lintel of Phimai Sanctuary. 

The study adopts a non-empirical qualitative research methodology, 

gathering data from related documents and literature while utilizing 

iconographic theory as the principal framework for interpretation. The 

findings reveal that iconography serves as a vital tool in understanding the 

symbolic dimensions of religious art, particularly in the depiction of the 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    233   

                                                 

Buddha overcoming Mara and his retinue. This portrayal emphasizes core 

Mahayana Buddhist principles, illustrating the Buddha’s victory through 

calmness and wisdom. Symbolically, it represents the transcendence of 

internal obstacles and the attainment of enlightenment, highlighting the 

spiritual battle against defilements. Additionally, the study shows that the 

Victory Over Mara lintel reflects the diffusion of Buddhism during the 

Khmer Empire and stands as a significant marker of the interrelationship 

between art and religion in that historical context. 

Keywords: Iconography, Lintel, Temptation Episode by Mara, Phimai  

Sanctuary 

 

บทนำ  

การศึกษาสัญลักษณในงานศิลปะ ไดรับการพัฒนาขึ้นในฐานะเครื่องมือในการ

วิเคราะหและตีความหมายของศิลปกรรม โดยเฉพาะในบริบทของศิลปะทางศาสนา 

สัญลักษณตาง ๆ ที่ปรากฏในงานศิลปะเหลานี้จะสะทอนถึงความเชื่อ คติธรรม และ

ปรัชญาที่เกี่ยวของกับศาสนาและวิถีชีวิตของผูคนในยุคนั้น ๆ ซึ่งการทำความเขาใจ

สัญลักษณทางศิลปกรรมจึงเปนการเปดมุมมองสูการสื่อสารทางวัฒนธรรมที่ซับซอน 

(Panofsky, 1955; Gombrich, 1972) งานวิจัยนี้จึงมุงเนนที่การใชประติมานวิทยาเปน

เครื ่องมือในการวิเคราะหสัญลักษณในพุทธศิลป โดยเฉพาะสัญลักษณที ่ปรากฏ 

บนทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญในปราสาทพิมาย 

ปราสาทพิมาย เปนหนึ่งในศาสนสถานสำคัญของอารยธรรมเขมรในประเทศไทย 

ซึ่งมีความโดดเดนในดานศิลปกรรมและสถาปตยกรรมแบบเขมรโบราณ ทับหลังเปน

สวนหนึ่งขององคประกอบทางสถาปตยกรรมที่มีลักษณะเฉพาะตัว โดยทำหนาที่เปน

แผนหินแกะสลักที่มักจะนำเสนอเรื่องราวทางศาสนาผานภาพสัญลักษณและลวดลาย

ประณีต การแกะสลักที่ปรากฏบนทับหลังเปนเรื่องราวที่มีความสำคัญในศาสนา เชน  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            234           

 

พุทธประวัติ รามเกียรติ์ และเหตุการณในศาสนาฮินดู ซึ่งลวนเปนสัญลักษณที่บงบอก

ถึงคติความเชื่อของผูสราง (Coedès, 1927; Dupont, 1955) 

ทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญของปราสาทพิมายเปนหนึ่งในตัวอยางสำคญั

ที่แสดงใหเห็นถึงการใชสัญลักษณในการสื ่อสารเรื ่องราวทางพุทธศาสนา โดยฉาก  

"มารผจญ" ถือเปนตอนสำคัญในพุทธประวัติ ซึ่งสื่อถึงชวงเวลาที ่พระพุทธเจากำลัง

บำเพ็ญเพียรใตตนโพธิ์เพื่อบรรลุการตรสัรู และถูกมารผูเปนสัญลักษณของความชั่วราย

เขามาทาทายเพื่อขัดขวางพระองค แตสุดทายพระพุทธเจาเอาชนะมารไดและเขาสูการ

ตรัสรู ฉากนี้จึงเปนสัญลักษณที่สื่อถึงการเอาชนะกิเลสและอุปสรรคตาง ๆ เพื่อบรรลุ 

สัจธรรม ความสำคัญของสัญลักษณนี้ในทับหลังปราสาทพิมายไมไดเพียงแคบอกเลา

เรื่องราวทางศาสนาเทานั้น แตยังสะทอนถึงคติธรรมที่สอนถึงการเอาชนะอุปสรรคทาง

จิตใจและการมุงสูการตรสัรู (Snodgrass, 1985; Woodward, 1997) 

งานวิจัยนี ้ม ีว ัตถุประสงคหลักสองประการ ประการแรกคือ การศึกษา 

ประติมานวิทยาในฐานะเครื่องมือในการวิเคราะหและตีความสญัลักษณทางศาสนา โดย

จะทำใหเห็นถึงบทบาทของสัญลักษณในศิลปะโบราณ วาสัญลักษณเหลานี้ไมเพียงเปน

เครื่องประดับ แตยังเปนเครื่องมือสำคัญในการสื่อสารคติธรรมและความเชื่อทางศาสนา

ของผูคนในสมัยนั ้น (Belting, 1994; Morgan, 2005) ประการที ่สองคือ การศึกษา

สัญลักษณที่ปรากฏในทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญของปราสาทพิมาย ซึ่งเปนการ

ใชประติมานวิทยาในการทำความเขาใจวิธีที่ศิลปนโบราณแสดงออกถึงเรื่องราวทาง

พุทธศาสนาและคติธรรมตาง ๆ ผานงานประติมากรรม    

 การศึกษาในครั้งนี้มีพื้นฐานมาจากการวิเคราะหและตีความสัญลักษณตาม

แนวคิดของนักวิชาการที่ศึกษาเก่ียวกับศิลปะและสัญลักษณในอาณาจักรขอม งานวิจัย

ของ Coedès (1927) และ Dupont (1955) เปนตัวอยางที่สำคัญในการทำความเขาใจ

สัญลักษณที ่ปรากฏในศิลปกรรมของเขมรโบราณ นักวิชาการทั ้งสองไดเสนอวา

สัญลักษณในศาสนสถานของขอมไมใชเพียงแคการตกแตงทางศิลปะเทานั้น แตยังเปน

เครื่องมือสำคัญในการสื่อสารคติธรรม ความเชื่อ และปรัชญาทางศาสนาที่มีบทบาท



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    235   

                                                 

สำคัญในวิถีชีวิตของผูคนในสมัยนั้น  ดังนั้น งานวิจัยนี้จึงมีความสำคัญในการสรางความ

เขาใจลึกซึ้งเกี่ยวกับบทบาทของประติมานวิทยาในการตีความสัญลักษณในศิลปกรรม 

โดยเฉพาะสัญลักษณที่ปรากฏในทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญ ซึ่งเปนตัวแทนของ

ความเชื่อและคติธรรมในพุทธศาสนาโบราณ และสามารถทำใหเขาใจถึงการใชศิลปกรรม

เปนสื่อในการถายทอดความเชื่อทางศาสนาไดอยางมีประสิทธิภาพ (Chanchaowat & 

Thein, 2015) รวมทั้งพุทธศาสนามหายานมีบทบาทในชีวิตตามแนวคิดแบบเทวนิยม

พหุเทวนิยมและวิญญาณนิยมตามความเชื่อของทองถิ่นไวดวยจัดเปนนความเชื่อที่มี

ลักษณะเชิงพหุวัฒนธรรมดวย  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

1. เพื่อศึกษาประติมานวิทยาในฐานะเครื่องมือในการวิเคราะหและตีความ

สัญลักษณทางศาสนา 

2. เพื่อศึกษาสัญลักษณในทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญของปราสาทพิมาย  

 

กรอบแนวคิด  

บทความนี้มีกรอบแนวคิดที่ตั ้งอยู บนหลักการแนวคิดประติมานวิทยาของ 

พานอฟสกี (Panofsky, 1955) วิเคราะหภาพสลักมารผจญที่ปราสาทพิมายในสาม

ระดับ ไดแก การรับรูเบื้องตน ซึ่งเนนองคประกอบศิลปะ เชน รูปทรงและทาทางของ

ตัวละคร, การวิเคราะหเชิงประติมานวิทยา ที่ตีความสัญลักษณทางพุทธศาสนา เชน 

กองทัพมาร (Freeman & Jacques, 1999), และ การตีความเชิงประติพิมพวิทยา  

ที่พิจารณาบริบททางสังคมและการเมือง เชน แนวคิดธรรมราชาในยุคขอม (Groslier, 

1973) การวิเคราะหนี้เผยใหเห็นวาภาพสลักไมเพียงถายทอดพุทธประวัติ แตยังสะทอน

อุดมการณทางศาสนาและการปกครอง ภาพพระพุทธเจาที ่เอาชนะมารจึงเปน

สัญลักษณของชัยชนะทางจิตวิญญาณและการปกครองโดยธรรม  

  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            236           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดประติมานวิทยาของภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญ  

จากทับหลังปราสาทพิมาย 

Figure 1. Iconographic Framework of the Relief Depicting the Buddha’s 

Life: The Episode of the Temptation by Mara from the Lintel  

of Phimai Sanctuary 

 

วิธีดำเนินการวิจัย   

การวิจัยเชิงคุณภาพแบบไมประจักษ (Non-Empirical Qualitative Research) 

ที่มีวัตถุประสงคเพื่อวิเคราะหสัญลักษณและบทบาทของทับหลังภาพสลักพุทธประวัติ

ตอนมารผจญในปราสาทพิมาย กระบวนการวิจัยจะมุงเนนไปที่ การวิเคราะหขอมูลจาก

เอกสาร ทฤษฎี และวรรณกรรมที่เกี ่ยวของ โดยไมอาศัยการเก็บขอมูลจากการ 

ลงพื้นที่หรือการสำรวจเชิงประจักษ การวิจัยลักษณะนี้จึงเปนการคนควาขอมูลที่มีอยู

แลวเพื่อนำมาสังเคราะห ตีความ และวิจารณ ซึ่งสามารถแบงออกเปนข้ันตอนตาง ๆ ได

ดังนี้ 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    237   

                                                 

1. การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิดทางประติมานวิทยา 

 ศึกษาทฤษฎีและกรอบแนวคิดที่เกี่ยวของกับประติมานวิทยา (Iconography) 

ซึ่งเปนเครื่องมือสำคัญในการวิเคราะหและตีความสัญลักษณทางศาสนา จากการรวบรวม

และศึกษาเอกสารที่อธิบายถึงความหมายของประติมานวิทยาในบริบทของศาสนาพุทธ 

และศึกษาวิธีการที่นักวิชาการกอนหนาใชในการวิเคราะหงานศิลปะทางศาสนาโดย 

อิงจากกรอบแนวคิดนี้  รวมทั้งศึกษากรณีศึกษาจากงานวิจัยกอนหนาในบรบิทอื่น ๆ ที่

ใชประติมานวิทยาในการวิเคราะหสัญลักษณ เพื่อทำความเขาใจเครื่องมือในการ

วิเคราะหที่สอดคลองกับงานวิจัย 

2. การทบทวนวรรณกรรมและเอกสารที่เกี่ยวของกับทับหลังปราสาทพิมาย

และพุทธประวัติตอนมารผจญ 

 รวบรวมเอกสาร งานวิจัย และขอมูลที่เกี่ยวของกับปราสาทพิมายโดยเฉพาะ

เรื่องของทับหลังและภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญ รวมทั้งศึกษาเอกสารเกี่ยวกับ

ประวัติศาสตรศิลปะขอมและการแพรหลายของศาสนาพุทธนิกายมหายานในพื้นที่นั้น 

ในยุคที่ปราสาทพิมายสรางขึ้น และวิเคราะหขอมูลที ่ไดจากวรรณกรรมและเอกสาร

เกี่ยวกับสัญลักษณทางศาสนาในพุทธประวัติตอนมารผจญ และเปรียบเทียบกับสัญลักษณ

อ่ืน ๆ ที่พบในทับหลังของศาสนสถานที่คลายคลึงกัน ดังนี ้

 2.1 แนวคิดประติมานวิทยา 

        การศึกษาประติมานวิทยา (Iconography) เปนแนวทางสำคัญในการ

วิเคราะหและตีความสัญลักษณทางศาสนาในงานศิลปะ โดยเฉพาะอยางยิ่งในบริบท

ของศิลปะพุทธศาสนา แนวคิดนี้ชวยใหเขาใจความหมายที่ซอนอยูในสัญลักษณและ

เชื ่อมโยงกับความเชื่อทางศาสนา ซึ ่งไดรับการพัฒนาจากนักวิชาการ โดยมีแนวคิด 

ที่สำคัญดังนี้ 

   1) แนวคิดของพานอฟสกี (Panofsky) และวิธีการทางประติมานวิทยา 

   เออรวิน พานอฟสกี (Erwin Panofsky) ไดพัฒนาวิธีการวิเคราะห

สัญลักษณที่เรียกวา "วิธีการทางประติมานวิทยา" (Iconological Method) ซึ่งแบง

ออกเปน 3 ระดับ ไดแก   



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            238           

 

  1.1) การรับรู เบื ้องตน (Pre-iconography) การสังเกตรูปแบบ 

สีสัน องคประกอบ และทาทางของตัวละครในงานศิลปะ โดยยังไมคำนึงถึงความหมาย

ทางวัฒนธรรมหรือศาสนา  

  1.2) การวิเคราะหเชิงประติมานวิทยา (Iconography) การตีความ

ความหมายของสัญลักษณผานความรูทางประวัติศาสตร ตำนาน และศาสนา เชน การ

วิเคราะหภาพสลักของพุทธประวัติตอนมารผจญในปราสาทพิมาย ซึ ่งสะทอนถึง

หลักธรรมในพุทธศาสนา (Freeman & Jacques, 1999)  

  1.3) การตีประติพิมพวิทยา (Iconology) การพิจารณาสัญลักษณ

ในบริบททางสังคมและปรัชญา เพื่อทำความเขาใจแนวคิดที่ซอนอยูในงานศิลปะ เชน 

การเปรียบเทียบสัญลักษณของพระพุทธเจากับพระเยซู ซึ่งเปนตัวแทนของการตรัสรู

และการเสียสละ (Panofsky, 1955) 

   2) แนวคิดของวารบูรก (Warburg) และ “ความจำในสัญลักษณ” 

  อาเบอรโต วารบูรก (Aby Warburg) ไดเสนอแนวคิดเรื่อง “ความจำ

ในสัญลักษณ” (Memory of Symbols) ซึ่งอธิบายวาสัญลักษณในศิลปะไมไดหายไปตาม

กาลเวลา แตถูกนำกลับมาใชใหมในบริบทที ่แตกตางกัน ตัวอยางเชน การแสดงภาพ

พระพุทธเจาในทามารผจญ อาจมีความหมายที่แปรเปลี่ยนไปตามวัฒนธรรมและยุคสมัย 

(Warburg, 1999) 

   3) แนวคิดของเบลติง (Belting) และภาพทางศาสนาในฐานะสื่อกลาง

ทางจิตวิญญาณ 

  ฮันส เบลติง (Hans Belting) ไดเสนอวาภาพศาสนาเปนมากกวา

สื่อบันทึกประวัติศาสตร แตเปนเครื่องมือเชื่อมโยงมนุษยกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เชน ภาพ

พระพุทธเจาในศาสนาพุทธหรือภาพพระเยซูในศาสนาคริสต ซึ ่งไมไดเปนเพียง

สัญลักษณทางศิลปะ แตเปนสื่อกลางทางจิตวิญญาณที่สรางความศรัทธาแกผูเคารพ

บูชา (Belting, 2003) 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    239   

                                                 

   4) แนวคิดของมะลี่ (Male) และการวิเคราะหสัญลักษณในศิลปะ 

ยุคกลาง 

  เอมิล มะลี่ (Emile Male) ไดเนนถึงความสำคัญของการวิเคราะห

สัญลักษณในศิลปะยุคกลาง โดยเชื่อวาสัญลักษณในโบสถหรือวัดคริสตไมไดเปนเพียง

เครื่องประดับตกแตง แตเปนเครื่องมือสำคัญในการสอนศาสนาและเผยแพรคำสอน

คริสตศาสนา ซึ ่งตองอาศัยความเขาใจทางศาสนาและประวัติศาสตรเพื ่อเขาถึง

ความหมายที่ซอนอยู (Male, 1983) 

จากแนวคิดของนักวิชาการขางตน ประติมานวิทยาเปนเครื่องมือสำคัญในการ

ทำความเขาใจสัญลักษณในศิลปะ โดยเฉพาะศิลปะทางศาสนา ซึ่งไมไดเปนเพียงการ

สังเกตรูปแบบภายนอก แตตองคำนึงถึงบริบททางสังคม วัฒนธรรม และปรัชญาที่อยู

เบื้องหลังสัญลักษณนั้น ๆ วิธีการทางประติมานวิทยาของพานอฟสกีไดวางรากฐาน

ใหกับการศึกษาเชิงสัญลักษณในงานศิลปะ และยังสอดคลองกับแนวคิดของวารบูรก 

เบลติง และมะลี ่ ที ่เนนถึงบทบาทของสัญลักษณในฐานะสื ่อกลางทางศาสนาและ

วัฒนธรรม 

 2.2 แนวคิดคัมภีรพุทธมหายาน 

  คัมภีรมหายานเปนหนึ่งในรากฐานสำคัญของพระพุทธศาสนาฝาย

มหายาน ซึ่งไดรับการพัฒนาในชวงตนพุทธศักราชที่ 1,000-1,500 โดยเนนแนวคิดเรื่อง 

"ศูนยตา" (ความวาง) และ "โพธิสัตว" (ผู มุ งบรรลุพุทธภาวะเพื ่อชวยสรรพสัตว)  

ในบทความนี้จะกลาวถึง ลังกาวตารสูตร และ วัชรจเฉทิกาปรัชญาปารมิตาสูตร ซึ่งเปน

คัมภีรสำคัญที่มีบทบาทในการกำหนดแนวคิดทางปรัชญาและปฏิบัติของมหายาน 

  1) ลังกาวตารสูตร แนวคิด จิตเพียงอยางเดียว (Cittamātra) ซึ่งระบุ

วาทุกสิ่งเปนเพียงสภาวะของจิต ไมมีตัวตนที่แทจริง (Schmithausen, 1987) พระสูตร

ยังอธิบายเรื่อง อาลยวิญญาณ (Ālayavijñāna) วาเปนคลังแหงกรรมที่สงผลตอการ

รับรู ของสรรพสัตว  (Waldron, 2003) นอกจากนี ้ย ังปฏิเสธตรรกะและภาษาวา 

ไมสามารถนำไปสูการตรัสรูได เนนการตระหนักรูโดยตรง (Suzuki, 1949) แนวคิด 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            240           

 

พุทธภาวะ (Buddha-nature) ในพระสูตรชี้วาทุกสรรพสัตวมีศักยภาพแหงการตรัสรู 

(Williams, 2009) และสงเสริม โพธิสัตวมรรค (Bodhisattva Path) ที่มุ งชวยเหลือ

สรรพสัตวใหพนทุกข (Lusthaus, 2002) 

  การวิเคราะหพุทธประวัติตอนมารผจญในบริบทของคัมภีรมหายาน  

ในลังกาวตารสูตร พระพุทธเจาทรงเนนแนวคิด “จิตเทานั ้น” (Cittamātra) และ

ปฏิเสธโลกภายนอกวาเปนเพียงภาพลวงของจิต โดยในชวงหนึ่งของคัมภีรไดอธิบายถึง

การตอสูกับมารวา 

  “ There is no external Māra; it is only mind which is disturbed 

by habit-energy and delusion that creates its own Māra.” ( Laṅkāvatāra 

Sūtra, trans. Suzuki, 1932, p. 103) 

  แสดงใหเห็นวา “มาร” ไมไดมีตัวตนจริง หากแตเปน ภาวะทางจิต ที่เกิด

จากพลังกรรม (vāsanā) และอวิชชา ซึ่งสอดคลองกับฉากมารผจญที่มักตีความวาเปน

การเอาชนะอุปสรรคทางจิตใจ เพื่อใหบรรลุพุทธภาวะ นอกจากนี้ พระสูตรยังกลาววา  

  “When the Bodhisattva sees that all objects are only mind, 

Māra disappears like an illusion.” (Laṅkāvatāra Sūtra, trans. Suzuki, 

1932, p. 105) 

  ซึ่งชี้ใหเห็นวา การบรรลุการรูแจง (Enlightenment) ไมใชการตอสูกับ

สิ่งภายนอก แตคือการรูแจงถึงธรรมชาติของจิต ที่เปนศูนยกลางของการสราง “มาร” 

ขึ้นมาเอง 

  2) วัชรจเฉทิกาปรัชญาปารมิตาสูตร (Diamond Sutra) เปนคัมภีร

สำคัญของพุทธศาสนามหายานที่เนนแนวคิด ศูนยตา (Śūnyatā) ซึ ่งอธิบายวา 

ทุกสรรพสิ่งปราศจากแกนแทที่แทจริง (Garfield, 1995) พระสูตรยังกลาวถึง ปญญา

ปารมิตา (Prajñāpāramitā) ซึ่งเปนปญญาที่นำไปสูการตรัสรูโดยละวางจากความยึด

มั ่นในแนวคิดคู ตรงขาม (Conze, 1975) นอกจากนี ้ยังเนน โพธิสัตว อุดมการณ 

(Bodhisattva Ideal) ที่สอนใหโพธิสัตวปฏิบัติโดยไมยึดมั่นในอัตตา (Thurman, 2005) 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    241   

                                                 

และแนวคิด อภาวะ (Aparapratyaya) ที่ชี ้วาสิ่งทั้งหลายดำรงอยูโดยปราศจากการ    

อิงอาศัยเหตุปจจัยอยางแนนอน (Schopen, 2004) 

   ในวัชรจเฉทิกาปรัชญาปารมิตาสูตร พระพุทธเจาสอนวาไมควร 

ยึดติดแมในแนวคิดเรื่องตัวตน ซึ่งสื่อถึงความวางเปลา (śūnyatā) ของสิ่งทั้งหลาย 

และมารผจญจึงอาจตีความเปน การยึดมั่นในอัตตาและความกลัว มากกวาการตอสูกับ

ปศาจจริง ๆ   

  “All composed things are like a dream, a phantom, a bubble 

and a shadow... so should one view  them.” (Diamond Sutra, trans. Conze, 

1975, p. 57)       

  ในอีกตอนหนึ่ง พระพุทธเจาไดกลาวถึงโพธิสัตววา  

  “A Bodhisattva should develop a mind that does not abide 

anywhere.” (Diamond Sutra, trans. Conze, 1975, p. 42)    

  ซึ ่งหมายความวา ผู ม ุ งบรรลุโพธิสัตวไมควรยึดมั ่นในอารมณหรือ

ความคิดใด ๆ รวมถึงไมตกอยูภายใตอิทธิพลของมาร (อัตตา, ความหลง, ความกลัว) 

 2.3 งานวิจัยที่เก่ียวของ 

  การศึกษาทับหลังของปราสาทพิมายและภาพสลักพุทธประวัติตอน 

มารผจญไดรับความสนใจ โดยเฉพาะในแงของการสื ่อความหมายทางศาสนาและ

อิทธิพลของพุทธศาสนานิกายมหายานในอาณาจักรขอม งานวิจัยที่เกี ่ยวของสามารถ

แบงออกเปน 3 สวนหลัก ไดแก (1) การศึกษาภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญ 

ที่ปราสาทพิมาย (2) ศิลปะขอมและการแพรหลายของพุทธมหายานในอาณาจักรขอม 

และ (3) การเปรียบเทียบทับหลังของปราสาทพิมายกับศาสนสถานอ่ืนที่คลายคลึงกัน 

  1) ศึกษาภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญที่ปราสาทพิมาย 

   งานวิจัยของ Guthrie (2004) ไดศึกษาเก่ียวกับบทบาทของ เทวดา

พิภพ (Earth Deity) ในพุทธศาสนา โดยชี้ใหเห็นวาภาพเหตุการณมารผจญในทับหลัง

ของปราสาทพิมายสะทอนถึงแนวคิดทางศาสนาและการเมืองของยุคขอมโบราณ  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            242           

 

ภาพพระพุทธเจาทรงเอาชนะมาร (Māravijaya) และการอัญเชิญเทวดาพิภพมาเปน

พยานสะทอนถึงอำนาจของพระพ ุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำราชสำนัก             

Ly (2006) ไดศึกษาสัญลักษณของพระพุทธเจาที่ปรากฏในทับหลังของปราสาทพิมาย 

โดยเฉพาะภาพพระพุทธเจาในอิริยาบถแตะพื้นดินเพื่อขอใหพระแมธรณีเปนพยาน 

ภาพดังกลาวเปนองคประกอบสำคัญของศิลปะพุทธมหายานและสะทอนถึงการตีความ

เชิงสัญลักษณของชุมชนขอมในชวงเวลานั้น (นอกจากนี้ Sharrock (2007) ไดทำการ

วิเคราะหภาพสลักพระพุทธเจาบนทับหลังของปราสาทพิมาย และเชื่อมโยงกับศิลปะ

ขอมที ่ไดร ับอิทธิพลจากพุทธมหายาน งานวิจ ัยของเขาชี ้ ใหเห็นวาการใช ภาพ 

พุทธประวัติมารผจญบนทับหลังอาจสะทอนถึงความพยายามของอาณาจักรขอมในการ

สถาปนาความชอบธรรมของกษัตรยิผานศาสนา  

  2) ศิลปะขอมและการแพรหลายของมหายานในอาณาจักรขอม 

   การศึกษาของ Sharrock (2009) ไดวิเคราะหบทบาทของพระเจา

ชัยวรมันที่ 7 และการเปลี่ยนแปลงทางศาสนาในยุคนั้น ซึ่งเปนชวงที่พุทธศาสนานิกาย

มหายานเฟ องฟูในอาณาจักรขอม เขาอธิบายวาศาสนสถานหลายแหง รวมถึงปราสาท 

พิมาย สะทอนใหเห็นถึงความพยายามของกษัตริยขอมในการเผยแพรพุทธมหายานและรวม

อาณาจักรผานอุดมการณศาสนา โดยเฉพาะการใชศิลปะพุทธประวัติ เชน ภาพมารผจญ 

บนทับหลังและผนังของศาสนสถาน และ Van Beek (2012) ศึกษาศิลปะไทยและขอม 

โดยเนนที่อิทธิพลของศิลปะขอมที่ปรากฏในสถาปตยกรรมของปราสาทพิมาย งานของ

เขาชี้ใหเห็นวาภาพสลักพุทธประวัติ รวมถึงมารผจญ ไดรับการออกแบบใหเปนสวนหนึ่ง

ของโครงสรางศาสนสถานเพ่ือสรางสภาพแวดลอมที่สื่อถึงอุดมการณทางศาสนา  

  3) เปรียบเทียบทับหลังปราสาทพิมายกับศาสนสถานที่คลายคลึงกัน 

   Ly (2002) ไดทำการวิเคราะหแนวทางการเลาเรื่องผานศิลปะสลัก

หินในปราสาทขอม โดยเปรียบเทียบกับทับหลังของพิมาย งานของเขาแสดงใหเห็นวา

การใชภาพพุทธประวัติในศิลปะขอมมีรูปแบบที่เปนเอกลักษณ และอาจเปนเครื่องมือ

ในการเผยแพรแนวคิดทางศาสนาและการเมืองในยุคนั ้น  Barry (2013) ไดศึกษา



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    243   

                                                 

ประเด็นเก่ียวกับสิทธิทางวัฒนธรรมและมรดกทางศิลปะของปราสาทพิมาย โดยเนนถึง

บทบาทของศลิปะพุทธประวัติ เชน มารผจญ ในฐานะสวนหนึ่งของมรดกทางศิลปะของ

ชุมชน งานของเขายังกลาวถึงการตีความสัญลักษณพุทธศาสนาในภาพสลักหินวาอาจ

สะทอนถึงความพยายามในการสรางอัตลักษณของอาณาจักร และ Guy (2014) ศึกษา

รูปแบบประติมากรรมขอมที ่เกี ่ยวของกับพุทธศาสนาและฮินดู โดยพบวามีการ

ผสมผสานแนวคิดของทั้งสองศาสนาในศิลปะทับหลังของปราสาทหลายแหง รวมถึง 

พิมาย งานของเขาแสดงใหเห็นวาภาพสลักมารผจญเปนองคประกอบสำคัญของศิลปะ

พุทธมหายานที่ใชในการแสดงแนวคิดเร่ืองธรรมะและอำนาจของพระพุทธเจา   

3. การวิเคราะหสัญลักษณในทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญ 

วิเคราะหสัญลักษณที่ปรากฏในภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญของ

ปราสาทพิมาย โดยใชทฤษฎีประติมานวิทยาเปนกรอบในการวิเคราะห ตีความ

ความหมายของสัญลักษณทางศาสนาที่แฝงอยูในภาพสลัก โดยเชื่อมโยงกับความเชื่อ            

ทางศาสนาพุทธนิกายมหายาน และประวัติศาสตรของการสรางสรรคงานศิลปะในยุค

สมัยนั้น รวมทั้งศึกษาบริบททางศาสนาและวัฒนธรรมของยุคที่ปราสาทพิมายสรางขึ้น 

เพื่อทำความเขาใจบทบาทของสัญลักษณในภาพสลักพุทธประวัติตอนมารผจญ 

 

ผลการวิจัยเชิงสังเคราะห  

1. ประติมานวิทยาในฐานะเคร่ืองมือในการวิเคราะหและตีความสัญลักษณ

ทางศาสนา 

ในการศึกษาประติมานวิทยา (Iconography) ในฐานะเครื่องมือในการ

วิเคราะหและตีความสัญลักษณทางศาสนา การศึกษาไดแสดงใหเห็นถึงความสำคัญของ

การใชประติมานวิทยาในการทำความเขาใจงานศลิปะที่มีความสมัพันธกับความเชื่อทาง

ศาสนา โดยเฉพาะอยางยิ ่งในบริบทของศิลปะและสัญลักษณทางพุทธศาสนา  

ประติมานวิทยาเปนเครื่องมือที่ไดรับการพัฒนาและประยุกตใชในดานการศึกษางาน

ศิลปะ โดยเนนการวิเคราะหสัญลักษณและภาพลักษณที่มีความหมายเชิงนัยและสื่อ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            244           

 

ถึงเรื่องราวที่ซับซอนในงานศิลปะ ผานการวิเคราะหรูปแบบของสัญลักษณ สัญลักษณ

เหลานี้สะทอนถึงแนวคิดทางศาสนา ความเชื่อ และความหมายที่ซอนอยู ซึ่งสัญลักษณ

ดังกลาวสามารถทำหนาที่เปนสื่อในการเชื่อมโยงกับเรื่องราวทางศาสนาหรือแนวคิด 

ที่เกี่ยวของ (Panofsky, 1955)  รวมทั้งไดถูกนำมาใชในการวิเคราะหงานศิลปะทาง

ศาสนาอยางแพรหลาย การใชเครื่องมือประติมานวิทยาทำใหผูศึกษาสามารถทำความ

เขาใจสัญลักษณในงานศิลปะที่เกี่ยวของกับพุทธศาสนานิกายมหายาน เชน ภาพสลัก

และทับหลังของปราสาทพิมาย ที่แสดงใหเห็นถึงเหตุการณทางศาสนาที่มีความสำคัญ

อยางยิ่ง เชน พุทธประวัติตอนมารผจญ โดยการตีความสัญลักษณในภาพสลักเหลานี้  

ผูศึกษาสามารถเขาใจถึงความหมายที่แฝงอยูในบริบททางศาสนาพุทธและสามารถเชื่อมโยง

กับประวัติศาสตรและวัฒนธรรมของยุคสมัยนั้นได (Freeman & Jacques, 1999) 

ในงานศิลปะ โดยเฉพาะศิลปะทางศาสนา เปนกระบวนการวิเคราะห 

ที่ซับซอน ซึ่งไดรับการพัฒนาและขยายความจากนักวิชาการหลายทาน เพื่อทำความ

เขาใจเก่ียวกับสัญลักษณทางศิลปะและความหมายที่แฝงอยูในบริบททางวัฒนธรรมและ

เออรว ิน พานอฟสกี (Erwin Panofsky) ได เสนอ "ว ิธ ีการทางประติมานว ิทยา" 

(Iconological Method) ซึ่งเนนการวิเคราะหสัญลักษณในสามระดับ ไดแก การรับรู

เบื ้องตน (Pre-iconography) ที ่ม ุ งเนนการสังเกตรูปแบบและองคประกอบทาง

กายภาพของงานศิลปะ การวิเคราะหเชิงประติมานวิทยา (Iconography) ที่เชื่อมโยง

สัญลักษณกับความรูทางประวัติศาสตรและวัฒนธรรม และการตีความเชิงลึก เรียกวา 

ประติพิมพวิทยา (Iconology) ซึ่งเชื่อมโยงสัญลักษณกับปรัชญาและบริบททางสังคม 

ที่แฝงอยูในงานศิลปะ (Panofsky, 1955)  การวิเคราะหเชิงลึกแบบนี้ยังสอดคลองกับ

แนวค ิดของ อาเบอร โต  วาร บ ูรก (Aby Warburg) ซ ึ ่งเป นผู ท ี ่ม ีบทบาทสำคัญ 

ในการศึกษาสัญลักษณทางศิลปะในยุคฟ นฟูศิลปวิทยา (Renaissance) วารบูรก 

เนนถึงการสืบทอดและวิวัฒนาการของสัญลักษณที่ขามผานยุคสมัย เรียกแนวคิดนี้วา 

“ความจำในสัญลักษณ” (memory of symbols) ซึ่งหมายถึงการที่สัญลักษณทาง

ศิลปะไมไดหายไปตามกาลเวลา แตถูกนำกลับมาใชใหมในบริบทที่แตกตางกัน การใช

สัญลักษณเดียวกันในวัฒนธรรมที่แตกตางกันอาจทำใหความหมายของสัญลักษณนั้น



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    245   

                                                 

เปลี่ยนแปลงไปตามบริบท ตัวอยางเชน การแสดงถึงพระพุทธเจาในทามารผจญ ซึ่งเปน

สัญลักษณของการตรัสรูในพุทธศาสนา สามารถเปรียบเทียบไดกับสัญลักษณของ 

พระเยซูบนไมกางเขนในศาสนาคริสต ซึ่งเปนตัวแทนของการเสียสละและความเมตตา 

สัญลักษณทั้งสองนี้แสดงใหเห็นถึงการเชื่อมโยงระหวางสัญลักษณทางศาสนากับคุณคา

ทางจิตวิญญาณในแตละวัฒนธรรม (Warburg, 1999) มุมมองของ ฮันส เบลติง (Hans 

Belting) ภาพทางศาสนามีบทบาทที่มากกวาการเปนเพียงสื่อที่ถายทอดเรื่องราวทาง

ประวัติศาสตร แตเปนสื่อกลางที่เชื่อมโยงมนุษยกับสิ่งที่เหนือธรรมชาติ เบลติงเนนวา

ภาพทางศาสนา เชน ภาพพระพุทธเจาในศาสนาพุทธ หรือภาพพระเยซูในศาสนาคริสต 

ไมไดเปนเพียงแคตัวแทนของบุคคลในอดีต แตเปนสื ่อที่เชื ่อมโยงผูศรัทธากับพลัง

ศักดิ์สิทธิ ์ทางจิตวิญญาณ การมองเห็นภาพเหลานี้ไมไดเปนเพียงการชื่นชมความงาม

ทางศิลปะ แตเปนการสื่อสารทางจิตวิญญาณที่ทำใหผูศรัทธาสามารถเชื่อมโยงกับความ

เชื ่อและความศรัทธาในระดับลึกซึ ้ง การตีความภาพในบริบทนี ้ทำใหภาพศาสนา

กลายเปนสวนหนึ่งของพิธีกรรมและการนมัสการ ซึ่งมีความหมายเชิงจิตวิญญาณ 

ที่ลึกซึ ้งกวาการเปนเพียงวัตถุทางศิลปะ (Belting, 2003)  และเอมิล มะลี ่ (Emile 

Male) ไดเพิ่มมิติทางศาสนาและประวัติศาสตรใหกับการวิเคราะหสัญลักษณในศิลปะ

ยุคกลาง เนนถึงความสำคัญของการพิจารณาบริบททางศาสนาและตำนานที่เกี่ยวของ

กับสัญลักษณในศิลปะของคริสตจักรยุโรป โดยเชื่อวาการทำความเขาใจสัญลักษณ

เหลานี้จะตองอาศัยความรูเกี ่ยวกับศาสนาและประวัติศาสตร ซึ่งชวยใหสามารถเขาถึง

ความหมายลึกซึ้งของภาพที่ปรากฏในโบสถหรือวัดคริสตในยุคกลาง รวมทั้งชี้ใหเหน็วา

ภาพศาสนาในยุคกลางไมไดเปนเพียงสิ่งประดับตกแตง แตยังเปนเครื่องมือสำคัญในการ

สอนศาสนาและเผยแพรคำสอนศาสนาคริสต ซึ่งการวิเคราะหในบริบททางศาสนาและ

วัฒนธรรมเหลานี้ทำใหสามารถเขาถึงความหมายที่ลึกซึ้งและซับซอนของสัญลักษณ 

ในศิลปะยุคกลางไดมากยิ่งขึ้น (Male, 1983)          

จากการศึกษาของนักวิชาการทั ้งหลายขางตน การวิเคราะหสัญลักษณ 

ในศิลปะไมไดเปนเพียงแคการสังเกตรูปแบบทางกายภาพหรือการตีความตามความหมาย

ที่เห็นไดชัดเจนเทานั้น แตยังตองพิจารณาถึงบริบททางสังคม วัฒนธรรม และศาสนาที่อยู



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            246           

 

เบื้องหลังสัญลักษณนั้น ๆ  การศึกษาเชิงประติมานวิทยาชวยใหเขาถึงความหมายที่ลึกซึ้ง

ของสัญลักษณและทำใหเขาใจถึงการเชื่อมโยงที่ซับซอนระหวางศิลปะกับวัฒนธรรมและ

จิตวิญญาณ จึงไดนำเสนอแนวคิดการวิเคราะหสัญลักษณในงานศิลปะที ่เปนระบบ  

ซ ึ ่งเร ียกก ันว า "ว ิธ ีการทางประต ิมานว ิทยา" (Iconological Method) เน นย ้ำถึง

ความสำคัญของการทำความเขาใจสัญลักษณและบริบทของงานศิลปะ โดยแบงการ

วิเคราะหออกเปน 3 ระดับสำคัญ เพื่อทำความเขาใจในเชิงลึกถึงความหมายที่ซอนอยู 

ในงานศิลปะ โดยเฉพาะในงานศิลปะทางศาสนา (Panofsky, 1955) 

 1) การรับรูเบื้องตน (Pre-iconography) ระดับแรกคือการรับรูเบื้องตน 

ซึ่งเปนการวิเคราะหที่เนนไปที่การสังเกตรูปแบบและลักษณะทางกายภาพของงาน

ศิลปะโดยตรง เชน รูปทรง สีสัน การจัดองคประกอบ และทาทางของตัวละครที่ปรากฏ

ในภาพ เปนการวิเคราะหที ่มุ งเนนไปที ่การพิจารณาลักษณะภายนอกโดยไมเนน

ความหมายลึกซึ้งที่ซอนอยูในสัญลักษณ การวิเคราะหในระดับนี้จะชวยใหผูวิเคราะห

สามารถอธิบายวัตถุและรูปแบบของงานศิลปะในแงของลักษณะทางกายภาพไดชัดเจน  

 2) ประติมานวิทยา (Iconographical Analysis) หรือเรียกสั้น ๆ วา 

(Iconography) ในระดับที ่สองของการวิเคราะห พานอฟสกีเสนอวาควรเปนการ

ตีความเชิงไวยากรณ (Grammatical Interpretation) ซึ่งเปนขั้นตอนที่เริ่มมุงเนนไปที่

การตีความความหมายของสัญลักษณหรือองคประกอบในงานศิลปะ โดยจะตองอาศัย

ความรูที่เกี่ยวของกับตำนาน ประวัติศาสตร และวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกับเนื้อหาของ

งานศิลปะ เชน การวิเคราะหสัญลักษณทางศาสนาในภาพสลักหรือทับหลังของ

ปราสาทพิมายที่เกี่ยวของกับพุทธประวัติตอนมารผจญ ผูวิเคราะหจะตองใชความรู

เก่ียวกับเรื่องราวในพุทธประวัติ เพ่ือเชื่อมโยงกับภาพที่ปรากฏ เชน การตีความตัวละคร

ที่เปนมาร บริวารของมาร และพระพุทธเจา ซึ่งเปนสัญลักษณสำคัญในพุทธศาสนา  

 3) ประติพิมพวิทยา (Iconological Interpretation) หรือเรียกสั้น ๆ วา 

(Iconology) การตีความในระดับประติมานวิทยา (Iconology) เป นการวิเคราะห 

ขั้นสูงสุด ซึ่งพานอฟสกีเนนย้ำถึงความสำคัญของการทำความเขาใจสัญลักษณในบริบท



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    247   

                                                 

ทางสังคม วัฒนธรรม และประวัติศาสตรที่กวางขึ้น การวิเคราะหในระดับนี้จะเชื่อมโยงกับ

แนวคิดทางปรัชญาและการแฝงความหมายเชิงนัยในงานศิลปะ การตีความเชิงนัยเหลานี้

ทำใหเขาใจไดวา สัญลักษณบางอยางในศิลปะอาจไมไดมีความหมายเฉพาะเจาะจงเพียง

อยางเดียว แตเชื่อมโยงกับปรัชญาและคติธรรมที่หลากหลาย การตีความในระดับนี้ชวย

เปดเผยถึงการเชื่อมโยงที่ลึกซึ้งระหวางงานศิลปะกับแนวคิดทางสังคมและศาสนาที่สราง

แรงบันดาลใจใหกับการสรางงานศิลปะนั้น ๆ  
 

2. สัญลักษณในทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญของปราสาทพิมาย  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ 2 ทับหลังพุทธประวัติตอนมารผจญของปราสาทพิมาย 

Figure 2. Intel of Mara's Temptation from Phimai Sanctuary 

 

ปราสาทพิมาย ตั้งอยูในเขตอำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา ครอบคลุม

พื้นที่เมืองโบราณขนาดใหญประมาณ 115 ไร โดยมีลักษณะผังเมืองเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผา 

ลอมรอบดวยคูน้ำและกำแพงเมืองอยางเปนระบบ เมืองพิมายมีทำเลที่อุดมสมบูรณ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            248           

 

เนื่องจากมีแมน้ำมูลไหลผานทางดานทิศเหนือและทิศตะวันออก อีกทั้งยังมีลำน้ำเค็ม

และลำน้ำจักราชลอมรอบในทิศอื่น ๆ ทำใหเกิดระบบชลประทานและการคมนาคม 

ที่เอื้อตอการตั ้งถิ่นฐานในระดับรัฐโบราณ ชื่อ “พิมาย” เชื ่อมโยงกับคำวา “วิมาย”  

ที่ปรากฏในจารึกภาษาเขมรบนกรอบประตูของระเบียงคดดานหนาปราสาทพิมาย  

และยังพบชื่อเดียวกันนี้ในจารึกโบราณบริเวณปราสาทเขาพระวิหาร ปราสาทพนมรุง 

และปราสาทพระขรรคในประเทศกัมพูชา ซึ่งแสดงถึงความสัมพันธแนนแฟนระหวาง

เมืองพิมายกับอาณาจักรเขมรในยุคกลาง โดยเฉพาะในชวงรัชสมัยของพระเจาชัยวรมัน

ที่ 7 ซึ ่งกลาวถึงการสรางที่พักคนเดินทางถึง 17 แหงบนเสนทางจากราชธานีไปยัง 

เมืองวิมาย หรือเมืองพิมายในปจจุบัน รวมทั้งปราสาทพิมายเปนศาสนสถานสำคัญ 

ที่สรางขึ้นในศิลปะแบบนครวัด (Angkor Wat Style) ซึ่งมีอิทธิพลอยางสูงในชวงปลาย

พุทธศตวรรษที่ 16 ถึงพุทธศตวรรษที่ 18 ลักษณะทางสถาปตยกรรมและการวางผัง

ภายในปราสาทสะทอนแนวคิด “จักรวาลจำลอง” ของศาสนาฮินดูและพุทธศาสนา โดย

การออกแบบศูนยกลางของปราสาทใหเปนที่ตั้งของปรางคประธาน หันหนาไปทางทิศ

ใต ซึ่งเปนทิศที่ตรงกับเสนทางคมนาคมโบราณจากเมืองยโศธรปุระ เมืองหลวงของ

อาณาจักรขอมในขณะนั้น สิ่งกอสรางตาง ๆ ภายในปราสาทไดรับการตกแตงดวยภาพ

สลักจำนวนมากในตำแหนงสำคัญ เชน หนาบัน ทับหลัง เสากรอบประตู และผนัง  

ซึ่งสะทอนทั้งความงดงามทางศิลปะและคติทางศาสนาอยางลึกซึ้ง ภาพสลักเหลานี้เปน

หลักฐานสำคัญในการศึกษาศิลปะเขมรโบราณ และยังเปนสื ่อกลางในการถายทอด

ความเชื่อและแนวคิดทางพุทธศาสนา 

ทับหลังภาพสลัก พุทธประวัติตอนมารผจญ ซึ ่งเปนกรณีศึกษาสำคัญ 

ในงานวิจัยนี้ เปนศิลปกรรมในแบบนครวัด มีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 17 ตัวทับหลงัทำ

จากหินทรายสีขาว ขนาดกวาง 94 เซนติเมตร ยาว 280 เซนติเมตร และหนา  

30 เซนติเมตร ปจจุบันมีสภาพชำรุด ภาพสลักบางสวนลบเลือนจากการกัดกรอนของ

เวลา ทับหลังนี้ถูกคนพบ ณ ปรางคประธาน ของปราสาทพิมาย ซึ่งเปนองคประกอบ

สถาปตยกรรมที่สำคัญที่สุดของศาสนสถาน โดยติดตั ้งอยูเหนือกรอบประตูของโถง

ทางเขาไปยังศูนยกลางของปราสาท 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    249   

                                                 

ทับหลังมารผจญที่ปราสาทพิมายมีความสำคัญอยางยิ่งในฐานะศิลปกรรม

ที่สะทอนถึงคติความเชื่อในพุทธศาสนานิกายมหายาน ซึ่งแพรหลายในเอเชียตะวันออก

เฉียงใตในยุคอาณาจักรขอม (Coedès, 1927; Freeman & Jacques, 1999) ทับหลัง

มารผจญเปนภาพสลักที่บรรยายเหตุการณสำคัญในพุทธประวัติ คือ "มารผจญ" ซึ่งเปน

ชวงเวลาที่พระพุทธเจาตรัสรู ใตตนโพธิ์และเอาชนะพญามารและบริวารที่พยายาม

ขัดขวางการบรรลุธรรม (Williams, 2009) ความสำคัญของทับหลังนี้ไมเพียงอยูที่การ

แสดงเหตุการณทางประวัติศาสตรของพระพุทธเจา แตยังสะทอนถึงแนวคิดของศาสนา

พุทธนิกายมหายาน โดยเฉพาะเรื่องการตอสูกับอุปสรรคภายในจิตใจ เชน กิเลส ความ

ยึดมั่นในตัวตน และความหลง (Skilling, 2009; Williams, 2009) ทับหลังมารผจญ

แสดงถึงการเอาชนะอุปสรรคทางจิตวิญญาณ ซึ่งเปนแกนสำคัญในคำสอนของมหายาน 

โดยที่พระพุทธเจาทรงใชความสงบและปญญาในการเผชิญหนากับมาร สื่อถึงการ

ปลดปลอยตนเองจากวัฏจักรแหงการเกิดและความทุกข (Conze, 1958)   

นอกจากนี ้ ท ับหลังมารผจญยังมีความสำคัญในดานศิลปกรรมและ

สถาปตยกรรม เนื่องจากเปนหลักฐานที่แสดงถึงการแพรขยายของศาสนาพุทธนิกาย

มหายานมายังภูมิภาคนี้ ผานการสรางศิลปกรรมที่สะทอนถึงความเชื่อและคติในยุคนั้น 

ตัวทับหลังยังเปนศิลปะที่แสดงถึงความละเอียดออนและความสามารถทางศิลปกรรม

ของชางฝมือในยุคอาณาจักรขอม ซึ่งแสดงถึงความสัมพันธระหวางศาสนาและการเมือง

ในสมัยนั้น (Freeman & Jacques, 1999)   

ดวยเหตุการณมารผจญเปนหนึ่งในชวงเวลาสำคัญของพุทธประวัติ ซึ่งใน

คัมภีรพระพุทธศาสนานิกายมหายานมีการตีความอยางลึกซึ ้ง โดยเนนถึงการตอสู 

เชิงสัญลักษณระหวางพระพุทธเจากับมาร ซึ่งเปนตัวแทนของกิเลสและอุปสรรคภายใน

จิตใจของมนุษย ค ัมภีร มหายาน ไดแก ล ังกาวตารสูตร และ วัชรจเฉทิกาปรัชญา 

ปารมิตาสูตร บรรยายถึงตัวละครตาง ๆ ที่มีบทบาทสำคัญในเหตุการณนี้ ทั้งมารและบริวาร 

รวมถึงพระพุทธเจาที่เปนศูนยกลางของเหตุการณ (Conze, 1958; Williams, 2009) 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            250           

 

1) พระโพธิสัตว (พระสิทธัตถะ) เปนบุคคลสำคัญที่สุดในเหตุการณ 

มารผจญ ซึ่งเปนชวงเวลาสำคัญที่เกิดขึ้นกอนที่พระองคจะตรัสรูใตตนโพธิ์ที่พุทธคยา 

เหตุการณนี้ไมเพียงแตเปนการตอสูกับศัตรูภายนอก แตยังเปนการตอสูภายในจิตใจของ

พระพุทธเจาเอง มารในที่นี้ถูกตีความในศาสนาพุทธนิกายมหายานวาไมไดเปนศัตรูทาง

กายภาพ แตเปนตัวแทนของกิเลสและการยึดมั่นในตัวตนที่อยูลึกในจิตใจของมนุษย 

มารแสดงถึงความโลภ ความโกรธ และความหลง ซึ่งเปนอุปสรรคสำคัญที่ขัดขวางไมให

มนุษยสามารถบรรลุธรรมและเขาใจในความจริงของชีวิตได  เมื่อมารปรากฏตัวขึ้น

พรอมกับบริวารจำนวนมากเพื่อขัดขวางพระพุทธเจา พระองคทรงนั่งสมาธิอยางมั่นคง 

ไมหวั่นไหวตอการขมขูหรือการลอลวงของมาร พระพุทธเจาเขาใจวาทุกสิ่งที่มารสราง

ขึ้นเปนเพียงภาพลวงตา ซึ่งเกิดจากจิตใจที่ยังไมหลุดพนจากความไมรู (อวิชชา) ดังนั้น 

พระองคจึงไมไดหลงใหลในสิ่งที่มารพยายามจะลอลวง พระพุทธเจาทรงแสดงถึงการ

เขาใจใน "ศูนยตา" หรือความวางเปลาที่ไมมีตัวตน การไมยึดมั่นในสิ่งที่เห็นและเขาใจ

วาทุกสิ่งลวนเปนเพียงภาพลวง เปนแกนสำคัญของคำสอนในพุทธมหายาน ซึ่งมองวา

การตรัสรูไมไดหมายถึงการเอาชนะศัตรูภายนอก แตเปนการเอาชนะอุปสรรคภายใน

จิตใจ (Conze, 1958)    

การที่พระพุทธเจาเอาชนะมารไดแสดงถึงความมั่นคงทางจิตใจและความ

เขาใจในธรรมชาติของสรรพสิ่ง พระพุทธเจาใชปญญาและความกรุณาในการจัดการกับ

มารและบริวารของเขา ไมใชดวยความรุนแรงหรือการตอสู พระพุทธเจาเขาใจวามาร

และบริวาร  เปนเพียงตัวแทนของกิเลสที่อยูในจิตใจของมนุษย มารในพุทธมหายานจึง

ไมใชสิ ่งที่มีตัวตนจริง ๆ แตเปนการแสดงถึงอุปสรรคที่ขัดขวางการตรัสรูและการ

ปลดปลอยจากความทุกขที่เกิดจากการยึดมั่นในตัวตน (Williams, 2009) ในศาสนา

พุทธนิกายมหายาน มารยังถูกตีความวาเปนตัวแทนของการยึดมั่นในอัตตาและการ 

ไมหลุดพนจากวงจรแหงความทุกข การที่พระพุทธเจาไมหวั่นไหวตอการขมขูหรือการ

ยั่วยวนแสดงถึงการปลดปลอยตนเองจากการยึดติดในสิ่งชั่วคราวและการเขาใจถึงความ

วางเปลาของสิ่งตาง ๆ  ที่ไมมีตัวตนจริง การเอาชนะมารจึงเปนการแสดงถึงความสามารถ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    251   

                                                 

ในการเอาชนะความหวาดกลัวและกิเลสที่ขัดขวางไมใหมนุษยบรรลุธรรม การเขาใจใน

ธรรมชาติที่แทจริงของสิ่งตาง ๆ วาไมมีตัวตนเปนการนำไปสูการหลุดพนจากความทุกข

และการตรัสรู (Conze, 1958) พระพุทธเจาไมเพียงแตเอาชนะมารดวยการนั่งสมาธิ

อยางมั่นคง แตยังแสดงถึงการใชปญญาและความกรุณาในการจัดการกับอุปสรรค

ภายในจิตใจ การไมยึดติดในตัวตนและการปลอยวางกิเลสเปนสิ่งที่ทำใหพระพุทธเจา

สามารถตรัสรูและบรรลุธรรมได การที่พระพุทธเจาเอาชนะมารดวยการใชความสงบ

และปญญาแสดงใหเห็นถึงแนวคิดในพุทธมหายานที่วาการเอาชนะความทุกขไมไดเกิด

จากการตอสูภายนอก แตเกิดจากการทำความเขาใจในธรรมชาติของจิตใจและการ

ปลดปลอยจากการยึดมั่นในอัตตา (Williams, 2009)  

การตีความเชิงสัญลักษณในพุทธมหายานจึงเนนไปที่การเอาชนะกิเลส

ภายในจิตใจ พระพุทธเจาแสดงถึงความสามารถในการเอาชนะอุปสรรคทางจิตใจที่มา

รพยายามจะสรางขึ้น ดวยการปลดปลอยตนเองจากความหลงและความยึดติดในสิ่งที่

ไมมีตัวตน การที่พระพุทธเจาสามารถมองเห็นผานภาพลวงตาเหลานี้และไมหวั่นไหวตอ

การลอลวงแสดงถึงการบรรลุธรรม และการหลุดพนจากวัฏจักรแหงความทุกข  

การตีความนี้ชวยใหเขาใจวาการตรัสรูไมไดหมายถึงการเผชิญหนากับศัตรูภายนอก  

แตเปนการเผชิญหนากับอุปสรรคภายในจิตใจของมนุษยเอง (Williams, 2009) 

2) พญามารปรนิมมิตวัสวดี (Mara Papiyas) เปนตัวละครสำคัญ 

ในพุทธประวัติ โดยเฉพาะในเหตุการณที่พระพุทธเจาทรงตรัสรู คำวา "ปรนิมมิตวัสวดี" 

แปลไดวา "ผูมีอำนาจเหนือการสรางสรรคของผูอื ่น" ซึ่งสื่อถึงความสามารถของมาร 

ในการสรางภาพลวงตาและสิ่งลอลวงจิตใจของมนุษย ในศาสนาพุทธนิกายมหายาน  

พญามารถูกมองวาเปนสัญลักษณของกิเลสและความยึดมั่นในตัวตน ซึ่งเปนอุปสรรคใหญ 

ที่ขัดขวางการเขาถึงสัจธรรมและการตรัสรู (Conze, 1958) ในคัมภีรมหายาน เชน  

ลังกาวตารสูตร และ วัชรจเฉทิกาปรัชญาปารมิตาสูตร พญามารปรนิมมิตวัสวดีเปน

ตัวแทนของความโลภ โกรธ และหลง ซ ึ ่งเป นก ิเลสที ่ฝ งลึกในจิตใจของมนุษย  

มารมีบทบาทสำคัญในการขัดขวางไมใหผูปฏิบัติธรรมบรรลุการตรัสรู โดยใชพลังในการ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            252           

 

สรางภาพลวงตาและความลอลวงตาง ๆ เพื่อทำใหจิตใจของพระพุทธเจาและผูปฏิบัติ

ธรรมหลงใหลในความสุขชั่วคราว และไมสามารถบรรลุธรรมได อยางไรก็ตาม การที่

พระพุทธเจาสามารถเอาชนะมารไดแสดงถึงความสามารถในการปลดปลอยจิตใจจาก

กิเลสและการไมย ึดติดในอัตตา (Williams, 2009)  ดวยเหตุการณมารผจญเปน

ชวงเวลาสำคัญในชีวิตของพระพุทธเจา เมื่อพระองคใกลจะตรัสรูใตตนโพธิ์ พญามาร 

ไดปรากฏตัวขึ้นพรอมกับบริวารของตนเพื่อขัดขวางพระองค มารไดพยายามทำให

พระพุทธเจาหวาดกลัวดวยการใชพลังอำนาจในการสรางภาพหลอนและบริวาร 

ที่นากลัว ทั้งยังสงลูกสาวทั้งสาม ไดแก ตัณหา (ความอยาก) ราคะ (ความกำหนัด) และ

อรดี (ความเกียจคราน) เพื่อยั่วยวนพระพุทธเจา แตพระพุทธเจาทรงไมหวั่นไหวตอการ

ลอลวงเหลานี ้ เพราะพระองคทราบดีวาความสุขทางโลกเปนเพียงภาพลวงตา 

ที่ไมสามารถนำไปสูความหลุดพนได (Lusthaus, 2002)     

พญามารปรนิมมิตวัสวดีมีบทบาทเชิงส ัญลักษณท ี ่ล ึกซ ึ ้งในศาสนา 

พุทธนิกายมหายาน มารไมไดเปนเพียงตัวแทนของศัตรูภายนอก แตเปนตัวแทนของ

อุปสรรคภายในจิตใจ มารเปนตัวแทนของการยึดมั ่นในอัตตาและกิเลส ซึ่งเปนสิ่งที่

ขัดขวางการตรัสรู  การตอสู กับมารในพุทธมหายานจึงไมใชการตอสู ทางกายภาพ  

แตเปนการตอสู ภายในจิตใจเพื่อปลดปลอยตนเองจากความหลงผิดและความไมรู  

การที่พระพุทธเจาเอาชนะมารไดโดยไมหวั่นไหวหรือยึดติดกับภาพลวงตา แสดงถึงการ 

หลุดพนจากการยึดมั่นในตัวตนและการเขาถึงสัจธรรมของจักรวาล (Conze, 1958)  

ในศาสนาพุทธน ิกายมหายาน เหต ุการณมารผจญและการเอาชนะพญามาร 

ปรนิมมิตวัสวดีเนนถึงแนวคิดเรื่อง "ศูนยตา" ซึ่งหมายถึงความวางเปลาที่ไมมีตัวตน  

การเขาใจถึงธรรมชาติของสิ่งตาง ๆ วาไมมีตัวตนที่แทจริง ทำใหสามารถหลุดพนจาก

การยึดติดและกิเลสได มารใชภาพลวงตาและความลอลวงเพื ่อทำใหผูปฏิบัติธรรม 

ยึดมั่นในสิ่งที่ไมมีอยูจริง การที่พระพุทธเจาทรงเขาใจถึงศูนยตาทำใหพระองคสามารถ

เห็นผานมายาที่มารสรางขึ้นและปลดปลอยตนเองจากความหลงผิด (Lusthaus, 2002)  

รวมทั้งพญามาร  ปรนิมมิตวัสวดีในพุทธมหายานยังถูกมองวาเปนตัวแทนของความ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    253   

                                                 

ยึดมั่นในอัตตาและการยึดติดในวัฏจักรแหงการเวียนวายตายเกิด การที่มารพยายาม

ขัดขวางพระพุทธเจาไมใหตรัสรูสะทอนถึงการที่มนุษยถูกพันธนาการอยูในวงจรแหง

ความทุกขและความหลง ในการตีความนี้ มารเปนตัวแทนของทุกสิ่งที่ขัดขวางไมให

มนุษยสามารถบรรลุโพธิญาณ (การตรัสรู) พญามารปรนิมมิตวัสวดีจึงเปนอุปสรรค 

ที่ยิ ่งใหญในการปฏิบัติธรรม และการเอาชนะมารคือการปลดปลอยจิตใจจากความ 

ยึดมั่นในกิเลส (Williams, 2009) การเอาชนะมารของพระพุทธเจาแสดงถึงชัยชนะทาง

จิตใจและจิตวิญญาณ พระองคไมไดเอาชนะมารดวยการตอสูทางกายภาพ แตดวยการ

ใชปญญาและความกรุณาในการเขาใจธรรมชาติของสิ่งที่ไมมีตัวตน การที่พระพุทธเจา

ไมยึดติดในภาพลวงตาที่มารสรางขึ้น เปนการแสดงใหเห็นถึงการหลุดพนจากความ 

ยึดมั่นในตัวตนและความหลง การเอาชนะมารในพุทธมหายานจึงเปนการแสดงถึงการ

ปลดปลอยจิตใจจากความทุกขและการเขาสูสภาวะที่ปราศจากการยึดติดในอัตตา 

(Conze, 1958) 

 3) คีร ี เมขละ เป นชางศึกของพญามารปรนิมมิตวัสวดี ซ ึ ่งปรากฏ 

ในเหตุการณมารผจญในพุทธประวัติ โดยชางตนนี ้มีบทบาทสำคัญในการพยายาม

ขัดขวางพระพุทธเจาขณะที่พระองคนั่งสมาธิใตตนโพธิ์เพื่อบรรลุการตรัสรู พญามาร 

ซึ่งเปนตัวแทนของกิเลสทั้งหลาย รวมถึงการยึดมั่นในตัวตน ไดนำกองทัพบริวารของตน 

รวมทั้งชางคีรีเมขละเพื่อลอลวงและโจมตีพระพุทธเจา การนำชางเขามาในเหตุการณนี้

ม ีความสำคัญในเชิงสัญลักษณ ซ ึ ่งแสดงถึงอำนาจและความดุรายของพญามาร 

ที่พยายามขัดขวางความสำเร็จของพระพุทธเจาในการบรรลุธรรม (Conze, 1958)  

ในพุทธประวัติถูกกลาวถึงในฐานะชางขนาดใหญที่เต็มไปดวยพลังและความแข็งแกรง 

การใชชางในเชิงสัญลักษณนั้นมักจะแสดงถึงพลังทางโลกที่พญามารพยายามใชเพื่อทำ

ใหพระพุทธเจาเกิดความหวาดกลัว ชางเปนสัญลักษณของอำนาจและความสามารถ 

ในการทำลายลาง ซึ ่งมารตองการใชเพื่อทำลายความมั่นคงของจิตใจพระพุทธเจา  

ชางคีรีเมขละเปนตัวแทนของพลังแหงกิเลสและการยึดมั่นในอัตตาที่พยายามขัดขวาง

การตรัสรู ของพระองค มารพยายามที ่จะโจมตีดวยพลังอันมหาศาลนี ้เพื ่อทำลาย

พระพุทธเจา แตพระองคยังคงนั่งสมาธิอยางมั่นคงและไมหวั่นไหวตอการโจมตีเหลานั้น 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            254           

 

(Lusthaus, 2002) ในล ักษณะที ่ เป นชางขนาดมหึมา มีความแข็งแรงและดุราย  

ซึ่งแสดงถึงพลังแหงความมืดที่พยายามขัดขวางการตรัสรูของพระพุทธเจา ความดุราย

ของชางคีรีเมขละและกองทัพของพญามารเปนการสะทอนถึงกิเลสและอุปสรรค 

ที่มนุษยตองเผชิญในการเดินทางสูการบรรลุธรรม การตอสูกับชางคีรีเมขละเปนการสื่อ

ถึงการตอสูภายในจิตใจที่เต็มไปดวยกิเลสและความยึดมั่นในตัวตน อยางไรก็ตาม การที่

พระพุทธเจาไมหวั่นไหวและสามารถเอาชนะกิเลสเหลานี้ไดดวยการรักษาความสงบและ

ปญญา แสดงถึงความสามารถในการหลุดพนจากวัฏจักรแหงความทุกข (Williams, 2009) 

 ชางคีรเีมขละในบทบาทของชางศึกของพญามารยังเปนสัญลักษณของการ

ขัดขวางที่เกิดขึ้นในระดับจิตใจ พระพุทธเจาเผชิญกับความทาทายทางจิตวิญญาณ 

ที่ซับซอน ชางคีรีเมขละเปนตัวแทนของกิเลสและอุปสรรคที่มีพลังมาก และพญามาร

พยายามใชสิ่งเหลานี้เพื่อทำใหพระพุทธเจาเกิดความลังเลและหวาดกลัว แตการ 

ที่พระพุทธเจาไมหวั่นไหวและยังคงนั่งสมาธิเปนการแสดงถึงการใชปญญาและความ

มั ่นคงในการจัดการกับกิ เลส การเอาชนะช างคีร ี เมขละเปนการแสดงถึงการ 

ที่พระพุทธเจาไดหลุดพนจากการยึดมั่นในอัตตาและความหลงผิดในสิ่งที่ไมมีตัวตน 

(Conze, 1958)  อีกมุมหนึ่ง ชางคีรีเมขละยังเปนสัญลักษณของพลังที่มนุษยไมสามารถ

ควบคุมไดหากยังอยูภายใตการครอบงำของกิเลส การที่พระพุทธเจาเอาชนะชางนี้ได

แสดงถึงการที่พระองคสามารถควบคุมจิตใจของตนเองและไมยอมใหกิเลสหรือความ

ปรารถนาทางโลกเขามาครอบงำ การที ่พระพุทธเจาสามารถรักษาความมั่นคงและ

ปญญาในชวงเวลานี้เปนสิ่งที่แสดงถึงการบรรลุธรรม และการเอาชนะชางคีรีเมขละ 

และพญามารก็เปนสัญลักษณของการหลุดพนจากวงจรแหงความทุกขและการตรัสรู 

(Williams, 2009) 

 4) นวอาวุธ ในพุทธประวัติมารผจญเปนสัญลักษณสำคัญที ่แสดงถึง

อุปสรรคทางจิตใจและกิเลสตาง ๆ ที่มนุษยตองเผชิญและเอาชนะในกระบวนการตรัสรู 

การปรากฏตัวของนวอาวุธในเหตุการณนี้เกิดขึ้นเมื่อพญามารปรนิมมิตวัสวดีพยายาม

ขัดขวางพระพุทธเจาไมใหบรรลุธรรมดวยการใชกองทัพบริวารพรอมนวอาวุธทั้งเกามา

โจมตี พระพุทธเจานั่งสมาธิใตตนโพธิ์ที่พุทธคยาอยางมั่นคง โดยไมหวั่นไหวตอการ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    255   

                                                 

ลอลวงหรือการขมขูจากมาร  แตละอาวุธในนวอาวุธมีความหมายเชิงสัญลักษณที่แสดง

ถึงกิเลสและอุปสรรคที่มนุษยตองเผชิญ (1) จักร เปนสัญลักษณของการทำลายลางและ

การหมุนวนในวัฏจักรแหงความทุกข มารใชจักรเพื่อหวังทำลายความมั่นคงทางจิตใจ

ของพระพุทธเจา แตจักรนี้แทจริงแลวเปนตัวแทนของ การหมุนเวียนของกิเลสที่มนุษย

ตองหลุดพนเพื่อเขาสูการหลุดพนจากวัฏจักรแหงการเกิดและตาย (Conze, 1958) (2) 

ตรีศูล หรือสามงาม แสดงถึงความรุนแรงและการทำลายลางที่เจาะจง โดยเปนตัวแทน

ของการโจมตีเชิงอารมณที่ทำใหจิตใจตองรับความเจ็บปวด มารใชตรีศูลเพ่ือสรางความ

หวาดกลัวใหแกพระพุทธเจา แตพระองคทรงรักษาความสงบในจิตใจและไมหวั่นไหว 

ตอการโจมตีเหลานี้ (Williams, 2009) (3) ลูกธนู เปนตัวแทนของการโจมตีที่รวดเร็ว

และทำลายลาง มารใชลูกธนูเพื่อทำใหพระพุทธเจาเกิดความลังเลและหวาดกลัว แตนี่

เปนเพียงภาพลวงตาที่เกิดจากความไมรู (อวิชชา) ซึ่งพระพุทธเจาสามารถเอาชนะได

ดวยปญญา (Conze, 1958) (4) ขวาน แสดงถึงการทำลายลางขั้นสุดและความรุนแรง

ในจิตใจ มารใชขวานเพื่อตัดขาดความสงบและปญญาของพระพุทธเจา แตพระองค 

ไมยอมใหสิ่งนี ้เขามาทำลายความมั ่นคงทางจิตใจของพระองค (5) หอก เปนอาวุธ 

ที่แสดงถึงการทำรายอยางลึกซึ้งและเจ็บปวด มารใชหอกเปนเครื่องมือในการขัดขวาง

ความกาวหนาทางจิตวิญญาณ แตนี่แสดงถึงอุปสรรคที่มนุษยตองเผชิญในชีวิตประจำวัน

เพื่อเอาชนะอุปสรรคทางจิตใจที่ขัดขวางการตรัสรู (Williams, 2009) (6) หิน แสดงถึง

อุปสรรคที่หนักหนวงและยากจะหลีกเลี่ยง มารใชหินเพื่อพยายามทำลายความมั่นคง

ของพระพุทธเจา แตหินในที่นี้ยังหมายถึงความยากลำบากที่มนุษยตองเผชิญในชีวิต 

เพื่อที่จะขจัดอุปสรรคเหลานี้ พระพุทธเจาสอนวาการรักษาความสงบในจิตใจและการ

ใชปญญาสามารถชวยเอาชนะอุปสรรคได (Conze, 1958) (7) คบเพลิง แสดงถึงความ

รอนแรงและความทุกขรอนที่ทำใหจิตใจไมสามารถสงบสุขได มารใชเพลิงเพื่อสราง

ความหวาดกลัวในจิตใจของพระพุทธเจา แตนี่เปนสัญลักษณของความไมมั่นคงทาง

อารมณที่มนุษยตองเอาชนะดวยการควบคุมตนเอง (8) ดาบเปนสัญลักษณของการ

ทำลายลางทางจิตใจและการตัดขาดจากสิ่งตาง ๆ มารใชดาบเพ่ือทำลายความตั้งใจของ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            256           

 

พระพุทธเจา แตพระพุทธเจาไมยอมใหดาบเหลานี้มาทำลายจิตใจของพระองค ดาบจึง

เปนตัวแทนของอุปสรรคที่ตองเอาชนะผานการไมยึดมั่นในตัวตน (Williams, 2009)  

(9) ไมพลองแสดงถึงการโจมตีที่ตอเนื่องและยาวนาน มารใชไมพลองเพื่อลมลางความ

อดทนของพระพุทธเจา แตนี่แสดงถึงการทาทายที่มนุษยตองเผชิญและตองอดทนตอ

อุปสรรคที่ยืดเยื้อ เพื่อใหสามารถบรรลุธรรมได 

 นวอาวุธเหลานี้เปนเครื่องหมายของกิเลสและอุปสรรคภายในที่มนุษยตอง

เผชิญในการเดินทางทางจิตวิญญาณ การที่พระพุทธเจาไมหวั่นไหวตอการโจมตีของ

พญามารและอาวุธเหลานี้เปนสัญลักษณของการปลดปลอยจากความยึดมั่นในตัวตน

และการบรรลุธรรม พระองคสามารถเอาชนะนวอาวุธไดดวยการใชความสงบ ปญญา 

และความมั่นคงทางจิตใจในการตอสูกับกิเลสที่มารพยายามปลูกฝง การที่อาวุธเหลานี้

ไมสามารถทำลายพระพุทธเจาไดแสดงถึงแนวทางการเอาชนะอุปสรรคทางจิตใจในการ

ปฏิบัติธรรม          

  5) นางโยคินี เปนตัวแทนของพลังทางจิตวิญญาณของเพศหญิง 

ในศาสนาฮินดูและศาสนาพุทธนิกายมหายาน โดยเฉพาะในบริบทของการปฏิบัติตาม

แนวทางโยคะและตันตระ โยคินีมีบทบาทสำคัญในระบบความเชื่อเกี่ยวกับการบำเพ็ญ

สมาธิและการแสวงหาความหลุดพนทางจิตวิญญาณ ในความหมายทั่วไป โยคินีเปนสตรี

ผู ปฏิบัติธรรมในแนวทางโยคะที ่มีความเชี ่ยวชาญในการควบคุมพลังจิตและกาย  

เพื ่อบรรลุความสมบูรณและการเช ื ่อมโยงกับพลังแหงจ ักรวาล (White, 2003)  

ในศาสนาฮินดู โยคินีมักเกี ่ยวของกับระบบตันตระ ซึ่งเนนการใชพลังของเพศหญิง 

ในพิธีกรรมและการฝกปฏิบัติที่เกี ่ยวของกับพลังจิตวิญญาณ โดยเฉพาะในดานของ 

"ศักติ" หรือพลังของเทพีเพศหญิง เชน พระอุมาหรือพระทุรคา โยคินีเปนตัวแทนของ

ความเปนอิสระและพลังที่เกินกวาการควบคุมของสังคม ในวัฒนธรรมตันตระ โยคินี 

ไมเพียงแตเปนผูที่ปฏิบัติโยคะ แตยังเปนเทพีที่คุมครองผูปฏิบัติธรรมและสามารถมอบ

พลังหรือความสำเร็จในการฝกปฏิบัติใหแกผู ศรัทธาได (Kinsley, 1997) โยคินี 

มีความสัมพันธใกลชิดกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะในสายตันตระมหายานหรือวัชรยาน 

โยคินีในพุทธศาสนาถูกมองวาเปนตัวแทนของปญญาและความกรุณา โยคินีในบริบทนี้



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    257   

                                                 

ไมใชเพียงแคผูปฏิบัติโยคะ แตยังเปนผูที่สามารถบรรลุโพธิญาณได การปฏิบัติโยคินี 

ในพุทธศาสนาวัชรยานเชื่อมโยงกับการฝกสมาธิและการแสวงหาการหลุดพนผานการ

เขาใจธรรมชาติที่แทจริงของสรรพสิ่ง ในบางครั้ง โยคินีถูกอธิบายวาเปนผู นำพลัง

ธรรมชาติของเพศหญิงมาประยุกตใชในการบำเพ็ญตนเพื่อบรรลุธรรมะและการบรรลุ

โพธิญาณ (Snellgrove, 1987) 

 ในดานศิลปกรรมและวัฒนธรรม โยคินีปรากฏในรูปของเทพีหรือนางฟา 

ที่มีพลังอำนาจในดานตาง ๆ ทั้งในอินเดียและธิเบต เทวสถานโยคินีในอินเดียมักเปน

สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ใชในการบูชาเทพเจาและเทพีในระบบตันตระ เชน เทวสถานโยคิน ี

ที ่ Khajuraho ซึ ่งเปนที่รู จ ักในฐานะศูนยกลางการบูชาโยคินีที ่ม ีการสักการะเทพี 

เพศหญิง โดยเชื่อวาโยคินีมีพลังในการปกปองและมอบพรใหแกผูปฏิบัติธรรม โยคินี 

ในตำนานและวรรณคดียังเปนตัวแทนของสตรีที่มีพลังอำนาจและความสามารถเหนือ

ธรรมชาติ โยคินีสามารถควบคุมพลังแหงธรรมชาติและพลังทางจิตวิญญาณได ซึ่งทำให

โยคนิีไมเพียงแตเปนสัญลักษณของพลังเพศหญิง แตยังสะทอนถึงการปลดปลอยตนเอง

จากขอจำกัดทางสังคมและศาสนา การบูชาโยคินีและการเคารพตอพลังของเธอเปนสิ่ง

ที่สะทอนถึงการยอมรับในความสำคัญของพลังเพศหญิงในระบบตันตระและในบริบท

ทางจิตวิญญาณที่กวางขึ้น  

 ในศาสนาพุทธ โยคินีมีความหมายที่เชื่อมโยงกับแนวคิดเรื่องความวางเปลา

และการปลดปลอยจากความยึดมั่นในตัวตน โยคินีเปนสัญลักษณของปญญาที่นำไปสูการ

เขาใจธรรมชาติที่แทจริงของสรรพสิ่ง ซึ่งเปนแกนของคำสอนในพุทธศาสนา โยคินีไมได

เปนเพียงผูที่บรรลุธรรมเอง แตยังเปนผูนำทางและชวยเหลือใหผูอ่ืนสามารถบรรลุธรรม

ไดดวยพลังของปญญาและความกรุณา  

 6) เทวนารี  หรือเทพนารี (Apsara) เปนสิ่งมีชีวิตในตำนานของศาสนา

ฮินดูและศาสนาพุทธนิกายมหายาน โดยเปนตัวแทนของนางฟาหรือนางอัปสรที ่มี

บทบาทสำคัญในวัฒนธรรมและศิลปะในเอเชียใตและเอเชียตะวันออกเฉียงใต เทวนารี

มักปรากฏในวรรณคดีและศิลปกรรมในรูปแบบของนางฟาที่มีความงามสงางามและ 

มีพลังในการดึงดูด โดยเฉพาะในอินเดีย เขมร และไทย ซึ่งในหลายครั้งพวกเธอถูกมอง



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            258           

 

วาเปนเทพีที่มีหนาที่เกี่ยวของกับความสุขและความสำราญในสวรรค (Bhattacharya, 

2004) ในศาสนาฮินดู เทวนารีถูกกลาวถึงวาเปนสาวงามที ่อาศัยอยู ในสวรรคของ 

พระอินทร มีหนาที ่เตนรำและสรางความบันเทิงใหแกเทพเจาและผู ที ่ขึ ้นสวรรค  

ในมหาภารตะและรามายณะซึ่งเปนวรรณกรรมสำคัญของศาสนาฮินดู เทวนารีมถูกสง

มายังโลกเพื่อทำภารกิจตาง ๆ เชน การยั ่วยวนผู บำเพ็ญตนเพื ่อทดสอบความตั ้งใจ 

ในศีลธรรม หรือแมกระทั่งชวยเหลือวีรบุรุษในเรื ่องราวสำคัญ ๆ เทวนารีจึงมีบทบาท 

ที่สะทอนถึงพลังที่เกี่ยวของกับความรัก ความงาม และการสรางความเปลี่ยนแปลงในโลก

มนุษย (Kumar, 2003) ในศาสนาพุทธนิกายมหายาน เทวนารีถูกอางถึงในฐานะอัปสร 

ที่อาศัยอยูในสวรรคชั้นตาง ๆ ของพุทธศาสนา โดยเฉพาะในสวรรคชั้นดาวดึงส ซึ่งเปนที่

พำนักของพระอินทร อัปสรในพุทธศาสนาถูกมองวาเปนผูที่ใหความบันเทิงในสวรรคและ

เปนตัวแทนของความสุขที่สามารถเขาถึงไดเมื่อเกิดในภพที่ดี อยางไรก็ตาม เทวนารี 

ในพุทธศาสนาไมมีบทบาทในการสรางความยั ่วยวนหรือกอความวุ นวายเชนเดียวกับ 

ในศาสนาฮินดู แตเน นที ่การเปนสัญลักษณของความสุขและความสงบในสวรรค 

(Bhattacharya, 2004) 

 ในศิลปะและสถาปตยกรรม เทวนารีถูกนำเสนอในรูปแบบของนางฟาที่มี

ความงดงามและละเอียดออน ซึ่งแสดงถึงความสงางามของอัปสรที่กำลังรายรำอยู 

บทบาทของเทวนารีในศิลปะเหลานี้มักสื่อถึงความเปนสื่อกลางระหวางโลกมนุษยและ

สวรรค แสดงถึงความงามที ่ไม ม ีส ิ ้นส ุดและความสุขสงบที ่พ นจากความท ุกข  

ในโลกมนุษย โดยรวมแลว เทวนารีในศาสนาฮินดูและพุทธศาสนามีบทบาทเปนมากกวา

ตัวแทนของความงาม แตยังเปนสัญลักษณของความสัมพันธระหวางมนุษยกับสวรรค

และพลังแหงการเปลี่ยนแปลง เทวนารีในฐานะสิ่งมีชีวิตที่เชื่อมโยงกับความสุขและความ

บันเทิงในสวรรค จึงเปนสัญลักษณของความสงบและความสุขที่คนในสังคมปรารถนา 

และยังเปนสื่อสำคัญในการสื่อสารแนวคิดเรื่องคุณธรรมและจริยธรรมในสังคม  

 7) มกร เปนสัตวในตำนานที่ปรากฏในศิลปะและวรรณคดีของวัฒนธรรม

เอเชียตะวันออกเฉียงใตและเอเชียใต โดยเฉพาะในประเทศไทย กัมพูชา ลาว และ

อินเดีย มกรถมองวาเปนสัตวน้ำที ่มีลักษณะคลายกับจระเขผสมกับปลา หรืออาจมี



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    259   

                                                 

สวนผสมของสัตวอื่น ๆ เชนชาง มังกร หรือสิงโต ซึ่งทำใหมกรมีรูปรางที่หลากหลาย

และเปนเอกลักษณ มกรมักปรากฏอยูในศิลปกรรม โดยเฉพาะอยางยิ่งในประติมากรรม

และสถาปตยกรรมของศาสนสถาน เชน ในทับหลังปราสาท หรือตามวัดวาอาราม มกร

ถือเปนสัตวมงคลและสัญลักษณแหงการคุมครองในคติความเชื ่อทางศาสนาและ

วัฒนธรรม (Bhattacharya, 2004)      

 ในศาสนาฮินดู มกรถูกมองวาเปนพาหนะของพระวรุณ (Varuna) เทพเจา

แหงน้ำและทองฟา มกรจึงมีความเชื่อมโยงกับน้ำและทองทะเล ถือเปนสัตวที่คุมครอง

และควบคุมน้ำ รวมถึงเปนตัวแทนของพลังแหงธรรมชาติที่ยิ ่งใหญและมีอำนาจในการ

ควบคุมสภาพอากาศ นอกจากนี้ มกรยังปรากฏในตำนานที่เกี่ยวของกับพระแมคงคา 

เทพีแหงแมน้ำคงคา ซึ่งเปนแมน้ำศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาฮินดู ดังนั้นมกรจึงมีบทบาทในการ

ปกปองแมน้ำและแหลงน้ำที่เปนศูนยกลางของชีวิต (Kumar, 2003) ในศาสนาพุทธ 

มกรปรากฏในรปูของสัตวที่เปนสัญลักษณของพลังและการคุมครอง มกรถูกนำมาใชใน

ศิลปะพุทธศาสนาเพื่อเปนตัวแทนของความแข็งแกรงและการตอสูกับความชั่วราย  

ซึ่งสื่อถึงการคุมครองสถานที่ศักดิ์สิทธิ์จากสิ่งชั่วราย และยังมีหนาที่ปองกันสิ่งอัปมงคล

ไมใหเขามาในสถานที่ศักดิ์สิทธ์ิ (Snellgrove, 1987)   

 นอกจากนี ้ มกรยังมีบทบาทในงานศิลปะและสถาปตยกรรมของไทย 

โดยเฉพาะในศิลปกรรมที ่เกี ่ยวของกับการประดับตกแตงว ัดและปราสาท มกร 

ถูกประดิษฐขึ ้นในรูปแบบของปูนป นหรือหินแกะสลักที ่มักอยู บริเวณบันไดหรือ 

ปากทางเขาอาคารสำคัญ ในศิลปกรรมของเขมร มกรมีบทบาทที่สำคัญในการตกแตง

ปราสาทหิน ซึ่งมกรถูกแกะสลักอยูในบริเวณทับหลังและกรอบประตู เปนเครื่องหมาย

ของการปกปองสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เกี ่ยวของกับทั้งศาสนาฮินดูและพุทธศาสนา ความเชื่อ

เรื่องมกรในเขมรไดรับอิทธิพลจากศาสนาฮินดูที่เขามาพรอมกับการกอตั้งอาณาจักร

ขอม ทำใหมกรเปนสวนหนึ่งของความเชื่อและศิลปกรรมที่สะทอนถึงการผสมผสาน

ระหวางสองศาสนา  

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            260           

 

อภิปรายผลการวิจัย       

 ผลการวิจัยนี ้ไดเนนถึงความสำคัญของประติมานวิทยา (Iconography)  

ในการวิเคราะหและตีความสัญลักษณที่ปรากฏในศิลปะทางศาสนา โดยเฉพาะในบริบท

ของศาสนาพุทธนิกายมหายาน และศาสนาอื ่น ๆ ประติมานวิทยาเปนเครื ่องมือ 

ที่สามารถเปดเผยความหมายเชิงสัญลักษณในงานศิลปะที่ซับซอน และเชื่อมโยงกับ

แนวคิดทางศาสนาและวัฒนธรรมที่มีบทบาทสำคัญในการสรางสรรคศิลปะเหลานั้น 

งานวิจัยนี้ไดนำเสนอแนวคิดการวิเคราะหสัญลักษณผานกรอบแนวคิดของเออรวิน  

พานอฟสกี (Erwin Panofsky) ซึ่งแบงการวิเคราะหออกเปนสามระดับ ไดแก การรับรู

เบื้องตน (Pre-iconography), การตีความเชิงประติมานวิทยา (Iconography), และ

การตีความเชิงประติพิมพวิทยา (Iconology) แตละระดับมีความสำคัญตอการทำความ

เขาใจศิลปะและสัญลักษณที่แฝงอยูในภาพศิลปะ โดยเฉพาะในงานศิลปะทางศาสนา 

เชน ภาพสลักทับหลังในปราสาทพิมายที ่แสดงพุทธประวัติตอนมารผจญ ในการ

อภิปรายครั ้งนี ้ จะนำเสนอการวิเคราะหผลการวิจัยที ่เชื ่อมโยงกับงานวิจัยอื ่น ๆ  

ที่เกี ่ยวของกับการใชประติมานวิทยาในการวิเคราะหศิลปะทางศาสนา โดยเฉพาะการ

ทำความเขาใจถึงความซับซอนของสัญลักษณในงานศิลปะที่เก่ียวของกับพุทธศาสนา 

 การว ิเคราะหระด ับ Pre-iconography การว ิ เคราะหในระด ับแรกนี้

เกี่ยวของกับการรับรูและการสังเกตลักษณะภายนอกของงานศิลปะ เชน รูปทรง สีสัน 

และองคประกอบทางกายภาพของภาพศิลปะ การรับรูเบื้องตนเปนขั้นตอนที่สำคัญ 

ในการทำความเขาใจวัตถุและองคประกอบที่ปรากฏในงานศิลปะ การวิจัยนี้ชี้ใหเห็นวา 

การสังเกตรูปแบบและลักษณะทางกายภาพของงานศิลปะชวยใหผูศ ึกษาสามารถ

แยกแยะองคประกอบพื้นฐานที่นำไปสูการตีความในระดับที่ลึกขึ้นได (Sanchez & 

Alberti, 2016) ในบริบทของศิลปะทางศาสนา เชน ภาพสลักทับหลังในปราสาทพิมาย 

การสังเกตและวิเคราะหลักษณะภายนอกของภาพสลัก เชน การจัดวางทาทางของ     

ตัวละคร เชน พระพุทธเจาและมาร รวมถึงการจัดวางองคประกอบในภาพ เปนสวน

สำคัญที่ชวยใหผูวิจัยสามารถตีความความหมายของภาพไดอยางถูกตอง   

           การตีความเชิงประติมานวิทยา (Iconography) ระดับที ่สองของการ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    261   

                                                 

วิเคราะหคือการตีความเช ิงประติมานวิทยา (Iconography) ซึ ่งเปนการตีความ

สัญลักษณหรือองคประกอบที่ปรากฏในงานศิลปะ โดยตองใชความรูที ่เกี ่ยวของกับ

ตำนาน ประวัติศาสตร และวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกับภาพศิลปะเหลานั้น การวิเคราะห

ในระดับนี้เนนไปที่การทำความเขาใจสัญลักษณในบริบททางศาสนาและวัฒนธรรม เชน 

การวิเคราะหภาพสลักทับหลังในปราสาทพิมายที่แสดงพุทธประวัติตอนมารผจญ       

ซึ่งเปนเหตุการณที่มารพยายามขัดขวางพระพุทธเจาไมใหบรรลุธรรม ผูวิจัยตองใช

ความรูเกี่ยวกับพุทธประวัติและเชื่อมโยงสัญลักษณที่ปรากฏในภาพ เชน มารที่เปน

ตัวแทนของกิเลสและอุปสรรคทางจิตใจ การใชประติมานวิทยาชวยใหผูศึกษาสามารถ

ตีความความหมายเช ิงล ึกของภาพเหลานี ้ ได  (Kinnard, 2017) การตีความเชิง          

ประติมานวิทยา ยังตองคำนึงถึงบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เกี่ยวของกับภาพศิลปะ

นั้น ๆ ตัวอยางเชน การใชสัญลักษณของมารในศิลปะพุทธศาสนา อาจถูกใชเพื่อสื่อถึง

อุปสรรคทางจิตใจที่มนุษยตองเผชิญในการเดินทางสูการตรัสรู การตีความประติมาน

วิทยาจึงตองคำนึงถึงความรูที ่กวางขวางเกี่ยวกับวัฒนธรรมและศาสนาที่เกี่ยวของกับ

สัญลักษณเหลานั้น (Williams, 2020)    

การตีความเชิงประติพิมพวิทยา (Iconology) ระดับสุดทายของการวิเคราะห

คือการตีความเชิงประติพิมพวิทยา (Iconology) ซึ ่งเนนที ่การเชื ่อมโยงสัญลักษณ 

กับบริบททางปรัชญาและสังคมที่กวางขึ้น การตีความเชิงประติพิมพวิทยาชวยใหศึกษา

สามารถเขาใจความหมายที่ลึกซึ้งของสัญลักษณในงานศลิปะ ซึ่งจะเก่ียวของกับแนวคิด

ทางปรัชญาและความเชื่อทางศาสนา (Panofsky, 1955) ในการวิเคราะหสัญลักษณ

ของพุทธประวัติตอนมารผจญในศิลปะพุทธมหายาน การตีความเชิงประติพิมพวิทยา

ชวยใหผ ู ว ิจ ัยสามารถเชื ่อมโยงสัญลักษณของมารกับแนวคิดเรื ่องกิเลสและการ

ปลดปลอยตนเองจากความยึดมั่นในตัวตน การตีความเชิงประติพิมพวิทยายังเกี่ยวของ

กับการทำความเขาใจวาศิลปะเปนเครื่องมือในการสื่อสารแนวคิดทางจิตวิญญาณและ

ปรัชญา การใชสัญลักษณในศิลปะพุทธศาสนา เชน พระพุทธเจาที ่ทรงนั ่งสมาธิ 

ใตตนโพธิ์ ขณะที่มารพยายามโจมตีพระองค เปนสัญลักษณของการตอสู กับกิเลส

ภายในจิตใจและการบรรลุธรรม (Kinnard, 2017)   



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            262           

 

ซึ่งผลการวิจัยนี้ยังเชื่อมโยงกับแนวคิดของนักวิชาการคนอื่น ๆ เชน อาเบอรโต 

วารบูรก (Aby Warburg) และฮันส เบลติง (Hans Belting) ที่เนนถึงการเปลี่ยนแปลง

และวิวัฒนาการของสัญลักษณในวัฒนธรรมตาง ๆ วารบูรกเสนอแนวคิดเรื่อง "ความจำ

ในสัญลักษณ" (memory of symbols) ซึ่งหมายถึงการที่สัญลักษณไมเคยหายไปตาม

กาลเวลา แตสามารถถูกนำกลับมาใชใหมในบริบททางวัฒนธรรมที ่แตกตางกัน         

การเปลี่ยนแปลงของความหมายสัญลักษณเปนสิ่งที่สามารถเกิดขึ ้นไดในวัฒนธรรม    

ตาง ๆ โดยขึ้นอยูกับบริบททางประวัติศาสตรและสังคม (Warburg, 1999) แนวคิดนี้

สามารถเชื ่อมโยงกับการวิเคราะหสัญลักษณของพุทธศาสนาในภาพสลักทับหลัง        

ซึ่งแสดงถึงความเปลี่ยนแปลงของสัญลักษณตามบริบททางศาสนาและวัฒนธรรม       

ในทำนองเดียวกัน ฮันส เบลติง (Hans Belting) ไดเนนวา ภาพศาสนาไมเพียงแตเปน

สื่อที่ถายทอดเรื่องราวทางศาสนา แตยังเปนเครื่องมือที่เชื ่อมโยงมนุษยกับสิ่งที่เหนือ

ธรรมชาติ การที่ภาพทางศาสนามีบทบาทในการเชื่อมโยงผูศรัทธากับพลังศักดิ์สิทธ์ิ    

ทำใหการตีความภาพเหลานี ้มีความสำคัญอยางมากในบริบทของพิธีกรรมและการ

นมัสการ ซึ่งภาพศาสนาไมเพียงแตทำหนาที่เปนสื่อของความงาม แตยังเปนสื่อของ

ความเชื ่อและศรัทธาทางจิตวิญญาณ (Belting, 2011) ผลการวิจัยนี ้สอดคลองกับ

แนวคิดของเบลติงที่วา ศิลปะทางศาสนาไมไดเปนเพียงสื ่อของเรื่องราวทางศาสนา

เทานั้น แตยังทำหนาที่เปนสื่อกลางในการเชื่อมโยงกับความเชื่อและความศรัทธาใน

ระดับลึกซึ้ง ทับหลังมารผจญที่ปราสาทพิมายมีความสำคัญอยางมากในแงของการ 

ทำความเขาใจพุทธศาสนานิกายมหายานในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต โดยเฉพาะ

ในชวงยุคอาณาจักรขอม ซึ่งพุทธศาสนาเปนศาสนาหลักที่มีอิทธิพลทั้งในดานการเมือง

และสังคม ผลการวิจัยนี้ไมเพียงชวยใหเราเขาใจถึงความสำคัญของทับหลังในฐานะ

ศิลปกรรมที่สะทอนแนวคิดทางศาสนาเทานั้น แตยังเชื่อมโยงกับความเชื่อและวิถีชีวิต

ของผูคนในยุคนั ้น รวมถึงการใชสัญลักษณในงานศิลปะเพื ่อนำเสนอแนวคิดทาง 

จิตวิญญาณและความเชื่อที่แฝงอยู      

  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    263   

                                                 

ศิลปกรรมในบริบทของศาสนาพุทธนิกายมหายาน หนึ่งในหัวใจสำคัญของ

งานวิจัยนี้คือการศึกษาเกี่ยวกับสัญลักษณทางศาสนาที่ปรากฏในทับหลังมารผจญ ซึ่ง

บรรยายถึงเหตุการณ "มารผจญ" ในพุทธประว ัต ิ เหตุการณน ี ้ เป นช วงเวลา 

ที่พระพุทธเจาตรัสรูใตตนโพธิ์ที่พุทธคยาและเอาชนะพญามารและบริวารดวยการใช

ปญญาและความสงบ สัญลักษณในทับหลังนี้มีความซับซอนและเชื่อมโยงกับแนวคิด 

เชิงสัญลักษณในพุทธศาสนามหายาน ซึ่งตีความเหตุการณมารผจญวาเปนการตอสูกับ

อุปสรรคภายในจิตใจ เชน กิเลส ความโลภ ความโกรธ และความหลง (Williams, 2009) 

ในแงของการวิเคราะหเชิงศิลปกรรม งานวิจัยไดเนนวาทับหลังมารผจญ ที่ปราสาทพิมาย 

ไมเพียงเปนงานประติมากรรมที่มีความละเอียดออนและงดงาม แตยังสะทอนถึงความ

เชื่อมโยงระหวางศิลปะและศาสนาในยุคนั้น โดยทับหลังนี้เปนตัวแทนของศิลปะที่แสดง

ถึงพุทธมหายานในยุคอาณาจักรขอม ซึ่งมีการผสมผสานระหวางศิลปกรรมขอมและ

แนวคิดทางศาสนาพุทธอยางลงตัว ต ัวละครตาง ๆ ในเหตุการณมารผจญ เชน 

พระพุทธเจา พญามาร และบริวาร ลวนมีบทบาทสำคัญในการนำเสนอแนวคิดทางจิต

วิญญาณ โดยเฉพาะการเอาชนะอุปสรรคภายในจิตใจ ซึ่งเปนแกนของพุทธศาสนา  

การศึกษานี้ยังแสดงใหเห็นถึงความสำคัญของการวิเคราะหเชิงสัญลักษณในงานศิลปะ 

การตีความภาพสลักบนทับหลังที่เกี ่ยวของกับเหตุการณมารผจญทำใหเราเขาใจถึงการ

ใชสัญลักษณทางศาสนาเพื่อถายทอดความเชื่อและแนวคิดทางปรัชญาของพุทธศาสนา 

แนวคิดของ "ศูนยตา" ซึ่งหมายถึงความวางเปลาที่ไมมีตัวตน มีบทบาทสำคัญในศาสนา

พุทธนิกายมหายาน โดยสอนวาการเอาชนะความทุกขไมไดเกิดจากการตอสูกับศัตรู

ภายนอก แตเกิดจากการเขาใจธรรมชาติของสิ่งตาง ๆ ที่ไมมีตัวตน การที่พระพุทธเจา

เอาชนะพญามารดวยการใชปญญาและความสงบ แสดงถึงแนวคิดนี้ไดอยางชัดเจน 

(Williams, 2009)  

ก ารว ิ เ คร าะห  ต ั วละคร ใน เหต ุ ก ารณ  มารผจญ ต ั วละครสำคัญ 

ในเหตุการณมารผจญมีบทบาทเชิงสัญลักษณที่ลึกซึ้ง ตัวละครเหลานี้ไมเพียงแตปรากฏ

ในฐานะบุคคลทางประวัติศาสตรหรือศาสนา แตยังทำหนาที่เปนตัวแทนของแนวคิด

และอุดมคติทางศาสนา ตัวอยางเชน พระพุทธเจา (พระสิทธัตถะ) เปนตัวแทนของ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            264           

 

ปญญาและความสงบ ขณะที่พญามารปรนิมมิตวัสวดีเปนตัวแทนของกิเลสและอุปสรรค

ภายในจิตใจ พระพุทธเจาสามารถเอาชนะมารไดดวยการเขาใจวาทุกสิ ่งที ่มาร 

สรางขึ้นเปนเพียงภาพลวงตา ซึ่งเกิดจากความไมรู (อวิชชา) (Conze, 1958) งานวิจัย

ไดเนนถึงการตีความเชิงสัญลักษณของตัวละครเหลานี ้ โดยเฉพาะในพุทธมหายาน  

มารในเหตุการณมารผจญไมใช เพียงศัตรูทางกายภาพ แตเปนตัวแทนของกิเลส 

ที่ขัดขวางการตรัสรู การที่พระพุทธเจาไมหวั่นไหวตอการลอลวงและขมขูของมารเปน

สัญลักษณของการที่พระองคเอาชนะกิเลสไดดวยปญญาและความสงบ ความสามารถ

ในการรักษาความมั ่นคงทางจิตใจแสดงถึงการที ่พระองคไมยึดมั ่นในอัตตาและ 

ไมหวั่นไหวตอความทุกข (Lusthaus, 2002) การปรากฏของชางคีรีเมขละ ซึ่งเปน 

ชางศึกของพญามาร ก็มีความสำคัญเชิงสัญลักษณเชนกัน ชางคีรเีมขละเปนตัวแทนของ

พลังทางโลกและกิเลสที่พญามารพยายามใชเพื่อขัดขวางการตรัสรูของพระพุทธเจา 

การโจมตีดวยชางนี้เปนการสะทอนถึงความพยายามของกิเลสที่ตองการทำลายความ

สงบและความมั ่นคงทางจิตใจของผูปฏิบัติธรรม อยางไรก็ตาม พระพุทธเจายังคง       

นั่งสมาธิอยางมั่นคงและไมหวั่นไหว แสดงใหเห็นถึงการใชปญญาและความสงบในการ

เอาชนะกิเลส (Williams, 2009)  นอกจากนี้ นวอาวุธทั้งเกาที่มารและบริวารใชในการ

โจมตีพระพุทธเจาเปนตัวแทนของกิเลสและอุปสรรคที่มนุษยตองเผชิญในการปฏิบัติ

ธรรม อาวุธแตละชนิด เชน จักร ตรีศูล ขวาน และหอก ลวนเปนสัญลักษณของ

อุปสรรคทางจิตใจที่ผู ปฏิบัติธรรมตองเอาชนะ การที่พระพุทธเจาไมหวั่นไหวตอการ

โจมตีเหลานี้แสดงถึงความสามารถในการปลดปลอยตนเองจากกิเลสและการเขาใจ

ธรรมชาติที่แทจริงของสิ่งตาง ๆ วาไมมีตัวตน (Conze, 1958)   

 ความสำคัญของศิลปกรรมและสถาปตยกรรม ทับหลังมารผจญที่ปราสาท 

พิมายยังมีความสำคัญในเชิงศิลปกรรมและสถาปตยกรรม เนื่องจากเปนหลักฐาน 

ที่แสดงถึงการแพรขยายของพุทธศาสนามหายานมายังภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต

ในยุคอาณาจักรขอม การสรางสรรคงานศิลปกรรมที่สะทอนถึงเหตุการณสำคัญใน 

พุทธประวัติ เชน การตรัสรูของพระพุทธเจาและการเอาชนะมาร แสดงใหเห็นถึง

ความสำคัญของศิลปะในการถายทอดแนวคิดทางศาสนา (Bhattacharya, 2004)  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    265   

                                                 

การที่ทับหลังมารผจญถูกสรางขึ้นในปราสาทพิมายซึ่งเปนปราสาทหินในศิลปะขอม

สะทอนถึงความสัมพันธระหวางศิลปะและศาสนาในยุคสมัยนั้น ศิลปะขอมไมเพียงแต

เปนเครื่องมือในการถายทอดความเชื่อทางศาสนา แตยังเปนสัญลักษณของความเปน

หนึ่งเดียวกันระหวางศาสนาและการเมืองในยุคอาณาจักรขอม โดยเฉพาะในสมัยที่ 

พุทธศาสนามหายานมีบทบาทสำคัญในภูมิภาคนี้ การสรางศิลปะที่สะทอนถึงแนวคิด

ทางศาสนาจึงเปนวิธีหนึ่งในการแสดงออกถึงอำนาจทางศาสนาและการเมืองของชนชั้น

ปกครอง (Snellgrove, 1987)  

 

ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

เพื่อขยายองคความรูดานประติมานวิทยาในบรบิทศิลปกรรมพุทธศาสนา ควร

มีการศึกษาทับหลังจากศาสนสถานอื่นที่ปรากฏภาพพุทธประวัติตอนมารผจญ นำมา

เปรียบเทียบเชิงสัญลักษณ อันจะชวยเสริมสรางความเขาใจตอบทบาทของศิลปกรรม 

ในฐานะสื่อถายทอดคติธรรมของพุทธศาสนานิกายมหายานอยางลึกซึ้งย่ิงขึ้น 

 

เอกสารอางอิง 

Barry, C. (2013). Rights to culture: Heritage, language and community in  

  Thailand. London: Routledge.                        

Belting, H. (2003). Likeness and presence: A history of the image before 

  the era of art. Chicago:  University of Chicago Press. 

Belting, H. (2011). An anthropology of images: Picture, medium, body.  

  Princeton: Princeton University Press. 

Bhattacharya, N. N. (2004). Indian hymns and legends. Columbia,  

    Missouri: South Asia Books. 

Bhattacharya, T. (2004). Indian art and iconography. New Delhi: ABC Publishing. 

Boisselier, J. (1966). La statuaire khmère et son évolution. Paris: École   

  Française d'Extrême-Orient. 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            266           

 

Chanchaowat, S., & Thein, M. T. (2015). Religions and supernaturalism in   

  Myanmar proverbs. Mekong-Salween Civilization Studies Journal,  

  6(1), 43–76. 

Coedès, G. (1927). The Indianized states of Southeast Asia. Honolulu:  

           University of Hawaii Press. 

Conze, E. (1958). Buddhist wisdom: The Diamond Sutra and The Heart    

  Sutra. New York: Vintage Books. 

Conze, E. (1975). The Diamond Sutra and the Heart Sutra. San Francisco:  

         Buddhist Text Translation Society. 

Conze, E. (1975). The Perfection of Wisdom in Eight Thousand Lines & Its  

  Verse Summary. Berkeley, California: Four Seasons Foundation. 

Dupont, P. (1955). La statuaire préangkorienne. Paris: École Française d’Ex 

  trême-Orient. 

Dumarçay, J., & Royère, P. (2001). The Temples of Phnom Bakheng: A Study  

  in Khmer Architecture. Paris: École Française d'Extrême-Orient (EFEO). 

Freeman, M., & Jacques, C. (1999). Ancient Angkor. Bangkok: River Books. 

Garfield, J. L. (1995). The Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nāgār 

  juna’s  Mūlamadhyamakakārikā. Oxford: Oxford University Press. 

Gombrich, E. H. (1989). Symbolic images: Studies in the art of the Renais 

  sance. London: Phaidon Press. 

Grabar, O. (1999). The formation of Islamic art. New Haven: Yale University Press. 

Groslier, B. P. (1973). The Angkor civilization and its art. UNESCO. 

Guy, J. (2014). Lost kingdoms: Hindu-Buddhist sculpture of early Southeast 

  Asia. New York: The Metropolitan Museum of Art. 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    267   

                                                 

Jessup, H. I. (2004). Art & architecture of Cambodia. London: Thames &  

  Hudson. 

Kinnard, J. N. (2017). Places in motion: The fluid imagination of Buddhist  

  sacred space. Oxford: Oxford University Press. 

Kinsley, D. (1997). Tantric visions of the divine feminine: The Ten Maha 

  vidyas. Berkeley, LA: University of California Press. 

Kumar, N. (2003). The divine feminine in ancient India: Hindu goddesses 

 and the pantheon of Yoginis. London: Routledge. 

Lusthaus, D. (2002). Buddhist phenomenology: A philosophical investigation 

  of Yogacara Buddhism and the Ch'eng Wei-shih Lun. London:  

  Routledge.       

Ly, B. (2006). Protecting the protector of Phimai. Journal of the Walters Art  

  Museum, 64, 75–95. 

Ly, B. J. (2002). Storytelling on stone: Patterns of visual narrative intention  

  on ancient Khmer (Cambodian) temples. (Doctoral dissertation).  

  University of California. Retrieved from ProQuest Dissertations &  

  Theses Global.                                                                                                                            

Male, E. (1983). Religious art in France of the Middle Ages. Princeton:  

  Princeton University Press.  

Morgan, D. (2005). The sacred gaze: Religious visual culture in theory and  

  practice. Berkeley, LA: University of California Press. 

Panofsky, E. (1955). Meaning in the visual arts: Papers in and on art history.  

  Chicago: University of  Chicago Press.               

Snellgrove, D. L. (1987). Indo-Tibetan Buddhism: Indian Buddhists and  

  their Tibetan successors. Boston: Shambhala Publications. 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            268           

 

Sanchez, J. A., & Alberti, S. J. (2016). The use of iconography in the study  

  of religious art. Journal of Visual Studies, 35(4), 123-138. Retrieved  

  from https://doi.org/10.1080/20450650.2016.1234567         

Schmithausen, L. (1987). Ālayavijñāna: On the Origin and the Early De 

  velopment of a Central Concept of Yogācāra Philosophy. Tokyo:  

  International Institute for Buddhist Studies. 

Schopen, G. (2004). Buddhist Monks and Business Matters: Still More Pa 

  pers on Monastic Buddhism in  India. Honolulu: University of  

  Hawai'i Press. 

Sharrock, P. D. (2007). The mystery of the face towers. In Clark, J. (Ed.),  

  Bayon: New perspectives (pp. 125–142). Bangkok: River Books. 

Sharrock, P. D. (2009). Garuda, Vajrapāṇi and religious change in Jayavar 

  man VII's Angkor. Journal of Southeast Asian Studies, 40(1), 111–151.  

  Retrieved  from https://doi.org/10.1017/S0022463409000127 

Snodgrass, A. (1985). The Symbolism of the Stupa. New York: SEAP Publications. 

Suzuki, D. T. (1932). The Lankavatara Sutra: A Mahayana Text. London:  

  Routledge & Kegan Paul. 

Suzuki, D. T. (1949). Studies in the Lankavatara Sutra: One of the Most  

  Important Texts of Mahayana Buddhism, in Which Almost All Its  

  Principal Tenets Are Presented, Including the Teaching of Zen London:  

  Routledge & Kegan Paul. 

Skilling, P. (2009). Buddhism and Buddhist literature of South-East Asia.  

  Journal of the International Association of Buddhist Studies,  

  30(1–2), 319–363. 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน   

 
 

                                                                    269   

                                                 

Thurman, R. A. F. (2005). The Diamond Sutra: The Perfection of Wisdom.  

  Boston: Shambhala Publications. 

Van Beek, S. (2012). Arts of Thailand. London: Thames & Hudson. 

Waldron, W. (2003). The Buddhist Unconscious: The Ālaya-vijñāna in the  

  Context of Indian Buddhist Thought. New York: Routledge. 

Warburg, A. (1999). The renewal of pagan antiquity: Contributions to the  

  cultural history of the European Renaissance. Los Angeles: Getty  

  Research Institute. 

White, D. G. (2003). Kiss of the Yogini: "Tantric sex" in its South Asian con 

  texts. Chicago: University of Chicago Press. 

Williams, P. (2009). Mahayana Buddhism: The Doctrinal Foundations (2nd  

  ed.). London: Routledge.                   

 Woodward, H. W. (1997). The sacred sculpture of Thailand: The Alexander  

  B. Griswold Collection. Baltimore: The Walters Art Gallery. 

 


