
Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            318           

 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    319   

                                                 

บทคัดย่อ 
 บทความนี ้ม ีว ัตถุประสงค์เพื ่อศึกษารูปแบบและลักษณะทางดนตรีของ 
กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัดยะลา ผ่านการวิเคราะห์
เพลงจำนวนสามเพลง ได้แก่ "Bon Ui ha G'ui Sha o" (เพลงพิธีกรรม) "เพลงเต้นรำ" 
(เพลงเฉลิมฉลอง) และ "เพลงพรุ่งนี้" (เพลงในชีวิตประจำวัน) มีวิธีการดำเนินการวิจัย
โดยใช้ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรีว ิทยาชาติพันธ์ ุ (Ethnomusicological Analysis 
Theory) และ ทฤษฎีการวิเคราะห์โครงสร้างดนตรี (Musical Structural Analysis 
Theory) เป็นกรอบแนวคิดการวิจ ัย ผลการวิจัยพบว่า องค์ประกอบทางดนตรี เช่น  
บันไดเสียง โครงสร้าง ช่วงเสียง จังหวะ และเครื ่องดนตรี โดยเฉพาะเครื ่องดนตรี  
เต่อสื ้อโก่ย (Taw Sue Koi) เพลงพิธีกรรมมีช ่วงเสียงตั ้งแต่ G4 ถึง D6 ความเร็ว  
80 BPM และโครงสร้าง A–B–A; เพลงเฉลิมฉลองมีช่วงเสียงตั้งแต่ E3 ถึง B4 ความเร็ว 
120 BPM และโครงสร้าง A–A–B–A; ส่วนเพลงชีวิตประจำวันมีช่วงเสียง C3 ถึง C4 
ความเร็ว 75 BPM และโครงสร้างแบบ Through-composed เพลงทั ้งสามบทใช้ 
บันไดเสียงเพนทาโทนิก (C–D–E–G–A) เต่อสื้อโก่ย ซึ่งเป็นเครื่องสายสามสายแบบ
ดั้งเดิม ทำหน้าที่เป็นทำนองหลักของดนตรีลาหู่ โดยสายทั้งสามมีชื่อสะท้อนคุณค่าทาง
วัฒนธรรมของชาวลาหู่ ได้แก่ สาย E5 "Mei" (หญิง) สาย G4 "Mang" (ความเสมอภาค) 
และสาย C4 "Ju/Ja" (ชาย) การตั้งสายทั ้งหมดสอดคล้องกับบันไดเสียงเพนทาโทนิก 
เพื่อรองรับการสร้างทำนอง ดนตรีลาหู่ มีบทบาทสำคัญในการสร้างความเป็นหนึ่งเดียว 
ในชุมชนและรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ผ่านแนวคิด "ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต 
(Bounded Flexibility)" ซึ่งประกอบด้วย ขอบเขตที่คงที่ ได้แก่ บันไดเสียงเพนทาโทนิก 
เครื่องดนตรดีั้งเดิม และวัตถุประสงค์ของพิธีกรรม ขอบเขตที่ยืดหยุ่นได้ เช่น ระยะเวลา 
สถานที ่ในการแสดง และโครงสร้างของเพลง "Bon Ui ha G'ui Sha o" ผสมผสาน
เต่อสื้อโก่ยเข้ากับเครื่องดนตรีสมัยใหม่ เช่น คีย์บอร์ดและกีตาร์ ขณะที่  "เพลงเต้นรำ" 
และ "เพลงพรุ่งนี้" ใช้เคร่ืองดนตรีดั้งเดิมเป็นหลัก เพลงแต่ละเพลงสะท้อนการผสมผสาน



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            320           

 

เฉพาะตัว: เพลงพิธีกรรมผสานท่วงทำนองเต่อสื้อโก่ยกับฮาร์โมนีแบบสมัยใหม่ เพลงเฉลิม
ฉลองผสมโครงสร้างดนตรีภาคใต้ และเพลงชีวิตประจำวันรักษาทำนองเพนทาโทนิก ผ่าน
รูปแบบ through-composed ดนตรีลาหู่ที่มี เต่อสื้อโก่ย เป็นศูนย์กลางสามารถรักษาอัต
ลักษณ์ทางวัฒนธรรมไว้ ได้ผ่านการผสมผสานอย่างสมดุลระหว่าง "ความดั้งเดิม" และ 
"การปรับตัว" ทำให้ดนตรีลาหู ่เป็นสื ่อเชื ่อมโยงระหว่างความต่อเนื ่องและการ
เปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมได้อย่างมั่นคง 
คำสำคัญ: กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ ภาคใต้ของประเทศไทย ดนตรีลาหู่ จังหวัดยะลา ดนตรี
ชาติพันธุ์ 
 

Abstract 
 This article aims to examine the musical forms and characteristics 
of the Lahu ethnic group in Tano Mae Ro Subdistrict, Betong District, Yala 
Province, through an analysis of three musical pieces: “Bon Ui ha G'ui Sha o” 
(ritual music), “Dance Song” (celebratory music), and “Tomorrow Song” 
(everyday-life music). The study employed Ethnomusicological Analysis 
Theory and Musical Structural Analysis Theory as its research frameworks. 
The findings reveal that the musical components including scale, structure, 
range, rhythm, and instrumentation, particularly the Taw Sue Koi play a 
crucial role in shaping Lahu music. The ritual song features a pitch range 
from G4 to D6, a tempo of 80 BPM, and an A–B–A structure. The 
celebratory song spans E3 to B4, with a tempo of 120 BPM and an A–A–B–
A structure. The everyday-life song has a pitch range of C3 to C4, a tempo 
of 75 BPM, and a through-composed structure. All three pieces employ 
the pentatonic scale (C–D–E–G–A). The Taw Sue Koi, a traditional stringed 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    321   

                                                 

three-instrument, serves as the primary melodic source in Lahu music. 
Each of its strings reflects cultural values: the E5 string “Mei” (female), the 
G4 string “Mang” (equality), and the C4 string “Ju/Ja” (male). Its tuning 
aligns with the pentatonic scale to facilitate melodic creation. Lahu music 
plays a vital role in fostering community cohesion and preserving cultural 
identity through the concept of “bounded flexibility.” This includes fixed 
boundaries such as the pentatonic scale, traditional instruments, and ritual 
purposes as well as flexible boundaries, including performance duration, 
venue, and musical structure. “Bon Ui ha G'ui Sha o” integrates the Taw Sue 
Koi with modern instruments like keyboard and guitar, whereas the 
celebratory and everyday-life songs rely primarily on traditional 
instrumentation. Each piece demonstrates a unique form of musical 
blending: the ritual song merges Taw Sue Koi melodies with modern 
harmony; the celebratory song incorporates structural features influenced 
by Southern Thai music; and the everyday-life song maintains a pentatonic 
melodic contour through its through-composed organization. With the Taw 
Sue Koi at its core, Lahu music sustains cultural identity through a 
balanced interplay between “tradition” and “adaptation,” enabling the 
music to function as a stable medium linking cultural continuity and 
change. 
Keywords: Lahu ethnic group, Southern Thailand, Lahu ethnic music, Yala 
Province, ethnomusicology 
 
 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            322           

 

บทนำ 
 ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้นั้นประกอบไปด้วยกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่ม 
และมีความหลากหลายทางวัฒนธรรมซึ่งปรากฏชัดเจนในประเพณีดนตรี สะท้อนถึงวิถี
ชีวิต ความเชื่อ และการปฏิบัติทางจิตวิญญาณของแต่ละชุมชน สอดคล้องกับการศึกษา
ของ Ullah and Ho (2020) ที่อธิบายว่า ความหลากหลายเชิงวัฒนธรรมนี้เป็นลักษณะ
เด่นของภูมิภาคโดยประกอบด้วย กลุ่มชาติพันธุ์นับพันที่มีภาษา วัฒนธรรม และความ
เชื่อทางศาสนาที่แตกต่างกัน การอพยพย้ายถิ่นของกลุ่มชาติพันธุ์ในเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ทำให้เกิดการผสมผสานทางวัฒนธรรมและการปรับตัว ซึ่งนำไปสู่การพัฒนา
ตัวตนทางดนตรีที ่โดดเด่นในแต่ละภูมิภาค การวิเคราะห์ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์นี้  
ไม่เพียงแต่ช่วยให้เข้าใจประวัติการตั้งถิ่นฐาน แต่ยังเน้นการเชื่อมโยงระหว่างบุคคล 
สังคม และสิ่งแวดล้อมรอบตัว สอดคล้องกับงานวิจัยของ Manuel (2019) ที่ศึกษาการ
แสดงออกทางดนตรีภายในบริบททางสังคมประวัติศาสตร์ที่กว้างขวาง โดยวิเคราะห์
ความสัมพันธ์ระหว่างตัวแทน อำนาจครอบงำ และการต่อต้านในวัฒนธรรมดนตรีของ
ชุมชนต่าง ๆ 
 ประเทศไทยมีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ที่มากมาย ซึ่งบางกลุ่มเข้ามา
อาศัยอยู่ในภูมิภาคนี้มาเป็นเวลาหลายชั่วอายุคน ในขณะที่บางกลุ ่มเข้ามาใหม่  
การรวมตัวกันนี้ทำให้เกิดความหลากหลายทางวัฒนธรรมในดนตรี โดยแต่ละกลุ่ม  
มีส่วนร่วมในการสร้างสรรค์ลักษณะเฉพาะของตน ดนตรีดั้งเดิมของชุมชนไม่เพียงแต่
เป็นรูปแบบความบันเทิง แต่ยังมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรม ความเชื ่อ และการ
ปฏ ิส ัมพ ันธ ์ภายในช ุมชน ซ ึ ่ งสอดคล ้องก ับการศ ึกษาของ Fan, Linyan and 
Chuangraboth (2024) ที ่พบว่าดนตรีพื ้นบ้านมีบทบาทสำคัญในการอนุรักษ์และ
ถ่ายทอดมรดกทางวัฒนธรรมภายในชุมชนชาติพันธุ์ โดยเป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการ
แสดงออกถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม การสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในชุมชน 
และการรักษาประเพณีดั้งเดิม 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    323   

                                                 

 ภูมิภาคภาคใต้ของประเทศไทยมีความโดดเด่นด้วยความหลากหลายทาง 
ชาติพันธุ์และวัฒนธรรม กลุ่มชาติพันธุ์หลักได้แก่ ชาวมลายู ซึ่งอาศัยอยู่ในสามจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ ได้แก่ ยะลา ปัตตานี และนราธิวาส  ชาวไทยใต้ หรือ "ชาวนอก"  
ที่ชาวมลายูเรียกว่า "ชาวสยาม" กลุ่มชาติพันธุ์มันนี (Mani) ซึ่งบางครั้งเรียกว่า "ชาใก" 
(Cha Kai) หรือ "โอรังอัสลี" (Orang Asli) และกลุ่มชาวเล (Sea Gypsies) ที่อาศัยอยู่
บริเวณชายฝั่งและหมู่เกาะ (Mateos, Longley, & O’Sullivan, 2011) กลุ่มชาติพันธุ์
เหล่านี้ต่างมีลักษณะเฉพาะและอัตลกัษณ์ของตนเอง ทั้งในด้านความเชื่อ ค่านิยม ภาษา 
และการแสดงออกทางวัฒนธรรม นอกจากนี้ ภาคใต้ยังเป็นพื้นที่ที่เปิดรับการอพยพ  
ของกลุ่มชาติพันธุ์จากภาคเหนือที่ย้ายถิ่นมาตั้งถิ่นฐาน เช่น กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ ที่อพยพ
มาจากจังหวัดเชียงรายและตั้งถิ่นฐานในตำบลเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัดยะลา 
(Anderson, 1986) จังหวัดยะลาเป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของพื้นที่ที่มีความกลมกลืนทาง
วัฒนธรรม ประชากรในพื้นที่มีความหลากหลายทั้งทางชาติพันธุ์ ภาษา และศาสนา  
แต่ย ังคงร ักษาวิถ ีช ีว ิตดั ้ง เด ิมและประเพณีของบรรพบุร ุษไว ้ ได ้อย่างมั ่นคง  
กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่มีเอกลักษณ์ทางดนตรีที่โดดเด่น โดยเฉพาะเครื่องดนตรี เทคนิคการ
บรรเลง และจังหวะที่สะท้อนรากเหง้าและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนในบริบทภาคใต้
ของประเทศไทย สำหรับกลุ่มลาหู่ทางภาคใต้ ซึ ่งมักถูกเรียกว่า  "มูเซอ" มีการจัดงาน
ประเพณีสำคัญประจำปี เช่น งานเทศกาลข้าวใหม่ หรือเทศกาลปีใหม่ของลาหู่ ซึ่งภายใน
งานจะมีการแสดงทางวัฒนธรรม การแต่งกายแบบดั้งเดิม และดนตรีพื้นบ้าน มรดกทาง
ดนตรีของลาหู่ได้รับอิทธิพลจากการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม การอพยพ และการ
ปฏิส ัมพันธ ์ก ับว ัฒนธรรมของกลุ ่มชาติพ ันธ ุ ์ ใกล ้ เค ียง ซึ ่งสอดคล้องก ับแนวคิด  
ทางมานุษยดนตรีวิทยาที ่อธิบายว่าการแลกเปลี ่ยนทางวัฒนธรรมมีบทบาทสำคัญ 
ต่อการพัฒนารูปแบบทางดนตรีและเอกลักษณ์ทางชาติพันธุ ์ ผลจากกระบวนการ
ผสมผสานทางวัฒนธรรมเหล่านี้ส่งผลให้เกิดภูมิทัศน์ทางวัฒนธรรมที่หลากหลายและ
ซับซ้อน อันเป็นการเพิ่มพูนคุณค่าของโครงสร้างวัฒนธรรมในภาคใต้ของประเทศไทย
และระดับชาติ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            324           

 

 กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่มีถิ่นกำเนิดจากมณฑลยูนนาน ประเทศจีน แต่ได้อพยพ  
ลงมาสู่ภาคเหนือของประเทศไทยเนื่องจากความขัดแย้งและความขาดแคลนทรัพยากร 
ปัจจุบันชุมชนลาหู่ส่วนใหญ่อาศัยอยู่ในจังหวัดเชียงราย เชียงใหม่ แม่ฮ่องสอน ตาก 
และแพร่ ซึ่งยังคงอนุรักษ์เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและดนตรีของตนไว้อย่างต่อเนื่อง 
ทั้งนี้ วิถีชีวิตของชาวลาหู่ส่วนใหญ่เกี่ยวข้องกับการเกษตร การเพาะปลูก การเลี้ยงสัตว์ 
รวมถึงการประดิษฐ์สิ่งของจากวัสดุธรรมชาติ เช่น งานทอผ้าและงานจักสาน นอกจากนี้
ความเชื่อทางจิตวิญญาณยังเป็นส่วนสำคัญในวัฒนธรรมของชาวลาหู่ ซึ่งผสมผสาน
ระหว่างการนับถือวิญญาณบรรพบุรุษกับศาสนาคริสต์ โดยดนตรีมีบทบาทอย่างลึกซึ้ง
ในพิธีกรรมและกิจวัตรประจำวัน ซึ่งสอดคล้องกับงานของ Anderson (1986) ที่ศึกษา
บทบาทของดนตรีในสังคมชนเผ่า ว่าดนตรีทำหน้าที่เป็นสื ่อกลางในการเชื ่อมโยง
ระหว่างจิตวิญญาณกับชีวิตประจำวันของผู้คน ในช่วงไม่กี ่ปีที ่ผ่านมา นโยบายการ
พัฒนาพื้นที่สูงและการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ ได้ส่งผลให้บางกลุ่มของชาวลาหู่  
ย้ายถ ิ ่นฐานจากภาคเหน ือไปย ังภ ูม ิภาคอื ่น รวมถึงภาคใต ้ของประเทศไทย  
การเคลื่อนย้ายดังกล่าวไม่เพียงเป็นการเปลี่ยนแปลงทางภูมิศาสตร์เท่านั้น  แต่ยัง
สะท้อนให้เห็นถึง “กระบวนการปรับตัวและการผสมผสานทางวัฒนธรรม” โดยเฉพาะ
ในด้านดนตรี ซึ่งยังคงเป็นองค์ประกอบสำคัญของอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ และเป็นสื่อที่ช่วย
ให้ชาวลาหู ่สามารถรักษาความเป็นตัวตนของตนเองภายใต้บริบททางสังคมใหม่  
ของภาคใต้ได้อย่างกลมกลืน ซึ่งไปในทิศทางเดียวกับงานของ Yao and Zhang (2002) 
ที่กล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในกระบวนการอพยพ
และการปรับตัวทางสังคม 
 จังหวัดยะลา ตั้งอยู่ในจุดใต้สุดของประเทศไทยและมีพรมแดนติดกับประเทศ
มาเลเซีย เป็นพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรมอย่างยิ่ง โดยมีกลุ่ม
ชาติพันธุ์หลักประกอบด้วย ชาวมลายูมุสลิม ชาวไทยพุทธ ชาวจีน และกลุ่มชาติพันธุ์
จากภาคเหนือที่อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ อำเภอเบตงซึ่งตั้งอยู่ใต้สุดของประเทศไทย 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    325   

                                                 

มีลักษณะภูมิประเทศเป็นภูเขาสูงทอดยาวตามแนวเทือกเขาสันกาลาคีรี และอยู่ห่าง
จากตัวเมืองยะลาประมาณ 140 กิโลเมตร บริเวณบ้านสวนส้มโกช้าง ตำบลตาเนาะแมเราะ 
เป็นพื้นที่ชายแดนที่มีป่าไม้และพื้นที่การเกษตรเป็นส่วนใหญ่ ที่นี่เป็นถิ่นที่อยู่อาศัย
ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่  ซึ ่งอพยพมาจากภาคเหนือของประเทศไทยและได้ตั้งถิ่นฐาน 
ในพื้นที่นี้ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา ปัจจุบันชุมชนลาหู่ในพื้นที่ดังกล่าวมีจำนวนประชากร
เพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่อง และกระจายอยู่ตามหมู่บ้านต่าง ๆ ภายในตำบล แม้ว่าจะมีการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมและเศรษฐกิจเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง แต่ชาวลาหู่ยังคงสามารถ
รักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและดนตรีดั้งเดิมของตนไว้ได้อย่างมั่นคง ลักษณะทาง
วัฒนธรรมที่หลากหลายและความเป็นพื้นที่ชายแดนของจังหวัดยะลาและอำเภอเบตง 
ทำให้พื้นที่นี ้เป็นแหล่งศึกษาที่น่าสนใจเกี่ยวกับพลวัตของวัฒนธรรมดนตรีในกลุ่ม  
ชาติพันธุ์ ที่ต้องปรับตัวและผสมผสานเข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่น  
 งานวิจัยเกี่ยวกับดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในประเทศไทยพี่พบในฐานข้อมูล
ต่าง ๆ ส่วนมากมุ ่งเน้นไปที ่ชุมชนในภาคเหนือของประเทศไทย ซึ ่งเป็นพื ้นที ่ที ่มี
ประชากรลาหู่อาศัยอยู่หนาแน่น อย่างไรก็ตาม ยังมีความขาดแคลนของการศึกษาทาง
วิชาการเกี่ยวกับการพัฒนาและการปรับตัวของดนตรีลาหู่เมื่อชุมชนเหล่านี้อพยพถิ่นฐาน
ไปยังบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่แตกต่างออกไป เช่น ภาคใต้ของประเทศไทย 
ตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัดยะลา เป็นพื้นที่ที่เหมาะสมอย่างยิ่งสำหรับ
การศึกษาครั้งนี้ เนื่องจากชุมชนชาวลาหู่สามารถอนุรักษ์มรดกทางดนตรีดั้งเดิมไว้ได้
อย่างสมบูรณ์ ชุมชนมีการเข้าร่วมในพิธีกรรมแบบดั้งเดิมอย่างต่อเนื่อง มีบุคคลที่มีความรู้
ความเชี่ยวชาญในการถ่ายทอดองค์ความรู้ทางดนตรีได้อย่างมีประสิทธิภาพ และยังแสดง
ให้เห็นถึงความร่วมมือที่เข้มแข็งในการสนับสนุนกระบวนการวิจัย การศึกษานี้ใช้กรอบ
แนวคิดทางมานุษยวิทยาดนตรี (Ethnomusicology) โดยเน้นการพิจารณาดนตรี 
ในบริบททางสังคมและวัฒนธรรม โดยพิจารณาทั้งมิติทางเสียงและมิติทางวัฒนธรรม  
ตามแนวคิดของไรซ์ (Rice, 2014) ที่มองว่าดนตรีไม่ใช่เพียงแค่เสียงและโครงสร้าง 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            326           

 

ทางดนตรีเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที ่เป็นกระบวนการทางสังคมที ่สะท้อนอัตลักษณ์  
ความเชื ่อ และการเปลี ่ยนแปลงของชุมชน ซึ ่งกรอบแนวคิดนี ้จะช่วยให้สามารถ
วิเคราะห์การปรับตัวของดนตรีลาหู่ในบริบทของภาคใต้ได้อย่างลึกซึ้ง  
 ประเพณีดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศไทยมีเอกลักษณ์
เฉพาะตัวที่สะท้อนถึงความเชื่อและวิถีชีวิตของชุมชน เพลงแต่ละประเภทจะถูกจัดแบ่ง
ตามวัตถุประสงค์และโอกาสที่ใช้ขับร้อง ตัวอย่างเช่น เพลง “Bon Ui Ja G'ui Sha o” 
(เพลงขอบคุณพระเจ้า) ใช้เพื่อแสดงความขอบคุณและสรรเสริญต่อพระผู้เป็นเจ้า  
เพลงเต้นรำเป็นองค์ประกอบสำคัญในงานเฉลิมฉลอง และเพลง “Shaw Paw” (เพลง
พรุ่งนี้) ใช้เพื่อสื่อสารและให้กำลังใจในการดำเนินชีวิตประจำวันเพลงแต่ละประเภท  
มักใช้รูปแบบทำนองซ้ำ ๆ แบบวนรอบ เพื่อสร้างความต่อเนื่องและส่งเสริมการมี  
ส่วนร่วมของสมาชิกในชุมชน ดนตรีลาหู่ใช้ระบบเสียงเพนทาโทนิก ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึง
มรดกทางวัฒนธรรมอันลึกซึ้ง ทั้งนี ้สอดคล้องกับงานวิจัยของ Liu, Gamboa, Xue, 
Jiang and Schultz (2022) ที่ศึกษาการใช้บันไดเสียงเพนทาโทนิก ในดนตรีจีนในการ
วิเคราะห์โครงสร้างดนตรี อีกลักษณะหนึ่งที่โดดเด่นคือ การขับร้องแบบสองภาษา  
โดยบทแรกมักร้องเป็นภาษาลาหู่ และบทต่อมาจะเป็นการแปลงเป็นภาษาไทย วิธีการนี้
ช่วยให้ผู้ฟังเข้าใจเนื้อหาได้ดียิ่งขึ้น และแสดงถึงความสามารถในการปรับตัวทางภาษา 
ซึ ่งสะท้อนให้เห็นว่าชาวลาหู ่สามารถรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนไว้ได้  
ในขณะเดียวกันก็สามารถกลมกลืนเข้ากับสังคมไทยได้อย่างลงตัว 
 ดนตรีของชาวลาหู่มีบทบาทสำคัญในการสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  
ในชุมชน และช่วยสืบสานความต่อเนื่องทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ รูปแบบดนตรี
ชาติพันธุ์มีความเชื่อมโยงอย่างลึกซึ้งกับความเชื่อทางจิตวิญญาณ วิถีชีวิตประจำวัน 
และโครงสร้างทางสังคมของชุมชน ดนตรีลาหู่จึงมิได้เป็นเพียงเครื่องมือเพื่อความ
บันเทิง แต่ยังทำหน้าที่เป็นกลไกทางสังคม ทั้งในการอนุรักษ์อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
ส่งเสริมความสามัคคีในชุมชน และถ่ายทอดองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่น ดนตรีพื้นบ้านลาหู่



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    327   

                                                 

สืบทอดกันมาโดยวิธีมุขปาฐะ ถ่ายทอดจากบรรพบุรุษและต่อเนื่องมาหลายชั่วอายุคน 
ลักษณะเด่นของดนตรีลาหู่มีหลายประการ ได้แก่  
 (1) การใช้บันไดเสียงเพนทาโทนิก (Pentatonic Scale) ซึ่งมีห้าเสียงหลัก 
สะท้อนถึงรากวัฒนธรรมที่มีต้นกำเนิดจากมณฑลยูนนาน ประเทศจีน 
 (2) การแบ่งประเภทของเพลงตามวัตถุประสงค์การใช้ เช่น เพลงพิธีกรรม 
เพลงเฉลิมฉลอง เพลงสร้างขวัญกำลังใจในชีวิตประจำวัน 
 (3) การใช้รูปแบบทำนองที่ซ้ำ ๆ ช่วยให้จดจำง่ายและเปิดโอกาสให้สมาชิก 
ในชุมชนมีส่วนร่วม 
 (4) การใช้เครื่องดนตรีดั้งเดิมผสมผสานเครื่องดนตรีสมัยใหม่บางชนิด 
 (5) การขับร้องสองภาษา คือ ภาษาลาหู่และภาษาไทย ซึ่งสะท้อนถึงการ
ปรับตัวทางวัฒนธรรมและภาษา 

ลักษณะเหล่านี้ทำให้ดนตรีลาหู่แตกต่างจากดนตรีพื้นบ้านของชาติพันธุ์อ่ืน  
ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ นอกจากท่วงทำนองและระบบเสียงที่เป็นเอกลักษณ์แล้ว 
ดนตรีลาหู่ยังมีความเชื่อมโยงอย่างลึกซึ้งกับความเชื่อทางจิตวิญญาณ ศาสนา และวิถี
ชีวิตของชุมชน ดังนั้น ดนตรีลาหู่จึงถือเป็นแบบอย่างของการบูรณาการระหว่างศิลปะ 
จิตวิญญาณ และความสามัคคีของสังคมได้อย่างกลมกลืน 
 การอนุรักษ์ประเพณีดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศไทย 
มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการรักษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ดนตรีทำหน้าที่เป็นสื่อหลัก
ในการถ่ายทอดความรู้ ประวัติศาสตร์ และค่านิยมข้ามรุ่นอายุ ในภาคใต้ซึ่งมีภูมิทัศน์
ทางวัฒนธรรมที่แตกต่างจากภูมิภาคเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ การปฏิบัติการร้องเพลง
ร่วมกันซึ่งส่งเสริมการมีส่วนร่วมโดยไม่คำนึงถึงเพศหรือวัย ช่วยส่งเสริมความสามัคคี  
ในชุมชน ในขณะเดียวกัน ยังคงรักษาแก่นแท้ของดนตรีไว้โดยไม่ได้รับอิทธิพลอย่างมี
นัยสำคัญจากรูปแบบดนตรีท้องถิ่น แสดงให้เห็นถึงความมุ่ งมั่นอย่างแข็งแกร่งในการ
ปกป้องวัฒนธรรมดั้งเดิมของตน การผนวกภาษาไทยเข้ากับภาษาลาหู่ในบทเพลง  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            328           

 

ทำหน้าที่เป็นกลยุทธ์ทางวัฒนธรรมที่ช่วยให้คนรุ่นใหม่และสมาชิกชุมชนที่หลากหลาย
สามารถมีส่วนร่วมและเข้าใจเนื้อหาได้ แนวทางนี้ช่วยส่งเสริมความเข้าใจที่ลึกซึ้ง
เกี่ยวกับพลวัตรของการอนุรักษ์วัฒนธรรมในยุคโลกาภิวัตน์ ซึ่งการสร้างสมดุลระหว่าง
ความแท้จริง การปรับตัวมีความสำคัญต่อการอยู ่รอดทางวัฒนธรรมในสังคม 
ที่เปลี ่ยนแปลงอยู ่เสมอ ซึ ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Idris, Yusoff and Mustaffa 
(2016) ที่ศึกษาเรื่องการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมที่ไม่มีตัวตน รวมถึงประเพณีดั้งเดิม
และภาษาในยุคเทคโนโลยี  
 ในการศึกษาลักษณะทางดนตรีและอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้
ของประเทศไทย นอกเหนือจากการพบการตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ที่ส่วนใหญ่
พบที่ภาคเหนือของประเทศไทย แต่พื้นที่ตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัด
ยะลา เป็นเพียงแห่งเดียวที่พบกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่แล้ว การศึกษาเรื่องนี้ยังมีความสำคัญ
ในหลายด้านประการแรก ช่วยในการบันทึกและอนุรักษ์มรดกทางดนตรีของกลุ่มชาติ
พันธุ์ขนาดเล็กในภาคใต้ ซึ่งเสี่ยงต่อการสูญหายหากไม่มีการศึกษาและบันทึกไว้อย่าง
เป็นระบบ ประการที่สองช่วยเพิ่มความเข้าใจเกี่ยวกับกระบวนการปรับตัวและการ
เปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมดนตรีเมื่อชุมชนต้องเผชิญกับบริบทใหม่ซึ่งเป็นประโยชน์ 
ต่อการศึกษาเรื่องพลวัตทางวัฒนธรรมในภาพรวม ประการที่สาม ผลการศึกษานี้จะมี
ส่วนช่วยในการพัฒนาแนวทางการอนุรักษ์และการถ่ายทอดดนตรีชาติพันธุ์ในบริบทที่มี
การเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อทั้งชุมชนลาหู่เองและหน่วยงาน  
ที่เก่ียวข้องกับการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรม 

ในการศึกษางานวิจัยชิ้นนี้จึงมีกระบวนการและวิธีการในการเก็บข้อมูลทั้งใน
ภาคสนามและการศึกษาฐานข้อมูลสำคัญเพื่อนำมาวิเคราะห์อัตลักษณ์และรูปแบบ
ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศไทย โดยพิจารณาลักษณะทางดนตรี
ที่เป็นเอกลักษณ์ การเปลี่ยนแปลงและการปรับตัวในบริบทใหม่ รวมถึงวิธีการอนุรักษ์
และถ่ายทอดวัฒนธรรมดนตรีให้คงอยู่ในสังคมไทยร่วมสมัย ซึ่งผลการศึกษางานวิจัย  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    329   

                                                 

ชิ้นนี้มีความสำคัญต่อการอนุรักษ์เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมดนตรีกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่  
ที่อยู ่ท่ามกลางการเปลี ่ยนแปลงทางสังคมทั ้งในภาคใต้ของประเทศไทย ประเทศ 
เพื่อนบ้าน และการรักษาอัตลักษณ์ของชาติพันธุ์ตนเองไว้ให้ลูกหลานสืบไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 เพื ่อศึกษารูปแบบและลักษณะทางดนตรีของกลุ ่มชาติพันธุ ์ลาหู ่ ตำบล 
ตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัดยะลา กับการสะท้อนสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมและ
การอนุรักษ์ชุมชน 
 
กรอบแนวคิด 
 กรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัยมี 2 แนวคิด ดังนี้ 
 1. ทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรีวิทยาชาติพันธุ ์(Ethnomusicological Analysis 
Theory) เป็นพื้นฐานทางคิดในทฤษฎีการวิเคราะห์ดนตรีวิทยาชาติพันธุ์  เป็นกรอบ
แนวคิดพื้นฐานในการศึกษาดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศไทย  
โดยแนวทางนี้มองดนตรีไม่เพียงแค่ในฐานะของเสียงและองค์ประกอบทางดนตรีเท่านั้น 
แต่ยังเป็นกระบวนการทางสังคมที่สะท้อนถึงสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และ
การรักษาชุมชนอีกด้วย กรอบแนวคิดนี้เอื ้อให้สามารถสำรวจความเชื่อและบริบท  
ทางวัฒนธรรม การใช้สองภาษา (ลาหู่–ไทย) การปรับตัวในบริบทของภาคใต้ และการ
ธำรงไว้ซึ่งสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม ทั้งนี้ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ Chen, Zou, 
Jeon, Sun and Lee (2024)  ที่ศึกษาเกี่ยวกับบทบาทของเทคโนโลยีดิจิทัลในการ
อนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมและการพัฒนาฐานข้อมูลดนตรีชาติพันธุ์ โดยเน้นย้ำถึงการ
รักษาความเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและการถ่ายทอดทางสังคม วิธีการนี้ช่วยให้
สามารถตรวจสอบแง่มุมทางวัฒนธรรมของดนตรีลาหู่ผ่านการศึกษาในประเทศไทย 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            330           

 

โดยการวิเคราะห์ความเชื่อ ระบบความเชื่อ และการธำรงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของลาหู่ 
ท่ามกลางกระบวนการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง 
 2. ทฤษฎีการวิเคราะห์โครงสร้างดนตร ี (Musical Structural Analysis 
Theory) โดยเน้นไปที่การวิเคราะห์โครงสร้างทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้
ของประเทศไทย ขณะเดียวกันก็รักษาลักษณะเฉพาะทางดนตรีไว้ และเป็นไปตาม
ความสามารถของชุมชนในการสร้างสรรค์ดนตรี การวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรี  
ที่สำคัญ การพิจารณาลักษณะเฉพาะของโครงสร้างทางดนตรี โดยเน้นการวิเคราะห์
บันไดเสียง (เพนทาโทนิก C-D-E-G-A) การวิเคราะห์รูปแบบวนซ้ำ (16-24 ห้อง) และ
การวิเคราะห์ทำนองเรียบง่าย ซึ่งสอดคล้องกับงานของ Liu, Gamboa, Xue, Jiang 
and Schultz (2022) ที่ศึกษาเรื ่องการวิเคราะห์โครงสร้างบันไดเสียงเพนทาโทนิก 
ในดนตรีพื้นบ้านจีนแบบดั้งเดิม โดยเน้นการศึกษารูปแบบการกระจายระดับเสียง  
และลักษณะเฉพาะของดนตรีที่สะท้อนแนวคิด Zhongyong ทางวัฒนธรรมจีน ทำให้
สามารถศึกษาและวิเคราะห์โครงสร้างดนตรีลาหู่ได้อย่างเป็นระบบ เพื่อการอนุรักษ์และ
การสื่อสารทางวัฒนธรรมของชาติพันธุ์ลาหู่ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    331   

                                                 

 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิด 
Figure 1. Conceptual Framework 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            332           

 

 การศึกษาดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง 
จังหวัดยะลา ใช้กรอบแนวคิดที่ผสมผสานระหว่างทฤษฎีหลักสองประการ ได้แก่  
การวิเคราะห์ดนตรีวิทยาชาติพันธุ ์ (Ethnomusicological Analysis) ซึ ่งมุ ่งศึกษา
บริบททางวัฒนธรรม ความเชื ่อ และความหมายของดนตรีทั ้งในชีว ิตประจำวัน  
และในพิธีกรรมของชุมชน และ การวิเคราะห์โครงสร้างทางดนตรี (Musical Structure 
Analysis) ที่มุ ่งเน้นการศึกษาขั้นตอนทางเทคนิค เช่น ทำนอง จังหวะ บันไดเสียง  
และเทคนิคการแสดง การผสานแนวทางทั้งสองนี้ช่วยให้การวิจัยสามารถทำความเข้าใจ
ดนตรีของกลุ่มลาหู่ได้อย่างรอบด้าน ทั้งในมิติทางสังคมวัฒนธรรมและในมิติของ
โครงสร้างทางดนตรี นอกจากนี้ กรอบแนวคิดดังกล่าวยังเอื้อต่อการวิเคราะห์พลวัต  
ทางดนตรีที ่เกิดขึ้นจากกระบวนการอพยพของชาวลาหู่จากภาคเหนือมาสู ่ภาคใต้  
ของประเทศไทย รวมถึงการปรับตัวให้เข้ากับบริบททางสังคมและวัฒนธรรมใหม่  
ของจังหวัดยะลา ตลอดจนกระบวนการถ่ายทอด ปรับเปลี่ยน และอนุรักษ์มรดกดนตรี
ของพวกเขาในพื้นที่ตั้งถิ่นฐานใหม่ 
 
วิธีการดำเนินการวิจัย 
 ในการศึกษานี้ ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการเพื่อให้สอดคล้องกับลักษณะเฉพาะของชุมชน
ลาหู่ ข้อมูลถูกเก็บรวบรวมจากบุคคลที่มีความเชี่ยวชาญและประสบการณ์ในเรื่องของ
ดนตรี และประเพณีวัฒนธรรมลาหู่ นอกจากนี้ การเก็บรวบรวมข้อมูลหลากหลายได้ถูก
นำมาใช้ ซึ ่งรวมถึงการบันทึกเสียงและภาพ การสังเกตส่วนร่วม และการวิเคราะห์
เนื้อหา เพื่อให้เกิดความเข้าใจที่ครอบคลุมเกี่ยวกับลักษณะทางดนตรี ความสำคัญทาง
วัฒนธรรมของดนตรี และกระบวนการส่งผ่านความรู้ทางวัฒนธรรมผ่านศิลปะดนตรี 
เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์และสนับสนุนการอนุรักษ์มรดกทางดนตรีและวัฒนธรรมของ
กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ 
 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    333   

                                                 

1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 
     ประชากร กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ที่อาศัยอยู่ในตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง 
จังหวัดยะลา จำนวนทั้งสิ้น 20 คน  
     กลุ่มตัวอย่าง จำนวนทั้งหมด 20 คน ประกอบด้วย นักดนตรี 7 คน ผู้นำ
ชุมชน 1 คน ผู้นำศาสนา 2 คน และชาวบ้านในชุมชนที่มีอายุ 60 ปีขึ้นไป 10 คน 
     วิธีการสุ่มตัวอย่าง ใช้วิธี Purposive Sampling เพื่อคัดเลือกผู้ให้ข้อมูล 
ที่มีความรู้และประสบการณ์เก่ียวกับดนตรีและวัฒนธรรมลาหู่ 

2. เกณฑ์การเลือกผู้ให้ข้อมูล 
     เกณฑ์การเลือก: 
     1) นักดนตรี: บุคคลที่มีประสบการณ์บรรเลงดนตรีลาหู่อย่างน้อย 5 ปีขึ้นไป 
มีความเต็มใจให้สัมภาษณ์และอนุญาตให้บันทึกการแสดง 
     2) ผู้นำชุมชน: บุคคลที่ดำรงตำแหน่งผู้นำในชุมชนลาหู่ และมีความเข้าใจ
ลึกซึ้งเกี่ยวกับวัฒนธรรมลาหู่ 
     3) ผู ้นำศาสนา: บุคคลที ่ทำหน้าที ่เป็นผู ้นำศาสนา หรือผู ้เช ี ่ยวชาญ 
ด้านวัฒนธรรม ที่มีความรู้เกี่ยวกับประเพณีและการปฏิบัติทางจิตวิญญาณของชาวลาหู่ 
     4) ชาวบ้านในชุมชน (60 ปีขึ้นไป): บุคคลที่มีอายุ 60 ปีขึ้นไป และมีความรู้
เก่ียวกับประเพณีและความเชื่อของชาวลาหู่ 
    เกณฑ์การแยกออก: บุคคลที่ไม่เต็มใจให้สัมภาษณ์ ไม่มีประสบการณ์
เก่ียวกับดนตรีลาหู่ หรืออพยพออกจากชุมชน 

3. เครื่องมือและการเก็บรวบรวมข้อมูล 
     1) แบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง: ดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึกที่ครอบคลุม
ประเด็นต่าง ๆ เช่น ประวัติความเป็นมาของดนตรี เครื่องดนตรีต่าง ๆ วิธีการบรรเลง 
และบทบาทของดนตรีในพิธีกรรมและชีวิตประจำวัน 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            334           

 

     2) แบบบันทึกการสังเกต: บันทึกรายละเอียดเกี่ยวกับการแสดงดนตรี  
การใช้เคร่ืองดนตรี บริบทของการแสดง และปฏิสัมพันธ์ของชุมชน 
     3) เครื่องบันทึกเสียง/วิดีโอ: ใช้เครื่องบันทึกคุณภาพสูงในการบันทึกการ
แสดงดนตรีและการสัมภาษณ์เพื่อการวิเคราะห์อย่างละเอียด 
     4) แบบฟอร์มวิเคราะห์โครงสร้างดนตรี: วิเคราะห์ทำนอง จังหวะ บันไดเสียง 
วิธีการบรรเลง และเครื่องดนตรี 

4. สถานที่เก็บรวบรวมข้อมูล 
     1) บ้านของผู้นำชุมชน (สำหรับการสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการและ
บันทึกเสียง) 
     2) ศูนย์ชุมชนและพื้นที่สาธารณะ (สำหรับการสัมภาษณ์กลุ่ม) 
     3) สถานที่จัดงานเทศกาล พิธีกรรม และเฉลิมฉลอง (สำหรับการสังเกต
และบันทึกแบบบริบทจริง) 

5. ระยะเวลาและขั้นตอน 
     ดำเนินการวิจัยระยะเวลา 12 เดือน ตั้งแต่เดือนพฤศจิกายน พ.ศ. 2565 
ถึงเดือนเมษายน พ.ศ. 2566 แบ่งเป็น 4 ขั้นตอน ได้แก่ (1) การเตรียมการและทบทวน
วรรณคดี ใช้เวลา 2 เดือน (2) การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม ใช้เวลา 4 เดือน (3) 
การวิเคราะห์ข้อมูล ใช้เวลา 3 เดือน และ (4) การเขียนรายงาน ใช้เวลา 3 เดือน 

6. วิธีการวิเคราะห์ข้อมูล 
     1) ถอดเทป: ถอดเทปบันทึกการสัมภาษณ์เป็นข้อความเขียน โดยรักษา
ภาษาดั้งเดิมและบริบทของการให้ข้อมูลไว้อย่างครบถ้วน 
     2) วิเคราะห์เนื้อหา: จัดหมวดหมู่ข้อมูลตามหัวข้อสำคัญ เช่น ประวัติความ
เป็นมา บทบาทของดนตรี วิธีการถ่ายทอดการปรับตัวทางวัฒนธรรม และความเชื่อทาง
จิตวิญญาณ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    335   

                                                 

     3) วิเคราะห์โครงสร้างดนตรี: วิเคราะห์ทำนอง จังหวะ บันไดเสียง วิธีการ
บรรเลง และเครื่องดนตรี โดยยึดหลักการของมานุษยวิทยาดนตรี 
     4) ตรวจสอบความเชื่อถือได้: นำผลการวิเคราะห์ให้ผู้ให้ข้อมูลและชุมชน
ทำการยืนยันและตรวจสอบความถูกต้อง โดยใช้เครื่องมือในการเก็บข้อมูลที่หลากหลาย 

7. การคัดเลือกเพลงสำหรับการวิเคราะห์ 
     คัดเลือก 3 เพลง บนพื้นฐานของเกณฑ์ 5 ประการ ได้แก่ ความถี่ในการ 
ใช้งาน การประยุกต์ใช้ตามบริบทความหลากหลายของเคร่ืองดนตรี ความครบถ้วนของ
ข้อมูล และการยอมรับจากชุมชน เพลงเหล่านี้มีวัตถุประสงค์และการใช้งานที่แตกต่างกัน 
     1) เพลงพิธีกรรม: Bon Ui Ja G'ui Sha o (เพลงขอบคุณพระเจ้า) - ใช้ใน
พิธีกรรมทางศาสนา สะท้อนความเชื่อและการปฏิบัติทางจิตวิญญาณ 
     2) เพลงเฉลิมฉลอง: เพลงเต้นรำ - ใช้ในงานเก็บเกี่ยว งานแต่งงาน และ
งานเฉลิมฉลองอื่น ๆ มีลักษณะเป็นจังหวะที่เร้าใจและสดใส 
     3) เพลงประจำวัน: Shaw Paw (เพลงพรุ่งนี้) – นำมาใช้เพื่อให้กำลังใจ
และสร้างความหวังในชีวิตประจำวัน 

8. การเผยแพร่ผลการวิจัย 
     1) ตีพิมพ์บทความวิจัยในวารสารวิชาการที่ลงทะเบียนในฐานข้อมูล TCI 
(ระดับชาติและนานาชาติ) 
 
 สังคีตลักษณ์ หมายถึง ลักษณะเฉพาะของดนตรีที่เกิดจากการบูรณาการของ
องค์ประกอบทางดนตรีต่างๆ ที่สร้างเอกลักษณ์ที่มีคุณค่าสำคัญในการแสดงออกทาง
ศิลปะ และสะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรม ค่านิยม และชีวิตประจำวันของชาติพันธุ์นั้น  ๆ 
ศัพท์นี้มาจากภาษาสันสกฤต "สัญชีตน" ซึ่งแยกเป็น "สัญ" (เสียง/ท่วงทำนอง) และ  
"ชีตน" (ลักษณะ) ดังนั ้น สังคีตลักษณ์จึงหมายความว่า "ลักษณะของเสียง" หรือ 
"ลักษณะของท่วงทำนอง" งานวิจัยนี้ศึกษาสังคีตลักษณ์ของเพลงลาหู่ผ่านองค์ประกอบ



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            336           

 

ทางดนตรีหลักจำนวน 6 ด้าน ประการแรก บันไดเสียง (Scale) ระบบเสียงที่ใช้ในการ
ประพันธ์เพลง เช่น บันไดเสียงเพนทาโทนิก (ระบบห้าเสียง) ที่ไม่มีเสียงกึ่งขั้น ซึ่งเป็น
เอกลักษณ์ของดนตรีลาหู่และดนตรีภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ประการที่สอง 
ช่วงเสียง (Range) พิสัยของเสียงจากโน้ตต่ำสุดถึงโน้ตสูงสุด ซึ่งแสดงถึงความเป็นไปได้
ของลักษณะเสียงของเคร่ืองดนตรี ประการที่สาม จังหวะ/ความเร็ว (Tempo) ความเร็ว
ในการบรรเลงดนตรี ว ัดเป็น BPM (Beats Per Minute) ประการที ่ส ี ่ โครงสร้าง 
(Structure) การจัดเรียงของท่อนเพลง เช่น A-B-A (ส่วนสุดท้ายกลับไปที่จุดเริ่มต้น) 
หรือ Through-composed (ไม่มีส่วนซ้ำ) ประการที่ห้า ท่วงทำนอง (Melody) ลำดับ
ของโน้ตที่ประกอบกันเป็นแนวเพลง ซึ่งสะท้อนลักษณะเฉพาะและความไพเราะของ
เพลง ประการที่หก เครื่องดนตรี (Instrumentation) ประเภท ลักษณะ และบทบาท
ของเครื่องดนตรีที่ใช้ในการบรรเลง โดยเน้นเป็นพิเศษ เต่อสื้อโก่ยซึ่งเป็นเครื่องดนตรี
สายลาหู่แบบดั้งเดิม 
  
ผลการวิจัยเชิงสังเคราะห์  
 จากผลการวิจัยพบว่า ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในตำบลตาเนาะแมเราะ 
อำเภอเบตง จังหวัดยะลา มีรูปแบบและลักษณะทางดนตรี ระบบเสียงและบันไดเสียง 
ที่ม ีความโดดเด่นจากการใช้บันไดเส ียงเพนทาโทนิก (C-D-E-G-A) ซึ ่งช่วยสร้าง
เอกลักษณ์ทางเสียงเฉพาะตัว โครงสร้างและรูปแบบทำนอง ทำนองเพลงมักเรียบง่าย
และมีลักษณะการทำซ้ำ โดยใช้รูปแบบวนซ้ำ Rondo Form) ประมาณ 16–24 ห้อง 
แต่ละเพลงจะมีทำนองเฉพาะของตนเอง ทำนองที่ซ้ำและมีโครงสร้างไม่ซับซ้อนนี้  
มีเป้าหมายเพื่อสร้างความต่อเนื่องและส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชน จังหวะและการ
เคลื่อนไหว ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่มักใช้จังหวะ 2/4 และ 4/4 ซึ่งสอดคล้องกับ
จังหวะของการเต้นในพิธีกรรม ความเร็วของจังหวะขึ้นอยู่กับบริบท โดยในเทศกาลหรือ
การเฉลิมฉลองมักใช้จังหวะเร็วและสนุกสนานเพื่อส่งเสริมความสามัคคีของชุมชน 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    337   

                                                 

เต่อสื้อโก่ย (Taw Sue Koi) และการผสมผสานกับวงดนตรีตะวันตก 
 การวิเคราะห์เชิงดนตรีของเพลง “Bon Ui ha G’ui Sha o”เต่อสื้อโก่ย (Taw 
Sue Koi) เป็นเครื่องสายพื้นบ้านสามสายของชนกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ ลักษณะคล้ายพิณหรือ
ซึงแบบดีด ประกอบด้วยกะโหลกไม้กลวงเป็นห้องเสียง และคอไม้ยาวที่ทำจากไม้เนื้อแข็ง
สีเข้ม มีสายสามสายซึ่งถูกตั้งเสียงแตกต่างกัน และตั้งชื่อเพื่อสะท้อนคุณค่าทางสังคมของ
ลาหู่ ได้แก่ “Mei” (E5) หมายถึง “ผู้หญิง” “M’ang” (G4) หมายถึง “ความเสมอภาค” 
และ “Ju/Ja” (C4) หมายถึง “ผู้ชาย” ชื่อของสายแต่ละสายจึงสะท้อนแนวคิดทางสังคม
ในวัฒนธรรมลาหู่ เต่อสื้อโก่ยเป็นเครื่องดนตรีหลักที่บรรเลงทำนองนำและกำกับแนวร้อง 
เป็นแก่นสำคัญของอัตลักษณ์ดนตรีลาหู่ ในเพลงพิธีกรรม “Bon Ui ha G’ui Sha o” 
เต่อสื้อโก่ยทำหน้าที่บรรเลงทำนองหลัก โดยเพลงมีช่วงเสียง G4–D6 ใช้ความเร็วจังหวะ 
80 BPM และโครงสร้างแบบ A–B–A ตอนที่ A เปิดด้วยทำนองอ่อนโยนสื่อบรรยากาศ
ศักดิ์สิทธิ์ของพิธี ส่วนตอนที่ B มีการเปลี่ยนแปลงจังหวะและทำนอง ก่อนจะกลับสู่ตอน A 
ความเร็วที่ช้าช่วยสร้างบรรยากาศสงบและศักดิ์สิทธิ์ตามบริบทของพิธีกรรม สายบนสุด 
เสียง E5 (“Mei”) สร้าง “เส้นทำนองหลัก” ด้วยเสียงสูงที่สดใส ทำให้สายนี้โดดเด่น 
ในการออกแบบทำนองที่ต้องการความอ่อนช้อย ซึ่งสัมพันธ์กับระดับเสียงสูงสุดของเพลง 
(D6) และสอดคล้องกับคุณลักษณะเชิงสัญลักษณ์ของ “ผู้หญิง” ตามความเชื่อของลาหู่ 
นักดนตรีถ่ายทอดอารมณ์ผ่านเทคนิคเฉพาะที่สืบทอดกันมารุ่นต่อรุ่น สเกลเพนทาโทนิก  
(C–D–E–G–A) เป็นแกนหลักของเพลงนี้ โดยเสียงของเต่อสื้อโก่ยทั้งสามสาย (E5, G4, C4) 
ถูกตั ้งให้สอดคล้องกับสเกล ทำให้ผู ้บรรเลงสามารถพัฒนาแนวคิดทำนองได้อย่ าง
หลากหลายโดยไม่ถูกจำกัดด้วยความซับซ้อนทางฮาร์โมนี เสียง E5 (“Mei”) ทำหน้าที่เป็น
โน้ตทำนองหลัก เสียง G4 (“M’ang”) เป็นเสียงเสถียรช่วยกำหนดศูนย์กลาง ส่วน C4 
(“Ju/Ja”) เป็นเสียงต่ำสุด ทำให้ช่วงเสียงของเครื่องดนตรีสอดคล้องกับแนวคิดเพนทาโทนิก 
ซึ่งเป็นอัตลักษณ์สำคัญของดนตรีลาหู่และดนตรีในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เพลง “Bon 
Ui ha G’ui Sha o” เป็นตัวอย่างของการผสมผสานดนตรีลาหู่เข้ากับวงดนตรีตะวันตก
อย่างมีดุลยภาพ สะท้อนแนวคิด ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต (Bounded Flexibility)  



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            338           

 

ซึ่งเปิดพื้นที่ให้เกิดการปรับตัวโดยยังคงรักษาอัตลักษณ์ดั้งเดิม เต่อสื้อโก่ยยังคงบรรเลง
ทำนองนำด้วยเทคนิคเฉพาะดั้งเดิมและสำเนียงแบบลาหู่ ขณะที่เครื่องดนตรีตะวันตกทำ
หน้าที่รองรับด้านฮาร์โมนี แนวทางนี้รักษา ขอบเขตคงที่ (เอกลักษณ์เสียงของเต่อสื้อโก่ย 
เทคนิคดั้งเดิม สเกลเพนทาโทนิก) ควบคู่กับ ขอบเขตที่ปรับเปลี่ยนได้ (การใช้เครื่องดนตรี
ตะวันตก บริบทการแสดงใหม่) เพลงนี้จึงสะท้อนอัตลักษณ์ดนตรีลาหู่อย่างเด่นชัดผ่าน
บทบาทของเต่อสื้อโก่ย การคงไว้ซึ่งเทคนิคดั้งเดิม สเกลเพนทาโทนิก และชื่อเรียกสายทั้ง
สามสายที่สื่อถึง “ผู้หญิง–ความเสมอภาค–ผู้ชาย” แสดงให้เห็นความเชื่อมโยงระหว่าง
เครื่องดนตรี ระบบเสียง และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของลาหู่ โดยเต่อสื้อโก่ยทำหน้าที่
เป็นสะพานเชื่อมระหว่าง ความดั้งเดิม และ ความทันสมัย ได้อย่างงดงามและมีความหมาย 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 เครื่องดนตรีเต่อสื้อโก่ย (ดั้งเดิม) บรรเลงร่วมกับ กีตาร์ไฟฟ้า 
(เคร่ืองดนตรีร่วมสมัย) 

Figure 2. Tao Sue Koi (Traditional Lahu String Instrument)  
Performing with Electric Guitar (Contemporary Musical Instrument) 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    339   

                                                 

 การวิเคราะห์บทเพลงเฉพาะ Bon Ui ha G'ui Sha o เพลงนี ้ใช้เพื ่อแสดง
ความขอบคุณและสรรเสริญพระเจ้า เนื้อเพลงกล่าวถึงการขอบคุณพระเจ้า  

 
 

ภาพที่ 3 โน้ตเพลง Bon Ui ha G'ui Sha o (เพลงขอบคุณ) แสดงรูปแบบวนซำ้  
16- 24 ห้อง พร้อมเนื้อเพลงสลบัภาษาลาหู่และภาษาไทย  

ใช้ในพิธีกรรมแสดงความขอบคณุพระเจ้า 
Figure 3. Musical notation of "Bon Ui ha G'ui Sha o" (Gratitude Song) 

showing 16- 24 bars cyclic form with alternating Muser and Thai lyrics, 
used in religious ceremonies to express gratitude to God 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            340           

 

การวิเคราะห์เชิงดนตรีของเพลง Bon Ui_Ja G’ui Sha-o 
 เพลง Bon Ui ha G’ui Sha o เป็นตัวอย่างสำคัญของการหลอมรวมระหว่างดนตรี
ลาหู่ดั้งเดิมกับอิทธิพลดนตรีตะวันตก สะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของชาวลาหู่ภายใน
บริบทสังคมและวัฒนธรรมของภาคใต้ประเทศไทย ทำนองเริ ่มต้นด้วยวลีที ่บรรเลงโดย 
เต่อสื้อโก่ย (Taw Sue Koi) บนสายเสียง E5 (mei) ลดหลั่นจาก E5 ลงสู่ C4 ครอบคลุม
ช่วงเสียงตั้งแต่ G4 ถึง D6 ทำนองดังกล่าวถ่ายทอดความละเอียดอ่อนผ่าน สเกลเพนทา
โทนิก (C–D–E–G–A) Section A มีลักษณะของทำนองที่ไหลลื่นอย่างสม่ำเสมอ สร้าง
บรรยากาศศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม ขณะที่ Section B ขยายแนวคิดของทำนองให้กวา้ง
ขึ้นก่อนจะกลับเข้าสู่ Section A อีกครั้ง เพลงนี้ตั้งจังหวะที่ 80 BPM ซึ่งเป็นความเร็วแบบ 
Adagio ที่ให้ความรู้สึกสงบ ลึกซึ้ง เหมาะกับการใช้ในบริบทพิธีกรรม จังหวะใน Section A 
คงที่ ส่วน Section B มีการเปลี่ยนแปลงเล็กน้อยเพื่อสร้างความหลากหลาย เครื่องดนตรี
ทั ้งหมด ได้แก่ เต่อสื ้อโก่ย คีย์บอร์ด กีตาร์ไฟฟ้า เบส และกลอง MIDI ยังคงรักษา
ความเร็วจังหวะเดียวกันเพื่อความเป็นหนึ่งเดียวของวง ลักษณะเสียง เน้นการโต้ตอบ
ระหว่างเครื่องดนตรีดั้งเดิมและเครื่องดนตรีสมัยใหม่ เต่อสื้อโก่ยให้เสียงบาง แหลมสูง 
ส่วนคีย์บอร์ดทำหน้าที่ทั้งบรรเลงทำนองและสร้างเสียงประสานแบบ Block Chord 
สำหรับกีตาร์ไฟฟ้าใช้ทำนองซ้ำด้วยเทคนิคการ Mute เพื่อเลียนเสียงเต่อสื้อโก่ยและ
หลีกเลี ่ยงการตีคอร์ดหลายเสียง ส่วนคีย์บอร์ดในช่วง Section B ใช้คอร์ดกลับ 
(Inversions) และ Secondary Dominant เพื่อเพิ่มความซับซ้อนทางฮาร์โมนี เพลงนี้ใช้
รูปแบบ A–B–A เปิดด้วยทำนองเดี่ยวของเต่อสื้อโก่ย จากนั้นใน Section A มีเสียงร้อง
ลาหู่คู่กับคีย์บอร์ดเพื่อสร้างบรรยากาศพิธีกรรม Section B เพิ่มทำนองและฮาร์โมนี
ใหม่ ขณะที่กีตาร์ไฟฟ้าและคีย์บอร์ดเติมรายละเอียดทางเสียง เมื่อกลับสู่ Section A ความ
ตึงเครียดทางดนตรีจึงคลี่คลาย เครื่องดนตรีเบสและกลอง MIDI ทำหน้าที่จำลองจังหวะ
กลองดั้งเดิมของลาหู่ โดย MIDI ช่วยให้จังหวะและโทนเสียงมีความสม่ำเสมอ เพลงนี้
เป็นตัวอย่างของแนวคิด ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต (Bounded Flexibility) ในการ
หลอมรวมความดั ้งเดิมและสมัยใหม่  โดยขอบเขตที ่คงที ่ ได้แก่ ทำนองเพนทาโทนิก 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    341   

                                                 

ของเต่อสื้อโก่ย เสียงเครื่องดนตรีดั้งเดิม เป้าหมายของพิธีกรรม และเรื่องเล่าวัฒนธรรม 
ขอบเขตที่ปรับได้ ได้แก่ เครื่องดนตรีตะวันตก เทคโนโลยี MIDI และเนื้อร้องสองภาษา 
เนื้อร้องแบบ ลาหู่–ไทย สะท้อนอัตลักษณ์สองชั้น ภาษาลาหู่แทนรากเหง้าทางชาติพันธุ์ 
ขณะที่ภาษาไทยเชื่อมโยงกับสังคมในวงกว้าง วิธีการเช่นนี้ช่วยรักษาแก่นวัฒนธรรมของ
ดนตรีลาหู่ไว้ได้ พร้อมนำเสนอในรูปแบบร่วมสมัยที่เข้าถึงได้มากยิ่งขึ้น  
 

ตารางที่ 1 ตารางแสดงองค์ประกอบเพลง Bon Ui Ja Gui Sha-o โดยองค์ประกอบ
ทางดนตรี บูรณาการร่วมกับความหมายวัฒนธรรม การรักษาผ่านการสอนรุ่นใหม่และ
การผสมคีย์บอร์ดแสดงการปรับตัวทางวัฒนธรรมที่สมดุล 

องค์ประกอบ รายละเอียด ทฤษฎีที่ใช ้
รูปแบบ พิธีกรรมขอบคุณพระเจ้า (เทศกาล

ขอบคุณพืชผลแรก) 
Ethnomusicological 

ผู้ร้อง ช ุมชนท ั ้ งหมด (ประสานเส ียง  
หญิง-ชาย) 

Ethnomusicological 

ลักษณะดนตรี Pentatonic (C-D-E-G-A), 4/4, 
รูปแบบ A-B-A, Keyboard ร่วม 

Musical Structural 

สัญลักษณ์วฒันธรรม ความศรัทธา ขอบคุณ อุดมสมบรณู์ 
สามัคค ี

Ethnomusicological 

การอนุรักษ์ สอนร ุ ่น ใหม ่  + ผสมค ีย ์บอร์ด 
(รักษาแก่น ปรับตัวสมัยใหม่) 

Ethnomusicological 

Note 1 . The table presents the components of "Bon Ui Ja Gui Sha-o," 
demonstrating how musical elements are integrated with cultural significance. 
The preservation method, incorporating both intergenerational teaching and 
keyboard integration, exemplifies a balanced approach to cultural adaptation. 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            342           

 

 การวิเคราะห์เพลงลาหู่ Bon Ui ha G’ui Sha o ใช้กรอบแนวคิดทางทฤษฎี
สองแนวทางเพื่อให้ได้ความเข้าใจอย่างรอบด้าน แนวทางแรกคือ มุมมองทางชาติพันธุ์
ดนตรีวิทยา (Ethnomusicological Perspective) ซึ่งมองว่าเพลงนี้มีต้นกำเนิดจาก
บริบทของพิธีกรรมทางศาสนา โดยทำหน้าที่เป็นเครื่องมือแห่งการบูชาและการอวยพร 
การร้องเพลงนี ้ช ่วยถ่ายทอดอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวลาหู ่จากรุ ่นส ู ่รุ่น   
ในแนวทางที่สองคือ มุมมองการวิเคราะห์โครงสร้างทางดนตรี (Musical Structural 
Analysis Perspective) ซึ่งมุ่งศึกษาส่วนประกอบทางดนตรีของเพลง เช่น โครงสร้าง
แบบ A–B–A, สเกลเพนทาโทนิก (C–D–E–G–A), จังหวะที่ 80 BPM และช่วงเสียง
ตั้งแต่ G4 ถึง D6 องค์ประกอบเหล่านี้ล้วนส่งเสริมให้เพลงมีเอกลักษณ์เฉพาะที่ระบุได้
ว่าเป็นผลงานดนตรีของชาวลาหู่ ข้อค้นพบจากทั้งสองมุมมองสะท้อนให้เห็นว่า ดนตรี 
มีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในการคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวลาหู่ ในเชิง
วัฒนธรรม เพลงนี ้เป็นสื ่อสะท้อนความเชื ่อและคุณค่าของชุมชน ในเชิงดนตรี 
องค์ประกอบทางโครงสร้างช่วยสร้างอัตลักษณ์ทางเสียงที่โดดเด่น ดังนั้น ดนตรีจึงไม่
เพียงเป็นการแสดงออกทางสุนทรียศาสตร์ แต่ยังเป็นการสะท้อนตัวตนทางวัฒนธรรม
ของชาวลาหู่อย่างลึกซึ้ง และเป็นเครื่องมือในการธำรงรักษาอัตลักษณ์นั้นไว้ 
 

เพลงเต้นรำ ใช้ในงานเฉลิมฉลองและกิจกรรมของชุมชน มีจังหวะที่ครึกครื้น
และสนุกสนาน เนื้อเพลงมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้กำลังใจและสร้างความรื่นเริง 

 
 
 
 
 
 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    343   

                                                 

ภาพที่ 4 โน้ตเพลงเต้นรำ แสดงลักษณะเฉพาะของบันไดเสียงเพนทาโทนิก 
(C-D-E-G-A) และรปูแบบวนซำ้ (Rondo Form) จังหวะ 4/4 ที่สร้างความครึกครื้น 

ในงานเฉลิมฉลองชุมชน 
Figure 4. Musical notation of Dance Song showcasing pentatonic scale 

characteristics (C-D-E-G-A) and Rondo form structure in 4/4 time 
signature, creating festive atmosphere for community celebration 

 
การวิเคราะห์เชิงดนตรีของเพลงเต้นรำ 
 เพลง เต้นรำ ของกลุ ่มชาติพันธุ ์ลาหู ่ทำหน้าที ่สร้างความเป็นหนึ ่งเดียว 
ในชุมชนระหว่างเทศกาลและการรวมกลุ่มทางสังคม ทำนองของเพลงมีลักษณะเป็นวลี
ซ้ำ ๆ ภายในช่วงเสียงที่คงที่ตั้งแต่ E3 ถึง B4 โดยเคลื่อนที่แบบขั้นคู่เพื่อสร้างรูปแบบ
ทำนองที่ชัดเจน การใช้บันไดเสียงเพนทาโทนิก (C–D–E–G–A) ทำให้เกิดลักษณะทำนองที่



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            344           

 

ไพเราะตามแบบฉบับดนตรีลาหู่ ช่วยให้ ผู ้ร่วมกิจกรรมสามารถเต้นรำไปพร้อมกัน 
ได้อย่างเป็นจังหวะ ด้วยจังหวะ 120 BPM เพลงนี้เร็วกว่าบทเพลงพิธีกรรมเกือบสามเท่า 
ซึ่งเน้นลักษณะความร่าเริงของเพลง จังหวะที่เร็วขึ้นช่วยกระตุ้นให้ผู้คนเข้าร่วมเต้นรำ 
ขณะเดียวกันจังหวะที่เป็นวัฏจักรยังสอดคล้องกับลีลาการเต้นที่ซ้ำไปมา เพลงเต้นรำ
ประกอบด้วยเครื่องดนตรีลาหู่ดั้งเดิม ได้แก่ เต่อสื้อโก่ย (เป็นเครื่องดนตรีเมโลดี้หลัก) , 
โบโลโก (เครื่องดนตรีเมโลดี้โลหะ), กลองแจะโอว (ทำหน้าที่เป็นฐานจังหวะ) และ แค่วมา 
(เพอร์คัสชันคล้ายฉิ่ง) ทำให้เกิดเสียงที่สดใส เต่อสื้อโก่ยทำหน้าที่นำทำนอง ส่วนเครื่อง
ดนตรีอื่นช่วยเสริมความหนาแน่นทางจังหวะและฮาร์โมนี โครงสร้างเพลงใช้รูปแบบ 
Rondo (A–A–B–A) ซึ่งตอน A ปรากฏถึงสามครั้งทำให้เพลงมีความเชื่อมโยงเป็นหนึ่งเดียว 
ส่วนตอน B ให้ความแตกต่าง ช่วยสร้างความโดดเด่นของโครงสร้าง เพลงรูปแบบนี้
สะท้อนอิทธิพลจากดนตรีภาคใต้ของไทย แต่ยังคงรักษาองค์ประกอบดั้งเดิมของลาหู่  
ไว้อย่างชัดเจน องค์ประกอบที่คงที่ ได้แก่ บันไดเสียงเพนทาโทนิก เครื่องดนตรีดั้งเดิม 
ซึ่งเป็นจุดมุ่งหมายของการเต้นรำในชุมชน และเนื้อหาทางวัฒนธรรม ส่วนองค์ประกอบ
ที่ปรับเปลี่ยนได้ ได้แก่ การใช้โครงสร้าง Rondo แบบดนตรีภาคใต้ จังหวะที่เร็วขึ้น 
และการปรับรูปแบบการบรรเลงของเครื ่องดนตรี  การผสมผสานเช่นนี ้สะท้อน
พัฒนาการทางดนตรีของลาหู่ที่ยังคงรักษาแก่นสารทางวัฒนธรรมเอาไว้ รูปแบบการ
ปรับตัวเหล่านี ้หล่อหลอมอัตลักษณ์ร่วม เชื ่อมโยงระหว่างความดั้งเดิมและความ
เปลี่ยนแปลง ทำให้ดนตรีลาหู่ยังคงดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนในบริบทวัฒนธรรมร่วมสมัย
  
 
 
 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    345   

                                                 

ตารางที่ 2 ตารางแสดงองค์ประกอบเพลงเต้นรำโดยองค์ประกอบทาง บูรณาการ
ร่วมกับความหมายวัฒนธรรม เพื่อวัตถุประสงค์ของการเฉลิมฉลอง การถ่ายทอดแบบ
ปากต่อปากและการปรับตัวต่อสังคมใหม่แสดงการอนุรักษ์ที่ยืดหยุ่น 
 

องค์ประกอบ รายละเอียด ทฤษฎีที่ใช ้
รูปแบบ งานเฉลิมฉลองและกิจกรรมทางสังคม 

(แต่งงาน รื่นเริง) 
Ethnomusicological 

ผู้ร้องและเต้น ชุมชนทั้งหมด (เป็นกลุ่ม) Ethnomusicological 
ลักษณะดนตรี Pentatonic E major (E-F#-G#-B-

C#) ,  Rondo A-B-A, โมท ิฟซ ้ำ , 
จังหวะเร็ว 

Musical Structural 

สัญลักษณ์
วัฒนธรรม 

ความเป็นหนึ ่งเดียว ความสามัคคี 
ความสนุกสนาน อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 

Ethnomusicological 

การอนุรักษ์ ถ่ายทอดแบบปากต่อปาก + ปรับตัว
ต่อสังคมใหม่ (รักษาแก่น ยืดหยุ่น) 

Ethnomusicological 

Note 2.  The table illustrates the components of the dance song, wherein 
musical elements are integrated with cultural significance to fulfill the purpose 
of celebration. The intergenerational transmission through oral tradition and 
adaptation to contemporary society exemplify flexible preservation. 
 
 การว ิเคราะห์ เพลงเต ้นรำได ้ ใช ้กรอบทฤษฎีสองด ้าน  เพ ื ่อให ้ เข ้า ใจ 
อย่างครอบคลุมเกี่ยวกับบทบาทและลักษณะเฉพาะของดนตรีลาหู่ ผลการวิเคราะห์
แสดงให้เห็นว่า การบูรณาการองค์ประกอบดนตรีพื้นบ้านกับอิทธิพลของสังคมร่วมสมัย
ช่วยให้ดนตรีสามารถรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมไว้ได้ ขณะเดียวกันก็ปรับตัวให้เข้า



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            346           

 

กับบริบททางสังคมที ่มีการเปลี ่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ดังนั ้น เพลงเต้นรำจึงเป็น
ตัวอย่างที่แสดงถึงการถ่ายทอดวัฒนธรรมและการส่งเสริมความเป็นหนึ่งเดียวของ
ชุมชนลาหู่ 
 

เพลงพรุ่งนี ้ เพลงนี้ถ่ายทอดสารให้กำลังใจและความหวัง ส่งเสริมทัศนคติ  
เชิงบวกและความเข้มแข็งทางอารมณ์ให้แก่สมาชิกในชุมชน 
 

 
ภาพที่ 5 โน้ตเพลงพรุ่งนี้ (Shaw Paw) แสดงการปรับความยาวเพลงจากเดิม 1-2 คืน 

เหลือ 1-2 ชั่วโมง เพื่อให้เข้ากับวิถีชีวิตสมัยใหม่ เนื้อหาเน้นการให้กำลังใจ 
และสร้างทัศนคติเชิงบวกให้แก่สมาชิกชุมชน 

Figure5. Musical notation of "Shaw Paw" (Tomorrow Song) demonstrating 
adaptation from traditional 1–2 night performances to 1-2 hour format 

for modern lifestyle, with lyrics focusing on encouragement and positive 
attitude building for community members 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    347   

                                                 

การวิเคราะห์เชิงดนตรีของเพลงพรุ่งนี้  
 เพลง พรุ่งนี้ มีความสำคัญอย่างยิ่งในชีวิตประจำวันของชาวลาหู่ โดยสะท้อน
บทบาทของดนตรีในการสร้างกำลังใจและรักษาสมดุลทางอารมณ์ ทำนองของเพลง
ครอบคลุมช่วงเสียงแคบตั้งแต่ C3 ถึง C4 รวมหนึ่งอ็อกเทฟพอดี ทำให้เกิดอารมณ์สงบ 
และเข้าถึงได้ง่าย ทำนองเคลื่อนที่แบบขั้นคู่โดยปราศจากการกระโดดของเสียง ส่งผลให้
เกิดไหลลื่นนุ่มนวลสอดคล้องกับเนื้อหาเกี่ยวกับความหวังและการเกื้อหนุนด้านอารมณ์ 
โดยใช้สเกลเพนทาโทนิก (C–D–E–G–A) ซึ่งไม่มีเสียงครึ่งลดหรือครึ่งเพิ่ม ทำให้เกิดเสียง 
ที่อ่อนโยนกลมกลืน และยังเป็นตัวแทนอัตลักษณ์ทางดนตรีของชาวลาหู่และวัฒนธรรม
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้โดยรวม ในด้านจังหวะและบริบท เพลง เพลงพรุ่งนี้ มีความเร็ว 
ที่ 75 BPM ซึ่งเป็นจังหวะช้าแบบ Adagio ใกล้เคียงกับเพลงพิธีกรรม “Bon Ui ha G’ui 
Sha o” แต่ช้ากว่าเพลงเต้นรำ จังหวะที่ค่อยเป็นค่อยไปนี้ช่วยเสริมบรรยากาศครุ่นคิด  
ทำให้ผู้ฟังสามารถหยุดและซึมซับความหมายของเพลงได้อย่างเต็มที่ จังหวะที่สม่ำเสมอ
และไม่เร่งรัดทำให้เพลงเหมาะแก่การร้องในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะในช่วงเวลา  
ที่ต้องการใช้ความคิด แก้ปัญหา หรือปลอบโยนตนเอง ในด้านเสียงและเครื่องดนตรี  
เพลงนี้ใช้เครื ่องดนตรีลาหู่ดั้งเดิม โดยมี เต่อสื้อโก่ย เป็นเครื่องนำทำนองหลัก ซึ่งให้  
โทนเสียงนุ่มนวลสมดุล เครื่องประกอบอ่ืน ๆ เช่น โบโลโก (เครื่องเคาะโลหะ) กลองแจะโอว 
และ แค่วมา (ฉาบ) ทำหน้าที่เสริมจังหวะและเพิ่มน้ำหนักเสียงอย่างละเอียดอ่อน ส่งผลให้
บรรยากาศโดยรวมสงบและเป็นสิริมงคล เน้นอารมณ์ของเพลงมากกว่าความซับซ้อน 
ทางเนื้อเสียง โครงสร้างเพลงพรุ่งนี้ใช้รูปแบบ Through-composed คือทำนองดำเนิน
ต่อเนื่องโดยไม่มีการทำซ้ำ แตกต่างจากโครงสร้าง A–B–A ของเพลงพื้นบ้านทั่วไป รูปแบบ
นี้เหมาะสมกับลักษณะการเล่าเรื ่องของเพลงและแนวคิดเรื ่องความหวังและกำลังใจ 
ทำนองค่อย ๆ พัฒนาอย่างเป็นธรรมชาติ มีการเปลี่ยนแปลงเล็กน้อยในแต่ละส่วน ทำให้
ไม่ซ้ำซาก และสะท้อนวิธีการประพันธ์ที ่เป็นไปเองตามความรู้สึกมากกว่าสูตรสำเร็จ 
ลักษณะทางดนตรีของ เพลงพรุ่งนี้ สะท้อนคุณลักษณะสำคัญของดนตรีพื้นบ้าน ได้แก่ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            348           

 

ความเรียบง่าย เข้าถึงง่าย และมุ่งสื่ออารมณ์มากกว่าความซับซ้อนทางเทคนิค สเกลเพน
ทาโทนิก การเคลื่อนที่แบบขั้นคู่ และช่วงเสียงแคบ ล้วนช่วยให้สมาชิกในชุมชนสามารถ
ร้องและเล่นได้โดยไม่จำเป็นต้องมีทักษะดนตรีสูง อีกทั้งยังสนับสนุนการสืบทอดแบบ 
มุขปาฐะ ซึ่งเป็นวิธีการหลักในการรักษาดนตรีของชาวลาหู่  เพลงนี้สะท้อนหลักการ  
ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต (Bounded Flexibility) โดย ขอบเขตที่คงที่ ได้แก่ สเกลเพน
ทาโทนิก เครื่องดนตรีดั้งเดิม บทบาทของเพลงในการปลอบโยน และธีมที่เกี่ยวข้องกับ
ชีวิตประจำวัน ส่วน “ขอบเขตที่ยืดหยุ่น” ได้แก่ บริบทของการแสดง ร้องเมื่อใดก็ได้  
การปรับเปลี ่ยนเล็กน้อยระหว่างการร้อง และการปรับให้เข้ากับบริบทวัฒนธรรมที่
เปลี่ยนแปลง ด้วยสมดุลนี้ เพลงพรุ่งนี้ จึงเป็นสื่อที่มีชีวิตสำหรับถ่ายทอดคุณค่า ปรัชญา 
และความหวังภายในชุมชนลาหู ่ ทำให้เพลงยังคงความหมายและพลังทางอารมณ์  
พร้อมสืบทอดไปยังคนรุ่นต่อไปโดยไม่สูญเสียแก่นแท้ทางวัฒนธรรม 
 
ตารางที่ 3 ตารางแสดงองค์ประกอบเพลงพรุ่งนี้โดยองค์ประกอบทางดนตรี บูรณาการ
ร่วมกับวัฒนธรรม เพื่อประโยชน์ของชีวิตประจำวัน การถ่ายทอดแบบปากต่อปากและ
การออกแบบที่เรียบง่ายแสดงการอนุรักษ์ที่เป็นธรรมชาติและเข้าถึงได้ง่าย 

องค์ประกอบ รายละเอียด ทฤษฎีที่ใช ้
รูปแบบ เพลงประจำวัน  ให้กำลังใจ สร้าง

สมดุลอารมณ์ 
Ethnomusicological 

ผู้ร้อง ชุมชนในชีวิตประจำวัน Ethnomusicological 
ลักษณะดนตรี Pentatonic scale, Through-

composed, Stepwise melody 
(smooth), ไม่มี semitone 

Musical Structural 

สัญลักษณ์วัฒนธรรม กำลังใจ ความหวัง ปลูกฝัง สมดุล
อารมณ์ สร้างความเข้มแข็ง 

Ethnomusicological 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    349   

                                                 

องค์ประกอบ รายละเอียด ทฤษฎีที่ใช ้
การอนุรักษ์ ปากต่อปาก + ความเรียบง่าย 

(ง่ายต่อการร้อง ไม่ต้องทักษะสูง) 
Ethnomusicological 

Note 3. The table illustrates the components of "Shaw Paw," wherein 
musical elements are integrated with cultural meaning to benefit daily life. 
Transmission through oral tradition and simple design exemplifies natural 
and accessible cultural preservation.  
 
 การศึกษาเพลง พรุ ่งนี้ ได้ใช้กรอบทฤษฎีสองด้านเพื ่อตรวจสอบอย่าง
ครอบคลุมถึงบทบาทและลักษณะเฉพาะของดนตรีลาหู ่ในชีวิตประจำวัน ผลการ
วิเคราะห์แสดงให้เห็นว่า องค์ประกอบดนตรีที ่เรียบง่ายของเพลง เช่น บันไดเสียง  
เพนทาโทนิก เมโลดี้แบบขั้นต่อขั้น และโครงสร้างแบ Through-composed ช่วยให้
เพลงเชื่อมโยงกับชุมชนได้เป็นอย่างดี กระตุ้นความหวัง และสร้างเสถียรภาพทาง
อารมณ์ การถ่ายทอดแบบปากต่อปากและการออกแบบที่ไม่ต้องมีความเชี่ยวชาญทาง
ดนตรีขั้นสูงเน้นถึงวิธีการอนุรักษ์ประเพณีที่เป็นธรรมชาติและมีประสิทธิภาพ ดังนั้น 
เพลงพรุ่งนี้ จึงเป็นตัวอย่างที่แสดงถึงภูมิปัญญาของชาวลาหู่ในการสร้างดนตรีสำหรับ
ชีวิตประจำวัน 
 การค้นพบนี ้เป็นไปในทิศทางเดียวกับทฤษฎีสมัยใหม่ Carvalho et al. 
(2013) ที่เสนอว่าดนตรีพื้นบ้านไม่ใช่ระบบคงที่ แต่เป็นระบบที่ปรับเปลี่ยนได้ตาม
บทบาททางสังคม โครงสร้างเพลงสะท้อนการปรับตัวของชุมชนต่อบริบทที่เปลี่ยนไป 
ดนตรีจึงไม่ใช่แค่ศิลปะความบันเทิง แต่เป็นเครื่องมือเชื่อมโยงอดีตและปัจจุบันของ
ชุมชน ผลการศึกษาคร้ังนี้ชี้ให้เห็นว่า ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศ
ไทยมีความโดดเด่นทั้งในด้านลักษณะเสียงและรูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์ อีกทั้งยังแสดง
ให้เห็นถึงความสามารถในการปรับตัวสูงและมีบทบาทหลากหลายในสังคมร่ วมสมัย 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            350           

 

งานวิจัยนี ้ได้นำเสนอ "โมเดลการอนุรักษ์เช ิงปรับตัว" (Adaptive Preservation 
Model) ซึ่งอธิบายวิธีที่ชุมชนสามารถรักษาแก่นแท้ทางวัฒนธรรมของตนไว้ พร้อมทั้ง
ปรับเปลี่ยนรูปแบบการแสดงออกอย่างสมดุล ครอบคลุมถึงการธำรงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 
การคงไว้ซึ่งพิธีกรรมและความเชื่อดั้งเดิม การเสริมสร้างความสามัคคีภายในชุมชน และ
การศึกษากระบวนการ "การถ่ายทอดองค์ความรู้ระหว่างรุ่น" ที่ดนตรีทำหน้าที่เป็น
สื่อกลางระหว่างคนรุ่นเก่าและรุ่นใหม่ การบูรณาการเทคโนโลยีสมัยใหม่เข้ากับภูมิ
ปัญญาดั้งเดิมยังช่วยรับประกันการดำรงอยู่ของดนตรีและวัฒนธรรมลาหู่ให้ยั่งยืนสืบไป
ในอนาคต ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยนี้จึงมีส่วนสำคัญต่อการเพิ่มพูนองค์ความรู้ในสาขามนุษย
ดนตรีวิทยา (Ethnomusicology) และสามารถใช้เป็นกรอบการศึกษาเพื่อต่อยอดการ
วิเคราะห์ดนตรีชาติพันธุ์อื่น ๆ ในบริบทของการปรับตัวและการอนุรักษ์ทางวัฒนธรรม
ในยุคโลกาภิวัตน์ 
 
 

ภาพที่ 6 โมเดลการอนุรักษ์เชิงปรับตัว 
Figure 6. Adaptive Preservation Model 

 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    351   

                                                 

ตารางที่ 4 ลักษณะทางดนตรีและบทบาทในชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ ตำบลตาเนาะแมเราะ 
อำเภอเบตง จังหวัดยะลา 

เพลง 
(Song) 

บริบท 
(context) 

โครงสร้าง 
(Structure) 

บันไดเสียง 
(Scale) 

เคร่ืองดนตรี 
(Instruments) 

การผสาน 
(Blending) 

ลักษณะสำคัญ 
(Key Characteristics) 

Bon Ui ha 
G'ui Sha o 
(3 นาที 45 

วินาที) 

พิธีกรรม A-B-A 
Range: 
G4-D6 
Tempo: 
80 BPM 

เพนทาโทนิก 
(C-D-E-G-A) 

Western:  
• Keyboard 
• Electric Guitar 
Traditional: 
• ใช้สำเนียง 
เต่อสื้อโก่ย 

ใช้เครื่องดนตรีสากล 
(Keyboard, Electric 
Guitar) แต่เล่นสำเนียง
แบบเต่อสื้อโก่ย (เครื่อง
ดนตรีด้ังเดิม)  รักษา:
โครงสร้าง A-B-A และ
บันไดเสียงเพนทาโทนิก 

• สร้างอัตลักษณ์เฉพาะของ
เพลงพิธีกรรม  
• ผสมผสานอิทธิพลตะวันตก
กับเอกลักษณ์ลาหู่ 
• ยืดหยุ่นในการใช้เครื่อง
สากล แต่รักษาเสียงด้ังเดิม 

เพลง 
เต้นรำ  

(2 นาที 30 
วินาที) 

เฉลิมฉลอง Rondo  
(A-A-B-A) 
จากดนตรี 
ภาคใต้ 
Range:  
E3-B4 

เพนทาโทนิก 
(C-D-E-G-A) 

Traditional: 
 • เต่อสื้อโก่ย 
 • โบโลโก  
 • กลองแจะโอว 
 • แค่วมา 

ผสมรูปแบบ Rondo 
ของดนตรีภาคใต้ 
กับเครื่องดนตรี 
ด้ังเดิม รักษา: 
บันไดเสียง 
เพนทาโทนิกและ 
จังหวะพื้นฐาน 
ปรับ:เพิ่มความเร็ว 
ให้เข้ากับบริบทท้องถ่ิน 

• รักษาเครื่องดนตรีด้ังเดิม
ทั้งหมด 
• ผสมโครงสร้างภาคใต้ 
• สะท้อนการปรับตัวให้เข้า
กับวัฒนธรรมท้องถ่ิน 
 

เพลง 
พรุ่งนี้  

(2 นาที 15 
วินาที) 

ชีวิต 
ประจำวัน 

Through-
composed 
(ไม่มีท่อนซ้ำ) 
Range: C3-
C4 Tempo: 

75 BPM 

เพนทาโทนิก (C-
D-E-G-A) 

Traditional: 
• ส่วนใหญ่ใช้ 
วิธีการร้อง
เสียงต่ำ 

ใช้โครงสร้างสมัยใหม่ 
(Through-
composed) แต่รักษา
บันไดเสียงเพนทาโทนิก  
รักษา: ท่วงทำนอง
ราบรื่นสะท้อน
เอกลักษณ์ลาหู่ 

• ผสมโครงสร้างสมัยใหม่ 
• รักษาเอกลักษณ์บันไดเสียง 
• สะท้อนการผสมผสานยุค
ใหม่ 

Note 4. Musical Characteristics and Roles in the Community of the Lahu 
Ethnic Group in Tano Maeroh Subdistrict, Betong District, Yala Province 
 
 ตารางที่ 4 แสดงลักษณะเฉพาะและความสำคัญของดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์
ลาหู่ในพื้นที่ตำบลตาเนาะแมเราะ อำเภอเบตง จังหวัดยะลา ดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์  
ลาหู่มีองค์ประกอบทางดนตรีหลักอยู่ 5 ประการ ประการแรก ใช้บันไดเสียงเพนทาโทนิก
ที่ประกอบด้วย 5 เสียง (C-D-E-G-A) ซึ่งให้เสียงที่เป็นเอกลักษณ์ ประการที่สอง ทำนอง



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            352           

 

มีลักษณะการวนซ้ำ และโดยทั่วไปจะมีความยาวอยู่ระหว่าง 16–24 ห้อง โดยมีการ
เปลี่ยนแปลงขึ้นอยู่กับพิธีกรรมที่เก่ียวข้อง ประการที่สาม ดนตรีมักใช้จังหวะในรูปแบบ 
2/4 และ 4/4 ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการกำหนดลักษณะของการเต้นรำที่ประกอบกัน 
ประการที่สี่ พิธีกรรมสำคัญที่เรียกว่า “กินข้าวใหม่” ซึ่งเป็นงานประจำปีของชุมชน  
ได้ผสานองค์ประกอบทางดนตรีทั้งหมดไว้ด้วยกัน และประการสุดท้าย ในโอกาสงาน 
รื่นเริงและการเฉลิมฉลองต่าง ๆ มีการผสมผสานดนตรีร่วมสมัยเข้ากับการแต่งกาย
แบบดั้งเดิม ซึ่งสะท้อนถึงความสำคัญของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและการสืบสาน
มรดกทางวัฒนธรรมให้คงอยู่ต่อไป 
 การศึกษาดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ของประเทศไทยได้นำเสนอ
แง่มุมใหม่โดยการบูรณาการระหว่างกรอบแนวคิดทางทฤษฎีสองแนว ได้แก่ ทฤษฎีการ
วิเคราะห์ดนตรีวิทยาชาติพันธุ์ และทฤษฎีการวิเคราะห์โครงสร้างดนตรี งานวิจัยนี้มอง
ดนตรีไม่ใช่เพียงแค่ปรากฏการณ์ทางเสียงหรือองค์ประกอบทางดนตรีเท่านั้น แต่ยังเป็น
กระบวนการทางสังคมที่สะท้อนถึงสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และการธำรง
รักษาชุมชน มุมมองดังกล่าวสอดคล้องกับงานของ Chen, Zou, Jeon, Sun and Lee 
(2024) ที่เน้นความสำคัญของการธำรงความเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและการ
ถ่ายทอดทางสังคม 
 จากการวิเคราะห์โครงสร้างทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ในภาคใต้ พบว่ามี
การคงลักษณะทางดนตรีพื้นฐานไว้อย่างชัดเจน โดยเฉพาะการใช้บันไดเสียงเพนทาโทนิก 
(C-D-E-G-A) รูปแบบการเล่นซ้ำ (16–24 ห้อง) และทำนองที่เรียบง่าย ซึ่งสอดคล้องกับ
งานของ Liu, Gamboa, Xue, Jiang and Schultz (2022) ที ่ศึกษาเรื ่องโครงสร้าง 
ของบันไดเสียงเพนทาโทนิกในดนตรีพื้นบ้านจีนแบบดั้งเดิม อย่างไรก็ตาม การศึกษา
คร้ังนี้ค้นพบปรากฏการณ์ใหม่ที่สำคัญ นั่นคือ การผสานเครื่องดนตรีสากลเข้ากับดนตรี
พื้นบ้านของลาหู่ ซึ ่งยังไม่เคยมีการศึกษาในบริบทของชาติพันธุ์ ลาหู่มาก่อน สิ่งที่ 
โดดเด่นที่สุด คือ การนำเครื่องดนตรีสากล เช่น กีตาร์ไฟฟ้า กลอง และคีย์บอร์ด มาร่วม



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    353   

                                                 

เล่นกับเครื ่องดนตรีดั ้งเดิมของลาหู ่ โดยยังคงรักษาโครงสร้างดนตรีหลักไว้อย่าง
ครบถ้วน ปรากฏการณ์นี ้สะท้อนให้เห็นถึงความสามารถในการปรับตัวและการ
สร้างสรรค์รูปแบบผสมผสานของดนตรีลาหู่ที่ยังคงแก่นสารผ่านทำนองและเนื้อเพลง 
ขณะเดียวกันก็ปรับรูปแบบการนำเสนอให้เข้ากับความต้องการของชุมชนในยุคปัจจุบัน 
 ลักษณะเฉพาะของดนตรีลาหู่ในภาคใต้ที่แตกต่างจากภูมิภาคอื่นอย่างชัดเจน
คือ การหลอมรวมทางวัฒนธรรมในหลายมิติ เช ่น การปรับเปลี ่ยนการแต่งกาย  
ที่ผสมผสานระหว่างเครื่องแต่งกายดั้งเดิมกับแฟชั่นท้องถิ่นภาคใต้ โดยยังคงสีสันและ
ลวดลายประจำชาติพันธุ์ไว้ในโอกาสพิเศษ ปรับให้เหมาะกับสภาพอากาศและวิถีชีวิต  
ในพื้นที่ การใช้ภาษาหลายภาษา ทั้งลาหู่ ไทยกลาง โดยเฉพาะในบทเพลงที่มีการแทรก
คำศัพท์ท้องถิ่นใต้เพื่อให้ผู้ฟังในพื้นที่เข้าใจและมีส่วนร่วมมากขึ้น และการเชื่อมโยงกับ
ประเพณีท้องถิ่นผ่านการแสดงดนตรีลาหู่ในงานเทศกาลและงานวัดต่าง ๆ ทำให้เกิด
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างวัฒนธรรม 
 งานวิจัยนี้มีส่วนช่วยเติมเต็มองค์ความรู ้ในหลายด้านที่ยังขาดอยู่ ในมิติ
ภูมิศาสตร์วัฒนธรรม งานวิจัยนี้ถือเป็นการศึกษาครั้งแรกที่ลงลึกเกี่ยวกับดนตรีลาหู่  
ในบริบทภาคใต้ ซึ่งแตกต่างจากงานศึกษาที่มุ่งเน้นในภาคเหนือ ด้านการปรับตัวทาง
วัฒนธรรม งานวิจัยแสดงให้เห็นถึงวิธีการรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมผ่านการ
เปลี่ยนแปลงรูปแบบการแสดงดนตรีโดยไม่ละทิง้คุณค่าดั้งเดิม ด้านดนตรีวิทยาชาติพนัธุ์
ร่วมสมัย งานวิจัยนี้ได้ขยายขอบเขตการศึกษาดนตรีชาติพันธุ์ไปสู่การบูรณาการเครื่อง
ดนตรีสากลร่วมกับวิธีการแบบดั้งเดิม และในด้านการอนุรักษ์เชิ งประยุกต์ งานวิจัย
เสนอแนวทางการอนุรักษ์ที ่ยืดหยุ่นและสามารถดึงดูดความสนใจของคนรุ่นใหม่ได้  
กลยุทธ์การอนุรักษ์แบบมีส่วนร่วมที่พัฒนาขึ้นในงานวจิัยนี้แสดงให้เห็นว่าดนตรีสามารถ
ทำหน้าที่เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการรักษาภาษา ประเพณี และความเชื่อของ
กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ท่ามกลางบริบทที่เปลี่ยนแปลง การใช้ดนตรีเป็นสื่อการเรียนรู้ผ่าน
แบบสอบถามที่ออกแบบเฉพาะ ทำให้สามารถเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับ
มุมมองและทัศนคติของชุมชนต่อการเปลี่ยนแปลงทางดนตรี 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            354           

 

อภิปรายผลการวิจัย 
 การศึกษาลักษณะและรูปแบบทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ละหู่ในพื้นที่ภาคใต้
ของประเทศไทย ช่วยให้เข้าใจถึงความสามารถในการปรับตัวทางวัฒนธรรมและความ
ยืดหยุ่นต่อบริบททางภูมิศาสตร์และสังคมใหม่ ๆ งานวิจัยนี้เน้นให้เห็นถึงความสำคัญ
ของสเกลเพนทาโทนิก (C-D-E-G-A) ในดนตรีลาหู่ ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของ Liu, 
Gamboa, Xue, Jiang and Schultz (2022) ที่ระบุว่า “รูปแบบทรงระฆังที่สะท้อน
แนวคิดจงหยง” ปรากฏในดนตรีพื้นบ้านของจีน โดยสเกลเพนทาโทนิกที่ไม่มีครึ่งเสียง
จะแสดงให้เห็นช่วงเสียงที ่ห่างกันอย่างสม่ำเสมอและมีการกระจายระดับเสียง  
ในลักษณะทรงระฆัง อย่างไรก็ตาม งานวิจัยนี้พบความแตกต่างที่สำคัญ คือ แม้ดนตรี  
ลาหู่จะใช้สเกลเพนทาโทนิก (C-D-E-G-A) เดียวกัน แต่ช่วงห่างระหว่างเสียงและการ
กระจายเสียงกลับไม่สม่ำเสมอในทุกบทเพลง โดยขึ ้นอยู ่กับบริบทของการใช้งาน 
ตัวอย่างเช่น เพลงพิธ ีกรรม “Bon Ui ha G’ui Sha o” มีช ่วงเสียงตั ้งแต่ G4–D6  
(2 อ็อกเทฟ) ขณะที่เพลงชีวิตประจำวัน “พรุ่งนี้” ใช้ช่วงเสียงแคบกว่า คือ C3–C4  
(1 อ็อกเทฟ) ความหลากหลายนี้สะท้อนให้เห็นถึงความสามารถในการปรับตัวทาง
วัฒนธรรมของชุมชนลาหู ่ ที ่สามารถปรับโครงสร้างเสียงให้เหมาะสมกับบริบท 
วัตถุประสงค์ และผู้แสดงในแต่ละกรณี ซึ่งถือเป็นข้อค้นพบใหม่ที่ต่อยอดจากงานของ 
Liu และคณะ (2022) 
 ในพื้นที่ตำบลตาเนาะแมเราะ ชุมชนมีเครื่องดนตรีดั้งเดิมสี่ประเภท โดยเฉพาะ
ในแง่วัสดุที่ใช้ เดิมทีเครื่องดนตรีเหล่านี้ทำจากไม้เนื้อแข็งที่พบในภาคเหนือของประเทศไทย 
แต่ปัจจุบันได้เปลี่ยนมาใช้ไม้พื้นเมืองทางภาคใต้แทน ดนตรียังคงเป็นองค์ประกอบ
สำคัญในพิธี “กินข้าวใหม่” ซึ่งจัดขึ้นในช่วงฤดูเก็บเกี่ยว แสดงถึงความสัมพันธ์อย่าง
ลึกซึ้งระหว่างดนตรี ความเชื่อทางจิตวิญญาณ และชีวิตประจำวันของชุมชนลาหู่ 
ความสัมพันธ์ระหว่างดนตรีกับพิธีกรรมแสดงให้เห็นว่า ดนตรีไม่ได้มีไว้เพื่อความบันเทิง
เท่านั้น แต่ยังเป็นส่วนสำคัญของระบบความเชื่อและจิตวิญญาณของชุมชน ข้อสังเกตนี้



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    355   

                                                 

สอดคล้องกับ Boer et al. (2012) ที่ได้ศึกษาเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างดนตรี
พื้นบ้าน พิธีกรรมทางดนตรี การเกษตร และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในชุมชนพื้นเมือง 
งานวิจัยนี ้ขยายผลจาก Boer et al. (2012) โดยแสดงให้เห็นว่าหลังจากชาวลาหู่ 
อพยพลงมาทางภาคใต้ของประเทศไทย ไม่ได้คงรูปแบบพิธีกรรมทางดนตรีเดิมไว้
ทั้งหมด แต่ได้ปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมใหม่ เช่น ลดระยะเวลาพิธีจาก
เดิม 6–8 ชั ่วโมง เหลือเพียง 1–2 ชั ่วโมง เปลี ่ยนสถานที ่ประกอบพิธีจากทุ ่งนา 
เป็นลานบ้านหรือศูนย์ชุมชน ปรับเนื้อหาของเพลงโดยรวมบางตอนเข้าด้วยกันหรือ  
ตัดบางส่วนออก และขยายการเข้าร่วมพิธีจากครอบครัวเดียวไปสู่หลายครอบครัว  
แม้จะมีการปรับเปลี ่ยนดังกล่าว แต่ย ังคงรักษาองค์ประกอบสำคัญของพิธ ีไว้  
เช่น ช่วงเวลาฤดูกาล วัตถุประสงค์ในการเชิญวิญญาณ และการเคารพบรรพบุรุษ  
ซึ ่งก่อให้เกิดแนวคิดเรื ่อง “ความยืดหยุ ่นภายใต้ขอบเขต” (bounded flexibility)  
ที่งานของ Boer et al. (2012) ที่ยังไม่ได้กล่าวถึง การปรับตัวทางดนตรีของชาวลาหู่ 
ในภาคใต้ยังแสดงให้เห็นถึงอิทธิพลข้ามวัฒนธรรม โดยเฉพาะเทคนิคการแสดง  
ที่ผสมผสานองค์ประกอบของดนตรีพื้นบ้านภาคใต้ เช่น รูปแบบจังหวะกลองที่คล้ายกับ
การรำมะนา ซึ่งสอดคล้องกับ Palmer (2024) ที่ได้ศึกษาเกี่ยวกับการตีความและการ
ผสมผสานดนตรีดั้งเดิมกับดนตรีสมัยใหม่เพื่อสร้างรูปแบบลูกผสมใหม่ที่ยังคงรักษา  
และสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมขึ้นใหม่ อย่างไรก็ตาม บริบทของชาวลาหู่แตกต่าง
จากที่ Palmer (2024) กล่าวไว้ เนื่องจาก Palmer มุ่งเน้นการผสมผสานกับ “ดนตรี
สมัยใหม่เชิงพาณิชย์” แต่ชาวลาหู่ไม่ได้รวมสิ่งนี้ไว้ กลับเลือกผสมผสานองค์ประกอบ
ของวัฒนธรรมท้องถิ่นแทน ซึ่งรวมถึงวัฒนธรรมอิสลาม ไทยพุทธ และคนไทยเชื้อสายจีน 
นอกจากนี้ Palmer ให้ความสำคัญกับ “การสร้างอัตลักษณ์ใหม่” ในขณะที่กรณีของ 
ลาหู่สะท้อน “การปรับอัตลักษณ์ให้เหมาะสมกับบริบท” ดังนั้น ความยืดหยุ่นของลาหู่
จึงเป็นการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมท้องถิ่น มากกว่าการผสมผสานกับกระแส
ดนตรีโลกสมัยใหม่โดยทั่วไป 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            356           

 

 งานวิจัยยังอธิบายโครงสร้างเพลงที่ปรับให้เข้ากับบริบทต่าง ๆ เช่น เพลง
พิธีกรรม “Bon Ui ha G’ui Sha o” ใช้รูปแบบ A-B-A โดยวรรค A มี 8 จังหวะ และ
วรรค B มี 16 จังหวะ เพลง “เต้นรำ” ซึ่งใช้ในงานเฉลิมฉลอง ใช้โครงสร้าง A-A-B-A 
เพื ่อสร้างพลังและความสนุกสนาน ส่วน “พรุ ่งนี้” ซ ึ ่งเป ็นเพลงชีว ิตประจำวัน  
ใช้โครงสร้างแบบ Through-composed ไม่มีการซ้ำวรรค แสดงถึงความหลากหลาย
ของชีวิตประจำวัน ผลลัพธ์นี้สอดคล้องกับ Rafii and Pardo (2011) ที่ระบุว่าเพลง
พิธีกรรมมักใช้รูปแบบซ้ำ (A-B-A) เพื่อช่วยในการจดจำ ส่วนเพลงเฉลิมฉลองจะมีการซ้ำ
มากกว่า (A-A-B-A) เพื ่อเพิ ่มจ ังหวะและความมีช ีว ิตชีวา อย่างไรก็ตาม งานนี้  
ต่อยอดจาก Rafii and Pardo (2011) โดยเสนอว่าเพลงชีว ิตประจำวันของลาหู่  
ใช้โครงสร้างแบบ Through-composed ซึ ่งประกอบด้วยท่อนเฉพาะตัวที่สะท้อน 
ความหลากหลายของประสบการณ์ชีวิต มากกว่ารูปแบบซ้ำที่จำได้ง่าย ซึ่งสอดคล้องกับ 
Jiménez-Bravo, Lozano Murciego, Navarro-Cáceres, José Navarro-Cáceres 
and Harkin (2024) ที่พบว่าดนตรีพื้นบ้านสามารถปรับโครงสร้างเพื่อความยืดหยุ่น 
ในการใช้งานได้ ผลลัพธ์นี้ชี้ให้เห็นว่าโครงสร้างเพลงไม่ได้ถูกกำหนดโดยวัฒนธรรม  
เพียงอย่างเดียว แต่ยังได้รับอิทธิพลจากจุดประสงค์และบริบทของการใช้งานด้วย  
โดยจากการวิเคราะห์บทเพลงลาหู่ 3 เพลงในจังหวัดยะลา พบว่า 
 “Bon Ui ja G’ui Sha o” (พิธีกรรม): G4–D6 (2 อ็อกเทฟ), จังหวะ ~80 BPM, 
ความยาว 3:45 นาที, โครงสร้าง A-B-A (8–16 ห้อง), ความหนาแน่น ~40% (โปร่ง) 
 “เต้นรำ” (เฉลิมฉลอง): ช่วงเสียง E3–B4 (1 อ็อกเทฟ), จังหวะ ~120 BPM, ความ
ยาว 2:30 นาที, โครงสร้าง A-A-B-A (8–8–12–8 จังหวะ), ความหนาแน่น ~65% (หนา) 
 “พรุ่งนี้” (ชีวิตประจำวัน): ช่วงเสียง C3–C4 (1 อ็อกเทฟ) , จังหวะ ~75 
BPM, ความยาว 2:15 นาที, โครงสร้าง Through-composed, ความหนาแน่น ~50% 
(ปานกลาง) 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    357   

                                                 

 ทั้งสามเพลงใช้สเกลเพนทาโทนิกเป็นหลัก สะท้อนถึงมรดกทางดนตรีพื้นบ้าน
ของเอเชียตะวันออกและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เพลงพิธีกรรมและเพลงเฉลิมฉลอง  
ใช้รูปแบบเพนทาโทนิกคล้ายกัน ส่วนเพลงชีวิตประจำวันมีโครงสร้างที่เรียบง่ายกว่า
โครงสร้างเพลงแตกต่างกันตามหน้าที ่ : เพลงพิธ ีกรรม (A–B–A) เพื ่อการทำซ้ำ 
เชิงพิธีกรรม เพลงเฉลิมฉลอง (A–A–B–A) เพื่อความคึกคัก และเพลงชีวิตประจำวัน
แบบ Through-composed เพื ่อการเล่าเรื ่อง ทำนองส่วนใหญ่เคลื่อนในช่วงเสียง
ติดกัน (วินาทีและสามเสียง) เพื่อให้ร้องได้ราบรื่น ส่วนเพลงพิธีกรรมมีช่วงเสียงกว้างกว่า 
(สี่และห้าเสียง) เพื่อสร้างบรรยากาศที่สุขุม 
 เครื่องดนตรีที่ใช้ในเพลงเฉลิมฉลองมีหลัก 4 ชนิด ได้แก่ เต่อสื้อโก่ย (ลักษณะ
คล้ายกีตาร์) สำหรับบรรเลงทำนอง, โบโลโก่ (ฆ้อง) และ แค่วมา (ฉาบ) สำหรับกำหนด
จังหวะ และ กลองแจะโอว (กลอง) เพื่อเพิ่มความหนักแน่นของจังหวะ ส่วนเพลง
พิธ ีกรรมใช้เครื ่องดนตรีมากกว่าและมีการประสานเสียงที ่ซ ับซ้อนขึ ้นเพื ่อเน้น
ความสำคัญเชิงพิธีกรรม ขณะที่เพลงชีวิตประจำวันเน้นเสียงของ เต่อสื้อโก่ย เพื่อขับ
เน้นเสียงร้อง องค์ประกอบเหล่านี้แสดงถึงความสมดุลระหว่างการรักษาขนบธรรมเนียม
ดนตรีดั้งเดิมของลาหู่และการปรับตัวเข้ากับสภาพวัฒนธรรมของภาคใต้ การคงไว้ซึ่ง
สเกลเพนทาโทนิกและทำนองที่ไพเราะแสดงถึงสายสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมกับถิ่นเดิม 
ขณะที่การปรับเปลี่ยนองค์ประกอบทางดนตรีและเครื่องดนตรีสะท้อนถึงความคิด
สร้างสรรค์และการปรับตัวต่อบริบทสังคมและวัฒนธรรมใหม่ ข้อสังเกตสำคัญคือ
แนวคิด “ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต” (bounded flexibility) ในดนตรีลาหู่ภาคใต้ 
ซึ่งแตกต่างจากแนวปฏิบัติของพื้นถิ่นเดิม โดยมีการรักษาเครื่องดนตรีดั้งเดิมและสเกล
เพนทาโทนิกไว้ ขณะเดียวกันก็ผสมผสานจังหวะของภาคใต้เข้าไปด้วย สิ่งนี้สนับสนุน
การคงไว้ซึ ่งอัตลักษณ์ทางดนตรีชาติพันธุ์ โดยการปรับตัวเกิดขึ้นในระดับวัสดุและ
โครงสร้าง โดยไม่สูญเสียแก่นสำคัญของพิธีกรรมหรืออัตลักษณ์ลาหู่ “ความยืดหยุ่น
ภายใต้ขอบเขต” นี้มีสองด้านคือ 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            358           

 

 • ขอบเขตที่คงที่ (Fixed Boundaries): เช่น สเกลเพนทาโทนิก (C-D-E-G-A), 
เครื่องดนตรีหลัก, วัตถุประสงค์ของพิธี, ช่วงเวลาในฤดูกาล และแก่นของเพลงลาหู่ 
 • ขอบเขตที่ปรับเปลี่ยนได้ (Adaptive Boundaries): เช่น ระยะเวลาพิธี 
สถานที่แสดง ผู้เข้าร่วม ส่วนของเพลง (ตัดหรือรวม) และจังหวะ/ความเร็ว การปรับตัว
ที่อยู่นอกเหนือขอบเขตเหล่านี้ เช่น การผสมผสานกับดนตรีสมัยใหม่ รวมถึงการเปลี่ยน
วัตถุประสงค์จากพิธีกรรมเป็นความบันเทิง จะไม่ถูกนำมาใช้ ซึ่งสะท้อนถึง การปรับตัว
อย่างมีสติ มากกว่าการเปลี่ยนแปลงโดยถูกบังคับหรือการสูญเสียอัตลักษณ์ 
 การผสมผสานอิทธิพลทางดนตรีจากวัฒนธรรมที่หลากหลายสามารถเห็นได้
อย่างชัดเจนในแนวทางที่เป็นเอกลักษณ์ของแต่ละบทเพลงทั้งสามเพลง ในเพลง “Bon 
Ui ha G'ui Sha o” มีการนำคีย์บอร์ดกับกีตาร์ไฟฟ้ามาบรรเลง โดยคีย์บอร์ดทำหน้าที่
เป ็นฐานจังหวะ ในขณะที่ก ีตาร์ร ับบทนำด้านทำนอง เพลง “เต้นรำ” ใช้ร ูปแบบ
โครงสร้างเพลง Rondo ที่ได้รับอิทธิพลจากดนตรีภาคใต้ของไทย แทนที่จะใช้รูปแบบ
ดั้งเดิมของลาหู่ ซึ่งโครงสร้างนี้ช่วยให้เกิดความยืดหยุ่นทางจังหวะมากขึ้น เหมาะสมกับ
การใช้ในบริบทของการเฉลิมฉลองและการเต้นรำ ในทางกลับกัน เพลง “พรุ่งนี้” ใช้
รูปแบบ Through-composed ซึ่งเป็นโครงสร้างที่ไม่มีการซ้ำท่อน แบบที่พบในดนตรี
ร่วมสมัย ช่วยให้ทำนองสามารถพัฒนาไปพร้อมกับเนื้อร้อง ทำให้เกิดการแสดงออก 
ที่กว้างและเป็นอิสระมากขึ้น 
 แม้จะมีการปรับประยุกต์รูปแบบทางดนตรี แต่ทั ้งสามเพลงยังคงใช้ สเกล  
เพนทาโทนิก (Pentatonic) เป็นฐานเสียงหลัก ซึ่งเป็นแก่นสำคัญที่สะท้อนอัตลักษณ์  
ทางดนตรีของลาหู่ สเกลดังกล่าวประกอบด้วย C-D-E-G-A, และช่วงเสียง C3–C4 ซึ่งมี
รากมาจากประเพณีดนตรีของชาวลาหู่จากมณฑลยูนนาน ประเทศจีน เครื่องดนตรี
ดั้งเดิมของลาหู่ เช่น เต่อสื้อโก่ย, โบโล่โก่,แค่วมา และกลองแจะโอว ยังไม่ได้ถูกแทนที่
หรือถูกลดบทบาทลง ยังคงทำหน้าที่เป็นสื่อหลักของอัตลักษณ์ดนตรีลาหู่ต่อไปความเชื่อ
ทางจิตวิญญาณและความสัมพันธ์กับพิธีกรรม โดยเฉพาะพิธี “เทศกาลข้าวกินใหม่” 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    359   

                                                 

ยังคงได้รับการสืบสานเช่นเดิมไม่ว่าจะมีการปรับเปลี่ยนรูปแบบการนำเสนอทางดนตรี
มากเพียงใด ดังนั้นบทเพลงทั้งสามจึงทำหน้าที่เป็นสะพานที่เชื่อมระหว่างสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมดั้งเดิมเข้ากับความพร้อมในการปรับตัวให้เข้ากับบริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลง 
 โดยสรุป ดนตรีลาหู ่ภาคใต้เป็นตัวแทนของทั ้ง ความต่อเน ื ่องและการ
เปลี ่ยนแปลง ที ่สะท้อนการปรับตัวทางวัฒนธรรมในสภาพสังคมหลายชาติพันธุ์  
อัตลักษณ์ทางดนตรีถูกคงไว้ผ่าน 3 มิติ ได้แก่ 
 • โครงสร้างทางดนตรี (สเกลเพนทาโทนิก เครื่องดนตรี ทำนอง) 
 • บริบททางสังคมและวัฒนธรรม (พิธีกรรม เกษตรกรรม ชุมชน) 
 • ความเชื่อทางจิตวิญญาณ (การเชิญวิญญาณ การเคารพบรรพบุรุษ) 
 แนวคิดเรื ่อง “ความยืดหยุ่นภายใต้ขอบเขต” และบทบาทของคนรุ่นกลาง 
(Generation X และ Millennial) เป ็นป ัจจ ัยสำค ัญในการธำรงร ักษาว ัฒนธรรม  
โดยสร้างสมดุลระหว่าง “การอนุรักษ์ การปรับตัว และการเชื่อมโยง” เพื่อคงไว้ซึ่งพลวัต
ของดนตรีลาหู่ในสังคมพหุวัฒนธรรมของภาคใต้ประเทศไทย 
 
ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1. ศึกษาเหตุผลที่กลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ตัดสินใจเก็บ Pentatonic Scale และ
เครื่องดนตรี แต่ปรับเวลา สถานที่ได้ 
     การวิจ ัยพบว่ากลุ ่มชาติพันธุ ์ลาหู่  ปรับตัวแบบมีหลักการ (bounded 
flexibility) แต่ยังไม่ชัดว่าเหตุใดต้องทำแบบนี้ เพื่อให้คนรุ่นใหม่เข้าใจและปรับตัวอย่าง
มีสติ ไม่ใช่เพียงเลียนแบบโดยไม่รู้เหตุผล 

2. ศึกษาและพัฒนาวิธีสอนคนรุ่นกลางให้เข้าใจ "ความยืดหยุ่นภายใต้
ขอบเขต" ผ่าน 3 ช่องทาง 
     การอนุรักษ์ต้องสร้างสมดุลระหว่างการรักษา การปรับตัว และการ
เชื่อมโยง โดยเอกลักษณ์ยังคงถูกเก็บรักษาผ่าน 3 ช่องทาง คือ โครงสร้างดนตรี บริบท



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            360           

 

สังคม-วัฒนธรรม และความเชื่อจิตวิญญาณ เพื่อ ให้คนรุ่นกลางและคนรุ่นหลัง เข้าใจ
หลักการนี้ และสามารถตัดสินใจปรับตัวอย่างมีสติ โดยไม่ทำให้ดนตรีสูญเสียเอกลักษณ์
หรือวัตถุประสงค์ของพิธีกรรม 
 
เอกสารอ้างอิง 
Anderson, E. F. (1986). Ethnobotany of hill tribes of northern thailand. II. Lahu 

medicinal plants. Economic Botany, 40(4), 442–450. Retrieved June 30, 
2025, from https://doi.org/10.1007/bf02859657 

Boer, D. et al. (2012). Young people's topography of musical functions: Personal, 
social and cultural experiences with music across genders and six 
societies. International Journal of Psychology, 47(5), 355–369. Retrieved 
June 30, 2025, from https://doi.org/10.1080/00207594.2012.656128 

Carvalho, M. L. et al. (2013). Balancing fidelity and adaptation: implementing 
evidence-based chronic disease prevention programs. Journal of Public 
Health Management and Practice, 19(4), 348–356. Retrieved June 30 , 
2025, from https://doi.org/10.1097/phh.0b013e31826d80eb 

Chen, D., Zou, C., Jeon, W\.-S., Sun, N., & Lee, J.-H. (2024). Digital technology in 
cultural heritage: Construction and evaluation methods of AI-based 
ethnic music dataset. Applied Sciences, 14(23), 10811.  Retrieved June 
30, 2025, from https://doi.org/10.3390/app142310811 

Delang, C. O. (2002). Deforestation in Northern Thailand: The result of Hmong 
farming practices or Thai development strategies?. Society & Natural 
Resources, 1 5 ( 6 ) , 4 8 3 –5 0 1 .  Retrieved June 3 0 , 2025, from 
https://doi.org/10.1080/08941920290069337 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    361   

                                                 

Fan, C., Linyan, L., & Chuangraboth, S. (2 0 2 4 ) .  Literacy preservation and 
transmission of Youyang Chinese folk songs. International Journal of 
Education and Literacy Studies, 12(2) , 118–124. Retrieved June 30 , 
2025, from https://doi.org/10.7575/aiac.ijels.v.12n.2n.118 

Garfield, Z. H., Garfield, M. J., & Hewlett, B. S. (2016). A cross-cultural analysis of 
hunter-gatherer social learning. In H. Terashima & B. S. Hewlett (Eds.), 
Social learning and innovation in contemporary hunter-gatherers (pp. 
9–34). Retrieved June 30, 2025, from https://doi.org/10.1007/978-4-
431-55997-9\_2 

Idris, M. Z., Yusoff, S. O. S., & Mustaffa, N. B. (2016) .  Preservation of intangible 
cultural heritage using advanced digital technology: Issues and 
challenges. Harmonia: Journal of Arts Research and Education, 16(1) , 
1. Retrieved June 30, 2025, from https://doi.org/10.15294/harmonia. 
v16i1.6353 

Jiménez-Bravo, D. M., Lozano Murciego, Á., Navarro-Cáceres, M., José Navarro-
Cáceres, J., & Harkin, T. (2024). Identifying Irish traditional music genres 
using latent audio representations. IEEE Access, 12, 92536–92548. 
Retrieved June 3 0 , 2025, from https://doi.org/10.1109/access.2024. 
3421639 

Liu, H., Gamboa, H., Xue, T., Jiang, K., & Schultz, T. (2022). Bell shape embodying 
Zhongyong: The pitch histogram of traditional Chinese anhemitonic 
pentatonic folk songs. Applied Sciences, 12(16), 8343. Retrieved June 
30, 2025, from https://doi.org/10.3390/app12168343 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน            362           

 

Manuel, P. (2019) .  Marxist approaches to music, political economy, and the 
culture industries. In G. Born & D. Hesmondhalgh (Eds.), Popular music 
and Marxism (pp. 51–70). Routledge. Retrieved June 30 , 2025, from 
https://doi.org/10.4324/9781315080451-5 

Mateos, P., Longley, P. A., & O’Sullivan, D. (2011) .  Ethnicity and Population 
Structure in Personal Naming Networks. PLoS ONE, 6 (9 ) , e22943 . 
Retrieved June 30 , 2025, from https://doi.org/10.1371/ journal.pone. 
0022943 

Menferrer Palmer, A. (2024 ) .  Trans-Folk as cultural resistance and identity 
reconstruction in Plurinational Spain. Popular Music Research Today. 
Revista Online de Divulgación Musicológica, 6, 39–60.  Retrieved June 
30, 2025, from https://doi.org/10.14201/pmrt.31002 

Rafii, Z., & Pardo, B. (2011). A simple music/voice separation method based on 
the extraction of the repeating musical structure. In 2011 IEEE 
International Conference on Acoustics, Speech and Signal Processing 
(ICASSP). Retrieved June 30, 2025, from https://doi.org/10.1109/icassp. 
2011.5946380 

Rice, T. (2013). Ethnomusicology. Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ 
acprof\:oso/9780199794379.001.0001 

Tang, J., & Somyin, P. (2023). The cultural treasures of Banna Tibetan folk songs 
in Gansu Province, China, as a resource for literacy education in Chinese 
music history. International Journal of Education and Literacy Studies, 
11(3), 234–243. Retrieved June 30, 2025, from https://doi.org/10.7575/ 
aiac.ijels.v.11n.3p.234 



Mekong-Salween Civilization Studies Journal 
วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน    

 
 

                                                                    363   

                                                 

Trehub, S. E., Becker, J., & Morley, I. (2015). Cross-cultural perspectives on music 
and musicality. Philosophical Transactions of the Royal Society B: 
Biological Sciences, 370(1664) , 20140096. Retrieved June 30, 2025, 
from https://doi.org/10.1098/rstb.2014.0096 

Ullah, A. K. M. A., & Ho, H. M. Y. (2020). Globalization and cultures in Southeast 
Asia: Demise, fragmentation, transformation. Global Society, 35(2), 191–
206. Retrieved June 30, 2025, from https://doi.org/10.1080/13600826. 
2020.1747926 

Yao, Y.-G., & Zhang, Y.-P. (2002). Phylogeographic analysis of mtDNA variation in 
four ethnic populations from Yunnan Province: New data and a 
reappraisal. Journal of Human Genetics, 47(6), 311–318. Retrieved June 
30, 2025, from https://doi.org/10.1007/s100380200042 

 


