
27เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

บทคัดย่อ

งานวจัิยนีม้จีดุประสงค์ทีจ่ะศกึษาบทบาททางสังคมของโทะชโิยะร ิ(年寄) ในช่วงกลาง

ของสมยัเอโดะ เนือ่งจากมงีานวิจยักล่าวว่าเมือ่มีการแต่งต้ังนะนชุ ิ (名主) ขึน้เป็นผู้ใหญ่บ้าน 

แล้วท�ำให้โทะชิโยะริซ่ึงเดิมเคยเป็นผู้น�ำหมู่บ้านมีบทบาทลดลง เป็นเพียงผู้น�ำประกอบ

พิธีกรรมในงานเทศกาลของหมู่บ้านเท่านั้น แต่อย่างไรก็ตาม พิธีกรรมในเทศกาลมีความ

เก่ียวข้องกับการจัดระเบียบในสังคม การเป็นผู้น�ำพิธีกรรมนั้นจึงหมายถึงการมีสถานะภาพ

ทางสังคมที่มีอ�ำนาจในการควบคุมสังคม หมายความว่าบทบาททางสังคมของโทะชิโยะริ

ในช่วงกลางสมัยเอโดะนั้น ไม่ได้ลดน้อยลงแต่อย่างใด งานวิจัยนี้เป็นการศึกษางานเทศกาล

ทะอะโซะบ ิ(田遊び) โดยใช้แนวคิดทางคติชนวทิยาควบคู่กบัแนวคิดทางประวติัศาสตร์  

วเิคราะห์บทบาททางสงัคมของโทะชโิยะร ิโดยใช้เอกสารข้ันต้นจากบ้านของยะสุอ ิ(安井) 

ที่เป็นนะนุชิของหมู่บ้านโทะคุมะรุในสมัยเอโดะ

เรียวตะ วาคาโซเนะ
คณะมนุษยศาสตร์  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

บทบาททางสังคมของโทะชิโยะริ (年寄)

ในฐานะผู้น�ำพิธีกรรมในช่วงกลางสมัยเอโดะ:

วิเคราะห์เกี่ยวกับงานเทศกาลทะอะโซะบิ (田遊び) 

 คำ� สำ�คัญ
โทะชิโยะริ,  เทศกาลทะอะโซะบิ,  คติชนวิทยากับประวัติศาสตร์,  ลำ�ดับชั้นทางสังคม,  

ผู้นำ�พิธีกรรมในสมัยเอโดะ 



28 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

Abstract

The purpose of this paper is to clarify the social role of the Toshiyori 

in the middle Edo period. Until now, Japanese history studies have 

maintained that the social role of a Toshiyori, who was a village chief in 

the pre-Edo era, was limited to one of ceremony by the Nanushi, who 

was designated the new village chief in the Edo era. However, conducting 

festivals and performing rituals were closely related to the social class 

of a village. In other words, a Toshiyori as the ceremonial enforcer 

had social power. This research focuses on the Ta’asobi festival in the 

Tokumaru Village, analyzed it using the concepts of historical studies and 

folklore studies, and showing the social role of a Toshiyori. This paper 

uses historical documents from the house of Yasui, who was a Nanushi 

of Tokumaru Village during the Edo period.

Social role of the Toshiyori, enforcers 

of ceremonies, in the middle Edo period: 

Analysis of the festival of Ta’asobi

Key words
Toshiyori, Festival of Ta’asobi, Historical studies, Social class, 

Ceremonial enforcer

Ryota Wakasone
Faculty of Humanities, Chiang Mai University



29เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

	 ตั้งแต่สมัยมุโระมะชิถึงสมัยเซ็งโงะกุ หรือต้ังแต่
ช่วงครึ่งแรกของศตวรรษที่ 14 จนกระทั่งครึ่งแรกของ
ศตวรรษที ่16 ซ่ึงเป็นยคุก่อนหน้าสมยัเอโดะนัน้ หมู่บ้าน 
(郷村) ต่างๆ มีลักษณะการปกครองดังนี้คือ กลุ่มผู้น�ำ
พิธีกรรมในงานเทศกาลของหมู่บ้านจะท�ำหน้าที่เป็น
ผู้ปกครองหมู่บ้าน โดยหัวหน้ากลุ่มผู้น�ำพิธีกรรมมีชื่อ
เรียกว่า “โทะชิโยะริ (年寄)” ท�ำหน้าที่เป็นผู้น�ำการ
ปกครองของหมู่บ้าน ท�ำหน้าทีจ่ดัประชมุเพือ่ร่างกฏระเบียบ
ของหมู่บ้าน และเป็นผู้มีอ�ำนาจสูงสุดในตัดสินพิจารณา
ประเด็นต่างๆ ของหมู่บ้าน ซึ่งการปกครองในลักษณะนี้
แสดงให้เห็นว่าแต่ละหมู่บ้านค่อนข้างมีอิสระในการ
ปกครองตนเอง ไม่ได้อยู่ภายใต้การรวมศูนย์อ�ำนาจของ
รัฐบาลกลาง (藤木, 1998; 勝俣, 1996) และกล่าวได้ว่า 
โทะชิโยะริจะมีบทบาททางสังคมแบ่งออกเป็นสองส่วน
คือ บทบาทการเป็นผู้น�ำทางการปกครอง และบทบาท
การเป็นผู้น�ำทางวัฒนธรรม
	 ต่อมาก่อนทีจ่ะเข้าสูส่มยัเอโดะ หรอืต้ังแต่ครึง่หลงั
ของศตวรรษที ่ 16 ได้เริม่มรีะบบการแบ่งชนชั้น เพ่ือ
ปกครองกลุม่ชาวนาและเรียกเกบ็ภาษ ี รฐับาลกลางได้มี
การตรวจสอบทีด่นิและก�ำหนดเขตแดนของแต่ละหมู่บ้าน
รวมถึงแต่งตั้งผู้น�ำหมู่บ้านขึ้นมาใหม่ เรียกว่า “นะนุชิ 
(名主)” โดยมอบอ�ำนาจให้เป็นผู้แทนโชกุน สามารถ
จดัการกจิการภายในแต่ละหมูบ้่านโดยอตัตาณติั มหีน้าที่
ก�ำหนดกฎระเบียบของหมู่บ้านให้สอดรับกับนโยบาย
จากรัฐบาลกลาง และมีอ�ำนาจในการตัดสินพจิารณา
ประเด็นต่างๆ ในหมูบ้่าน (澤登, 2000, 2010) ท้ังนีไ้ด้
มอบหมายให้โทะชิโยะริท�ำหน้าที่เป็นผู ้ช ่วยนะนุชิ 
(水本, 1993)  
	 เมื่อเข้าสู่สมัยเอโดะ (1603-1867) บทบาทของ
โทะชิโยะริในการเป็นผู้น�ำและเป็นผู้ก�ำหนดกฎระเบียบ
เพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของชมุชนได้ค่อยๆ ลดลง 
จนกระทั่งกลางศตวรรษที่ 17 บทบาทของโทะชิโยะริ
เหลือเพียงการเป็นผู้น�ำการประกอบพิธีกรรมในงาน
เทศกาลของหมู่บ้านเท่านั้น ซึ่งหมายความว่าบทบาท
ทางการปกครองของโทะชิโยะรไิด้สิน้สดุลง (水本, 1987) 
จากการที่โทะชิโยริมีสถานะภาพเป็นเพียงผู้ช่วยนะนุชิ

1. บทนำ�

ดังกล่าวจึงไม่ถูกหยิบยกมาเป็นประเด็นในการศึกษา
วิจัยเท่าใดนัก
          แต่งานวิจัยนี้จะชี้ให้เห็นว่า ถึงแม้จะมีสถานะ
ภาพเป็นเพียงผู้ช่วยนะนุชิก็ตาม หากมองในมุมมอง
ด้านประวตัศิาสตร์แล้ว วฒันธรรมเป็นตวักลางส�ำคัญทีจ่ะ
เชือ่มโยงสงัคมเข้าด้วยกัน (トムスン, 1982)  และมุมมอง
ในด้านคติชนวิทยาน้ันการเป็นผู้น�ำในการประกอบ
พธิกีรรมต่างๆ ในเทศกาลเป็นส่ิงทีม่นียัทางสังคม เนือ่งจาก
เทศกาลหรือวัฒนธรรมประเพณีเป็นสิ่งท่ียึดเหนี่ยว
ผู้คนในชุมชนไว้ด้วยกันภายใต้จิตส�ำนึกการเป็นเจ้าของ
วฒันธรรมประเพณนีัน้ร่วมกนั (Radcliffe-Brown, 1952) 
จติใจท่ีเป็นอันหนึง่อันเดียวกนัของชมุชนซึง่เชือ่มโยงกัน
โดยเทศกาลนั้นจะกลายเป็นสายใยก่อให้เกิดระเบียบ
ในสังคม และเกดิการรวมตวัเป็นกลุ่มเพือ่ต่อต้าน ประท้วง  
และมุ่งไปสู่การปกครองด้วยตนเองอย่างอิสระในที่สุด 
(ベルセ, 1980) ดงันัน้ กล่าวโดยสรปุได้ว่า เมือ่พิจารณา
จากแนวคิดทางคตชินวทิยาและแนวคดิทางประวัติศาสตร์
ควบคู่กันดังกล่าวแล้ว การเป็นผู้น�ำประกอบพิธีกรรม
ในงานเทศกาลหรอืการมบีทบาททางวฒันธรรมจงึเกีย่วข้อง
กับการปกครองและการจัดระเบียบในสังคมของแต่ละ
ชุมชน ดังน้ันการที่โทะชิโยะริมีบทบาททางวัฒนธรรม
ที่เป็นผู้น�ำพิธีกรรมจึงเปรียบเสมือนการมีบทบาทด้าน
การเมอืงการปกครองเช่นเดมิ หมายความว่าแท้จริงแล้ว
บทบาททางสังคมของโทะชิโยะริไม่ได้ลดน้อยลง
แต่อย่างใด
	 งานวจิยันีจ้ะวเิคราะห์บทบาทหน้าทีข่องโทะชิโยะริ
ซ่ึงเป็นผู้น�ำของกลุ่มมะสึริชู (祭り衆) ที่ท�ำหน้าที่
ประกอบพิธีกรรมในงานเทศกาลทะอะโซะบิ (田遊び) 
ที่จัดขึ้นที่ศาลเจ้าคิตะโนะ (北野神社) ในหมู่บ้าน
โทะคุมะรุ (徳丸1) ซ่ึงเป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้นเพื่อขอพร
ต่อเทพเจ้าให้เกบ็เกีย่วได้ผลผลิตทีดี่ขึน้ และขอความคุ้มครอง
ให้มีลูกเต็มบ้านหลานเต็มเมืองและเจริญเติบโตอย่าง
แขง็แรงในวนัขึน้ปีใหม่ เป็นพธิกีรรมทีม่กีารแสดงให้เหน็ถึง
ขั้นตอนการท�ำนาตลอดทั้งปี (新井, 1970) และเป็น
พิธีกรรมส�ำคัญที่ได้รับการจดทะเบียนเป็นมรดกทาง
วฒันธรรมแห่งชาต ิแต่งานวจิยัทีผ่่านมามเีพียงการศกึษา

1 ท่ีหมู่บ้านโทะคุมะรอุยูใ่กล้ๆ เอโดะ ซึง่ระยะห่างจากปราสาทเอโดะประมาณ 15 กม. ในปัจจบัุนอยูท่ีอิ่ตะบะช ิจงัหวดัโตเกยีว (若曽根, 
2003,  83-88)



30 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

เกี่ยวกับทะอะโซะบิในมุมมองด้านคติชนวิทยา (折口, 
1995; 本田, 1967) หรือประวัติศาสตร์ความบันเทิง 
(新井, 1970) เพียงมิติเดียว ยังไม่มีงานวิจัยที่ศึกษา
ความสัมพันธ์ระหว่างบทบาททางสังคมของโทะชิโยะริ
กับบทบาททางวัฒนธรรมในงานเทศกาลทะอะโซะบิ 
ดังนั้นงานวิจัยนี้จึงจะศึกษาโดยแนวคิดทางคติชนวิทยา
กับแนวคิดทางประวัติศาสตร์ควบคู่กัน

	 เพื่อศึกษาบทบาททางวัฒนธรรมในงานเทศกาล
ทะอะโซะบิและบทบาททางสังคมของโทะชิโยะริในช่วง
กลางของสมัยเอโดะ

	 การทีโ่ทะชโิยะรเิป็นผูน้�ำในกลุม่ผูป้ระกอบพิธีกรรม
ต่างๆ ในเทศกาล ถอืเป็นบทบาททางวฒันธรรมทีเ่ช่ือมโยง
กับการปกครองและการจดัระเบยีบสงัคมของแต่ละชุมชน 
โทะชิโยะรจิงึเปรยีบเสมือนมีฐานะเป็นผูน้�ำชุมชนด้วยเช่นกนั 
ซึ่งหมายความว่าบทบาททางสังคมของโทะชิโยะริไม่ได้
ลดน้อยลงแต่อย่างใด

	 วิธีการศกึษาในบทความนีเ้ป็นการศึกษาจากเอกสาร
ปฐมภูมิ (Primary document) เป็นเอกสารข้ันต้น 
「安井家文書」ที่ถูกเก็บไว้ในห้องเก็บของและห้องใต้
หลังคาบ้านของตระกลูยะสอุซ่ึิงเป็นผูน้�ำหมู่บ้าน (นะนุชิ) ใน
สมัยเอโดะ และเอกสารขัน้ต้น 「北野神社文書」   ทีศ่าล
เจ้าคิตะโนะ ซึง่เป็นสถานทีจั่ดเทศกาล รวมทั้งหมด
ประมาณ 9,000 ฉบับ ซึ่งเป็นเอกสารทางประวัติศาสตร์ 
ซึ่งมีข้อมูลเกี่ยวกับเทศกาล การเมือง การปกครอง และ
เศรษฐกิจของหมู่บ้านในสมัยเอโดะ

	 5.1	 บทบาททางวัฒนธรรมของโทะชิโยะริใน
งานเทศกาลทะอะโซะบิ
		  5.1.1 รูปแบบพิธีกรรมที่ศาลเจ้าคิตะโนะ  
		  (北野神社) 

2. วัตถุประสงค์

3. สมมุติฐานการวิจัย

4. วิธีการศึกษา

5. ผลการวิจัย

		  ผูค้นในหมูบ้่านโทะคมุะรถืุอว่าเทพเจ้าของ
ศาลเจ้าคติะโนะเป็นผูคุ้ม้ครองหมูบ้่าน ชาวบ้านจงึมารวมตัว
จดังานเทศกาลทะอะโซะบิ เพือ่ขอให้เทพเจ้าดลบันดาล
ให้เกบ็เกีย่วผลผลติได้ดแีละคุม้ครองให้ลกูหลานเตบิใหญ่
อย่างแขง็แรงมบีตุรหลานสืบสกุลต่อไป และทีศ่าลเจ้าคติะโนะ
นีม้เีอกสารขัน้ต้น 「武蔵国豊嶋郡徳丸郷天神宮紀 2」
เป็นบันทึกเกี่ยวกับประวัติการก่อสร้างศาลเจ้า กล่าวถึง
ความเป็นมาของการจดัเทศกาลทะอะโซะบิไว้ว่า ในสมัยก่อน
ได้เกิดโรคระบาดขึ้นในหมู่บ้านท�ำให้คนเสียชีวิตเป็น
จ�ำนวนมาก ชาวบ้านจงึได้สวดภาวนาต่อต้นพลัมเก่าขอให้
หายจากโรค ซึ่งปรากฏว่าค�ำอธิษฐานนั้นสัมฤทธิ์ผล 
ต่อมาชาวบ้านจึงได้สร้างศาลเจ้าคิตะโนะขึน้ โดยอัญเชิญ
เทพเจ้าจากศาลเจ้าคิตะโนะเท็มมังงู (北野天満宮) 

มาสถติ ในวนัขึน้ปีใหม่ของปี ค.ศ. 995  และได้เริม่จดังาน
เทศกาลทะอะโซะบิขึ้นตั้งแต่บัดน้ัน จากข้อมูลขั้นต้น
ที่เก็บไว้ในศาลเจ้าคิตะโนะชิ้นนี้ สรุปได้ว่า งานเทศกาล
ทะอะโซะบิ เริ่มต้นตั้งแต่ประมาณ 1000 ปีก่อน 
          งานเทศกาลที่จัดขึ้นที่ศาลเจ้าคิตะโนะมีมากมาย 
เช่น วันที่ 11 เดือน 1 (ปฏิทินจันทรคติแบบญี่ปุ ่น) 
มีงานเทศกาลทะอะโซะบิ, วันที่ 1 เดือน 2 และวันที่ 14 
เดือน 6 มีงานเทศกาลคางุระ (神楽) , เดือน 5–6 และ
วันที่ 19 เดือน 9 มีงานเทศกาลชิชิไม (獅子舞) เป็นต้น 
(宮原, 1998) ซึง่งานเทศกาลทะอะโซะบินีม้คีวามพิเศษ
มากกว่างานเทศกาลอื่นๆ เน่ืองจากวันที่ 11 เดือน 1 
ซ่ึงเป็นวันที่จัดงานเทศกาลทะอะโซะบิน้ัน ถือเป็นวัน
ขึน้ปีใหม่ส�ำหรับสงัคมชาวนา เป็นวนัทีช่าวบ้านอธิษฐาน
ขอพรต่อเทพเจ้าให้พบพานแต่ส่ิงดีๆ  ตลอดทัง้ปี ซึง่ 大林 
กล่าวว่าสิง่ทีช่าวบ้านคาดหวังต่อเทพเจ้าในวันปีใหม่กค็ือ 
การดลบันดาลให้หมู่บ้านมีแต่ความสงบสุขปราศจาก
โชคร้ายในหมู่บ้าน (大林, 1992) 

		  5.1.2 รูปแบบพิธีกรรมสมัยเอโดะ
		  จากข ้อมูลในหนังสือ “ชิ ชินจิ เมโรคุ” 
(『四神地名録』3) ทีถ่กูเขยีนขึน้ในช่วงปลายศตวรรษที่ 
18 ที่กล่าวถึงการจัดงานเทศกาลทะอะโซะบิ ท�ำให้เรา
ทราบว่ารปูแบบของงานเทศกาลทีเ่หน็ในปัจจบุนั ทีจ่ดัขึน้
โดยกลุ่มอนุรักษ์เทศกาลทะอะโซะบิที่ศาลเจ้าคิตะโนะ 
(北野神社田遊び保存会)  ซึ่งกล่าวว่าเป็นรูปแบบที่

2「武蔵国豊嶋郡徳丸郷天神宮紀」(北野神社文書) (『板橋区史』資料編 3 近世,№ 514,922-924)

3 หนงัสอืนีเ้รือ่งภมิูประเทศ ถกูเขยีนโดยนกัภูมศิาสตร์ชือ่ฟรุคุะวะ โคะโชเกน็ (古川古松軒) ในปี ค.ศ. 1784.



31เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

5  Ibid. 926

4 享保10年(1725)2月「徳丸本村祭礼に付定(控)」(安井家文書)(『板橋区史』資料編 3 近世,№ 515,924-927)

6 เกี่ยวกับเนื้อเพลงที่มะสุริชูร้องประสานเสียงกันตลอดพิธีกรรม  โปรดดู (板橋区郷土資料館,1997)

ถกูอนุรกัษ์ไว้และถกูสบืทอดมาตัง้แต่ปลายยคุสมยัเอโดะ
ทัง้การร�ำและเพลงทีร้่องรวมถึงความหมายของสัญลักษณ์
ต่างๆ (板橋区郷土資料館, 1997) กล่าวได้ว่าถึงแม้
สังคมชาวนาเริ่มเสื่อมสลายตั้งแต่สมัยเอโดะ และสลาย
ตัวลงในครึ่งหลังของศตวรรษที่  20 อาจส่งผลให้
วัตถุประสงค์ในการจัดงานและความหมายของงานเทศ
กาลทะอะโซะบิที่มีต่อสังคมเปลี่ยนแปลงไป แต่รูปแบบ
การจัดงานเทศกาลทะอะโซะบิที่ศาลเจ้าคิตะโนะนี้ได้
รกัษารายละเอยีดทีส่ะท้อนให้เหน็บทบาททางวัฒนธรรม
และบทบาททางสังคมของโทะชิโยะริในสมัยเอโดะได้
เป็นอย่างดี 
		  5.1.3 โทะชิโยะริในฐานะผู้น�ำพิธีกรรม
		  งานเทศกาลทะอะโซะบจิดัข้ึนโดยผูท้ีป่ระกอบ
พิธีกรรมในงานเทศกาล ซึ่งเรียกว่ามะสึริชู รวมทั้งหมด 
16 คน ดังข้อก�ำหนดเกี่ยวกับการด�ำเนินการของงาน
เทศกาลทะอะโซะบทิีป่รากฏในข้อมลูขัน้ต้นทีเ่ป็นเอกสาร
「徳丸本村祭礼に付定 (控) 4」 ของตระกูลยะสุอิซึ่ง
เป็นนะนชิุหรือผู้ใหญ่บ้านของหมู่บ้านโทะคมุะร ุ โดยมะสึริชู
ได้เขียนไว้ในข้อ 7 ว่า วนัท่ี 11 เดอืน 1 ของทกุปี มะสรึชิู
ต้องท�ำงานเทศกาล และเขียนไว้ในข้อ 8 ว่า ในวันที่ 12 
มะสึริชูจะแจกจ่ายโมจิให้กับผู้ที่เคารพและศรัทธาต่อ
ศาลเจ้าคิตะโนะ5  
          	 ในบรรดามะสึริชู 16 คนที่จัดงานเทศกาล
ทะอะโซะบิ จะมผีูน้�ำมะสริึชใูนการประกอบพธิกีรรม 1 คน 
เรียกว่าโออินะโมะโตะ (大稲本) ซึ่งผู้ที่ท�ำหน้าที่นี้ก็คือ
โทะชโิยะริ และมผีูช่้วยทีเ่รยีกว่า โคะอนิะโมะโตะ (小稲本) 
อกี 1 คน มะสรึชูิทีน่�ำโดย โออนิะโมะโตะหรอืโทะชิโยะริ 
จะท�ำพิธีกรรมที่เป็นการแสดงให้เห็นกระบวนการใน
การท�ำนาตลอดท้ังปี ซ่ึงมทีัง้หมด 15 ขัน้ตอน เช่น ทะอจุิ 
(田打ち การขดุดนิเตรยีมพ้ืนทีส่�ำหรับท�ำนา), ชิโระกะกิ 
(代かき การวิดน�้ำเข้านาและปรับพ้ืนที่นาให้เรียบ), 
ทะเนะมะกิ (種まき การหว่านเม็ดข้าว), ทะอุเอะ 
(田植え การด�ำนา) , อิเนะกะริ (稲刈り การเกี่ยวข้าว) 
และอินะมุระสึมิ (稲むら積み การซ้อมข้าว) เป็นต้น
          พิธีกรรมที่แสดงกระบวนการของการท�ำนา
ตลอดทั้งปีในงานเทศกาลทะอะโซะบินี้ มะสึริชูจะใช้
อุปกรณ์ที่ส่วนใหญ่ท�ำมาจากโมจิก้อนกลม เช่น ในพิธี

แสดงทะอจุ ิ(การขุดดนิ) โออนิะโมะโตะจะส่งต่อจอบท่ีใช้
โมจติดิไว้ทีป่ลายไม้ให้กับโคะอนิะโมะโตะเพือ่ส่งต่อให้กับ
ผู้มะสึรชิคูนอืน่  ๆ เม่ือบรรดามะสึรชิรัูบจอบมาแล้วกจ็ะท�ำท่า
แสดงการขดุดนิในทีน่าทีใ่ช้กลองแทนนาข้าว และร้องเพลง
ประสานเสียงกันในขณะท�ำพิธีกรรม 
          	 諏訪 กล่าวว่าโมจิเป็นผลผลิตจากแผ่นดิน
ถอืเป็นของขวัญจากเทพเจ้า โมจิจึงเป็นสัญลักษณ์ของ
เทพเจ้า (諏訪, 1994a)  ดงัน้ันอาจกล่าวได้ว่า การทีโ่ออนิะ
โมะโตะหรอืโทะชโิยะร ิ ส่งต่อจอบทีท่�ำจากโมจท่ีิมสัีญลักษณ์
ของเทพเจ้าให้กบัมะสึรชิคูนอืน่ๆ กคื็อการแสดงให้เหน็ว่า 
โทะชิโยะรซิึง่เป็นผูน้�ำได้รบัมอบอ�ำนาจจากเทพเจ้าแล้วส่งต่อ
อ�ำนาจนั้นไปยังมะสึริชูคนอื่นๆ นั่นเอง 
       	 และเม่ือพิจารณาความหมายของเน้ือเพลง
ที่มะสึริชูร้องประสานเสียงกันตลอดพิธีกรรม จะพบว่า
เนื้อเพลงมีความหมายเก่ียวกับการท่ีโออินะโมะโตะ
หรือโทะชิโยะริสั่งให้มะสึริชูเป็นผู้ใช้จอบศักดิ์สิทธิ์ท�ำนา
ปลูกข้าวบนที่นาของผู้คนในหมู่บ้าน เริ่มด้วยการท�ำนา
ในทีน่าของเทพเจ้า ทีน่าของชนชัน้ผูป้กครอง และชาวบ้าน
ทั่วไปตามล�ำดับชนช้ันในสังคม6  ซ่ึงอาจกล่าวได้ว่า 
โออินะโมะโตะ หรือ โทะชิโยะริอยู่ในชนชั้นที่สูงสุดและ
มีอ�ำนาจสูงสุดที่จะควบคุมผู้คนทุกคนในชุมชน
		  5.1.4 	สญัลกัษณ์และความหมายในพิธีกรรม
		  พธิกีรรมในงานเทศกาลทะอะโซะบทิีเ่ป็นการ
แสดงกระบวนการท�ำนานั้น ยังมีองค์ประกอบอื่นๆ ที่
โออินะโมะโตะ จะเป็นผู้เรียกให้มาปรากฏตัว เช่น วัว, 
ซะโอะโทะเมะ (早乙女), ทะโรจิ (たろうじ) และยะซเุมะ 
(やすめ) เป็นต้น ซึ่งแต่ละอย่างเป็นสัญลักษณ์ที่มีความ
หมายในพิธีกรรมดังนี้
		  ก) วัว
		  ในพิธีชิโระกะกิ (การวิดน�้ำเข้านาและปรับ
พื้นที่นาให้เรียบ) โออินะโมะโตะจะเรียกมะสึริชูที่แสดง
เป็นวัวให้เข้ามาในลานพิธี เพื่อที่จะถวายแด่เทพประจ�ำ
นาข้าว (田の神)  (折口, 1995) เหล่ามะสึริชูจะท�ำท่า
ทางให้เหน็ว่าก�ำลงัพยายามจะผกูอานวัวทีท่�ำจากโมจิซึง่
เป็นสัญลักษณ์ของเทพเจ้าที่ตัววัว เป็นพิธีกรรมที่แสดง
ให้เหน็ถงึการถวายววัให้เป็นบรวิารแด่เทพเจ้าเพือ่ดลบันดาล
ให้เป็นวัวศักดิ์สิทธิ์ช่วยให้ชาวนาเก็บเกี่ยวได้ผลดี แต่ใน



32 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

พธินีีจ้ะเป็นการแสดงให้เหน็ว่าบรรดามะสริึชไูม่สามารถ
ผกูอานได้เพราะววัตวัอ้วนพ ี ท้ายทีส่ดุแล้วมเีพยีงโออนิะ
โมะโตะเท่านั้นที่สามารถผูกอานวัวได้ส�ำเร็จ การแสดง
ในพิธกีรรมนีท้�ำให้เหน็อ�ำนาจทีแ่ตกต่างกันระหว่างโออินะ
โมะโตะและมะสึริชูคนอื่นๆ กล่าวคือ พิธีกรรมนี้แสดง
ให้เห็นว่าโออินะโมะโตะมีความสามารถพิเศษเหนือกว่า
มะสึริชูคนอื่น 
		  ข) ซะโอะโทะเมะ
		  ในพิธีทะอเุอะ (การด�ำนา) โออนิะโมะโตะจะ
เรียกเด็กชายที่เรียกว่าซะโอะโทะเมะเข้ามา และสั่งให้
มะสริึชูช่วยกนัยกเดก็ชายข้ึนเหนอืกลองทีเ่ป็นสัญลักษณ์
แทนนาข้าว การแสดงท่าทางที่เด็กชายถูกยกสูงข้ึน
กเ็ป็นสญัลกัษณ์ทีแ่สดงให้เหน็ถงึการเจรญิเตบิโตสงูใหญ่ขึ้น 
เป็นการเปรียบกับการเจริญเติบโตสูงข้ึนของต้นข้าว 
ซึ่งอธิบายได้โดยแนวคิดความเชื่อเกี่ยวกับเวทมนตร ์
(ไสยศาสตร์) ในแบบ sympathetic ที่ว่า สิ่งที่ลักษณะ
เหมือนกันจะมีอิทธิพลต่อสิ่งที่เหมือนกัน หรือเชื่อว่า 
เราสามารถถ่ายทอดลกัษณะของวตัถุหน่ึงไปยังอีกวตัถุหนึ่ง
ที่คล้ายกันได้ (フレイザー, 2004, 61) กล่าวคือเป็นภาพ
สะท้อนของความเชือ่ทีว่่าการยกซะโอะโทะเมะให้สงูขึน้
จะท�ำให้ต้นข้าวงอกงามสงูข้ึนในลกัษณะเดยีวกัน นอกจากนี้ 
折口 ได้กล่าวเกี่ยวกับซะโอะโทะเมะว่า เป็นผีผู้หญิง
ที่เป็นบริวารของเทพประจ�ำนาข้าว และมีอิทธิฤทธิ์
ในการท�ำให้ต้นข้าวงอกงาม (折口, 1995) 
		  ค) ทะโรจิเและยะซุเมะ
		  หลังจากขั้นตอนทะอุ เอะ (การด�ำนา) 
โออินะโมะโตะจะเรียกทะโรจิและยะซุเมะ ให้ปรากฏตวัขึ้น 
折口 กล่าวว่าทะโรจิเป็นเทพประจ�ำนาข้าว ในขณะที่
ยะซุเมะเป็นเทพเจ้าไรโฮจิน (来訪神) ซึ่งเป็นเทพเจ้า
ท่ีจะมาเยอืนโลกมนษุย์เพยีงปีละ 1 ครัง้ พร้อมกับน�ำความ
อุดมสมบูรณ์และความสุขมาให้ชุมชน ซึ่งทะโรจิได้ให้
สัญญากับไรโฮจินว่า จะบันดาลให้การเก็บเกี่ยวได้ผลดี
และมีลูกหลานมากมาย (折口, 1995) โดยการสัญญา
ของทะโรจิกับยะซุเมะในเทศกาลทะอะโซะบิที่ศาลเจ้า
คิตะโนะนี้ จะแสดงโดยการที่ยะซุเมะซึ่งก�ำลังตั้งครรภ์
ท�ำท่ากอดรัดกบัทะโรจิอย่างใกล้ชิดหรือบางครัง้อาจท�ำท่าทาง

ทีส่ือ่ถงึการมีเพศสมัพนัธ์ ซึง่ท่าทางดงักล่าวนัน้อาจกล่าว
ได้ว่าเป็นสญัลกัษณ์แสดงถงึการมลีกูหลานมากมาย   諏訪 
ได้กล่าวว่าการแสดงว่ามีเทพเจ้าไรโฮจินมาปรากฏตัว 
เป็นสัญลักษณ์ส่ือให้เห็นว่าเวลาได้ย้อนกลับไปยังสมัย
ที่เริ่มสร้างชุมชน (諏訪, 1994b, 152-156) และเมื่อ
ทะโรจิกับยะซุเมะหายไปก็หมายความว่าเวลาหมุนกลับ
มายังปัจจุบัน หมายถึงการเริ่มต้นใหม่อีกครั้งของชุมชน 
        จากที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นได้ว่าพิธีกรรมในงาน
เทศกาลทะอะโซะบิที่ศาลเจ้าคิตะโนะ เป็นพิธีกรรมที่
ท�ำให้รู้สกึว่าหมูบ้่านสามารถเริม่ต้นใหม่ได้ทกุปี เป็นพิธีกรรม
ที่ปัดเป่าทุกข์และลบล้างปัญหาในปีที่ผ่านมา อีกทั้ง
ยงัได้รบัความคุม้ครองให้เกบ็เก่ียวได้ผลดแีละมลีกูหลาน
มากมายในปีใหม่ ทั้งน้ีความสงบสุขเหล่าน้ีเกิดขึ้นได้
โดยการที่โออินะโมะโตะเป็นผู้เรียกทะโรจิและยะซุเมะ
ให้มายังหมู่บ้าน ดังน้ันกลุ่มมะสึริชูโดยเฉพาะโออินะ
โมะโตะ ซึ่งเป็นผู้น�ำจึงมีบทบาทท่ีส�ำคัญมากส�ำหรับ
หมู่บ้าน นอกจากนี้สัญลักษณ์ต่างๆ ในพิธีกรรมยังแสดง
ให้เห็นว่า โออินะโมะโตะ หรือ โทะชิโยะริ ซึ่งเป็นผู้น�ำ
พิธีเป็นตัวแทนในการรับมอบอ�ำนาจจากเทพเจ้าท�ำให้
มอีทิธฤิทธิเ์สมอืนเทพเจ้าเป็นผู้ทีม่คีวามสามารถเหนอืกว่า
ผู้อื่นและมีบทบาทส�ำคัญยิ่งส�ำหรับชุมชน
	 5.2	 บทบาททางสังคมของโทะชิโยะริในช่วง 
		  กลางสมัยเอโดะ
		  5.2.1	 การลดบทบาทของโทะชิโยะร ิ
		  ในการควบคุมมะสึริเม็นเด็ง (祭り免田)
		  ก่อนสมัยเอโดะ มะสึริชูมีสิทธิ์ในการใช้ที่นา
ซึง่เป็นพืน้ทีใ่นการจดังานเทศกาล ทีเ่รียกว่ามะสึริเม็นเด็ง 
(祭り免田) ซึง่การมสีทิธิใ์ช้พืน้ทีส่�ำหรบัการจดังานเทศกาล
ในการปลูกข้าว และท�ำเป็นโมจิซ่ึงเปรียบเสมือนของ
ศกัด์ิสทิธิจ์ากเทพเจ้าแจกจ่ายให้กบัชาวบ้าน กเ็ท่ากับว่า
เป็นการได้รับอ�ำนาจจากเทพเจ้า และท�ำให้มะสึริชู
มีชนชั้นที่เหนือกว่าชาวบ้านทั่วไป
          	 แต่ต่อมาเมือ่ปี ค.ศ.1710  ตระกลูโอโนะ (大野) 
ได้รับมอบอ�ำนาจจากตระกูลโยะซิดะ (吉田) ซึ่งเป็น
ตระกูลผู้น�ำของลัทธิชินโต (神道) ให้เป็นผู้ควบคุมดูแล
ศาลเจ้าคติะโนะ7  ท�ำให้เกดิข้อพพิาทเกีย่วกบัสิทธิใ์นการ

7 宝永7年(1710)12月14日「祠官許状」(北野神社文書)



33เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

ใช้พื้นที่นาระหว่างมะสึริชูกับตระกูลโอโนะขึ้นปี ค.ศ.
1725 และท้ายที่สุดได้มีการเปลี่ยนแปลงยกกรรมสิทธิ์
ในการควบคมุดูแลมะสรึเิม็นเดง็ให้เป็นของตระกลูโอโนะ
ที่เป็นผู้ดูแลศาลเจ้าคิตะโนะ ดังรายละเอียดที่ปรากฏ
อยู่ในข้อมูลขั้นต้น 「徳丸本村祭礼に付定 (控) 8」   
ที่เขียนไว้ในปี ค.ศ.1725 โดยมีเนื้อความที่มะสึริชูเขียน
เกีย่วกบัมะสริึเมน็เดง็และงานเทศกาลทะอะโซะบ ิ อยู่ใน 
ข้อ 1 ของเอกสาร แปลโดยสรุปได้ดังนี้

		  เมือ่ปีทีแ่ล้วเกิดข้อขดัแย้งระหว่างมะสริึชูกบั
โอโนะเกี่ยวกับเม็นเด็ง (免田) ส�ำหรับใช้ในงานเทศกาล
ที่สืบทอดมาตั้งแต่สมัยโบราณที่ศาลเจ้าคิตะโนะ ดังนั้น
อินะฮันซะเอะมง  (伊奈半左衛門) ซึ่งเป็นข้าราชการ
จากดะอคิงั (代官) จากวงัหลวงจึงได้เรียกให้ทัง้สองฝ่าย
เข้าพบ และตดัสินให้เมน็เดง็ตกอยู่ภายใต้กรรมสทิธิข์อง
โอโนะซึ่งเป็นผู้ดูแลศาลเจ้า และให้จัดงานเทศกาลตาม
ประเพณีที่มีแต่โบราณ ทั้งสองฝ่ายเขียนได้ประทับตรา
ลงนามในเอกสารยอมรบัข้อตกลงร่วมกันว่า ตัง้แต่ปีใหม่
ทีจ่ะมาถงึจะร่วมมอืกนัจัดงานทีศ่าลเจ้าคติะโนะตามเดิม 
ในวันขึ้นปีใหม่วันที่ 10 โดยให้โอโดริชู  (大通衆)  และ
โคะโดริชู  (小通衆) นั่งตามต�ำแหน่งที่ก�ำหนด9

		  การขอรบัสทิธิเ์พือ่ควบคมุดูแลศาลเจ้าเกดิขึน้
มากมายในช่วงต้นของศตวรรษที ่ 18 ซ่ึง 井上 ได้กล่าวว่า 
การได้รบัอนญุาตให้มีสิทธิใ์นการควบคุมศาลเจ้าจากตระกลู
โยะซิดะ เป็นการแสดงถึงความส�ำเร็จ 3 ประการดังนี้ 
 		  1) ผู้ที่ได้รับการอนุญาตในการควบคุมศาล
เจ้าจะกลายเป็นผู้น�ำศาลเจ้า
 		  2) ผูท่ี้ได้รบัการอนญุาตในการควบคมุศาลเจ้า
จะได้รับมอบอ�ำนาจบางส่วนจากไดเมียว (大名) ผู้เป็น
มูลนาย
 		  3) ผูท่ี้ได้รบัการอนญุาตในการควบคมุศาลเจ้า
จะได้รับการยอมรับถึงสิทธิ์ในการควบคุมศาลเจ้าจาก
ชาวบ้าน (井上, 1997, 2007)

9          、於当村天神社地ニ従往古仕来候祭入用之免田ニ付、去年中ゟ及異論、度々御代官伊奈半左衛門様迄双方被召

出、御詮義之上祭り免田社守方へ相渡シ、祭り之儀ハ古来格式仕来り候通、摂津守処ニ而急度相勤可申旨被為仰付

候、即証互ニ取替シ相済候ニ付、来午正月ゟ宮本摂津守処ニ而祭礼仕、格式前々之通相違無御座候、自今以後正月

十日ゟ 大通・小通共出合、笠張可仕事 (ibid.925-926)
10  ibid. 926 
11     、同日大通・小通衆中不残出合、笠張先例之通可仕事

附、例座之儀格式古来之通可令着座、然上者子々孫々ニ至迄、永々乱例座口論無之様ニ何茂堅可被相心得候事(ibid.926)  

8 享保10年(1725)2月「徳丸本村祭礼に付定(控)」(安井家文書)(『板橋区史』資料編 3 近世,№ 515,924-927)

         	 ตระกูลโอโนะได้เรยีกพืน้ทีใ่นการท�ำนานีโ้ดยชื่อ
ใหม่ว่า เทม็จนิเมน็เดง็ (天神免田) แทนมะสรึเิมน็เดง็น้ี 
ซึง่มคีวามหมายว่าผนืนาของศาลเจ้าและเทพเจ้า การมีสิทธิ์
ในการใช้พื้นที่ปลูกข้าว และท�ำเป็นโมจิแจกจ่ายให้กับ
ชาวบ้าน กเ็ท่ากบัการได้รบัอ�ำนาจจากเทพเจ้าทีเ่หนอืกว่า
มนุษย์ปุถุชนทั่วไป ดังนั้นการทีต่ระกูลโอโนะต้องการ
รับมอบสทิธ์ิในการควบคุมศาลเจ้าคิตะโนะรวมถึงมะสึริ
เม็นเด็ง หรือ เท็มจินเม็นเด็ง อาจเกี่ยวข้องกับบทบาท
ทางสังคมในหมู่บ้าน กล่าวคือ เป็นความปรารถนาที่จะลด
บทบาทของโทะชโิยะรแิละมะสรึชิ ู พยายามทีจ่ะโยกย้าย
อ�ำนาจที่อยู ่เหนือกว่าชาวบ้านที่โทะชิโยะริมีอยู ่น้ัน
มาเป็นของตน
		  5.2.2	 โทะชโิยะรใินฐานะผู้น�ำสงูสดุของ 
				    พธิกีรรม
		  จากข้อมูลขั้นต้น 「徳丸本村祭礼に付定 
(控)」พบว่ามะสึริชูได้เขียนข้อก�ำหนดเกี่ยวกับระเบียบ
ของมะสึริชูไว้ในข้อ 5 ว่าในวันที่ 10 ซึ่งเป็นคืนก่อนวัน
เทศกาลทะอะโซะบ ิจะมพีธิกีรรมในช่วงเยน็ ซึง่โอโดรชิทูัง้ 
10 คนและภรรยาจะต้องไปทีศ่าลเจ้า10  และในข้อ 6 
เขียนไว้ว่าโคะโดริชูจะมาร่วมท�ำพิธีกรรมในช่วงเย็น 
มีรายละเอียด ดังนี้คือ

	 ๑.	 ในวนัเดยีวกนั (คืนก่อนงานเทศกาล) โอโดรชิู
และโคะโดริชูทุกคนต้องมาศาลเจ้าและท�ำพิธีกรรม 
โดยโอโดริชูและโคะโดริชูต้องนั่งตามล�ำดับที่ก�ำหนดไว้ 
โดยก�ำหนดเพิ่มเติมว่า ให้รักษาประเพณีการจัดล�ำดับที่
นั่งดังตามรูปแบบดั้งเดิมสืบทอดไปจนถึงสมัยลูกหลาน 
ห้ามมใิห้เปล่ียนแปลง และห้ามโต้แย้งเกีย่วกบัล�ำดบัทีน่ั่ง11

	 ค�ำว่า “โอโดริชู” และ “โคะโดริชู” ที่ปรากฏใน
เอกสารขัน้ต้นกค็อื ค�ำทีม่ะสึรชิใูช้เรยีกกนัในกลุ่ม โดยแบ่ง
สมาชิกออกเป็นโอโดริชู 10 คน และโคะโดริชู 6 คน ซึ่ง
โอโดริชูอยู่ในล�ำดับขั้นที่สูงกว่าโคะโดริชู  นอกจากนี้
ยั ง เรียกผู ้น� ำ สูง สุด ซ่ึงอยู ่ ในกลุ ่ม “โอโดริ ชู” ว ่ า 

(6)

(1)

(6)



34 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

“โออินะโมะโตะ” และผู้น�ำในล�ำดับถัดมาว่า “โคะอินะ
โมะโตะ” ขณะทีช่าวบ้านจะเรยีกเหมารวมว่า “มะสรึชูิ” 
ซึ่งการแบ่งค�ำเรียกสมาชิกในกลุ่มที่แตกต่างกันดังนี้
แสดงให้เหน็ว่ากลุม่มะสรึชิมูกีารแบ่งล�ำดบัชัน้ภายในกลุ่ม
โดยม“ีโออนิะโมะโตะ” หรอื โทะชิโยะรเิป็นผูน้�ำสงูสดุ
		  5.2.3	 มิยะซะกับการก�ำหนดชนชั้นและ 
				    สืบทอดอ�ำนาจในสังคม
		  ในเอกสารขั้นต้น「徳丸本村祭礼に付定 
(控)」ข้อที่ 9 มีการกล่าวถึงล�ำดับที่นั่งของมะสึริชู ในคืน
วันที่ 10 ซึ่งเป็นคืนก่อนหน้าเทศกาลไว้ดังนี้

	
	 ๑.	 รูปแบบล�ำดับการนั่งในวันที่ 10 12

	 ผังก�ำหนดที่นั่งดังกล่าว แสดงให้เห็นว่า มะสึริชู
มีการก�ำหนดต�ำแหน่งการนั่งตามล�ำดับความส�ำคัญเพื่อ
นมสัการเทพเจ้า ซึง่ผังก�ำหนดทีน่ัง่นีเ้รยีกว่ามิยะซะ (宮座) 
เป็นต�ำแหน่งที่นั่งเฉพาะกลุ่มผู้คนในหมู่บ้านที่ท�ำหน้าที่
เป็นกรรมการด�ำเนินการจัดงานเทศกาล (福田, 2000)  
โดยต�ำแหน่งท่ีนัง่ในมยิะซะนัน้จะสะท้อนถงึสถานะภาพ

13 เกี่ยวกับมิยาซะโปรดดู (安藤,1960; 萩原,1962; 原田,1976; 肥後,1970; 森岡,1954; 高橋,1978; 高牧,1986; 竹田,1977; 

和歌森,1953)

12     、十日笠張例座次第 (ibid.926)

ทางสังคมในหมู่บ้าน ผู้ที่นั่งในต�ำแหน่งที่ดีที่สุด (薗部, 
1993, 2002, 2017) หรือนั่งในต�ำแหน่งที่มีทิศทางที่ดี
ตามความเชื่อ หมายถึงการมีสถานะภาพอยู่ในล�ำดับ
ชั้นที่สูงในหมู่บ้าน การก�ำหนดมิยะซะเริ่มต้นตั้งแต่สมัย
คามาคุระในช่วงหลังของศตวรรษที่ 12 และแพร่
กระจายไปทั่วประเทศในศตวรรษที่ 15 13 
	 ในข้อมูล  「徳丸本村祭礼に付定 (控)」    มีการ
ระบุถึงข้อก�ำหนดต่างๆ รวมทั้งรายชื่อและที่นั่งของ
ผู้บุกเบิกหมู่บ้านในการท�ำพิธีกรรม ทั้ง 16 คนอย่าง
ชดัเจน โดยจะเรยีงล�ำดบัชือ่ของบคุคลทีอ่ยูก่ลุม่โอโดรชิู 
10 คนแรกแล้วต่อด้วยชือ่ของบคุคลทีอ่ยูใ่นกลุ่มโคะโดริชู
อีก 6 คน รวมถึงก�ำหนดที่นั่งให้โอโดริชูได้นั่งในทิศที่ดี
กว่าคือทิศตะวันออกและทิศเหนือให้โคะโดริชูนั่งในทิศ
ตะวนัตกและทศิใต้โดยก�ำหนดทีน่ัง่ตามล�ำดบัความส�ำคัญ
ในการท�ำพิธีกรรม เช่น โออินะโมะโตะ (ปรากฏชื่อใน
ข้อมูลขั้นต้นว่ากงซะเอะมง (権左衛門)) จะเป็นผู้ที่ได้
นั่งในต�ำแหน่งที่ดีที่สุดเรียกว่า “คะมิซะ (上座) ” 
ต�ำแหน่งที่ดีรองลงมาจะเป็นต�ำแหน่งของโคะโดริ ส่วน 
โอโนะ (ในข้อมลูขัน้ต้นเรยีกว่า เซตสโึนะคะม ิ(摂津守) 
ที่เป็นผู้ดูแลศาลเจ้าถูกก�ำหนดให้นั่งในทิศที่ถือว่าเป็น
อัปมงคล
	 การแยกออกเป็นโอโดริชูกับโคะโดริชูนั้นเป็นการ
แบ่งกลุ่มตามการมส่ีวนร่วมในการก่อตัง้หมูบ้่าน ซึง่โอโดริชู
คอืกลุ่มผู้บกุเบกิ ส่วนโคะโดรชิคูอืกลุ่มร่วมบกุเบกิทีเ่ข้ามา
ในภายหลัง การแบ่งกลุ่มดังกล่าวเป็นการแสดงล�ำดับ
ช้ันทางสังคม และมิยะซะที่ก�ำหนดแบ่งต�ำแหน่งท่ีนั่ง
ตามล�ำดับของโอโดริชูกับโคะโดริชูซึ่งเป็นการก�ำหนด
ต�ำแหน่งตามความส�ำคญัในพธีิจงึเป็นการสบืทอดล�ำดับ
ฐานะทางสังคมของสมาชกิแต่ละคนในมะสึรชิ ู ดงันัน้จาก
ที่มีการระบุไว้ในเอกสารขั้นต้นว่า ให้ยึดถือการก�ำหนด
ต�ำแหน่งทีน่ัง่ และต้องสืบทอดห้ามมใิห้มกีารเปล่ียนแปลงนั้น 
อาจกล่าวได้ว่าเป็นส่วนผลักดันให้มิยะซะกลายเป็น
เครื่องมือส�ำคัญในการสืบทอดล�ำดับอ�ำนาจทางสังคม
ของมะสึริชูนั่นเอง

(9)

(9)



35เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

16 
文久 2 年(1862)4月「徳丸原入会芝畑開発出願費用につき議定書」(安井家文書)(『板橋区史』資料編 3 近世,№ 141, 292)

15 
正徳3年(1713)12月「徳丸本村年貢内割・村入目割・秋内検見につき組頭衆一札」(安井家文書)(『板橋区史』資料編  

3 近世,№ 292,602-603) 

14 
「天保8年(1837) から元治2年 (1865) 勘定過不足帳」(安井家文書)

		  5.2.4		 มิยะซะกับบทบาททางสังคมของ 
				    โทะชิโยะริ
		  ในสมยัมุโระมะชิก่อนหน้าสมัยเอโอะ ผูท้ีท่�ำ
หน้าที่ดูแลความเรียบร้อยของหมู่บ้านโทะคุมะรุก็คือ 
ผู้ที่นั่งล�ำดบัแรกในมยิะซะซ่ึงเป็นทีน่ัง่ของโออินะโมะโตะ 
หรือ โทะชิโยะริ แต่เมื่อเข้าสู่สมัยเอโดะได้มีการแต่งตั้ง
นะนชุขิึน้เป็นผูใ้หญ่บ้านอย่างเป็นทางการแทนโทะชิโยะริ 
แต่อย่างไรก็ตามที่นั่งในมิยะซะก็ยังเป็นของโออินะโมะ
โตะหรือโทะชิโยะริอยู ่ตามเดิม อีกทั้งนะนุชิซึ่งเป็น
ผูใ้หญ่บ้านจากการแต่งตัง้ในสมยัเอโดะกไ็ม่มตี�ำแหน่งทีน่ั่ง
ในมยิะซะ เนือ่งจากไม่ใช่ผูบ้กุเบกิของหมูบ้่านโทะคุมะรุ 
แต่ถูกคัดเลือกโดยโชกุนในสมัยเอโดะ ดังนั้นนะนุชิจึงไม่
ได้รับสิทธิ์ให้เข้าร่วมพิธีกรรมในคืนก่อนหน้าเทศกาล
ทะอะโซะบิ และจากการที่โอโนะที่เป็นผู้ดูแลศาลเจ้า
ถูกก�ำหนดให้นั่งในทิศที่เป็นอัปมงคล และนะนุชิซึ่งเป็น
ผู้ใหญ่บ้านไม่มีต�ำแหน่งที่นั่งในมิยะซะแสดงให้เห็นว่า
นะนชุหิรือผูใ้หญ่บ้านและโอโนะถกูจดัเป็นคนนอก แตกต่าง
จากโออินะโมะโตะหรือโทะชิโยะริ และมะสึริชูที่มีความ
สัมพันธ์และเกี่ยวข้องกับหมู่บ้านโทะคุมะรุอย่างลึกซึ้ง
มาตั้งแต่สมัยมุโระมะชิ โออินะโมะโตะหรือโทะชิโยะริ 
จงึมีอ�ำนาจเป็นผูส้บืทอดระเบยีบตามมยิะซะ และถือว่า
เป็นชนชั้นที่อยู่เหนือกว่าทั้ง ตระกูลโอโนะและนะนุชิ 
จงึกล่าวได้ว่ามยิะซะเป็นการสบืทอดระเบยีบของหมูบ่้าน
โทะคุมะรุของสมัยมุโระมะชิ และเป็นการสืบทอด
อ�ำนาจทางสังคมของโออินะโมะโตะ หรือ โทะชิโยะริ
นั่นเอง
	 5.3	 บทบาทในการบริหารจัดการหมู่บ้านของ 
		  โทะชิโยะริ
		  5.3.1 ศูนย์รวมจิตใจของผู้คนในหมู่บ้าน
		  เนื่องจากเทศกาลทะอะโซะบินั้น มะสึริชู
โดยเฉพาะโออินะโมะโตะเป็นผู้ถือครองสัญลักษญ์ของ
เทพเจ้า และเป็นตัวแทนของเทพเจ้า เป็นผู้ที่มีบทบาท
ส�ำคัญในการปัดเป่าทุกข์ท�ำให้หมู่บ้านเริ่มต้นสิ่งดีๆ 
ได้ใหม่ในทุกปี ผู้คนในหมู่บ้านที่เคารพและศรัทธา
ต่อศาลเจ้าทุกคนจึงรับรู้ถึงความพิเศษของโทะชิโยะริ 

รับรู ้ความหมายเชิงสัญลักษณ์ว่าโออินะโมะโตะหรือ
โทะชิโยะริ เป็นบุคคลพิเศษที่สามารถยึดเหนี่ยวจิตใจของ
บรรดาชาวบ้านที่เคารพและศรัทธาต่อศาลเจ้า และจาก
ข้อมูลขั้นต้นเกี่ยวกับงบบัญชีรายรับรายจ่ายระหว่างปี 
ค.ศ. 1837 ถงึ ค.ศ. 186514 พบว่ามะสึรชิมูบีทบาทส�ำคัญ
ในการเป็นศูนย์กลางในการเก็บเงินจากผู ้ที่เคารพ
และศรัทธาต่อศาลเจ้าเพื่อท�ำบุญต่อศาลเจ้าคิตะโนะ
เป็นประจ�ำทกุปี ดงันัน้จงึกล่าวได้ว่า ผูค้นในหมูบ้่านมี
จติส�ำนกึร่วมกันผ่านสัญลักษณ์ความเป็นตัวแทนเทพของ
โออินะโมะโตะ
		  5.3.2	 อ�ำนาจในการบรหิารจดัการหมู่บา้น 
			   ของโทะชิโยะริ
		  โทะชโิยะริจะเป็นผูช่้วยนะนชุหิรือผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน 
ในขณะที่โอโดริชูคนอื่นๆ จะเป็นหัวหน้าของกลุ่มต่างๆ 
ในหมู่บ้านในสมัยเอโดะ โดยผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้านและหัวหน้า
ของกลุ่มในหมู่บ้านจะประชุมร่วมกันเพื่อปรึกษาหารือ
เกี่ยวกับปัญหาของผู้คนในหมู่บ้าน รวมถึงการบริหาร
จัดการเรื่องต่างๆ ในหมู่บ้าน แล้วจะส่งรายงานสรุปมติ
ทีป่ระชุมและข้อเสนอต่างๆ ต่อนะนชุ ิในภายหลงั15 อาจกล่าว
ได้ว่าเป็นการตรวจสอบการท�ำงานของนะนชุหิรอืผู้ใหญ่บ้าน
ซึง่แสดงให้เหน็ว่านะนชุหิรอืผู้ใหญ่บ้านไม่ใช่บุคคลทีม่อี�ำนาจ
เด็ดขาดในการบริหาร แต่ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้านกลับเป็นผู้มี
อ�ำนาจในการบรหิาร ดงัตวัอย่างท่ีปรากฏในเอกสารขัน้ต้นว่า 
เมือ่ปลายสมยัเอโดะผูช่้วยผูใ้หญ่บ้านได้ปฏริปูทีด่นิทีร่กร้าง 
และฟื้นฟูให้เป็นที่นาที่สามารถท�ำนาได้  แต่นะนุชิหรือ
ผูใ้หญ่บ้านไม่ได้มส่ีวนเก่ียวข้องกบัการปฏริปูทีด่นิแต่อย่างใด16   
ดงันัน้จงึกล่าวได้ว่าแม้แต่ในสมยัเอโดะทีม่กีารแต่งตัง้นะนชิุ
หรอืผู้ใหญ่บ้านกต็าม อ�ำนาจในการบรหิารหมูบ้่านของกลุ่ม
ผู้บกุเบกิหมูบ้่านโทะคุมะรซุึง่มโีทะชโิยะรเิป็นผู้น�ำกย็งัคงอยู่

	 จากการศกึษาเกีย่วกับบทบาททางสงัคมของโทะชิโยะริ
ในงานเทศกาลทะอะโซะบิ โดยใช้แนวคิดทางคติชน
วิทยาควบคู่กับแนวคิดทางประวัติศาสตร์ ดังกล่าวข้างต้น 
ท�ำให้เหน็ได้ว่า การประกอบพธิกีรรมในเทศกาลของหมู่บ้าน

6. บทสรุป



36 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

กม็คีวามเกีย่วข้องกบัล�ำดบัชัน้และการจัดระเบยีบทางสังคม 
การเป็นผูน้�ำพธิกีรรมน้ันจงึหมายถงึการมีล�ำดับช้ันทีมี่อ�ำนาจ
ในการควบคมุสงัคม ดงันัน้ถงึแม้จะมีสถานะภาพเป็นเพียง
ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน แต่การมีสถานะภาพเป็นผู้น�ำพิธีกรรม
น�ำมาซึ่งอ�ำนาจในการควบคุมสังคม หมายความว่า
บทบาททางสังคมของโทะชิโยะริในยุคกลางนั้นไม่ได้

ลดน้อยลงแต่อย่างใด จากการศึกษาข้างต้นท�ำให้เห็น
ว่าการศึกษาเกีย่วกบัสังคมและการปกครองของหมูบ้่าน
จ�ำเป็นต้องใช้มุมมองทางวัฒนธรรมกับมุมมองทาง
ประวัติศาสตร์ควบคู่กัน ด้วยวิธีน้ีจะช่วยให้เห็นถึง
ระเบียบของสังคมรวมถึงล�ำดับอ�ำนาจในหมู่บ้านที่เป็น
คลืน่ใต้น�ำ้อยูใ่นระบบการปกครองอย่างชัดเจนขึ้น

เอกสารอ้างอิง (References)

[1]  	 安藤精一.  (1960). 『近世宮座の史的研究』. 東京:吉川弘文館.

[2]  	 新井恒易.  (1970). 『中世芸能の研究』. 東京:新読書社.

[3] 	 エドワード .P.トムスン  (E.P. Thompson). (1982). 「ラフミュージック」 二宮宏之 ・ 

	 樺山紘一・福井憲彦(編).『魔女とシャリヴァリ』(79-138). 東京:新評論.

[4]  	 藤木久志.(1998).『戦国の作法』.東京:平凡社 .(初出 1987 年).

[5]  	 福田アジオ.(2000).「みやざ 宮座」『日本民俗大辞典』下. 東京:吉川弘文館. 

[6]  	 井上智勝.(1997).「地域社会における吉田神道の受容-宗源宣旨の授受を中心に」

	 『日本史研究』416: 48-66.

[7] 	 ________. (2007). 『近世の神社と朝廷権威』. 東京:吉川弘文館.

[8]  	 板橋区立郷土資料館編. (1997). 『田遊び:農耕文化と芸能の世界』.東京:板橋区 

	 立郷土資料館.

[9]   	 勝俣鎮夫.(1996).『戦国時代論』.東京:岩波書店.

[10] 	 大林太良.(1992).『正月の来た道』.東京:小学館.

[11] 	 折口信夫.(1995).「田遊び祭りの概念」『折口信夫全集 3 』.東京:中央公論社.  

	 (初出 (1929). 『民俗芸術』2 (9) )



37เรียวตะ วาคาโซเนะ / Ryota Wakasone

[12] 	 澤登寛聡.(2000).「割本制と郷村の自治秩序―寛文・元禄期の武蔵国多摩郡三田領吉野 

	 家の管轄地域を素材として―」『法政史学』54 : 1-47.

[13] 	 ________.(2010)『江戸時代自治文化史論―一揆・祭礼の集合心性と地域・国制の秩序』.  

	 東京:法政大学出版局.

[14] 	 諏訪春雄. (1994 a). 『日中比較芸能史』.東京:吉川弘文館.

[15] 	 ________. (1994 b).「日中稲作芸能の比較」諏訪春雄・川村湊 (編),『アジア稲作民の	

	 民俗と芸能』 (133-156). 東京:雄山閣.

[16] 	 薗部寿樹. (1993).「中世村落の諸段階と身分」『歴史学研究』651: 73-82.

[17]  	 ________. (2002).『日本中世村落内身分の研究』.東京:校倉書房.

[18] 	 ________. (2017).「中世村落史研究と信仰・儀礼―歴史学と民俗学のはざまから― 」	

	 『山形県立米沢女子短期大学生活文化研究所報告』44 : 25-38.

[19] 	 高橋統一. (1978).『宮座の構造と変化―祭祀長老制の社会人類学的研究』.東京:未来社.

[20] 	 高牧実. (1986).『宮座と村落の史的研究』.東京:吉川弘文館.

[21] 	 竹田聴洲. (1977).『村落同族祭祀の研究』.東京:吉川弘文館.

[22] 	 萩原龍夫. (1962).『中世祭祀組織の研究』.東京:吉川弘文館.

[23] 	 原田敏明. (1967).『村祭りと座』.東京:中央公論社.

[24] 	 肥後和男. (1970).『宮座の研究』.東京:弘文堂.

[25] 	 フレイザー.J. G. (2004). 『金枝篇』＜第一巻：呪術と王の起源(上)＞ (The Golden Bough)  

	 (神成利男 訳).東京:国書刊行会. (原著 1906 年)

[26] 	 本田安次. (1967).『田楽・風流1』 . 東京:木耳社.

[27] 	 水本邦彦. (1987).『近世の村社会と国家』.東京:東京大学出版会.

[28] 	 ________. (1993).『近世の郷村自治と行政』.東京:東京大学出版会.

[29]	 宮原浩. (1998). 「幕末期徳丸本村の年中行事 」『板橋区立郷土資料館紀要』12: 29-45.

[30] 	 森岡清美.(1954).「村落の階級構造と宮座」『社会科学論集:東京教育大学文学部紀要』

	 1: 110-161. 

[31] 	 Radcliffe-Brown, A. R. (1952). Structure and function in primitive society, essays and  

	 addresses; London: Cohen & West.



38 วารสารเครือข่ายญี่ปุ่นศึกษา ปีที่ 7 ฉบับที่ 2  |  jsn Journal Vol.7 no.2

[32] 	 イヴ=マリ・ベルセ (Yves Marie Berce). (1980).『祭りと叛乱―16～18世紀の民衆意 

	 識―』(井上幸治監訳).東京:新評論.

[33] 	 和歌森太郎.(1953).「宮座の解消過程―奥能登の頭屋制を中心として―」  

	 『日本民俗学』1(2) : 1-17. 

[34]	 若曽根了太「江戸時代前・中期の入会地と地域秩序:武蔵国豊島郡峡田領「赤塚郷 

	 六か村」の自治と徳丸原をめぐって 」『法政史学』60 : 82-102.

------------------------------------------------------------------------------------
กิตติกรรมประกาศ
	 ขอขอบคุณอาจารย์สรัญญา คงจิตต์ หัวหน้าศูนย์ญี่ปุ่นศึกษา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
เป็นอย่างสูงที่ได้กรุณาตรวจสอบความถูกต้องของภาษาไทยและเน้ือหา  รวมทั้งข้อเสนอแนะที่เป็นประโยชน์
ต่องานชิ้นนี้

------------------------------------------------------------------------------------
หน่วยงานผู้แต่ง: ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
Affiliation: Eastern Language Department, Faculty of Humanities, Chiang Mai University 
Corresponding email: ryota5.bkk@gmail.com


