
วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 25

วัฒนธรรมวัยรุ่น
ปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี

บทคัดย่อ

บทความชิ้นนี้ สืบสาวแนวทางการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ ่นใน

สังคมวิทยา มานุษยวิทยา และวัฒนธรรมศึกษา นับตั้งแต่คริสต์ศตวรรษ

ที่ 1950 เป็นต้นมา โดยชี้ให้เห็นถึงมุมมองต่อวัยรุ่นและวัฒนธรรมวัย

รุ่นที่เปลี่ยนแปลงมาโดยตลอดในทางสังคมศาสตร์ จากที่เคยวิเคราะห์

วัฒนธรรมวัยรุ่นว่าเป็นเพียงหน่ออ่อนของวัฒนธรรมผู้ใหญ่ที่เปราะบาง

และพร้อมจะเบี่ยงเบน ไปสู่การพิจารณาวัฒนธรรมวัยรุ่นในฐานะที่เป็น

วัฒนธรรมเอกเทศที่ไม่จ�ำเป็นต้องผูกติดกับวัฒนธรรมหลักของสังคมเสมอ

ไป ทั้งนี้ข้อถกเถียงเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่นในยุคหลัง โดยเฉพาะอย่าง

ยิ่งในส�ำนักวัฒนธรรมศึกษา ได้ช่วยเปิดมุมมองเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่น

ที่เชื่อมโยงกับการเปลี่ยนแปลงของทุนนิยมและโลกาภิวัตน์ และความขัด

แย้งทางชนชั้นที่ซึ่งวฒันธรรมวยัรุน่ถกูพฒันาขึ้นเป็นผลผลติอนัสลบัซบัซ้อน

ของความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจและการเมือง งานศึกษาของมานุษยวิทยา

ในยุคหลัง ได้เปลี่ยนมุมมองวัยรุ่นเสียใหม่ โดยหันมาให้ความส�ำคัญกับ

ด้านที่เป็นการกระท�ำการมากขึ้น และเชื่อมโยงปฏิบัติการ การแสดงออก 

การบริโภค ตลอดจนปฏิสัมพันธ์ในหมู่วัยรุ่นกับแง่มุมต่างๆของอัตลักษณ์ 

พื้นที่ และตวัตนของวยัรุน่อนัหลากหลาย นอกจากนี้ บทความยงัได้ประมวล

งานศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่น ในแวดวงสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา

ไทยซึ่งยังคงมีจ�ำนวนไม่มากนัก และเป็นปริมณฑลงานศึกษาที่สมควรได้

รับการสนับสนุนให้มีการศึกษาที่กว้างขวางยิ่งขึ้นในอนาคต 

ค�ำส�ำคัญ: วัฒนธรรมวัยรุ่น สังคมวิทยา มานุษยวิทยา วัฒนธรรม

ศึกษา ผู้กระท�ำการ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255326

Abstract

This article traces the historical development of the study 
of youth culture within the disciplines of sociology, anthropology, 
and cultural studies since the 1950s. Studies about youth culture 
have shifted from the perspective that see this type of culture as a 
nascent form of adult culture prone to be vulnerable and deviant, 
to rethink youth culture as something independent from the main-
stream culture of the society. Debate on youth culture since the 
1990s especially within the field of cultural studies has widened the 
scope of youth culture study in relation to changes brought about by 
forces of capitalism and globalization. It also looks at youth culture 
through lenses of class conflict in the complex political economic 
context within which youth culture has been formulated. Anthropo-
logical study in the late 1990s has emphasized the dimension of 
practice among the youth and how it relates to action, expression, 
consumption, as well as group interaction. Anthropologists also pay 
more attention to diverse identity constructions and spatial meaning 
as part of the youth cultural experiences. The article also briefly 
discusses sociological and anthropological studies about youth 
culture in Thailand which remains relatively limited.

Keywords: youth culture, sociology, anthropology, cultural 
studies, agency



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 27

บทน�ำ

“วัยรุ่น” “คนหนุ่มสาว” “ผู้เยาว์” เป็นค�ำที่ใช้แทนกันเมื่อกล่าวถึง

คนในช่วงวัยหนึ่งของสังคม ค�ำว่าวัยรุ่น มักถูกน�ำมาเชื่อมโยงกับมโนทัศน์

ว่าด้วยปัจเจกภาพที่มีนัยความหมายในทางจิตวิทยา เราจึงมักได้ยินการ

พูดถึงวัยรุ่นโดยน�ำไปผูกโยงกับ “พฤติกรรมวัยรุ่น” “ยาเสพติดกับวัยรุ่น” 

“วัยรุ่นกับความรุนแรง” ฯลฯ อยู่เสมอ เป็นที่น่าสังเกตว่าความหมาย

ที่ผูกติดกับวัยรุ่นในสื่อสาธารณะทั่วไป มักมีนัยที่ส่อถึงปัญหา การขาด

ซึ่งเสถียรภาพ ความแปรปรวน ไม่แน่นอน อันกลายมาเป็นภาพลักษณ์

และอัตลักษณ์เฉพาะของกลุ่ม อย่างไรก็ตาม การมองวัยรุ่นภายใต้กรอบ

คิดดังกล่าว ไม่น่าจะช่วยท�ำให้เข้าใจวัฒนธรรมและความเป็นไปของคน

กลุ่มนี้ในฐานะสมาชิกที่เติบโต มีความคิด ความเข้าใจ และปฏิสัมพันธ์

อันหลากหลายในสังคมได้ 

ในทางสังคมศาสตร์ ค�ำว่า “วัฒนธรรมวัยรุ่น” (Youth culture) มัก

ถูกใช้เพื่อหมายถึงวัฒนธรรมเฉพาะของคนหนุ่มสาวที่แตกต่างไปจาก

วัฒนธรรมของผู้ใหญ่ แม้ว่าความแตกต่างทางวัฒนธรรมที่มีที่มาทาง

อายุจะปรากฏให้เห็นมาโดยตลอดในประวัติศาสตร์ แต่การตกผลึกทาง

วัฒนธรรมของวัยรุ่น ในฐานะวัฒนธรรมของสังคมประเภทหนึ่งที่มีลักษณะ

ที่แตกต่างทั้งในแง่สไตล์ แฟชั่น ภาษาพูด ดนตรี ฯลฯ ในทวีปอเมริกา

และยุโรป เพิ่งเริ่มขึ้นในคริสต์ทศวรรษที่ 1950 เป็นต้นมา ก่อนหน้านี้

นั้น การเติบโตจากช่วงเด็กเข้าสู่วัยรุ่นถูกคาดหวังว่าเป็นกระบวนเติบโต

ที่เป็นไปตามปทัสถานของวัฒนธรรมของผู้ใหญ่ในสังคม กล่าวส�ำหรับ

สหรัฐอเมริกา มาร์เซล เดนซี (Marcel Danesi) ให้ความเห็นว่า การก่อ

ตัวของวัฒนธรรมวัยรุ่นในฐานะวัฒนธรรมเอกเทศนั้นถูกจุดประกายขึ้น

จากวรรณกรรมชิ้นเอกของ เจ ดี เซลิงเกอร์ (J.D. Salinger) เรื่อง The 

Catcher in the Rye ซึ่งตีพิมพ์ในปี 1951 งานชิ้นนี้ของซาลิงเกอร์ให้ภาพ

ของบุคลิกภาพของวัยรุ่นที่มีความคิด ความอ่าน ความใฝ่ฝันเฉพาะของ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255328

ตนเอง ที่ไม่ได้คล้อยตามสังคม ซึ่งต่อมาได้เผยแพร่ไปยังสื่อต่างๆ ไม่ว่า

จะเป็นนิตยสาร เพลง รายการโทรทัศน์ และภาพยนตร์ และมีอิทธิพลต่อ

คนหนุ่มสาวจ�ำนวนมาก นับแต่ทศวรรษที่ 1950 เป็นต้นมา วัฒนธรรม

วัยรุ่นได้เติบโตขึ้นอย่างมีนัยยะส�ำคัญ และผูกโยงกับการใช้ชีวิตที่สัมพันธ์

กับดนตรีและลีลาทางวัฒนธรรมต่างๆ นักประวัติศาสตร์วัฒนธรรมบาง

ท่านจึงมักจ�ำแนกยุคสมัยของวัยรุ่นผ่านแนวดนตรีและสไตล์การใช้ชีวิต 

อาทิ ยุคฮิปปี้ ยุคพังค์ ยุคดิสโก้ ยุคฮิพฮอพ เป็นต้น ซึ่งเชื่อว่า ในแต่ละ

ยุคนั้น มีลักษณะที่แตกต่างกันทั้งในเชิงสัญลักษณ์ พิธีกรรม ศัพท์เฉพาะ 

เสื้อผ้า การตกแต่งร่างกาย ตลอดจนแนวดนตรี เป็นต้น 

บทความชิ้นนี้ ส�ำรวจแนวทางการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ ่นใน

สังคมวิทยา มานุษยวิทยา และวัฒนธรรมศึกษา นับตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 

1950 เป็นต้นมาโดยสังเขป โดยชี้ให้เห็นถึงมุมมองต่อวัยรุ่นและวัฒนธรรม

วัยรุ่นที่เปลี่ยนแปลงมาโดยตลอดในทางสังคมศาสตร์ จากที่เคยวิเคราะห์

วัฒนธรรมวัยรุ่นว่าเป็นเพียงหน่ออ่อนของวัฒนธรรมผู้ใหญ่ที่เปราะบาง

และพร้อมจะเบี่ยงเบน อันเป็นมุมมองซึ่งได้รับอิทธิพลจากส�ำนักคิดสาย

จิตวิทยา ไปสู ่การพิจารณาวัฒนธรรมวัยรุ ่นในฐานะที่เป็นวัฒนธรรม

เอกเทศที่ไม่จ�ำเป็นต้องผูกติดกับวัฒนธรรมหลักของสังคมเสมอไป ทั้งนี้

ข้อถกเถียงเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่นในยุคหลัง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในส�ำนัก

วัฒนธรรมศึกษา ได้ช่วยเปิดมุมมองเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่นที่เชื่อมโยงกับ

การเปลี่ยนแปลงของทุนนิยมและโลกาภิวัตน์ และความขัดแย้งทางชนชั้น

ที่ซึ่งวัฒนธรรมวัยรุ่นถูกพัฒนาขึ้นเป็นผลผลิตอันสลับซับซ้อนของความ

สัมพันธ์ทางเศรษฐกิจและการเมือง งานศึกษาของมานุษยวิทยาในยุคหลัง 

ได้เปลี่ยนมุมมองวัยรุ่นเสียใหม่ โดยหันมาให้ความส�ำคัญกับด้านที่เป็นการ

กระท�ำการมากขึ้น และเชื่อมโยงปฏิบัติการ การแสดงออก การบริโภค 

ตลอดจนปฏิสัมพันธ์ในหมู่วัยรุ่นกับแง่มุมต่างๆ ของอัตลักษณ์ พื้นที่ และ

ตัวตนของวัยรุ่นอันหลากหลาย นอกจากนี้ บทความยังได้ประมวลงาน



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 29

ศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมวัยรุ่น ในแวดวงสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา

ไทยซึ่งยังคงมีจ�ำนวนไม่มากนัก และเป็นปริมณฑลงานศึกษาที่สมควรได้

รับการสนับสนุนให้มีการศึกษาที่กว้างขวางยิ่งขึ้นในอนาคต 

สังคมวิทยากับการศึกษาวัยรุ่น

ในทางวิชาการ การศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่น เริ่มต้นในศาสตร์ทางด้าน

สังคมวิทยาก่อน ในราวคริสต์ศักราชที่ 1950 โดยการศึกษาในยุคแรกได้

รับอิทธิพลจากส�ำนักคิดโครงสร้าง-หน้าที่นิยม (structural-functionalism) 

โดยพิจารณาวัยรุ ่นในฐานะรูปแบบทางวัฒนธรรมประเภทหนึ่ง ซึ่งเกิด

ขึ้นจากการเปลี่ยนผ่านจากช่วงวัยหนึ่ง เข้าสู่สภาพชีวิตของผู้ใหญ่ ซึ่งใน

กระบวนการดังกล่าวได้ก่อให้เกิดภาวะความรู้สึกแปลกแยก โดดเดี่ยว 

ขณะเดียวกันก็มีเสรีภาพอย่างที่ไม่เคยเป็นมาก่อน และน�ำไปสู่การสร้าง

วัฒนธรรมเฉพาะที่ผิดแผกแตกต่างไปจากปทัสถานของสังคม ทาลคอทท์ 

พาร์สัน (Talcot Parsons) เป็นนักสังคมวิทยาที่ได้ใช้ค�ำว่าวัฒนธรรมวัย

รุ่น (Youth culture) ในการอธิบายถึงโลกของหนุ่มสาวที่มีลักษณะเฉพาะ 

ที่ได้ถูกหล่อหลอมขึ้นจากบทบาททางเพศและวัยของคนที่ก�ำลังเติบโต

เข้าสู่ความเป็นผู้ใหญ่ โดยแปรสภาพจากเด็กที่เคยถูกควบคุมก�ำกับด้วย

ระบบคุณค่าอันเข้มงวดของครอบครัว เข้าสู่วัยเริ่มต้นของผู้ใหญ่ที่ต้อง

รับผิดชอบตนเอง และเรียนรู้ระบบคุณค่าอื่นๆ นอกเหนือจากศีลธรรมใน

ครัวเรือน ภาวะดังกล่าวส่วนหนึ่งก็สร้างความแปลกแยกอันเนื่องมาจาก

สภาวการณ์ใหม่ที่วัยรุ่นเผชิญเป็นสภาวะที่ไม่ได้ถูกยึดไว้อย่างแน่นหนา

ของปทัสถานครอบครัว (anomie) อีกต่อไป แต่ขณะเดียวกันก็กลายเป็น

สนามแห่งเสรีภาพแบบใหม่ส�ำหรับวัยรุ่น ภาวะที่ทั้งแปลกแยกทั้งมีเสรีภาพ

นี้ได้พัฒนาไปสู่การสร้างวัฒนธรรมวัยรุ่น วัฒนธรรมเฉพาะดังกล่าวยัง

เป็นผลมาจากความจริงที่ว่า วัยรุ่นเองต่างไปจากผู้ใหญ่ตรงที่ยังไม่ต้อง

รับผิดชอบต่อสังคม หรือครอบครัวเช่นเดียวกับผู้ใหญ่ในสังคม อย่างไร

ก็ตาม มุมมองเกี่ยวกับวัยรุ่นของพาร์สัน ยังคงมีฐานความคิดมาจากการ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255330

มองว่า วัฒนธรรมหลักในสังคมนั้นเป็นปทัสถานปกติ ส่วนวัฒนธรรมวัย

รุ่นเป็นภาวะแทรกซ้อนขึ้นจากการเปลี่ยนแปลงของสังคม

สังคมศาสตร์ในสายอาชญาวิทยาและพฤติกรรมศาสตร์ โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งในส�ำนักชิคาโก พิจารณาวัยรุ่นผ่านแนวคิดของวัฒนธรรมย่อย ที่

มีแนวโน้มความสัมพันธ์ที่เชื่อมโยงกับอาชญากรรมและความรุนแรง ทั้งนี้

นักสังคมศาสตร์ในสายนี้พิจารณาวัฒนธรรมในฐานะปทัสถาน และระบบ

คณุค่าของสงัคมที่ชี้น�ำพฤตกิรรมและการกระท�ำของบคุคล โดยที่พฤตกิรรม

ดังกล่าวจะถูกประเมินโดยสังคมและคนส่วนใหญ่อยู่ตลอดเวลา วัฒนธรรม

จึงเป็นสิ่งที่ถูกสืบทอดทางสังคมมากกว่าทางชีวะกายภาพ ในแง่นี้ นัก

สงัคมวทิยาเหน็ว่า วฒันธรรมย่อยเป็นวฒันธรรมเฉพาะประเภทหนึ่งภายใน

วฒันธรรมใหญ่ ที่มปีทสัถานและคณุค่าที่แตกต่างไปจากวฒันธรรมของคน

ส่วนใหญ่ และไม่จ�ำเป็นที่จะเป็นตัวแทนของวัฒนธรรมที่คนส่วนใหญ่เห็น

ว่าเบี่ยงเบนไปจากวัฒนธรรมใหญ่เสมอไป วัฒนธรรมย่อยจึงถูกจัดให้เป็น

วัฒนธรรมที่แปลกแตกต่างไปจากวัฒนธรรมกระแสหลัก นักสังคมวิทยา

จ�ำนวนหนึ่งเห็นว่า ในเขตที่ยากจนของเมือง พฤติกรรมบางประเภทได้ถูก

สร้างขึ้นเป็นวัฒนธรรมและส่งผ่านจากรุ่นหนึ่งไปยังอีกรุ่นหนึ่ง ในฐานะที่

เป็นกระบวนการหล่อหลอมทางสังคม อาทิเช่น บทบาทของวีรบุรุษในสลัม

ที่กล้าหาญในการกระท�ำการ หรือกระทั่งก่ออาชญากรรม ซึ่งได้กลายแม่

แบบของความส�ำเร็จของวัยรุ่นที่ได้มองเห็นการกระท�ำเหล่านั้นเป็นเรื่อง

ปกติวิสัยของชีวิตในเขตยากจน ทฤษฎีในสายวัฒนธรรมย่อย เสนอว่า 

กลุ่มคนที่อาศัยอยู่ในเขตยากจนของเมืองสามารถที่จะค้นหาหนทางในการ

สร้างความรู้สึกร่วมของความเป็นชุมชนเดียวกันได้แม้ในท่ามกลางความ

รู้สึกแปลกแยกและปราศจากตัวตน งานของฟิชเชอร์ (Fischer 1995) ได้

เสนอว่าขนาด ประชากรและความแตกต่างหลากหลายของเมือง ได้ท�ำให้

คนส่วนใหญ่ไม่รู้จักกัน และปราศจากความสัมพันธ์ระหว่างกัน หรือรับ

รู้ในตัวตนของกันและกัน กลับเป็นเงื่อนไขที่ท�ำให้เกิดการสร้างกลุ่มก้อน



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 31

ของคนและวัฒนธรรมย่อยขึ้นมา ซึ่งมีความหลากหลายและแตกต่างไป

จากวัฒนธรรมใหญ่ 

งานศึกษาของสังคมวิทยาส�ำนักชิคาโกในยุคแรกที่เกี่ยวกับวัยรุ่นนั้น 

ให้ความสนใจต่อการรวมตัวกันของวัยรุ่นในรูปแบบที่เรียกว่า แก๊งค์ (Gang) 

เฟรเดอริก แธรชเชอร์ (Frederic Thrasher) ได้นิยามแก๊งค์ว่าหมายถึง กลุ่ม

ที่เกิดขึ้นในภาวะ “ในระหว่าง” ที่รวมตัวขึ้นมาอย่างเป็นธรรมชาติและ

ผสมผสานกันผ่านความขัดแย้ง แก๊งค์ประกอบไปด้วยพฤติกรรมต่างๆ 

ดังนี้ คือ การเผชิญหน้ากัน การปะทะ การเคลื่อนไหวผ่านพื้นที่ต่างๆ 

ในลักษณะกลุ่มก้อน ความขัดแย้ง และการวางแผน ผลของพฤติกรรม

รวมหมู่นี้ได้แก่ การพัฒนาพฤติกรรมไปสู่ประเพณีปฏิบัติของความเป็น 

อันหนึ่งอันเดียวกัน ระบบศีลธรรมเฉพาะกลุ่ม ส�ำนึกและการรับรู ้ร่วม

กัน และการผูกพันกับพื้นที่เฉพาะอันเป็นที่รวมกลุ่มของแก๊งค์ (1927:46) 

แธรชเชอร์ เห็นว่าแก๊งค์ก่อก�ำเนิดขึ้นในช่วงปีแรกๆ ของวัยรุ่น และพัฒนา

จากกลุ่มที่คบหาสมาคมกันไปสู่การกระท�ำกิจกรรมร่วมกันที่ฝ่าฝืนระเบียบ

ของสงัคม และเกดิความรูส้กึตื่นเต้นเมื่อเผชญิกบัการไม่ยอมรบัและต้องการ

เข้ามาควบคุมจากสังคม แธรชเชอร์เห็นเช่นเดียวกับ เดอร์คไคม์ (Durkheim) 

และเมอร์ตัน (Merton) ที่เห็นว่าสิ่งแวดล้อมมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมที่เบี่ยง

เบน และวัฒนธรรมย่อยของแก๊งค์เกิดขึ้นจากรอยปริแตก หรือในพื้นที่ “ใน

ระหว่าง” ของเมืองที่ถูกปล่อยปละทอดทิ้ง และภายในรอยปริแตกภายใน

ของอัตลักษณ์ที่เกิดขึ้นในช่วงเวลาอันสับสนของการเติบโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่ 

นักสังคมวิทยาท่านอื่น เช่น ชอว์ (Shaw 1930) เห็นพ้องกับแธรชเชอร์ว่า 

วัฒนธรรมเหล่านี้ถูกส่งผ่านจากวัยรุ่นชายในรุ่นก่อนสู่รุ่นเยาว์ถัดไปโดยที่

ถนนและห้องคุมขังเปรียบเสมือนห้องเรียนส�ำหรับพวกเขา 

นักสังคมวิทยาในสายอาชญาวิทยาเห็นว่าแก๊งค์ส่วนใหญ่ผุดขึ้นใน

เขตรอยต่อของเมืองที่มีสัดส่วนของครอบครัวที่มีเพียงบิดาหรือมารดาท�ำ

หน้าที่ในการเลี้ยงบุตรเพียงคนเดียว เป็นครอบครัวที่มีอัตราการว่างงานสูง 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255332

ขาดซึ่งสวัสดิการทางสังคมและขาดโอกาสทางการศึกษา อย่างไรก็ตาม 

นักสังคมวิทยาท่านอื่น เช่น อัลเบิร์ต โคเฮน (Albert Cohen 1955) ซึ่ง

ศึกษาวัยรุ่นในเขตสลัมกลับเห็นว่า วัฒนธรรมเฉพาะของวัยรุ่นชนชั้นล่าง 

ไม่ได้มีแรงจูงใจมาจากมิติความต้องการด้านเศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว ใน

หลายกรณีของการกระท�ำรวมหมู่ที่ฝ่าฝืนระเบียบของสังคม เช่น การลัก

ขโมย การท�ำลายข้าวของสาธารณะ อาจเป็นไปเพื่อการเสริมสร้างความ

สัมพันธ์ภายในกลุ่มให้แน่นแฟ้นผ่านการร่วมในประสบการณ์เดียวกันที่

เสี่ยงอันตรายของการกระท�ำผิดกฎหมาย โคเฮนเห็นว่า วัฒนธรรมย่อย

ของวัยรุ ่นที่ยากจนในเมือง เป็นเสมือนวัฒนธรรมต่อต้านประเภทหนึ่ง 

ทั้งนี้เพราะการศึกษาสอนให้ผู้เยาว์สร้างความส�ำเร็จด้วยการพยายามยก

สถานะทางสังคมของตนผ่านการเรียนในสถาบันการศึกษา แต่เมื่อชนชั้น

แรงงานส่วนใหญ่ไม่อาจที่จะด�ำเนินชีวิตด้วยวิถีทางแห่งความส�ำเร็จเช่นนั้น

ได้ จึงก่อให้เกิดภาวะของความล้มเหลว และความคับข้องใจต่อสถานภาพ

อันต�่ำต้อย ก่อให้เกิดการตอบโต้ต่อระบบคุณค่าของชนชั้นกลาง ทั้งนี้ 

เพราะระบบคุณค่าของชนชั้นกลางเน้น ความส�ำเร็จ ความเป็นอิสระของ

ปัจเจกบุคคล ความก้าวหน้าทางการศึกษา การควบคุมอารมณ์ และการ

เคารพต่อทรัพย์สินของผู้อื่น จึงกลายเป็นระบบคุณค่าที่มักถูกท้าทายโดย

วัฒนธรรมย่อยของวัยรุ่นชนชั้นล่าง นอกจากนี้แล้ว วัฒนธรรมวัยรุ่นยังเป็น

ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นเพื่อตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงของชุมชนอีกด้วย 

งานศึกษาของแสตนลีย์ โคเฮน (1972) ในกลุ่มวัยรุ่นในซีกตะวันออก

ของลอนดอนในต้นคริสต์ศักราชที่ 1970 ได้แสดงให้เห็นวัฒนธรรมย่อย

สองประเภทที่ก่อรูปขึ้นในหมู่วัยรุ่นในอังกฤษ คือ ม๊อด (Mod) และสกิน

เฮด (skinhead) โคเฮนเสนอว่า วัฒนธรรมม๊อด เป็นปฏิกิริยาที่ตอบโต้

ต่ออุดมการณ์แบบใหม่ว่าด้วยความมั่งคั่ง วัยรุ่นชาวม๊อด ต้องการแสดง

ให้เห็นว่าพวกตนมีเงินและรู้ว่าควรที่จะใช้มันอย่างไร ในทางตรงกันข้าม 

วัยรุ่นชาวสกินเฮดมองย้อนกลับไปยังชุมชนแรงงานในอดีต ซึ่งในแต่ละ



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 33

ยุคสมัยของวัยรุ่นชนชั้นล่างต่างก็พยายามต่อสู้เพื่อหางานท�ำและปรับตัว

เข้ากับภาวะตกงาน โคเฮนเห็นว่า วัยรุ่นต่างก็พัฒนาสไตล์ทางวัฒนธรรม

ต่างๆ เพื่อปรับตัวต่อสภาพการณ์ที่เปลี่ยนแปลงไป และต่อต้านต่อระบบ

คุณค่าของสังคม การวิเคราะห์เช่นนี้เป็นการมองวัยรุ่นชนชั้นแรงงานใน

ฐานะผู้แบกรับภารกิจของการต่อสู้ทางชนชั้น ทั้งนี้ในชีวิตจริง วัยรุ่นท�ำ

อะไรได้ไม่มากนักในการเปลี่ยนแปลงสังคม แต่การต่อต้านได้ช่วยสร้าง

ความพึงพอใจส่วนบุคคลขึ้นซึ่งสามารถแสดงออกผ่านสไตล์ต่างๆ ไม่ว่าจะ

เป็นการแต่งกาย ทรงผม ดนตรีและภาษาที่ผิดแผกแตกต่างในวัฒนธรรม

ย่อยของวัยรุ่นแต่ละกลุ่ม สไตล์เหล่านี้ล้วนแล้วแต่มีความหมายในด้านลึก

ที่บ่งบอกถึงการมองสังคมผ่านชนชั้นที่วัยรุ่นสังกัดอยู่

กล่าวโดยสรุป เราอาจใช้การประมวลแนวคิดในการศึกษาวัฒนธรรม

วัยรุ่นในทางสังคมวิทยาของ มาร์เซล เดนซี (Marcel Danesi 2003) เพื่อ

ท�ำความเข้าใจแนวคิดที่ต่างกันในการวิเคราะห์วัฒนธรรมวัยรุ ่นที่แตก

ต่างและแยกตัวออกไปจากการศึกษาในเชิงจิตวิทยา ทั้งนี้ เดนซีเสนอ

ว่า ทฤษฎีทางวัฒนธรรมที่ศึกษาวัยรุ่น อาจจ�ำแนกได้เป็นสามกระแสคิด

ส�ำคัญด้วยกัน โดยกระแสคิดแรก เป็นแนวคิดที่มองวัฒนธรรมวัยรุ่นจาก

ฐานคิดของวัฒนธรรมผู้ใหญ่ โดยมองวัฒนธรรมวัยรุ่นในลักษณะละเมิด 

ฝ่าฝืน ขัดขืน หรือกระทั่งคุกคามระบบคุณค่าของสังคมใหญ่ แต่ในที่สุด

วัฒนธรรมดังกล่าวจะค่อยๆ ผสมผสานไปกับวัฒนธรรมกระแสหลักใน

ที่สุด กระแสดังกล่าวเป็นที่รู้จักกันในนามของทฤษฎีความตระหนกทาง

ศีลธรรม (Moral panic theory) ผ่านงานของนักคิดอาทิ แสตนลีย์ โคเฮน 

ซึ่งศึกษาวัฒนธรรมม๊อด และร็อกเกอร์ ในกลางทศวรรษที่ 60 กระแสคิด

ดังกล่าว ยังคงถูกใช้ในการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นในคริสต์ศักราชที่ 21 

เมื่อการก่อตัวของวัฒนธรรมวัยรุ่น และเครือข่ายทางสังคมของวัยรุ่นได้

แพร่ขยายไปยังโลกออนไลน์

กระแสคิดที่สอง พิจารณาวัฒนธรรมวัยรุ ่นในฐานะสินค้าทาง



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255334

เศรษฐกิจและสังคม โดยนักคิดในกลุ่มนี้ได้แก่ โทมัส แฟรงก์ (Thomas 

Frank 1997) ซึ่งพิจารณาวัฒนธรรมวัยรุ่นที่ผูกโยงกับการขยายตัวของ

ระบบทุนนิยม และโลกาภิวัตน์ ซึ่งได้ท�ำให้วัฒนธรรมวัยรุ่นในอเมริกาและ

ยุโรปแผ่ขยายตัวไปทั่วโลก สิ่งที่เป็นวัยรุ่นเป็นสินค้าที่ขายได้อย่างรวดเร็ว 

ซึ่งได้ท�ำให้กระแสวัยรุ่นในโลกตะวันตกสามารถกลายเป็นปทัสถานทาง

วัฒนธรรมวัยรุ่นในระดับโลกได้อย่างง่ายดาย ปัจจุบัน กระแสการครอบง�ำ 

หรือที่สื่อมักเรียกว่า การคลั่งไคล้ (Fever) ได้กลายเป็นพื้นที่ของการแข่งขัน

ทางการค้าเชิงรสนิยมและแฟชั่น ระหว่างอเมริกัน-ยุโรป ญี่ปุ่น และเกาหล ี

ที่แข่งกันครอบง�ำปริมณฑลของขายสินค้าในภูมิภาคต่างๆ ทั่วโลก 

กระแสคิดที่สาม พิจารณาวัฒนธรรมวัยรุ่นในฐานะที่เป็นมหรสพแห่ง

การเฉลิมฉลอง (Carnivalesque theater) ที่ซึ่งพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ (Sacred) ของ

วัฒนธรรมใหญ่อันทรงอ�ำนาจที่แข็งทื่อและจริงจัง ถูกท้าและหมิ่น (Pro-

faned) หรือล้อเลียนด้วยวัฒนธรรมที่มีลักษณะแตกต่างโดยสิ้นเชิง ทฤษฎี

ในกลุ่มนี้ เดนซีเห็นว่าได้รับอิทธิพลจากงานของมิคาอิล บัคติน (Mikhael 

Bakhtin 1986) ซึ่งช่วยอธิบายให้เห็นว่าเหตุใดการก่อตัวของแบบแผน

วัฒนธรรมวัยรุ่นที่แม้จะดูเหมือนท้าทายโลกอันศักดิ์สิทธิ์ของวัฒนธรรม

กระแสหลัก แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่จ�ำเป็นเสมอไปที่ต้องคุกคามหรือบ่อน

เซาะอ�ำนาจของวัฒนธรรมกระแสหลักเสมอไป 

ส�ำนักวัฒนธรรมศึกษาและการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ ่นใน
ฐานะวัฒนธรรมย่อย

การศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นในฐานะวัฒนธรรมย่อยอย่างเป็นระบบ

และจริงจังได้ถูกพัฒนาขึ้นในศูนย์ศึกษาวัฒนธรรมร่วมสมัย (Center 

for Contemporary Cultural Studies หรือ CCCS) แห่งมหาวิทยาลัย 

เบอร์มิงแฮม หรือที่มักรู้จักกันในนามของส�ำนักเบอร์มิงแฮม ในระหว่าง

คริสต์ศักราชที่ 1970-1980 การศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นของส�ำนักนี้ได้รับ



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 35

อิทธิพลโดยตรงจากวิธีคิดแบบมาร์กซิสม์และสัญญวิทยา โดยเห็นว่า

วัฒนธรรมวัยรุ่นของชนชั้นแรงงานผิวขาวในอังกฤษ เป็นการต่อต้านการ

ครอบง�ำทางชนชั้นผ่านรูปแบบของสไตล์ทางวัฒนธรรมประเภทต่างๆ เด็ก

วัยรุ่นชนชั้นแรงงานมักถูกอธิบายโดยนักคิดในส�ำนักนี้ในฐานะของนักต่อ

ต้านชั่วคราวที่ท�ำการตอบโต้ต่อสังคมเชิงสัญลักษณ์ อันเป็นการต่อสู้ที่

ในระยะยาวแล้วไม่มีทางที่จะชนะได้ 

ในแง่นี้ ส�ำนักคิดวัฒนธรรมศึกษาได้ท�ำการตีความทฤษฎีสังคมวิทยา

ในสายพฤติกรรมศาสตร์เสียใหม่ โดยพิจารณาการเบี่ยงเบนและกระท�ำ

ผิดกฎหมายของวัยรุ่น (Juvenile delinquency) ไม่ใช่ในฐานะพฤติกรรม

ปัจเจกบุคคลที่เกิดขึ้นตามวัย หากแต่เป็นพฤติกรรมรวมหมู ่ที่เกิดขึ้น

ภายในและบนพื้นฐานของระบบคุณค่าทางชนชั้นของวัฒนธรรมย่อยที่

ตอบโต้ต่อการกดบังคับทางชนชั้น และเป็นการหาทางออกให้กับภาวะ

ของการครอบง�ำทางโครงสร้างที่วัยรุ ่นชนชั้นล่างต้องประสบภาวการณ์

ฝ่าฝืนกฎหมายของวัยรุ ่น (Delinquency) จึงถูกตีความใหม่ว่าเป็นการ

ปฏิเสธการครอบง�ำทางความคิดของระบบคุณค่าชนชั้นกลางว่าด้วยความ

ส�ำเร็จ งาน และเงิน เป็นการแสดงออกเพื่อตอบโต้ต่อการขาดคุณสมบัติ

ดังกล่าวของวัยรุ่น เป็นการแสดงออกถึงระบบคุณค่าของวัฒนธรรมย่อย

ของวัยรุ่นชนชั้นแรงงาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องงาน ความส�ำเร็จ และ

เวลาว่าง โดยตีความเสียใหม่ ซึ่งมีความเบี่ยงเบนก็เฉพาะในสายตาของ

เหล่าชนชั้นกลางเท่านั้น การแสดงออกเหล่านี้เกิดขึ้นภายใต้เงื่อนไขของ

การถูกกดบังคับโดยระบบคุณค่ากระแสหลักของชนชั้นกลาง 

นักวิชาการในสายวัฒนธรรมศึกษา เห็นว่า มโนทัศน์ว่าด้วยวัยรุ่น 

มีความเฉพาะเจาะจงและแตกต่าง ทั้งนี้เนื่องจากวัยรุ่นไม่ใช่กลุ่มคนที่มี

ลักษณะเป็นอันเหนึ่งอันเดียวกัน หากแต่แยกความแตกต่างตามลักษณะ

ทางชนชั้น วัฒนธรรมย่อยจึงเปรียบเสมือนทางออกเชิงสัญลักษณ์ที่มีมนต์

ขลงัต่อการกดทบัทางชนชั้นเชงิโครงสร้าง ดงัที่ไมเคลิ เบรก (Michael Brake)



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255336

ได้เสนอไว้ว่า “วัฒนธรรมย่อยเกิดขึ้นเพื่อแก้ปัญหาร่วมเชิงประสบการณ์

อันเกิดจากความขัดกันเชิงโครงสร้างทางสังคม…. วัฒนธรรมเหล่านี้ได้

สร้างรูปแบบของอัตลักษณ์ร่วมที่ซึ่งวัยรุ ่นสามารถที่จะบรรลุอัตลักษณ์

ปัจเจกของตนได้ภายนอกสิ่งที่ถกูก�ำหนดจากสงัคมว่าด้วยชนชั้น การศกึษา

และอาชีพ” (Brake 1985:ix) พอล วิลลิส (Paul Willis) ได้ให้ความเห็น

เพิ่มเติมว่า การแสดงออกทางวัฒนธรรมของวัยรุ่นชนชั้นล่างในกิจกรรม

ต่างๆ และในรูปแบบต่างๆ อาทิ การแต่งกายที่แหวกแนว การขับขี่รถ

จักรยานยนต์ด้วยเสียงอันดัง ฯลฯ ไม่ใช่การแสดงออกแบบเหวี่ยงแห แต่

เป็นไปอย่างจงใจและตั้งใจ วัยรุ่นเหล่านี้เข้าใจ “ตรรกะ” ทางวัฒนธรรม

เป็นอย่างดี อันเป็นการแสดงออกถึงความขัดกันของเงื่อนไขทางสังคม วัตถุ

อันศักดิ์สิทธิ์อันเป็นหัวใจส�ำคัญของวัฒนธรรมนอกรีต (Profane) เป็นสื่อ

ของระบบคุณค่าที่ได้ลงรหัสหมายไว้อย่างบรรจงภายในวัฒนธรรมย่อยที่

ได้ถูกสร้างขึ้นเพื่อต่อต้านวัฒนธรรมกระแสหลัก

วิธีการวิเคราะห์วัฒนธรรมวัยรุ่นของส�ำนักเบอร์มิงแฮมในยุคต้น ถูก

วิจารณ์เรื่อยมาจากนักคิดสายต่างๆ ริชาร์ด เจนคินส์ (Richard Jenkins 

1983) ได้เสนอว่า การศึกษาวัฒนธรรมย่อยของวัยรุ่นควรจะเปลี่ยนจุด

เน้นจากแนวคิดว่าด้วยวัฒนธรรมที่ฝ่าฝืนสังคมหรือวัฒนธรรมเฉพาะไป

สู่การยอมรับว่า วัฒนธรรมวัยรุ่นมีความแตกต่างหลากหลายอย่างมาก 

และไม่จ�ำเป็นต้องเป็นไปเพื่อการต่อต้านวัฒนธรรมใหญ่เสมอไป ทั้งนี้

ส�ำนักเบอร์มิงแฮมมีแนวโน้มในการวิเคราะห์วัฒนธรรมในแนวการเมือง

จนเกินเลย และละเลยการรับรู้ของวัยรุ่นเองต่อวัฒนธรรมที่ตนสร้างขึ้น

และปฏิบัติการอยู่ในชีวิตประจ�ำวัน ตลอดจนขาดมิติของข้อมูลจากการ

ศึกษาภาคสนาม สแตนลีย์ โคเฮน (Stanley Cohen 1980) ก็ได้วิพากษ์

วิธีการวิเคราะห์วัยรุ่นของส�ำนักวัฒนธรรมศึกษาว่า “วัยรุ่น” ในมือของ

นักทฤษฎีในสายวัฒนธรรมศึกษา ไม่สามารถที่จะเป็นวัยรุ่นธรรมดาได้ 

หรือการท�ำผิดกฎหมายก็ไม่สามารถที่จะมีความหมายเพียงการกระท�ำที่



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 37

ฝ่าฝืนกฎระเบียบเท่านั้นได้ หากแต่มักถูกตีความโดยนัยของการต่อต้าน

เสมอ หรืออีกนัยหนึ่งคือ วัฒนธรรมศึกษามีแนวโน้มที่จะยึดติดแนวการ

ตีความเชิงต่อต้านเพียงอย่างเดียว สไตล์และรสนิยม จึงมักถูกวิเคราะห์

ด้วยเพียงกรอบคิดทางการเมือง โดยลดทอนความหมายในแง่มุมอื่นๆ 

ลงไป โคเฮนวิจารณ์งานของฮอลล์และเจฟเฟอร์สัน (Hall and Jefferson 

1976) และ เฮบดิจ (Hebdige 1979) โดยชี้ว่า ในความเป็นจริงแล้ว ชีวิต 

ตัวตน และอัตลักษณ์ของวัยรุ่นอาจไม่ได้ด�ำเนินไปตามความคาดหวังของ

นักทฤษฎีวัฒนธรรมศึกษาเสมอไป (Cohen 1980:xviii) ปัญหาของการ

ตคีวามเชงิโครงสร้างของนกัทฤษฎเีหล่านี้ได้ท�ำให้วยัรุน่ต้องมาแบกรบัภาระ

ทางแนวคิดจนเกินไป ข้อวิจารณ์ดังกล่าวอันที่จริงแล้ว ได้ชี้ให้เห็นถึงสิ่ง

ที่ขาดหายไปอย่างส�ำคัญของการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่น กล่าวคือการให้

ความส�ำคัญกับการเข้าใจวัฒนธรรมของตัววัยรุ่นเอง ซึ่งจ�ำเป็นต้องอาศัย

การท�ำงานภาคสนามกับกลุ่มวัยรุ่นเหล่านี้ และพยายามเข้าถึงความหมาย

เชิงอัตวิสัยที่วัยรุ่นมองตนเองและวัฒนธรรมที่ตนได้สร้างหรือมีส่วนร่วม

งานศึกษาวัฒนธรรมย่อยในยุคหลังจึงมุ่งท�ำความเข้าใจกับมิติในเชิง

ความหมายที่วัยรุ่นให้กับวัฒนธรรมมากกว่าที่จะยัดเยียดความหมายของ

การต่อต้านไว้ล่วงหน้า ในการศึกษาเรื่อง “The Mat Rokers” ของเชอร์ลีน 

นูรโอร์ดีน (Shirlene Noordin) ในหมู่วัยรุ่นเชื้อสายมาเลย์ในสิงคโปร์ที่มา

จากชนชั้นแรงงาน เป็นกลุ่มชนที่มีพื้นฐานการศึกษาต�่ำ หรือแทบจะไม่มี

เลย นูรโอร์ดีนพบว่าวัยรุ่นเหล่านี้ได้ใช้วัฒนธรรมของดนตรีร็อคและเฮฟวี่

เมทัลในการสร้างอัตลักษณ์ที่แตกต่างไปจากวัฒนธรรมมาเลย์กระแสหลัก 

ดนตรีดังกล่าวและสไตล์ของวัฒนธรรมร็อกได้กลายเป็นสัญลักษณ์ของ

วัฒนธรรมย่อยในหมู่วัยรุ่นเหล่านี้ อันเป็นการโต้ตอบกับปัญหาต่างๆ ที่

วัยรุ่นเหล่านี้ต้องประสบ และเป็นการสร้างระบบคุณค่าทางเลือกขึ้น วัย

รุ่นมาเลย์ในสิงคโปร์ได้ถูกเบียดขับออกจากจากสังคมส่วนใหญ่ พวกเขาจึง

ออกแบบระบบคณุค่าใหม่ว่าด้วยความส�ำเรจ็และความล้มเหลวด้วยตวัของ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255338

พวกเขาเอง แต่วัฒนธรรมเหล่านี้ก็ไม่ใช่วัฒนธรรมต่อต้าน เนื่องจากวัยรุ่น

เหล่านี้ก็ยังคงรักษาคุณลักษณะของวัฒนธรรมกระแสหลักของชาวมาเลย์

ไว้ เชอร์ลีนเห็นว่าวัฒนธรรมย่อยของวัยรุ่นดังกล่าว จึงเป็นการแสดงออก

เชิงสร้างสรรค์ของวัฒนธรรม (Subculture as creative expression) ที่แตก

ต่างของกลุ่มวัยรุ่นชายขอบที่ด�ำรงอยู่ควบคู่กันไป หรือไม่จ�ำเป็นต้องคัด

ง้างกับวัฒนธรรมกระแสหลักเสมอไป

มานุษยวิทยากับการศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่น

การศกึษาเรื่องวยัรุน่ของมานษุยวทิยาเป็นอานสิงค์มาจากความสนใจ

เรื่องวัยและระบบวัย และความสนใจในการแบ่งช่วงอายุระหว่างเด็กและ

วัยรุ่น อย่างไรก็ตาม งานมานุษยวิทยาส่วนใหญ่ในยุคต้นไม่ใคร่ให้ความ

ส�ำคัญแก่เด็กและวัยรุ่นนัก เด็กมักถูกกล่าวถึงผ่านหัวข้อเกี่ยวกับการศึกษา

แบบแผนการเลี้ยงดูบุตรของมารดา ในขณะเดียวกัน ส�ำนักคิดวัฒนธรรม

และบุคลิกภาพน�ำโดยรูธ เบเนดิกท์ (Ruth Benedict) และมาการเร็ต มีด 

(Margaret Mead) ซึ่งสนใจกระบวนการหล่อหลอมทางสังคม ได้จัดวาง

วัยรุ่นไว้ในต�ำแหน่งแห่งที่ของเด็กผู้ที่ได้รับสืบทอดวัฒนธรรมและระบบ

คุณค่าจากผู้ใหญ่ในสังคม ผู้ที่จะก้าวเข้าสู่ความเป็นผู้ใหญ่เมื่อเติบโต

ขึ้น งานศึกษาคลาสสิกของ Margaret Mead (1928) เรื่อง Coming of 

Age in Samoa ซึ่งเสนอภาพวัยรุ่นชาวซามัวที่แตกต่างจากวัยรุ่นอเมริกัน 

โดยที่วัยรุ่นเหล่านี้เติบโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่ในกระบวนการเปลี่ยนผ่านที่เป็นไป

ตามครรลองของสังคม โดยไม่จ�ำเป็นต้องเผชิญกับวิกฤตของการเปลี่ยน

ผ่านแบบ “Storm and stress” เช่นเดียวกับที่พบในสังคมอเมริกัน ซึ่ง

ได้กลายเป็นแบบแผนสากลในการนิยามวัยรุ่นในฐานะกลุ่มที่มีพฤติกรรม

ก้าวร้าว รุนแรงหรือคัดง้างกับสังคม งานของมีดนับเป็นข้อค้นพบส�ำคัญที่

ชี้ให้เห็นว่า ประสบการณ์วัยรุ่นเป็นสิ่งที่มีความหลากหลายและเกี่ยวข้อง

โดยตรงกับเงื่อนไขทางสังคมและวัฒนธรรมในแต่ละที่



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 39

งานของ วิคเตอร์ เทอร์เนอร์ (Victor Turner) ซึ่งศึกษาพิธีกรรม

เปลี่ยนผ่านของเด็กหนุ่มชาวนเด็มบู (Ndembu) จัดเป็นงานในยุคแรกๆ

ของมานุษยวิทยาว่าด้วยวัยรุ่น อย่างไรก็ตาม งานเหล่านี้ยังไม่ได้มองวัย

รุ่นในฐานะผู้ที่สร้างสรรค์วัฒนธรรมของตนเอง หากแต่เป็นผู้ที่อยู่ระหว่าง

การเปลี่ยนผ่านเข้าสู่ความเป็นผู้ใหญ่ของสังคม หรือเป็นผู้ที่ยังไม่เติบโต

เต็มที่ อยู่ในขั้นหนึ่งของช่วงชีวิตที่ในที่สุดแล้วก็จะกลายเป็นผู้ใหญ่ที่มี

วัฒนธรรมเช่นเดียวกับสมาชิกอื่นๆ ในสังคม

งานมานุษยวิทยาในยุคหลังได้สลัดพ้นแนวคิดโครงสร้าง-หน้าที่นิยม 

และอิทธิพลของแนวคิดวัฒนธรรมและบุคลิกภาพ ตลอดจนกระบวนการ

หล่อหลอมทางสังคม เพื่อท�ำความเข้าใจวัยรุ่นจากมุมมองของวัยรุ่นเอง 

โดยสนใจความคิดและประสบการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมของวัยรุ่น

ที่อาจแตกต่างไปจากผู้ใหญ่ ซึ่งนักมานุษยวิทยาเห็นว่าประสบการณ์ของ

วัยรุ่นมีความส�ำคัญในการเป็นพื้นฐานในการตัดสินใจต่อชีวิตของตนเอง

ต่อไปในอนาคต วัยรุ่นจึงไม่ใช่เพียงผู้ที่ก�ำลังจะเติบโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่ แต่

เป็นกลุ่มคนที่มีความคิดและวัฒนธรรมของตนเอง และไม่ใช่เพียงผู้รับทอด

วัฒนธรรมจากสังคมเท่านั้น นักมานุษยวิทยาบางท่านได้ตั้งข้อสังเกตว่า 

การตั้งค�ำถามในงานวิจัยวัยรุ่นโดยไม่ตระหนักอย่างถี่ถ้วนได้แสดงนัยให้

เห็นถึงอคติของวัยในการมองวัยรุ่นได้ เช่น ค�ำถามที่ว่าเมื่อโตขึ้นอยาก

เป็นอะไร? ค�ำถามดังกล่าวเจือปนด้วยเป้าหมายและการมองชีวิตจาก

มุมมองของผู้ใหญ่ โดยลืมไปว่าปัจจุบันกาลของชีวิตของวัยรุ่นนั้นมีความ

ส�ำคัญและมีความหมายในตัวเอง และเป็นช่วงเวลาส�ำคัญของการเรียนรู้

โลก และชีวิต ตลอดจนการสร้างสรรค์วัฒนธรรมซึ่งควรค่าแก่การศึกษา

ในตัวของมันเอง (Wulff 1995)

นักมานุษยวิทยาเห็นว่าวัยและรุ ่น (age and generation) เป็น

มโนทัศน์ส�ำคัญที่เชื่อมโยงโดยตรงกับวัยรุ่น แม้ว่าวัยในทางชีววิทยาจะ

สามารถแบ่งได้ทางวิทยาศาสตร์ แต่รุ่นตามวัฒนธรรม (Cultural generation) 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255340

กลับเป็นสิ่งที่มีความผันแปรและหลากหลายอย่างยิ่ง ประสบการณ์ของ

ความเป็นหนุ่มสาวอาจเป็นสากล แต่รูปแบบของประสบการณ์กลับมีความ

แตกต่างกนัอย่างมาก ขึ้นกบัลกัษณะทางวฒันธรรม การเมอืง และลกัษณะ

เฉพาะของบุคคล นักมานุษยวิทยาจึงพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างวัย

รุ่นและวัฒนธรรม มิใช่ในลักษณะของการสืบทอดทางเดียว หากแต่ด้วย

มุมมองที่ว่าผู้คนนั้นต่อรองกับวัฒนธรรม หรือกระบวนการทางวัฒนธรรม

อยู่ตลอดเวลา กระบวนการต่อรองดังกล่าวเป็นส่วนส�ำคัญของการหล่อ

หลอมวัฒนธรรมวัยรุ่น ซึ่งละเอียดอ่อน ซับซ้อน และหลากหลาย วัยรุ่น

ที่เยาว์วัย (Young teenager) จึงย่อมมีประสบการณ์ต่างจากวัยรุ่นสูงวัย

กว่า (Older teenager) ความต่างในแง่วัยอาจไม่เกี่ยวข้องกับอายุ หาก

แต่ถูกนิยามผ่านเงื่อนไขของสภาพสิ่งแวดล้อมและสังคมแวดล้อมตัววัยรุ่น 

อาทิ วัฒนธรรมที่ต่างกันระหว่างวัยรุ่นนักเรียนและวัยรุ่นนักศึกษา เป็นต้น 

นอกจากนี้ อาชีพบางประเภทก็มีส่วนในการยืดความเป็นวัยรุ่นให้ยาวออก

ไป เช่นอาชีพนักกีฬา ศิลปิน นักร้อง เป็นต้น งานศึกษาบางชิ้นได้ชี้ให้

เห็นว่า เงื่อนไขเฉพาะทางการเมืองก็มีส่วนในการนิยามความหมายของวัย

รุ่น เช่น ในอัลจีเรียหลังได้รับเอกราช ช่วงเวลาของการความเป็นวัยรุ่นจะ

ทอดยาวออกกว่าเดิม ซึ่งแสดงออกผ่านวัฒนธรรมของดนตรีราย (rai) ที่

กลายเป็นดนตรีวัยรุ่นที่รับฟังในกลุ่มชนหลายวัย (Schade-Poulsen 1995)

วัฒนธรรมวัยรุ่นยังมีลักษณะเฉพาะในเรื่องของเวลา ทั้งนี้วัฒนธรรม

วยัรุน่เป็นสิ่งที่ถกูจ�ำกดัด้วยเวลาและมกัเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเรว็ มติรภาพ

ระหว่างเพื่อนในโรงเรียน และกิจกรรมที่เกิดขึ้นในหมู่เพื่อนเป็นสิ่งที่เกิดขึ้น

ภายใต้เงื่อนไขจ�ำกัดของเวลา นักมานุษยวิทยาได้โต้แย้งว่ามิตรภาพในหมู่

วัยรุ่น ไม่ใช่เรื่องส่วนตัวเฉพาะปัจเจกบุคคล หากแต่เป็นการแสดงออกทาง

วัฒนธรรมด้วยเช่นกัน แม้ว่าจะเป็นการแสดงออกในภาวะชั่วคราวก็ตาม 

ขณะเดียวกันวัฒนธรรมที่สร้างสรรค์ขึ้นในหมู่เพื่อน อาทิภาษาเฉพาะของ

วัยรุ่น ระบบการสื่อสาร การแต่งกาย ฯลฯ เป็นเครื่องมือที่แสดงออกทาง



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 41

วัฒนธรรมเฉพาะกลุ่ม ที่อาจเปลี่ยนแปลงเมื่อวัยรุ่นก้าวไปสู่สังคมและสิ่ง

แวดล้อมที่แตกต่างออกไป

วัยรุ่นในฐานะผู้กระท�ำการทางวัฒนธรรมอันหลากหลาย

งานศึกษาวัยรุ่นในปัจจุบันมองวัยรุ่นในฐานะที่เป็นผู้กระท�ำการทาง

วัฒนธรรม มากกว่าที่จะเป็นผู้รับเอาวัฒนธรรมมาจากผู้ใหญ่อย่างว่าง่าย 

นอกจากนี้แล้ว วัยรุ่นเองมักไม่สังกัดตนเองกับวัฒนธรรมใดวัฒนธรรมหนึ่ง

โดยเฉพาะอย่างไม่เปลี่ยนแปลง ในทางตรงกันข้าม ความเป็นวัยรุ่นมัก

หมายถึงการย้ายจากวัฒนธรรมหนึ่งไปอีกวัฒนธรรมหนึ่งในช่วงเวลาหนึ่งๆ 

อย่างไรก็ดี ก็มิได้หมายความว่าวัฒนธรรมวัยรุ่นจะผสมปนเปเลียนแบบ

กันไปมาโดยไร้ความหมาย หากแต่เป็นการเลือกทางวัฒนธรรมที่วางอยู่

บนคุณค่า ความหมาย การปฏิบัติ และสไตล์ของวัยรุ่นเอง ที่ไม่จ�ำเป็น

ต้องเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 

แกรนท์ แมคแครกเคิน (Grant McCracken) ได้ชี้ให้เห็นถึงความหลาก

หลายของวัฒธรรมวัยรุ่นในปัจจุบัน ดังบันทึกในงานภาคสนามของเขา 

“เมื่อผมเริ่มพูดคุยกับพวกเด็กผู้หญิงบี-เกิร์ล (b-girls) ก็อธ (goths) พังค์ 

(punks) และนักเสก็ต (skaters) ผมพบว่าตนเองก�ำลังนั่งฟังความคิดเห็น 

ทัศนคติ และคุณค่าที่แตกต่างกันอย่างมหาศาล แฟชั่น เสื้อผ้าที่แตกต่าง

กัน ความต่างของสิ่งที่ฉาบไว้ด้านบน กลายเป็นสิ่งบ่งชี้ของความต่าง

จากก้นบึ้ง นั่นคือ ความต่างของคุณค่าและมุมมอง” (McCraken 1998) 

ความหลากหลายและอุดมทางวัฒนธรรมนี้ ถูกเรียกโดยแมคแครกเคินว่า 

Plenitude อันเป็นคุณลักษณะเฉพาะของโลกร่วมสมัยในปัจจุบัน ที่

วัฒนธรรมมีความแตกต่างอย่างสิ้นเชิงจากโลกในค่อนศตวรรษที่ผ่านมา 

ทั้งนี้ในยุคก่อน วัฒนธรรมวัยรุ่นมีอยู่เพียงไม่กี่ประเภทนัก เพราะหาก

ไม่ใช่วัยรุ่นกระแสหลัก ก็เป็นพวกนิยมเจมส์ ดีน (James Dean) เป็นต้น 

(McCraken อ้างแล้ว) 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255342

แมคแครกเคินได้ยกตัวอย่างคุณค่าและสไตล์อันหลากหลายของ

วัฒนธรรมวัยรุ่นอเมริกันร่วมสมัยในสองสามทศวรรษที่ผ่านมา อันได้แก่ 

ฮิปปี้ (Hippies) ในยุค 1990 นิยามตนเองว่าเป็นผู้นิยมชนบทและธรรมชาต ิ

ความไร้แบบแผน ความเสมอภาค จริงใจ และจิตวิญญาณภายใน ใน

ขณะที่ร็อคเกอร์ (Rockers) นิยมการแสดงออกทางอารมณ์อย่างตรงไป

ตรงมา ดิบ เร่าร้อน ความรู้สึกเป็นปฏิปักษ์ต่อระเบียบแบบแผนของสังคม 

บี บอยและเกิร์ล (B-boys and girls) มีวัฒนธรรมคล้ายประดิษฐกรรม

ใหม่ของร็อคเกอร์ในสไตล์ของชุมชนแออัดอเมริกัน (American Ghetto) 

ที่แสดงออกถึงความรุนแรงของวัฒนธรรมบนท้องถนน ที่ซึ่งผู้ที่กล้าและ

แกร่งเท่านั้นจึงอยู่รอด ทั้งยังเป็นการแสดงออกที่ตอบโต้ต่อเงื่อนไขของ

การเหยียดผิวและความยากจนในย่านแออัดของเมือง ซึ่งต่างไปจากพวก

ร็อคเกอร์และฮิปปี้ ในขณะก็อธ (Goths) จะเป็นกลุ่มวัยรุ่นที่แสดงออกใน

แนวครุ่นคิด ซึมเศร้า มัวหม่น และมักพูดเชิงกวีถึงความตายอันสวยงาม 

แสดงตัวตนราวกับการแสดงบนเวที ด้วยเครื่องแต่งกายเสื้อคลุมสีด�ำ ผม

สีด�ำและเขียนขอบตาด้วยสีอันเข้มจัด และพังค์ (Punks) ผู้แสดงตนคล้าย

นักบวชจากเอเชียที่ตัดขาดจากโลกชนชั้นกลาง และประกาศให้เห็นถึง

ความหลอกลวงของความต้องการและมายาคติของโลกทางวัตถุ พังค์จะ

แสดงออกด้วยรอยสักด้วยมือและการเจาะตามร่างกาย (Body piercings) 

เพื่อท้าทายวัฒนธรรมสมยอมของคนส่วนใหญ่ในสังคม ซึ่งในทรรศนะของ

พังค์เป็นดั่งคุกที่คุมขังมนุษย์เอาไว้ (McCracken อ้างแล้ว)

นอกจากนี้แล้ว การเลือกตีความทางวัฒนธรรมของวัยรุ่นก็ไม่จ�ำเป็น

ต้องเป็นไปตามนิยามของสังคมส่วนใหญ่เสมอไป งานศึกษาของอัญชล ี

โคเฮน (Anjalee Cohen) เรื่อง Youth Culture and Identity: Consumer-

ism, Drugs and Gangs in Urban Chiang Mai, Northern Thailand (2006) 

ได้ชี้ให้เห็นถึงความเป็นเอกเทศ และภาวะกระท�ำการของวัยรุ่นในเมือง

เชียงใหม่ ผู ้ซึ่งนิยามการเสพยาและการรวมตัวในลักษณะแก๊งค์ที่แตก



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 43

ต่างไปจากที่ถูกตีตราจากสังคมในฐานะที่เป็นพฤติกรรมเบี่ยงเบน และไม่

จ�ำเป็นเสมอไปที่จะ...การปรับตัวในแง่ลบของวัยรุ่นที่มีต่อการเปลี่ยนแปลง

ทางสังคมวัฒนธรรม ในขณะที่วาทกรรมว่าด้วยยาบ้าและแก๊งค์วัยรุ่นมัก

ผูกโยงพฤติกรรมดังกล่าวกับการท�ำลายชาติ หรือการสร้างความไม่สงบ

ให้กับบ้านเมือง วัยรุ่นกลับเลือกตีความวัฒนธรรมดังกล่าวนอกกรอบของ

อุดมการณ์ความเป็นพลเมือง หากแต่เข้ากับวัฒนธรรมการบริโภคและการ

สร้างอัตลักษณ์กลุ่มที่ส�ำหรับวัยรุ่นแล้ว มีความส�ำคัญมากกว่าอุดมการณ์

นามธรรมว่าด้วยชาตินิยม 

การตัดสินใจในการเลือกวัฒนธรรมใดวัฒนธรรมหนึ่ง หรือการย้าย

จากวัฒนธรรมใดไปยังวัฒนธรรมอื่นของวัยรุ่นมีที่มาจากการตัดสินใจที่

แตกต่างหลากหลายเช่นเดียวกับตัววัฒนธรรมเอง ที่ไม่จ�ำเป็นต้องมีที่มา

เดียวกันเสมอไป ไม่ว่าจะเป็น ความรู้สึกไม่มั่นคง แรงกดดันของเพื่อนใน

กลุ่ม (Peer pressure) ความต้องการประท้วงสังคม หรือการถูกสื่อชักจูง

หรือครอบง�ำทางการบริโภค งานศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นในยุคหลัง ให้ความ

ส�ำคญักบัความคดิและการกระท�ำการเชงิสร้างสรรค์ของวยัรุน่ ที่รบัสารทาง

วัฒนธรรมจากสื่อต่างๆ ผ่านกระบวนการที่มีการเรียนรู้อย่างกระตือรือร้น 

และมักผลิตสร้างสิ่งใหม่อยู่เสมอ (Productive reception) ซึ่งอาจเป็นการ

ผลิตซ�้ำวาทกรรมที่มีอยู่เดิม (Iterative discourse) โดยผสมผสานกับสิ่ง

ใหม่รอบตัว ให้มีความหมายที่ทั้งเหมือนและทั้งต่างไปจากวัฒนธรรมวัย

รุ่นเดิม ทั้งนี้ ในโลกยุคปัจจุบันที่การเรียนรู้ทางวัฒนธรรมเป็นไปได้อย่าง

รวดเร็วและเข้มข้นผ่านสื่อใหม่ (New media) เช่น อินเตอร์เน็ต เฟซบุ๊ค 

ทวิตเตอร์ การโฆษณา การไหลเวียนของสินค้าบันเทิง แฟชั่น ของขบเคี้ยว 

เครื่องส�ำอาง ฯลฯ โลกาภิวัตน์ของวัฒนธรรมวัยรุ่น ตลอดจนการรังสรรค์

วัฒนธรรมและความหมายใหม่ๆ ในหมู่วัยรุ่น ได้กลายเป็นกระบวนการ

ที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว ตัดข้ามพรมแดนของวัฒนธรรมชาติ และภูมิภาค 

ตลอดจนท้าทายเส้นแบ่งเขตทางวัฒนธรรมและกรอบธรรมเนียมปฏิบัติ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255344

ต่างๆ อยู่ตลอดเวลา

งานศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นในไทย

งานศึกษาวัฒนธรรมวัยรุ่นในไทยที่สนใจวัยรุ่นในฐานะกลุ่มชนที่มี

ความคิดสร้างสรรค์และมีวัฒนธรรมของตนเองยังมีอยู่อย่างค่อนข้างจ�ำกัด 

และเริ่มต้นในช่วงหนึ่งถึงสองทศวรรษที่ผ่านมา โดยที่ส่วนใหญ่แล้วได้รับ

อิทธิพลจากกระแสคิดของการศึกษาวัยรุ่นร่วมสมัยที่ฉีกไปจากแนวทาง

แบบจิตวิทยา ใน คนพันธุ์ป๊อบ: ตัวตนคนไทยในวัฒนธรรมสมัยนิยม 

(2546) พัฒนา กิติอาษาเห็นว่า สิ่งที่เรียกว่าวัฒนธรรมนั้นได้ถูกท้าทาย

โดยกลุ่มชนอันหลากหลาย ซึ่งท�ำให้วัฒนธรรมไม่ได้ถูกผูกขาดโดยนัย

ของวัฒนธรรมชั้นสูงอีกต่อไป และแน่นอนว่า วัยรุ่นได้กลายเป็นกลุ่มที่

ท้าทายพื้นที่อันศักดิ์สิทธิ์ของการนิยามวัฒนธรรมดังกล่าว ด้วยการเป็นผู้

สร้างสรรค์สิ่งที่พัฒนาเรียกว่าวัฒนธรรมสมัยนิยม (Pop culture) อันแข็งขัน 

นบัตั้งแต่ปลายทศวรรษที่ 2540 เป็นต้นมา นกัสงัคมวทิยาและมานษุยวทิยา

ไทย เริ่มหันมาสนใจวัฒนธรรมและการก่อรูปของวัฒนธรรมใหม่ๆ ในหมู่

วัยรุ่นมากขึ้น แม้ว่างานศึกษาวัยรุ่นในไทยยังคงจ�ำกัดอยู่แต่ในแบบแผน

ปฏิบัติการเชิงวัฒนธรรมไม่กี่แบบ และส่วนใหญ่เป็นวัฒนธรรมของวัยรุ่น

ชายในเมืองใหญ่ก็ตามที แต่ก็ได้เปิดมุมมองเชิงวัฒนธรรม ที่แตกต่างไป

จากประเพณีการศึกษาวัฒนธรรมที่เคยมีมาในสังคมไทย

งานศึกษาของกุลภา วจนสาระ (2544) เรื่อง เซ็นเตอร์พ้อยท์กับ 

‘Preteen’: การก่อตัวของวัฒนธรรมวัยแรกรุ่น พิจารณาเซ็นเตอร์พ้อยท์ใน

การฐานะพื้นที่ปฏสิงัสรรค์ที่มบีทบาทส�ำคญัอย่างยิ่งในการเรยีนรูแ้ละเตบิโต

ของวฒันธรรม กจิกรรมและปฏสิมัพนัธ์ในพื้นที่ที่วยัรุ่นมกัมาพบปะสงัสรรค์

และประกอบกิจกรรมร่วมกัน กุลภาเห็นว่าเซ็นเตอร์พ้อยท์นั้นมีลักษณะทั้ง

คล้ายและทั้งต่างจากพิธีกรรมเปลี่ยนผ่านของวัยรุ่นในสังคมดั้งเดิม และมี

บทบาทส�ำคัญในการผลิตสร้างอัตลักษณ์ของวัยรุ่นในสังคมร่วมสมัย ใน



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 45

ขณะเดียวกัน งานของวิริยะ สว่างโชติ (2544) เรื่อง “วัยรุ่นและความ

เป็นชายขอบ ท่ามกลางกระแสวัฒนธรรมโลก” ศึกษาการเดินทางของ 

วัฒนธรรมคอร์ (อันเป็นชื่อเรียกรายการ Core Culture ในเคเบิลทีวี) ซึ่ง

รวมเอากิจกรรมกีฬาประเภท Extreme games อาทิ สเก็ตบอร์ด จักรยาน 

บีเอ็มเอ็กซ์ และวัฒนธรรมฮิพฮอพ ดนตรีแร็พ และการเขียนภาพกราฟิตี้ 

เข้าสู่วงการวัยรุ่นไทย วิริยะเสนอว่าการไหลเวียนของวัฒนธรรมในกระแส

โลกเข้าสู่สังคมวัยรุ่นไทยผ่านการบริโภคและปฏิสัมพันธ์กับสินค้านั้น เป็น 

กระบวนการสลับซับซ้อนที่ไม่ได้เกิดขึ้นในลักษณะของการผลิตซ�้ำความ

หมายของแหล่งก�ำเนิดศูนย์กลางตะวันตก และขณะเดียวกัน วงจรการ

เดินทางไปมาของวัฒนธรรมในที่ต่างๆ ที่ถูกสร้างและให้ความหมายใหม่

อยู่ตลอดเวลา ท�ำให้เป็นไปได้ยากที่จะแยกหรือสรุปรวบยอดว่าวัฒนธรรม

ใดจริงแท้หรือเลียนแบบ ต่อต้านหรือน�ำเอาวัฒนธรรมเดิมมาใช้

งานของจันทนี เจริญศรี (2549) เรื่อง “วัยรุ่น กราฟีติและนักแต่ง/

แข่งรถ: การใช้เวลาว่างของวัยรุ่นในสังคมแห่งวัฒธรรมบริโภค” ก็มีข้อ

เสนอคล้ายคลึงกับวิริยะ ทั้งนี้ จันทนีเสนอให้มองกราฟีติในฐานะเวทีแห่ง

การต่อสู้ทางสังคมในการนิยามความหมายที่สลับซับซ้อนทางวัฒนธรรม

ในหมู่วัยรุ่นชายในเมือง ที่ไม่ได้คงความหมายของการประท้วงสังคมของ

ชนชั้นล่างดังเช่นความหมายเดิมที่ก่อก�ำเนิดในโลกตะวันตกอีกต่อไป ใน

ทางตรงกันข้าม กราฟีติเป็นกิจกรรมยามว่างของวัยรุ่นชนชั้นกลางที่มีทุน 

และรสนิยม ใช้ศิลปะในการแสดงออกซึ่งตัวตน มีลักษณะกึ่งอาชีพ และ

ไม่ยึดโยงกับนัยยะทางการเมือง หรือการวิพากษ์สังคมอีกต่อไป ในขณะ

ที่ ในหมู่วัยรุ่นที่นิยมการแข่งรถนั้น การเข้าสู่วัฒนธรรมการแข่งรถ การ

เสพบรรยากาศการแข่งขัน การปรับแต่งรถ และการรวมกลุ่มในหมู่วัยรุ่นที่

นิยมรถและความเร็ว เป็นการบริโภคเชิงสัญญะที่เป็นกระบวนการส�ำคัญ

ในการสร้างตัวตนของวัยรุ่นชายในเมืองใหญ่

นอกจากนี้แล้ว ยังมีการงานอีกจ�ำนวนหนึ่งที่พยายามท�ำความเข้าใจ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255346

วัยรุ่นและวัฒนธรรมของพวกเขาที่ฉีกออกไปจากกรอบคิดว่าด้วยความ

เบี่ยงเบนทางพฤติกรรมและการสร้างความรุนแรง โดยพยายามวิเคราะห์

เงื่อนไขทางสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมอันซับซ้อนที่วัยรุ่นเติบโตและ

ใช้ชีวิตอยู่ บทความเรื่อง “โลกความรุนแรงของวัยรุ่นในบริบทความเป็น

เมือง” ของปนัดดา ช�ำนาญสุข (2551) ได้ชี้ให้เห็นถึงบริบททางสังคมที่

มีอิทธิพลต่อการหล่อหลอมวัฒธรรมที่ใช้ความรุนแรง ไม่ว่าจะเป็นสภาพ

ครอบครัวที่อ่อนแอในการฝ่าฟันทางเศรษฐกิจในระบบทุนนิยม การเน้น

การแข่งขันในระบบการศึกษาของโรงเรียน การปล่อยปละละเลยของ

ผู้น�ำชุมชน ตลอดจนความอ่อนแอของกลไกการบังคับใช้กฎหมายในการ

สร้างบรรทัดฐานในการควบคุมก�ำกับการกระท�ำผิดจากการใช้ความรุนแรง 

เหล่านี้ จึงได้กลายเป็นบริบทส�ำคัญที่ท�ำให้วัยรุ่นในปริมณฑลชายขอบ

เห็นว่า ความรุนแรงเป็นบริบทที่ปกติสามัญ นอกจากนี้ ปนัดดา ยังได้

ชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างในการตีความเรื่องความรุนแรงในหมู่วัยรุ่น ซึ่ง

ยึดถือการกระท�ำการที่รุนแรงเป็นทั้งอัตลักษณ์กลุ่มและอัตลักษณะเฉพาะ

บุคคล ที่เกี่ยวข้องกับระบบคุณค่าในการนิยามความเป็นผู้น�ำ ศักดิ์ศรี และ

วัฒนธรรมอุปถัมภ์ ที่แตกต่างไปจากปทัสถานของคนส่วนใหญ่ในสังคม 

งานชิ้นอื่นๆ ของปนัดดา อาทิ เร่ง รัก รุนแรง: โลก ชายขอบของนักบิด 

ซึ่งศึกษาวัยรุ่นชนชั้นล่างในพื้นที่เดียวกันที่นิยมใช้ความเร็วและการแข่ง

รถ เป็นพื้นที่ทางสังคมในการแสดงออกของตัวตนของตัวเอง ก็ใช้แนวคิด

ท�ำนองเดียวกันในการศึกษาโลกทัศน์และความหมายของกลุ่มเด็กที่มักถูก

สังคมประณามว่าสร้างความร�ำคาญใจและก่อปัญหา โดยเปิดมิติและมุม

มองใหม่ๆ ในการเข้าใจวัยรุ่นเหล่านี้ในฐานะปุถุชนที่มีชีวิต ความใฝ่ฝัน 

และความต้องการพื้นที่ทางวัฒนธรรมของตนเองไม่ต่างไปจากคนอื่นๆ 

และที่ซึ่งรสนิยมเฉพาะของวัยรุ่นเหล่านี้ เป็นผลผลิตโดยตรงของสังคมที่

ก�ำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 

เป็นที่น่าสังเกตว่า งานศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่นในไทยหรือกระทั่งในโลก



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 47

ตะวันตกส่วนใหญ่มักจ�ำกัดอยู่ในกลุ่มวัยรุ่นของชนกลุ่มใหญ่ในเมือง ไม่

ว่าจะเป็นวัยรุ่นชนชั้นกลางหรือชนชั้นล่างก็ตาม โดยยังขาดมิติความแตก

ต่างทางเพศภาวะ เพศวิถี และชาติพันธุ์ ทั้งนี้ งานศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่น

ชาติพันธุ์กลุ่มน้อยที่เคลื่อนย้ายเข้าสู่เมือง หรือกระทั่งวัยรุ่นชาติพันธุ์ใน

สงัคมนอกเมอืงใหญ่ยงัคงมอียูอ่ย่างจ�ำกดั ท�ำให้ภาพฉายของวยัรุน่ในสงัคม

ไทยและวัฒนธรรมที่ก่อรูปจากการบริโภคของพวกเขา มีลักษณะที่เป็น 

กลุ่มก้อนเดียวกันและแบนราบเหมือนๆ กัน มีงานวิทยานิพนธ์บางชิ้นที่

พยายามศึกษากลุ่มวัยรุ่นชายขอบที่ไม่เพียงเป็นชนชั้นล่างของสังคมเมือง 

หากแต่ยังเป็นชาติพันธุ์ชั้นล่างของสังคมไทย อาทิ งานวิทยานิพนธ์ของ

จุไรพร จิตพิทักษ์ (2553) เรื่อง วัยรุ่นชาติพันธุ์ชายขอบกับการปรับตัวใน

เมืองเชียงใหม่: กรณีศึกษาวัยรุ่นปกาเกอะญอ ซึ่งศึกษาวัยรุ่นปกาเกอะญ

อกลุ่มต่างๆ ที่เดินทางเข้าสู่เมืองเชียงใหม่ด้วยเส้นทางที่แตกต่างกัน และ

เรียนรู้ที่จะปรับตัวและสร้างวัฒนธรรมของตนเองขึ้นใหม่ ท่ามกลางการ

พยายามเรียนรู้วัฒนธรรมทันสมัยของเมือง การเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์

ทางชาติพันธุ์ของตนเอง ตลอดจนการพยายามเชื่อมโยงตนเองกับสังคม

หมู่บ้านที่จากมาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งท�ำให้วัยรุ่นปกาเกอะญอเหล่านี้กลาย

เป็นผู้ที่ด�ำรงอยู่ในวัฒนธรรมหลายประเภท ที่ทั้งสร้างแปลกแยก ทั้งสร้าง

ความแปลกใหม่ ในท่ามกลางพื้นที่ของการเรียนรู้ปรับตัวหลายแหล่ง 

บทสรุป

ใน Youth, Social isat ion and Social Change สเว็ทลานา 

คิลโมวา (Svetlana Kilmova) ได้ตั้งข้อสังเกตว่า ความรวดเร็วของอัตรา

การเปลี่ยนแปลงของสังคมมีผลกระทบโดยตรงต่อวัฒนธรรมวัยรุ่น ทั้งนี้ 

ในสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงค่อนข้างช้า การเปลี่ยนผ่านเข้าสู่ความเป็น

ผู้ใหญ่ของวัยรุ่นจะด�ำเนินไปในลักษณะที่คล้ายคลึงกับรุ่นพ่อแม่ มีความ

เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันระหว่างรุ ่นที่ก�ำลังเติบโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่ และรุ่น

ของบุพการี แต่ในสังคมที่ก้าวเข้าสู่ความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255348

เปลี่ยนผ่านเข้าสู ่วัยผู ้ใหญ่ที่เคยราบรื่นแทบจะเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้อีก

ต่อไป ความแตกต่างอย่างมหาศาลระหว่างรุ่นเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ 

ในบริบทดังกล่าว วัยรุ่นในฐานะปัจเจกบุคคลและในฐานะกลุ่ม จะไม่

สามารถตอบสนองต่อแบบแผนทางอัตลักษณ์ของรุ่นบิดามารดาได้ เพราะ

พวกเขาเหล่านั้นไม่ได้เป็นคนของยุคสมัยนั้นอีกต่อไป และเนื่องเพราะวัย

รุ่นเหล่านั้นตระหนักดีว่า พวกเขาไม่สามารถที่จะเรียนรู้จากประสบการณ์

ในอดีตได้อีกต่อไป พวกเขาจึงพยายามเสาะแสวงหาอัตลักษณ์ใหม่ๆ ที่

เกี่ยวข้องกับพวกเขามากกว่า และนี่จึงเป็นที่มาของบทบาทวัยรุ่นในการ

รังสรรค์วัฒนธรรมใหม่ๆ ขึ้นมาในสังคม 

งานศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่นในยุคหลัง จึงให้ความส�ำคัญอย่างมากต่อ

เงื่อนไขและบรบิทของโลกาภวิตัน์ การเชื่อมต่อและไหลเวยีนของวฒันธรรม

อย่างรวดเร็วข้ามพื้นที่และบริบททางสังคม ตลอดจนการเปลี่ยนแปลงของ

สังคมอย่างฉับไว ที่มีผลต่อการก่อรูปของยุคสมัย และวัฒนธรรมแห่งยุค

สมัยที่สัมพันธ์โดยตรงกับความเร็วและสดใหม่ ที่ซึ่งการปะทะสัมพันธ์

ระหว่างวัฒนธรรมได้ท�ำให้เส้นแบ่งระหว่างสิ่งที่เรียกว่า วัฒนธรรมและ

วัฒนธรรมย่อยยากที่จะก�ำหนดได้อย่างชัดเจนตายตัว ดังที่ เจฟ แบรดชอว์ 

(Geoff Bradshaw) ได้ตั้งข้อสังเกตว่า การเรียกวัฒนธรรมวัยรุ่นว่าเป็น

วฒันธรรมย่อยนั้น เท่ากบัเป็นการยอมรบัโดยนยัว่า วฒันธรรมดงักล่าวเป็น

วัฒนธรรมชายชอบภายใต้ความสัมพันธ์อันสูงต�่ำระหว่างวัฒนธรรมหลัก

และวัฒนธรรมอื่น แต่ชื่อเรียกภายใต้กรอบคิดดังกล่าวจะยังคงสอดคล้อง

อยู่อีกหรือไม่ภายใต้ความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของกระแสวัฒนธรรม 

ที่ซึ่งอุตสาหกรรมวัฒนธรรม ที่ต่างก็ผลิตสินค้าวัฒนธรรมอย่างไม่เลือก

หน้า โดยไม่ได้วางอยู่บนความเคร่งครัดของเส้นแบ่งความเป็นวัฒนธรรม

สูงต�่ำและวัฒนธรรมวัยรุ่นได้กลายเป็นประเภทของวัฒนธรรมหนึ่งในสังคม

ที่มีลักษณะพหุลักษณ์และเชื่อมโยงกันอย่างไร้พรมแดนมากยิ่งขึ้น เช่นนี้ 

การแบ่งระหว่างระหว่างวัฒนธรรมหลักและวัฒนธรรมรอง จึงไม่น่าจะเป็น



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 49

มโนทัศน์ที่สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงในปัจจุบันนัก จึงเป็นหน้าที่

ของนักสังคมวิทยาและมานุษยวิทยาร่วมสมัยในการพัฒนากรอบคิดเกี่ยว

กับวัฒนธรรมวัยรุ่นที่มีลักษณะที่เป็นพลวัตและซับซ้อนยิ่งขึ้น เพราะในแง่

หนึ่ง วัฒนธรรมวัยรุ่นในยุคแห่งโลกาภิวัตน์ ไม่ได้อิงแอบหรือสืบเนื่องกับ

วัฒนธรรมเก่าอีกต่อไป หากแต่พัฒนาและก่อตัวในรูปแบบใหม่อยู่ตลอด

เวลา แต่ในอีกด้านหนึ่ง การเกิดขึ้นของวัฒนธรรมใหม่ก็ไม่จ�ำเป็นที่จะ

ด�ำรงอยู่ภายใต้ล�ำดับขั้นความสัมพันธ์แบบสูงต�่ำ คัดง้าง เบียดขับเสมอ

ไป ความสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรมวัยรุ่นและวัฒนธรรมอื่นๆ ในสังคม 

จึงเป็นประเด็นที่จ�ำเป็นต้องวิเคราะห์และหาแง่มุมที่สลับซับซ้อนไปกว่า

ความสัมพันธ์ในระนาบเดียวที่คุ้นชินกันมา



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255350

บรรณานุกรม

ภาษาไทย
กุลภา วจนสาระ. 2546. “เซ็นเตอร์พ้อยท์กับ “Preteen” การก่อตัวของวัฒนธรรมวัยรุ่น” 

ใน พัฒนา กิติอาษา มานุษยวิทยากับการศึกษาปรากฎการณ์โหยหาอดีตในสังคมไทย
ร่วมสมัย กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน)

จันทนี เจริญศรี 2549 “วัยรุ่น กราฟีติและนักแต่ง/แข่งรถ: การใช้เวลาว่างของวัยรุ่นใน
สังคมแห่งวัฒนธรรมบริโภค” เอกสารงานวิจัย คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

จุไรพร จิตพิทักษ์. 2553. วัยรุ่นชาติพันธุ์ชายขอบกับการปรับตัวในเมืองเชียงใหม่: กรณีศึกษา
วัยรุ่นปกาเกอะญอ. วิทยานิพนธ์ปริญญาโท สาขาการพัฒนาสังคม คณะสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

วิริยะ สว่างโชติ. 2546 “วัยรุ่นและความเป็นชายขอบ ท่ามกลางกระแสวัฒนธรรมโลก” 
ใน ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล (บรรณาธิการ) ชีวิตชายขอบ:ตัวตนกับความหมาย 
กรุงเทพฯ:ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน)

ปนัดดา ช�ำนาญสุข. 2552. เร่ง รัก รุนแรง โลกชายขอบของนักบิด กรุงเทพฯ: มูลนิธิ
สาธารณสุขแห่งชาติ

	 2551. “โลกความรุนแรงของวัยรุ่นในบริบทความเป็นเมือง วารสารร่มพฤกษ์ 26(2) 
กพ.-พค. หน้า69-118

พัฒนา กิติอาษา. 2546 คนพันธุ์ป๊อบ: ตัวตนคนไทยในวัฒนธรรมสมัยนิยม กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน)

ภาษาอังกฤษ
Amit-talai, Vered and Helena Wulff (eds.) Youth Cultures: A Cross-cultural 

Perspective, London & New York: Routledge.

Bakhtin, Mikhael M. 1986. Speech Genres and Other Late Essays. Trans. Vern W. 
McGee. Austin: University of Texas Press.

Bradshaw, Geoff. 1996 “Majoring the Margins, Minoring the norm: Rethinking the 
Culture Concept with the Grateful Dead,” (http://theory.eserver.org/margins.
html) (17/2/2011)

Brake, Michael. 1985. Comparative Youth Culture: The Sociology of Youth Culture 
and Youth subcultures in America, Britain and Canada, London - New York: 
Routedge&Kegan Paul.

Cohen, Albert. 1955. Delinquent Boys. The Culture of the Gang. Glencoe, Illinois: 
The Free Press.

Cohen, Anjalee. 2006. Youth Culture and Identity: Consumerism, Drugs and 
Gangs in Urban Chiang Mai, Northern Thailand. Doctoral Thesis, Macquarie 



วัยรุ่นกับวัฒนธรรมสมัยนิยม 51

University, Sydney. 

Cohen, Stanley. 1972. “Breaking out, smashing up and the social context of 
aspiration” In Riven, B. (ed.) Youth at the Beginning of the Seventies, London: 
Martin Robertson. 

Cohen, Stanley. 1972. Folk Devils and Moral Panics: The Creation of the Mods and 
Rockers. London: MacGibbon and Kee.

Danesi, Marcel. 2006. Perspectives on Youth Culture. Boston: Pearson Education.

Durkheim, E. 1895 Rules of Sociological Method. Extracts at http://studymore.org.
uk/xDur.htm 

Fischer, Claude. 1995. “The Subcultural Theory of Urbanism: A Twentieth Year 
Assessment”. American Journal of Sociology 101(3), 543—57

Frank, Thomas. 1997. The Conquest of Cool. Chicago: University of Chicago Press.

Frederic Thrasher. 1927: The Gang: A Study of 1,313 Gangs in Chicago, University 
Chicago Press 

Hall Stuart and Tony Jefferson. 1976. Resistance through Rituals: Youth Subculture 
in Post-war Britain. London: Hutchinson. 

Hebdige, Dick. 1979. Subculture. London: Methuen.

Jenkins, Richard. 1983. Lads, Citizens, and Ordinary Kids, London: Routledge 
&Kegan Paul. 

Kilmova, Svetlana. 1991. “Youth, Socialisation and Social Change: A Research 
Agenda,” in Jerry Eades and Caroline Schwaller (eds.) Transitional Agendas: 
Working papers from the Summer School for Soviet Sociologists, CSAC 
Monographs: University of Kent at Canterbury.

McCracken, Grant. 1997. Plenitude: Culture by Commotion. Periph.:Fluide

Mead, Margaret. 1928. Coming of Age in Samoa. New York: Willian Morrow & 
Company.

Merton, R.K. 1957 (Second edition) Social Theory and Social Structure Extracts at 
http://studymore.org.uk/xMer.htm 

Noordin, Shirlene, “The Mat Rokers,” ( http://www.zexus.net/mat_rokers.html) 
(17/2/2011)

Parson, Talcott. 1942/1964. Essays in Sociological Theory, Chicago: Free Press.

Schade-Poulsen, Marc. 1995. “The power of love: raï music and youth in Algeria,” 
in Amit-talai, Vered and Helena Wulff (eds.) Youth Cultures: A Cross-cultural 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 22 ฉบับที่ 1/255352

Perspective, London & New York: Routledge.

Shaw, Clifford. 1930. The Jack Roller: A Delinquent Boy’s Own Story. Chicago: 
Chicago University Press. 

Willis, Paul. 1977. Learning to Labour, Farnborough: Saxon House.

Wulff, Helena. 1995. “Introduction,” in Amit-talai, Vered and Helena Wulff (eds.) 
Youth Cutures: A Cross-Cultural Perspective, London & New York: Routledge. 


