
พื้นที่ สังคม ตัวตน143

การสร้างพื้นที่ต่อรองในระบบผลิต
แบบ “ยืดหยุ่น” ของคนงานหญิง

ในอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ1

Construction of Negotiating Spaces in 
Flexible Production of Women Workers in Cotton 

Hand-Weaving Industry
ธัญลักษณ์ ศรีสง่า 

Thanyalak Srisanga

บทคัดย่อ

บทความนี้วิเคราะห์ถึงวิธีการควบคุมคนงานหญิงของระบบ
อตุสาหกรรมผลติผ้าฝ้ายทอมอืที่ครอบคลมุพื้นที่ชวีติคนงานหญงิในหลาย
มิติ ซึ่งประกอบไปด้วยบ้าน โรงงาน ชุมชน และวิธีคิดของคนงานหญิง 
อย่างไรก็ตามคนงานหญิงไม่ได้ยอมจ�ำนนกับการควบคุม แต่ได้สร้างการ
ต่อรองกับระบบอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ ด้วยการนิยามตนเองในมิติ
อื่นที่นอกเหนือความเป็น “คนงาน” ซึ่งการนิยามตัวตนเหล่านี้สะท้อน
ถึงกระบวนการปรับตัวของคนงานหญิงที่ก�ำลังทดลองสร้างพื้นที่ความ
รู้ที่เกิดจากการผสมผสานระหว่างประสบการณ์ชีวิต และการแสวงหา
ความรู้เพิ่มเติมในปัจจุบัน

ค�ำส�ำคัญ : คนงานหญิง อุตสาหกรรมผลิตผ้าฝ้ายทอมือ ระบบ

ผลิตแบบยืดหยุ่น พื้นที่ความรู้



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552144

Abstract

This article discusses the regulations which the cotton 
hand-weaving industrial system use to control female workers. 
The system tries to control female workers’ lived spaces in 
every dimension, consisting of houses, factories, community 
and female workers’ thoughts. However, female workers do not 
surrender to the system, but try to negotiate by diversifying the 
meaning of “worker”. Female workers’ self-definitions reflect the 
process by which they try to produce knowledge spaces that 
hybridise between their life experiences and situated knowledge 
at the present.

Keywords : female workers, cotton hand-weaving industry, 
flexible production, 



พื้นที่ สังคม ตัวตน145

วิธีท�ำงาน และมุมมองของผู้วิจัย: มองย้อนประสบการณ์

งานวิจัยชิ้นนี้เกิดขึ้นจากความสนใจของผู้เขียนในประเด็นตัวตน 
หรืออัตลักษณ์โดยผู้เขียนคิดว่าตัวตนของมนุษย์นั้นสามารถปรับเปลี่ยน
ไปได้ตามสถานการณ์ที่เผชิญในชีวิตประจ�ำวัน ซึ่งความสนใจนี้ได้น�ำมา
เชื่อมโยงกับเรื่องระบบผลิตภาคอุตสาหกรรมแบบ “ยืดหยุ่น” ซึ่งเป็นอีก
ประเด็นหนึ่งที่ผู้เขียนมีความสนใจ เนื่องจากเป็นระบบที่สามารถปรับ
เปลี่ยนตัวระบบให้สอดคล้องกับท้องถิ่นต่างๆ ได้เป็นอย่างดี (และอาจ
หมายถึงว่ามีประสิทธิภาพสูงในการดูดกลืนทรัพยากร และเอารัดเอา
เปรียบคนในท้องถิ่นด้วย) 

ความสนใจเหล่านี้ท�ำให้ผู้เขียนทบทวนวรรณกรรมในประเด็นตัว
ตนและระบบผลิตแบบ “ยืดหยุ่น” ในภาคอุตสาหกรรม ระหว่างนั้นจึง
รู้จักค�ำศัพท์อีกค�ำหนึ่ง คือ “แรงงานนอกระบบ” ซึ่งเป็นค�ำที่ใช้เรียก
ผู้ที่ท�ำงานแบบไม่มีเงื่อนไขเกี่ยวกับสภาพการจ้าง ระเบียบข้อบังคับ 
และการบังคับบัญชาอย่างเป็นทางการ ไม่ได้มีการรวมตัวจัดตั้งเป็น
องค์กร ไม่มีการจดทะเบียนในรูปนิติบุคคล หรือไม่มีสภาพเป็นโรงงาน
อุตสาหกรรม หรือพาณิชยกรรม (จรัญญา และคณะ, 2545 อ้างใน  
วรวิทย์ และนภาพร, 2546: 4-5) 

ความเชื่อมโยงระหว่างระบบการผลิตแบบ ยืดหยุ่น และผู้ที่ท�ำงาน
อยู่ในกระบวนการผลิต ซึ่งถูกเรียกว่า แรงงานนอกระบบ ท�ำให้ผู้เขียน
เกิดความสงสัยว่า ระบบการผลิตแบบ ยืดหยุ่น นั้นถูกน�ำมาใช้ในการ
ควบคุมผู้ที่ถูกเรียกว่า แรงงานนอกระบบ อย่างไร และในส่วนของผู้ที่
ถูกเรียกว่า แรงงานนอกระบบ นิยามตนเองว่าอย่างไร ในเงื่อนไขหรือ
สถานการณ์ ซึ่งความสงสัยนี้ได้รับการพัฒนาต่อมาจนกระทั่งกลายเป็น
ค�ำถามในการวิจัย

หลังจากมีประเด็นที่สนใจและค�ำถามในการวิจัยแล้วผู้เขียนจึงได้
ส�ำรวจพื้นที่ที่มีระบบการผลิตแบบ ยืดหยุ่น โดยเลือกพื้นที่ในเขตจังหวัด
ล�ำพูน เนื่องจากเป็นจังหวัดที่มีระบบการผลิตที่หลากหลายทั้งในภาค



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552146

อุตสาหกรรมขนาดใหญ่ คือ นิคมอุตสาหกรรมภาคเหนือ ประกอบกับ
ตามพื้นที่หมู่บ้านยังคงมีการท�ำงานในภาคอุตสาหกรรมขนาดเล็กควบคู่
กับเกษตรกรรม ซึ่งในที่สุดก็ได้ท�ำวิจัยที่หมู่บ้านหนองเงือก ต�ำบลแม่แรง 
อ�ำเภอป่าซาง จังหวัดล�ำพูน ซึ่งมีการผลิตผ้าฝ้ายทอมือเป็นอุตสาหกรรม
หลักภายในชุมชน

ผูเ้ขยีนลงเกบ็ข้อมลูระหว่างปี พ.ศ. 2548-2549 ด้วยวธิกีารสมัภาษณ์
ผู้สูงอายุ ผู้น�ำชุมชน เจ้าของโรงงานทอผ้า และคนงานทอผ้า ซึ่งแบ่ง
ประเด็นออกเป็นสองส่วน ส่วนแรก คือ ข้อมูลทั่วไปของหมู่บ้านด้าน
วิถีชีวิต การประกอบอาชีพต่างๆ รวมทั้งอุตสาหกรรมผลิตผ้าฝ้ายทอ
มือ ซึ่งทั้งหมดนี้มีการเปลี่ยนแปลงมาในมิติทางประวัติศาสตร์ ส่วนที่
สอง คือ ข้อมูลเกี่ยวกับคนงานหญิงที่ท�ำงานในอุตสาหกรรมผ้าฝ้าย
ทอมือ ซึ่งแบ่งเป็นข้อมูลส่วนตัว เช่น สถานภาพทางการสมรส การถือ
ครองที่ดิน สถานภาพในชุมชน และการบอกเล่าของคนงานหญิงเกี่ยว
กับชีวิตประจ�ำวัน เช่น การท�ำงาน เข้าร่วมกิจกรรม และพิธีกรรมใน
ชุมชน รวมถึงความสัมพันธ์ภายในครัวเรือน และกลุ่มเครือญาติ และ
ผู้เขียนยังใช้วิธีสังเกตชีวิตประจ�ำวันของคนงานหญิง รวมทั้งเข้าร่วม
กิจกรรม และพิธีกรรมในชุมชน

อย่างไรก็ตามปฏิเสธไม่ได้ว่าการสังเกต วิธีวิเคราะห์ และตีความ
ในบทความชิ้นนี้ถึงแม้จะมาจากข้อมูลภาคสนาม แต่มุมมอง ความอคต ิ
ความล�ำเอียงของผู้เขียนย่อมเจือปนอยู่ในงานอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ผู้
เขียนไม่สามารถน�ำเสนอภาพที่ “เป็นกลาง” ได้เพราะในขณะที่ลงภาค
สนามผู้เขียนรู้สึกเห็นใจกลุ่มคนงานหญิงที่มีเงื่อนไขการท�ำงานที่หนัก 
และวางตัวล�ำบากทุกครั้งเวลาที่ต้องมีปฏิสัมพันธ์กับเจ้าของโรงงาน ถึง
อย่างไรก็ตามผู้เขียนก็ตระหนักว่าไม่สามารถเข้าใจความรู้สึก “ที่แท้จริง” 
ของคนงานหญิงได้ เพราะเงื่อนไขชีวิตของคนงานหญิง และผู้เขียนเอง
ก็ยังมีความแตกต่างกันอยู่เช่นกัน 



พื้นที่ สังคม ตัวตน147

บทความชิ้นนี้จึงเป็นความพยายามท�ำความเข้าใจชีวิตของคนงาน
หญิงในอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ โดยที่ผู้เขียนตระหนักว่ามีมุมมองของ
ตนเองเจือปนอยู่ในงาน ซึ่งแนวทางแก้ปัญหานี้ คือ ความพยายามของ
ผู้เขียนในการแยกแยะให้เห็นระหว่างค�ำบอกเล่าของคนงานหญิง และ
วิธีการวิเคราะห์ของผู้เขียนเอง

หมู่บ้านหนองเงือก: เมื่อแม่หญิงทอผ้ากลายเป็นคนงาน
รับจ้าง

ประวัติศาสตร์หมู ่บ้านหนองเงือกที่เปลี่ยนแปลงมาแต่ละช่วง
เวลาล้วนมีการผลิตผ้าฝ้ายทอมืออยู่คู ่มาโดยตลอด หมู่บ้านทศวรรษ
ที่ 2470-2510 ชาวบ้านท�ำนาเพื่อบริโภคภายในครัวเรือน และเมื่อว่าง
เว้นจากท�ำนาชาวบ้านผู้ชายจะออกจากหมู่บ้านไปรับจ้างตัดไม้เช่นที่
จังหวัดก�ำแพงเพชร ส�ำหรับผู้หญิงโดยเฉพาะวัยรุ่นไม่นิยมเดินทางไกล
ถึงขนาดที่ต้องค้างคืน แม้กระทั่งการออกจากบ้านไปไหนใกล้ๆ ก็ต้อง
ขออนุญาตพ่อแม่ก่อน เพราะพ่อแม่สมัยนั้นเป็นห่วงลูกสาว ซึ่งสะท้อน
จากค�ำอธิบายของชาวบ้านที่ว่า “สมัยนั้นพ่อแม่เปิ้นกลัวแม่ญิงมานบ่มี
พ่อ (ผู้หญิงท้องไม่มีพ่อ)” 

กฎเกณฑ์ทางวัฒนธรรมที่ก�ำกับพื้นที่ของผู้หญิง ท�ำให้งานทอผ้า
เป็นงานที่ท�ำหลังจากท�ำนา โดยมีทั้งทอไว้ใช้เอง และทอขาย สาเหตุที่
ทอผ้าไว้ใช้เองเนื่องจากเสื้อผ้าในสมัยนั้นมีราคาแพง (เสื้อตัวหนึ่งราคา
ประมาณ 40-50 บาท) หาซื้อยาก ถ้าจะซื้อต้องไปที่ตัวอ�ำเภอป่าซาง 
ชาวบ้านจึงนิยมทอผ้าใช้เอง โดยซื้อเส้นด้ายจากร้านที่ตัวอ�ำเภอป่าซาง 
ส่วนการทอผ้าเพื่อขายชาวบ้านทอส่งให้กับร้านค้าชาวจีน และคน
ท้องถิ่นที่ตัวอ�ำเภอป่าซาง ซึ่งมีอยู่หลายร้าน เช่น นันทขว้าง ลีละวัฒน์ 
วิภา วิไลพรรณ 

การทอผ้าช่วงนี้ชาวบ้านใช้ใต้ถุนบ้านเป็นพื้นที่ท�ำงาน ยังไม่มีการ
ตั้งโรงงานในหมู่บ้าน ผ้าที่ทอเป็นผ้าฝ้ายเนื้อละเอียดผืนใหญ่ เมื่อทอ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552148

เสร็จจะส่งให้ร้านเพื่อน�ำไปให้คนงานหญิงอีกกลุ่ม ตัดเย็บเป็นผ้าซิ่น 
และถุงย่ามเพื่อขายนักท่องเที่ยว เนื่องจากอ�ำเภอป่าซางต้นทศวรรษที่ 
2500 เป็นจุดพักรถของนักท่องเที่ยวที่เดินทางมาจากกรุงเทพฯ ซึ่งต้องใช้
ทางหลวงสายลี้-เชียงใหม่ อ�ำเภอป่าซางจึงมีการขยายตัวทางเศรษฐกิจ
ค่อนข้างสูง รวมทั้งท�ำให้ผลผลิตในชุมชน เช่น ผ้าทอ และงานหัตถกร
รมอื่นๆ เป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวาง (เสริมเกียรติ, 2542) ผู้หญิงที่บ้าน
หนองเงือก จึงหันมาทอผ้าเพื่อขาย และมีการใช้แรงงานเข้มข้นมากขึ้น 
ชาวบ้านเล่าว่ามีการทอผ้าจนค�่ำ และต่อเนื่องไปจนเกือบเที่ยงคืนโดย
อาศัยแสงไฟจากตะเกียง หญิงสาวจะนัดเพื่อนบ้านมาทอผ้าด้วยกัน
เป็นกลุ่มตามใต้ถุนบ้าน เมื่อทอเสร็จก็นอนค้างกันที่บ้านนั้น

ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2512 เป็นต้นมา ทางหลวงสายล�ำปาง-เชียงใหม่ 
เปิดใช้งาน ท�ำให้เส้นทางลี้-เชียงใหม่ลดความส�ำคัญลง อ�ำเภอป่าซาง
จึงเป็นเมืองที่อยู่นอกเส้นทางการเดินทางติดต่อ ความส�ำคัญในฐานะ
แหล่งท่องเที่ยวจึงลดน้อยลง (ปลายอ้อ, 2530: 115-116) และเมื่อการ
ค้าผ้าที่อ�ำเภอป่าซางเริ่มซบเซา งานทอผ้าในหมู่บ้านหนองเงือกก็ลดน้อย
ลงด้วย ภรรยาของก�ำนัน ซึ่งทอผ้าส่งที่อ�ำเภอป่าซางควบคู่ไปกับการ
เปิดร้านขายของช�ำในหมู่บ้านได้เปลี่ยนมาเปิดร้านทอผ้าขึ้นในหมู่บ้าน
เป็นครั้งแรกในปี พ.ศ. 2517 และได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบสินค้าจากเสื้อ
พื้นเมือง กระเป๋าย่าม ซึ่งไม่ได้รับความนิยมจากนักท่องเที่ยวไปเป็นการ
ทอผ้าฝ้ายเนื้อหยาบ ผืนใหญ่ เพื่อน�ำไปตัดเย็บเป็นของใช้ ของตกแต่ง
บ้าน เช่น กล่องใส่กระดาษทิชชู รองเท้า ผ้าเช็ดมือ ผ้ารองจาน โดย
จ้างคนในหมู่บ้านทั้งทอผ้า และตัดเย็บสินค้า ส่งไปขายตามแหล่งท่อง
เที่ยวส�ำคัญเช่น ไนท์บาซาร์ ในจังหวัดเชียงใหม่ 

เมื่อมีร้านในหมู่บ้านผู ้หญิงส่วนใหญ่ก็เปลี่ยนมาท�ำงานภายใน
หมู่บ้าน โดยรับงานไปท�ำที่บ้าน เพราะเจ้าของร้านยังไม่ได้ตั้งโรงงาน 
และในปี พ.ศ. 2523 ภรรยาของก�ำนันได้ตั้งกลุ่มทอผ้าโดยมีตนเองเป็น
ประธานกลุ่ม ซึ่งได้รับการสนับสนุนเงินทุนจากกรมการพัฒนาชุมชน 



พื้นที่ สังคม ตัวตน149

ประมาณ 20,000 บาท รวมทั้งอุปกรณ์ในการทอผ้า เช่น กี่ทอผ้า 
อุปกรณ์ที่ย้อมสี ซึ่งชาวบ้านอธิบายถึงการตั้งกลุ่มว่า “ช่วงนั้น (การ
ตั้งกลุ่มทอผ้า) มันใหม่ เปิ้นก�ำลังเห่อ ชาวบ้านเปิ้นก็สามัคคีกันดี ช่วย
กันดี” และเนื่องจากประธานกลุ่มทอผ้าเป็นภรรยาก�ำนัน ซึ่งชาวบ้าน
กล่าวถึงว่า “เปิ้นเป็นคนดี เป็นที่นับถือของชาวบ้าน ถ้าขอให้ท�ำอะไร
ชาวบ้านก็จะไปช่วย” จึงอาจกล่าวได้ว่าการตั้งกลุ่มทอผ้าระยะแรกใน
หมู่บ้านประสบความส�ำเร็จ เนื่องจากเป็นกลุ่มที่ตั้งขึ้นใหม่เป็นที่สนใจ
ของชาวบ้าน อีกทั้งบารมีส่วนตัวของประธานกลุ่มก็มีส่วนสนับสนุน
ความเชื่อมั่นของสมาชิก

อย่างไรก็ตาม หลังจากรวมกลุ่มได้ระยะหนึ่ง ประธานกลุ่มทอผ้า
ก็ลาออกเพื่อกลับไปประกอบกิจการผ้าทอของตนเอง กลุ่มทอผ้าที่เคย
รวมตัว และด�ำรงอยู่ได้ด้วยความเชื่อมั่นต่อประธานกลุ่มเริ่มประสบ
ปัญหา ชาวบ้านบรรยายถึงสถานการณ์ตอนนั้นว่า “เหลือแต่ลูกแถว 
บางคนอายุมากก็ยั้ง (เลิกทอ) บางคนก็ละไปค้าขาย” ประกอบกับการ
ท�ำงานของกลุ่มที่มีระบบเงินส�ำรองจ่ายกับสมาชิกตอนที่ผ้ายังขายไม่ได้ 
เกิดปัญหาขึ้นเพราะคนที่รับผิดชอบน�ำเงินไปใช้ในเรื่องอื่นที่นอกเหนือ
จากงานของกลุ่มทอผ้า ท�ำให้ในปลายทศวรรษที่ 2520-ต้นทศวรรษที่ 
2530 ชาวบ้านที่เคยรวมกลุ่มทอผ้าต่างก็แยกย้ายกันออกจากกลุ่ม อดีต
สมาชิกกลุ่มทอผ้าเล่าว่า “ที่มีทุนเปิ้นก็เป็นแม่เลี้ยงใหญ่ไป เปิ้นก็ใหญ่
ไปเลยทางธุรกิจ สืบลูกสืบหลานกันมา” และคนทอที่ไม่มีทุนมากพอก็
ต้องเปลี่ยนสถานะจากสมาชิกกลุ่มทอผ้าไปเป็นคนงานรับจ้างที่ท�ำงาน
กับ “แม่เลี้ยง” เหมือนตอนที่ทอผ้าส่งที่ป่าซาง เพียงแต่สิ่งที่ต่างไปจาก
เดิมคือเปลี่ยนนายจ้างมาเป็นคนในหมู่บ้าน

นอกจากความเปลี่ยนแปลงในสถานะของผู้ที่ท�ำประกอบทอผ้า
แล้ว ในช่วงเวลานี้ได้เกิดความเปลี่ยนแปลงด้านคุณค่าของการท�ำงาน 
หลังจากนิคมอุตสาหกรรมภาคเหนือก่อสร้างแล้วเสร็จในปี พ.ศ. 2528 
หญิงสาวส่วนมากหันไปท�ำงานในภาคอุตสาหกรรมมากกว่าท�ำงาน



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552150

ทอผ้า เจ้าของโรงงานทอผ้ากล่าวถึงสภาวะแรงงานว่า “เดี๋ยวนี้มีรุ ่น 
(อายุ) 40-50 (ปี) ทั้งนั้น เด็กรุ่นหลังไม่มี จบม. 3 ก็ไปแล้ว โตเป็นสาว
ก็ไปหมดแล้ว ไปท�ำงานโรงงานอุตสาหกรรม พรรคพวกที่เข้าไปก่อนก็
มาดึงกันออกไปหมด มีเพื่อนมีฝูงสนุกกันไป กลับมาก็สร้างบ้าน เขา
ไปนิคมแล้วรวยกัน”

การออกไปท�ำงานที่นิคมอุตสาหกรรมภาคเหนือ นอกจากถูกมอง
ว่าเป็นหนทางที่ดีในการสร้างรายได้ส�ำหรับคนวัยหนุ่มสาวแล้ว ในอีก
ด้านหนึ่งก็สะท้อนถึงการให้คุณค่าในการท�ำงานของคนในชุมชนที่แตก
ต่างกันระหว่างคนงานหญิงทอผ้า และคนวัยหนุ่มสาว คนงานหญิงทอ
ผ้าได้เปรียบเทียบงานของตนเองกับคนหนุ่มสาวที่ออกไปท�ำงานที่นิคม
อุตสาหกรรมว่า “ออกไปท�ำงานที่นิคมมันเท่ตรงออกไปท�ำงานนอกบ้าน 
เรามันท�ำงานในบ้าน”

การไปท�ำงานในนิคมอุตสาหกรรมจึงไม่ได้เกิดจากปัจจัยทาง
เศรษฐกิจ เท่านั้นแต่ยังถูกมองว่าเป็นพื้นที่ของความทันสมัยด้วย กฎ
เกณฑ์ทางวัฒนธรรมที่ว่าผู้หญิงต้องท�ำงานทอผ้าอยู่ในหมู่บ้าน เมื่อมา
ถึงปัจจุบันก็เปลี่ยนแปลงไป คงเหลือร่องรอยเฉพาะในผู้หญิงกลุ่มที่อายุ
มากกว่า 40 ปีขึ้นไปเท่านั้น

ในปี พ.ศ. 2542 กลุ่มทอผ้าภายใต้การสนับสนุนของหน่วยงาน
ภาครัฐก็ก่อตั้งขึ้นมาอีกครั้งโดยเป็นสมาชิกชมรมเครือข่ายผ้าฝ้ายทอ
มืออ�ำเภอป่าซาง ได้รับการสนับสนุนจากส�ำนักงานพัฒนาชุมชนอ�ำเภอ
ป่าซาง เน้นส่งเสริมงานทอผ้าในฐานะอาชีพเสริม และส่งเสริมการตลาด
ในภาพรวม ซึ่งการด�ำเนินงานของกลุ่มทอผ้าเกิดขึ้นไปพร้อมๆ กับการ
ด�ำเนินธุรกิจผ้าฝ้ายทอมือของผู้ประกอบการเอกชนในหมู่บ้าน คนงาน
ทอผ้าส่วนมากยังคงท�ำงานให้กับร้านของผู้ประกอบการเอกชนมากกว่า
กลุ่มทอผ้า เพราะมีปริมาณงานที่ต่อเนื่อง โดยเฉพาะช่วง “เดือนก้าน
อยาก” (ประมาณเดือนสิงหาคม-กันยายน) ซึ่งเป็นช่วงที่ชาวบ้านบอก
ว่าไม่ค่อยมีงานทอผ้าสั่งเข้ามา นายจ้างก็ยังคงให้คนงานทอผ้าต่อไป



พื้นที่ สังคม ตัวตน151

เพื่อ “ประคองลูกน้องไว้” และด้วยเงื่อนไขการรวมกลุ่มที่สมาชิกต้อง
แบ่งเวลาออกไปขายสินค้า เข้าประชุม และฝึกอบรม ท�ำให้ชาวบ้านที่
ไม่มีเวลา ไม่เข้าร่วม แต่การผลิตผ้าทั้งสองกลุ่มนี้ก็ไม่ได้แบ่งแยกออก
จากกันเด็ดขาด ชาวบ้านบางคนเลือกที่จะทอผ้าให้กับทั้งกลุ่มทอผ้า 
และร้านของผู้ประกอบการเอกชน

ปัจจุบันกลุ่มคนที่เกี่ยวข้องกับอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือในหมู่บ้าน 
แบ่งเป็นสามกลุ่ม คือ กลุ่มทอผ้า ผู้ประกอบการเอกชน และคนงาน
หญิง ทั้งสามกลุ่มนี้เป็นคนในชุมชนเดียวกันที่มี “ประสบการณ์ร่วม” 
จากการไปรับจ้างทอผ้าที่ป่าซางจนกระทั่งมีการตั้งโรงงานในหมู่บ้าน ซึ่ง 
“ประสบการณ์ร่วม” นี้มีผลต่อนายจ้าง และคนงานหญิงในอุตสาหกรรม
ผ้าฝ้ายทอมือ ในฐานะที่เป็นกรอบคิดในการท�ำงาน และการด�ำเนินชีวิต 

งานที่ “ยืดหยุ่น” กับการก�ำกับควบคุมพื้นที่ชีวิตของคน
งานหญิงในหมู่บ้าน

การผลิตผ้าฝ้ายทอมือบ้านหนองเงือกเป็นอุตสาหกรรมขนาดเล็ก 
มีเจ้าของกิจการ 18 ราย (ส�ำรวจภาคสนามเดือนพฤษภาคม พ.ศ. 
2548) ผลิตภัณฑ์ส่วนใหญ่เป็นของใช้ และของตกแต่งบ้าน เช่น ผ้าปู
โต๊ะ ผ้าคลุมเตียง ผ้าม่าน ผลิตส่งร้านค้าในตรอกเล่าโจ๊ว ตลาดวโรรส 
ไนท์บาซาร์ บ้านถวาย จังหวัดเชียงใหม่ ตลาดจตุจักร กรุงเทพฯ และ
โรงงานยงัรบัสั่งสนิค้าจ�ำนวนมากจากลกูค้ากลุม่ธรุกจิโรงแรม และรสีอร์ท 
ทางภาคใต้ เช่น เกาะสมุย สุราษฎร์ธานี กระบี่ ภูเก็ต 

การที่อุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือพึ่งพิงระบบตลาดที่เชื่อมโยงอยู่กับ
อุตสาหกรรมท่องเที่ยว ส่งผลให้เจ้าของกิจการแทบไม่มีอ�ำนาจควบคุม 
หรือแทรกแซงกลไกเหล่านี้ การปรับตัวเพื่อตั้งรับกับความเสี่ยง และ
ความผันผวนในตลาดจึงออกมาในรูปแบบของการควบคุมแรงงาน โดย
ควบคุมพื้นที่คนงานหญิงในทุกมิติ ทั้งพื้นที่เชิงกายภาพ และพื้นที่ของ
ความสัมพันธ์ หรือกล่าวอีกอย่างคืออุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือพยายาม



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552152

แทรกซึมเข้าไปในทุกพื้นที่ชีวิตของคนงานหญิง และแปลงพื้นที่เหล่านั้น
ให้เกิดประโยชน์กับการผลิต ซึ่งการควบคุมพื้นที่ชีวิตคนงานหญิงเกิดขึ้น
ในสามมิติ คือ การควบคุมผ่านการออกแบบพื้นที่ท�ำงาน การควบคุม
ผ่านประวัติศาสตร์ของชุมชน และการควบคุมผ่านความสัมพันธ์ 

มิติแรก การควบคุมผ่านการออกแบบพื้นที่ท�ำงาน อุตสาหกรรม
ผ้าฝ้ายทอผ้าออกแบบพื้นที่ท�ำงานที่ยืดหยุ่นตามชีวิตของคนงานหญิง
โดยแบ่งการท�ำงานเป็นสองประเภท ประเภทแรก คือ ท�ำงานในโรงงาน
ขนาดเล็กภายในชุมชน และประเภทที่สอง คือ รับงานไปท�ำที่บ้าน ซึ่ง
ในกรณีของการท�ำงานในโรงงาน โรงงานแต่ละแห่งเป็นโรงงานขนาดเล็ก 
มีคนงานประมาณ 8-10 คน และคนงานรับงานไปท�ำที่บ้านประมาณ 
50 คนต่อโรงงาน ผู้เขียนได้มีโอกาสเรียนรู้วิถีชีวิตของคนงานหญิงที่
ท�ำงานประจ�ำในโรงงานทอผ้าสองแห่ง คือ โรงงาน ก.2 ของป้าผัน 
และ โรงงาน ข. ของป้าพิน ซึ่งโรงงานสองแห่งนี้จัดแบ่งงานออกเป็น
สี่ประเภท คือ ย้อมสีเส้นด้าย กวักฝ้าย (กรอด้าย) ขินหูก3 (เดินเส้น
ด้าย) และต�ำหูก (ทอผ้า) 

เส้นแบ่งทางกายภาพของโรงงานทั้งสองแห่งกับพื้นที่ชุมชนมีเพียง
รั้วคอนกรีตของโรงงานที่สูงประมาณหนึ่งเมตร ประตูรั้วที่เปิดตลอดช่วง
กลางวันเพื่อความสะดวกในการรับส่งสินค้า อีกทั้งทางเดินข้างโรงงาน
ยังใช้เป็นเส้นทางเดินเท้าภายในชุมชน โดยเฉพาะโรงงาน ก. ที่ตั้งอยู่
ระหว่างถนนสองสายในหมู่บ้าน ด้วยเหตุนี้โรงงานผลิตผ้าฝ้ายทอมือ
ในหมู่บ้านจึงมีลักษณะของ “พื้นที่ปฏิบัติงาน” หรือ เวิร์กชอป (Work-

shop) ซึ่งเป็นพื้นที่กึ่งเปิด ที่มีความยืดหยุ่นมากกว่าโรงงานอุตสาหกรรม 
(Factory) ที่มีการก�ำหนดขอบเขตพื้นที่โรงงานชัดเจน และแบ่งแยกออก
จากชุมชนที่อยู่รายรอบ 

เมื่อเข้าไปในโรงงาน ก. และ โรงงาน ข. จะพบว่าพื้นที่ท�ำงาน
แบ่งออกเป็นสองส่วน ส่วนแรกคือ ส่วนท�ำงาน ซึ่งเป็นอาคารโรงงาน
ชั้นเดียวเปิดโล่ง หลังคาสูง พื้นอาคารแบ่งเป็นสองลักษณะ คือ พื้น



พื้นที่ สังคม ตัวตน153

คอนกรีต ซึ่งใช้เป็นที่ท�ำงานของคนงานกวักฝ้าย และคนงานขินหูก 
และพื้นทราย ซึ่งเป็นที่ท�ำงานของคนงานทอผ้า สาเหตุที่บริเวณทอผ้า
เป็นพื้นทราย เนื่องจากโรงงานต้องการลดปัญหาการฟุ้งของฝุ่นละออง
ระหว่างทอผ้า และช่วงที่อากาศร้อนทางนายจ้าง และคนงานหญิงจะ
ฉีดน�้ำที่พื้นทราย เพื่อช่วยคลายความร้อนของพื้นที่ท�ำงาน

ส่วนที่สอง คือ ส่วนเก็บสินค้า และติดต่อลูกค้า เป็นอาคารเปิด
โล่งเชื่อมต่อกับส่วนโรงงาน พื้นอาคารปูกระเบื้อง ทางโรงงานใช้เป็นที่
เก็บเส้นฝ้ายที่ใช้ในการทอผ้า ผ้าฝ้ายที่ทอเสร็จแล้ว เป็นที่ติดต่อลูกค้า 
และรับ-ส่งงานของคนงานหญิง นายจ้างนั่งท�ำงานในส่วนนี้เพื่อควบคุม
การท�ำงานในโรงงาน และวัดความยาว และตรวจสอบคุณภาพผ้าที่คน
งานทอเสร็จก่อนจ่ายค่าจ้าง

นอกจากนั้น โรงงาน ข. ยังจัดให้มีพื้นที่อีกส่วนหนึ่งที่ต่างจาก
โรงงาน ก. คือ ส่วนบริการคนงาน โรงงานจัดชุดเก้าอี้รับแขก เพื่อให้
คนงานหญิงใช้นั่งพักผ่อน มีโทรทัศน์ และวิทยุ รวมทั้งสร้างครัวไว้ใน
บริเวณโรงงาน ท�ำให้บางครั้งช่วงพักกลางวันคนงานหญิงจะไม่กลับไป
พักที่บ้าน แต่ท�ำกับข้าวกินร่วมกันในโรงงาน

การควบคุมผ่านพื้นที่โรงงานยังเกิดขึ้นผ่านการจัดแบ่งงาน โรงงาน
ทั้งสองแห่งจัดแบ่งความช�ำนาญของคนงานออกเป็นส่วนๆ คือ ย้อมสี
เส้นด้าย กวักฝ้าย ขินหูก และต�ำหูก เพื่อท�ำให้ท�ำงานรวดเร็วขึ้น ซึ่ง
วิธีนี้สะท้อนให้เห็นถึงการน�ำเอาการแบ่งงานกันท�ำมาประยุกต์ใช้กับ
อุตสาหกรรมขนาดเล็กในหมู่บ้าน เพื่อให้เกิดประโยชน์ต่อการผลิต อีก
ทั้งความเป็นงานเฉพาะด้านยังส่งผลต่อวิธีคิดของคนงานหญิงที่รู้สึกว่า
ต้องพึ่งพาระบบอุตสาหกรรม เนื่องจากตนเองไม่ได้ท�ำงานทุกขั้นตอน แต่
ต้องอาศัยนายจ้างที่เปรียบเหมือน “ผู้จัดการ” ที่เชื่อมร้อยงานประเภท
ต่างๆ เข้าด้วยกัน

พื้นที่ท�ำงานในโรงงานก็มีผลกับวิธีคิดของคนงานหญิง เพราะเมื่อ
ก้าวเท้าเข้ามาในรั้วโรงงาน (ในเวลาใดก็ได้ เพราะทางโรงงานไม่ได้



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552154

ควบคมุเวลาท�ำงาน) ชวีติประจ�ำวนัของคนงานหญงิจะถูกดงึมาผูกตดิกบั
การท�ำงานทอผ้าอย่างต่อเนื่องจนกว่าจะพักเที่ยง คนงานขินหูกโรงงาน 
ก. อธิบายถึงการมาท�ำงานที่โรงงานว่า “มาเช้าก็ได้มาก ขินมันไปเลย 
ไม่ต้องท�ำอย่างอื่นแล้ว มาแล้วก็มาเลย” ซึ่งสอดคล้องกับค�ำอธิบายของ 
คนงานทอผ้าโรงงาน ข. ที่กล่าวถึงเวลามาท�ำงานของตนเองว่า “วันนี้
มาทอตั้งแต่ 7 โมงเช้า จะหยุดพักอีกทีก็ตอนกินข้าวเที่ยงนั่นแหละ” 

แม้กระทั่งคนงานหญงิที่บ้านอยู่ฝั่งตรงข้ามโรงงานกอ็ธบิายว่า เวลา
ส่วนใหญ่ของแต่ละวันหมดไปกับการท�ำงานที่โรงงานมากกว่าอยู่บ้าน 
ป้าพรคนงานทอผ้าโรงงาน ข. บอกว่า “วันๆ ไม่ได้อยู่บ้านหรอก ปิด
เอาไว้แล้วก็มาโรงงานทุกวัน กลับบ้านก็ตอนพักเที่ยง แล้วก็ตอนเย็น
เลย” และเมื่อผู้เขียนแสดงความคิดเห็นว่าบ้านของป้าพรอยู่ตรงข้าม
โรงงาน ท�ำไมไม่รับงานไปท�ำที่บ้าน ป้าพรได้ให้เหตุผลว่า “มาทอที่นี่ 
(โรงงาน) มันได้เต็มเวลา” ค�ำอธิบายของคนงานหญิงที่ท�ำงานในโรงงาน 
จึงสะท้อนให้เห็นว่าการแยกพื้นที่การผลิตออกมาจากพื้นที่บ้าน ท�ำให้
ชีวิตประจ�ำวันของคนงานหญิงอยู่ในพื้นที่โรงงานเป็นหลัก ประกอบกับ
การจ่ายค่าจ้างแบบ “รายชิ้น” ส่งผลให้คนงานต่างก็พยายามใช้เวลา
อยู่กับงานให้มากที่สุด เพื่อจะได้ค่าจ้างมากที่สุด 

การจัดพื้นที่ในโรงงานในส่วนของงานทอผ้า ก็เป็นอีกวิธีหนึ่งถูกน�ำ
มาใช้ในการควบคุมคนงานหญิง ในโรงงาน ก. และโรงงาน ข. ต่างจัด
วางกี่ทอผ้าเรียงกันเป็นแถวขนานกันสองแถว หันหน้าไปในทางเดียวกัน 
ท�ำให้คนงานทอผ้าสามารถสังเกตเห็นการท�ำงานของเพื่อนคนงานที่กี่
ด้านหน้า หรือด้านข้างได้ ซึ่งการท�ำงานภายใต้สภาวะเช่นนี้ก่อให้เกิด
บรรยากาศของการแข่งขันกันท�ำงานอย่างอ้อมๆ ซึ่งผู้เขียนรู้สึกได้ชัดเจน
ขณะเก็บข้อมูล และยังสะท้อนให้เห็นจากการพูดคุยกันระหว่างคนงาน 
เช่น โรงงาน ก. คนงานหญิงที่ทอผ้าคู่กัน เมื่อทอผ้าเสร็จก็จะตัดผ้าออก
จากกี่ไปให้นายจ้างวัดความยาวของผ้าเพื่อคิดค่าจ้าง เมื่อคนงานหญิง
คู่ที่ทอผ้าเสร็จไปส่งผ้ากับนายจ้างแล้วย้อนกลับมาที่กี่อีกครั้ง เพื่อนคน



พื้นที่ สังคม ตัวตน155

งานที่ก�ำลังทอผ้าคู่กันอยู่ด้านข้างถามว่า “เสร็จแล้วหรือได้ไปเท่าไหร่
ล่ะ” ซึ่งอีกฝ่ายหนึ่งตอบกลับมาว่า “ได้ 5,600 (บาท) แบ่งกันคนละ 
2,800 (บาท) เดี๋ยวจะทอต่อเลย” หรือในโรงงาน ข. ป้าบัว คนงานทอ
กี่เดี่ยว ซึ่งเป็นคนที่ทอผ้าได้เร็ว ในสายตาเพื่อนคนงาน เมื่อทอผ้าเสร็จ 
เพื่อนคนงานได้หันไปถามว่า “เสร็จแล้วหรือ” แล้วหันไปคุยกับคู่ทอของ
ตนเองว่า “เมื่อรืนนี้ เฮาก็จะได้ลากไป (เอาผ้าไปส่ง) เหมือนเปิ้นแล้ว”

การทอผ้าคู่กันเป็นอีกส่วนหนึ่งที่กดดันให้คนงานหญิง ต้องรีบเร่ง
ในการท�ำงาน เนื่องจากความเกรงใจที่มีต่อคู่ทอ ป้าศรีคนงานทอผ้ากี่
คู่ในโรงงาน ข. อธิบายความกดดันจากการทอผ้าคู่กันว่า “เหมือนเรา
แข่งกัน คู่ (ทอ) เขาไม่ยั้ง (หยุด) เราก็ยั้งไม่ได้ อยู่ที่บ้านเราเมื่อยหลังก็
นอน ที่นี่ (โรงงาน) ท�ำไม่ได้ จะไปไหน ถ้าคู่ไปก็ไป คู่ไม่ไปก็ไปไม่ได้” 
หรือในช่วงบ่ายวันเดียวกัน หลังจากป้าพร และป้าหล้าซึ่งทอผ้าคู่กันต่าง
แยกย้ายกันกลับไปพักเที่ยงที่บ้าน พอถึงเวลา 13.00 น. ป้าพรกลับมา
โรงงานอีกครั้ง แต่ป้าหล้ายังไม่มา ป้าพรได้พูดกับเพื่อนร่วมงาน รวมทั้ง
ผู้เขียนว่า “ป้าหล้ามาช้า สงสัยป้อนข้าวแฟนก๊า” ประมาณ 14.00 น. 
ป้าหล้าจึงมาถึงโรงงานอย่างกระหืดกระหอบ ขอโทษป้าพร แล้วเล่าให้
ฟังว่า มีคนมาแจกบัตรเชิญไปงานศพ ต้องอยู่คุยด้วยจึงท�ำให้มาท�ำช้า

การพุดคุยกันของคนงานหญิงที่ทอผ้าคู ่กันที่กล่าวมาข้างต้น
สะท้อนให้เห็นว่าการท�ำงาน คู่กันส่งผลให้คนงานหญิงต่างกดดันตนเอง 
เนื่องจากการท�ำงานเชื่อมโยงอยู่กับเพื่อนร่วมงาน การตัดสินใจหยุดงาน 
หรือมาท�ำงานช้า ล้วนส่งผลกระทบต่อรายได้ของคู่ทอ อ�ำนาจในการ
ตัดสินใจท�ำงานของคนงานหญิงจึงถูกน�ำไปเกี่ยวพันกับเวลา ค่าจ้าง 
รวมทั้งกับเพื่อนร่วมงานที่ท�ำงานด้วยกัน

การควบคุมพื้นที่โรงงานไม่ได้เน้นแต่การสร้างความรู้สึกกดดันกับ
คนงานหญงิเท่านั้น เนื่องจากนายจ้างยงัออกแบบการควบคมุที่แนบเนยีน
กว่าใช้อ�ำนาจโดยตรง ซึ่งพบในกรณีของโรงงาน ข. ที่ทางโรงงานจัดให้
มีพื้นที่พักผ่อน ซึ่งประกอบไปด้วยโต๊ะรับแขก 2 ชุด โทรทัศน์ และวิทย ุ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552156

ส่วนมากคนงานหญิงจะนิยมเปิดวิทยุฟังเพลงค�ำเมืองจากสถานีวิทยุ
ชุมชนระหว่างที่ท�ำงาน แต่โทรทัศน์คนงานหญิงจะเปิดดูในวันที่ถ่ายทอด
สดการประกาศผลสลากกินแบ่งรัฐบาล และด้านหลังของโรงงานยังจัด
ให้มีพื้นที่ในการท�ำอาหาร พร้อมอุปกรณ์ท�ำครัว ซึ่งการจัดพื้นที่เช่นนี้ 
ท�ำให้ช่วงพักเที่ยงบางวันคนงานหญิงจะไม่กลับไปกินข้าวที่บ้าน แต่ใช้
พื้นที่ครัวในโรงงานท�ำอาหาร และกินข้าวร่วมกัน 

การจัดพื้นที่ให้คนงานหญิงได้ผ่อนคลายความตึงเครียดจากการ
ท�ำงาน และพบปะพดูคยุกนัระหว่างพกักนิข้าวเที่ยงในโรงงานเป็นกลยทุธ์
การจัดพื้นที่ของนายจ้างที่รวมเอาพื้นที่ในการท�ำงาน และพื้นที่บ้าน
ของคนงานหญิงเข้ามาไว้ในที่เดียวกัน เพื่อที่คนงานหญิงไม่ต้อง “เสีย
เวลา” กลับบ้านในช่วงพักกลางวัน ซึ่งการสร้างพื้นที่ที่ซ้อนทับระหว่าง
บ้าน และโรงงาน ในโรงงาน ข. เกิดขึ้นได้เนื่องจากคนงานหญิงต่างก็
ใช้พื้นที่เหล่านั้นตามที่นายจ้างให้ความหมาย และบางกรณีคนงานหญิง
ยังช่วยตอกย�้ำความซ้อนทับของพื้นที่บ้านในโรงงานด้วย เช่น ช่วงฤดู
ฝนคนงานหญิงบางคนได้ใช้ราวตากฝ้ายที่ย้อมสีของโรงงานเป็นที่ตาก
เสื้อผ้าของตนเองที่ซักมาจากบ้าน เพื่อที่ระหว่างท�ำงานจะได้ไม่ต้อง
กังวลกับการกลับไปเก็บผ้าที่บ้าน

ในกรณีของการรับงานไปท�ำที่บ้าน การควบคุมผ่านการออกแบบ
พื้นที่ท�ำงานเกิดขึ้นในกรณีที่เครือฝ้ายที่คนงานหญิงรับไปทอเป็น “งาน
เร่ง” 4 นายจ้างจะขี่จักรยานยนต์มาตัดผ้าที่ทอเสร็จบางส่วนจากกี่ตาม
บ้านของคนงานหญิง เพื่อน�ำไปรวบรวมรอส่งลูกค้าที่โรงงาน ถ้าเป็น
งานที่เร่งมากนายจ้างจะไป “ตามตัด” ที่บ้านคนงานหญิงทุกวัน ป้า
นางผู้เคยมีประสบการณ์รับงานเร่งเล่าว่า “แม่เลี้ยงมาตามตัดตั้ง 4 
ครั้ง (มาวันละครั้ง) ป้าท�ำไม่ค่อยไหว แต่ก็ยังมาตามตัดอยู่เรื่อยๆ” สิ่ง
ที่เกิดขึ้นหลังจากถูก “ตามตัด” บ่อยครั้ง คือ คนงานหญิงได้ก�ำหนด
กฎเกณฑ์ขึ้นมาเพื่อควบคุมตนเอง และคู่ทอว่าแต่ละวันต้องทอผ้าได้
ความยาวเท่าใด เนื่องจากไม่รู้ว่านายจ้างจะแวะมากดดันที่บ้านอีกเมื่อ



พื้นที่ สังคม ตัวตน157

ใด ซึ่งสะท้อนให้เห็นจากค�ำพูดของป้านางที่พูดกับลุงค�ำ สามีซึ่งทอผ้า
คู่กันว่า “วันนี้ต้องหยุดเย็นหน่อย เพราะเมื่อเช้าไม่ได้ทอ ต้อง 5 เมตร
ก่อนแล้วถึงจะหยุด” สาเหตุที่ป้านาง และลุงค�ำไม่ได้ทอผ้าในช่วงเช้า 
เพราะลุงค�ำไปซ่อมฝายคอนกรีตร่วมกับชาวบ้าน ท�ำให้ช่วงบ่ายเมื่อกลับ
ถึงบ้านลุงค�ำจึงรีบมาทอผ้าให้ได้ความยาวตามที่ป้านางก�ำหนดไว้ ซึ่ง
ค�ำอธิบายของป้านางสะท้อนให้เห็นว่า นายจ้างได้ผนวกรวมพื้นที่บ้าน
ของคนงานเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของพื้นที่ท�ำงาน ด้วยการตามไปควบคุม 
และกดดันให้ท�ำงานเร็วขึ้น และระบบอุตสาหกรรมก็ยังได้ท�ำให้คนงาน
ควบคุมตนเองด้วย

พื้นที่ชุมชนก็เป็นอีกพื้นที่หนึ่งที่นายจ้างใช้ควบคุมคนงานหญิงที่
รับงานไปท�ำที่บ้าน โดยเฉพาะกาดเช้า เพราะเป็นพื้นที่ที่นายจ้าง และ
คนงานต่างมาจับจ่ายซื้อขายสินค้า ป้าสุขหนึ่งในคนงานที่รับงานไปท�ำ
ที่บ้านเล่าให้ฟังว่า “วันๆ ไม่ได้เจอใคร อย่างมากก็ป๊ะ (เจอ) กันที่กาด
เช้า แม่เลี้ยงบางทีถ้างานเร่งก็เข้ามาถามว่า (ทอ) ถึงไหนแล้ว” พื้นที่
กาดเช้าจึงถูกนายจ้างให้ความหมายในฐานะพื้นที่ท�ำงานได้ด้วย จาก
การซักถามการท�ำงานกับคนงานหญิง ซึ่งการถูกถามในพื้นที่สาธารณะ
เช่นนี้สร้างความกดดันกับคนงานหญิงได้มากพอๆ กับการไป “ตามตัด” 
ที่บ้านของคนงานหญิง และยังท�ำให้คนงานหญิงรู้สึกว่าถูกจับจ้องจาก
คนในชุมชนด้วย

การควบคุมคนงานหญิงที่รับงานไปท�ำที่บ้าน จึงเป็นความพยายาม
ของนายจ้างในการน�ำเอาพื้นที่ท�ำงานเข้าไปซ้อนทับในทุกพื้นที่ชีวิตของ
คนงานหญิงทั้งพื้นที่บ้าน และพื้นที่ชุมชน ด้วยการท�ำให้คนงานหญิง
รู้สึกว่าตนเองถูกจับจ้องอยู่ตลอดเวลา ซึ่งนายจ้าง และคนในชุมชน
อาจไม่ได้จับจ้องคนงานหญิงอยู่ตลอดเวลา แต่สิ่งที่คอยจับจ้องตรวจ
สอบ คือ ตัวของคนงานหญิงเอง

การควบคุมพื้นที่ชีวิตของคนงานหญิงในมิติที่สองเกิดขึ้นผ่าน
ประวัติศาสตร์ของชุมชน จากประวัติบ้านหนองเงือกที่คนในชุมชนมีการ



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552158

ทอผ้าไว้ใช้ในครัวเรือน มาตั้งแต่ทศวรรษที่ 2470 จนกระทั่งประมาณ 
พ.ศ. 2518 จึงเปลี่ยนมาเป็นการทอในเชิงพาณิชย์ กลุ่มคนที่มีบทบาท
อย่างต่อเนื่องในงานประเภทนี้ คือ ผู้หญิง ซึ่งส่งผลให้งานทอผ้าถูก
นิยามจากคนในหมู่บ้านว่าเป็น “งานของผู้หญิง” และค�ำนิยามนี้เปรียบ
เสมือนกฎเกณฑ์ทางวัฒนธรรมที่ก�ำกับพฤติกรรม และทางเลือกในการ
ประกอบอาชีพของหญิงสาวในชุมชนช่วงทศวรรษที่ 2500-2520 โดยป้า
นาง เล่าถึงชีวิตในวัยเด็กว่า “พออายุ 11 (ปี) จบ ป.4 ก็มาทอผ้าเลย 
แต่ก่อนทอกันเป็นกลุ่มสนุกดี” ในขณะที่ป้าหล้ามองว่าการมาท�ำงานทอ
ผ้าเกิดจากการตัดสินใจของพ่อแม่ ไม่ได้มาจากการตัดสินใจของตนเอง 
“ตอนเรียนจบ ป.4 โรงเรียนในหมู่บ้านก็มีถึง ป.6 แล้ว แต่พ่อแม่ไม่ให้
เรียน บอกว่าผู้หญิงเรียนไปท�ำไมทอผ้าดีกว่า”

ค�ำบอกเล่าของป้านาง และป้าหล้า จึงสะท้อนให้เห็นว่า การให้
ความหมายงานทอผ้าว่า เป็น “งานของผู้หญิง” มีอิทธิพลต่อความคิด
ของผู้หญิงในหมู่บ้าน รวมทั้งพ่อแม่ และค�ำนิยามนี้ยังถูกน�ำมาใช้กับผู้
หญิงจากชุมชนอื่นที่เข้ามาเป็นสมาชิกภายในชุมชนด้วย เช่น ป้าดี ซึ่งมี
ภูมิล�ำเนาเดิมอยู่ที่อ�ำเภอคลองขลุง จังหวัดก�ำแพงเพชร ได้พูดถึงตอนที่
แต่งงานแล้วเข้ามาอยู่ที่หมู่บ้านว่า “มาถึงเขา (แม่สามี) ก็เตรียมกี่รอไว้
เลย เรียนทอผ้า ขินหูก จากแม่เขาแหละ เริ่มแรกก็ทอผ้าผืนเล็กๆ ก่อน” 

กฎเกณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนเมื่อเผชิญกับการขยายตัวของ
ระบบทุนนิยม ช่วงทศวรรษที่ 2500-2520 ท�ำให้ความหมายของงานทอ
ผ้า ซึ่งเดิมถูกนิยามว่าเป็นงานของผู้หญิง ได้ถูกเจ้าของโรงงานในอ�ำเภอ
ป่าซางน�ำมาใช้ โดยให้ความหมายในฐานะงานของแรงงานในระบบ
อุตสาหกรรม ซึ่งเป็นค�ำนิยามที่เอื้อประโยชน์กับนายจ้าง ในการก�ำหนด
คุณสมบัติของคนงาน ด้วยการเลือกผู้หญิงที่มีทักษะและประสบการณ์
ในงานทอผ้า ท�ำให้ท�ำงานได้ทันทีโดยไม่ต้องใช้เวลาในการอธิบายขั้น
ตอนของการท�ำงาน และเมื่อธุรกิจที่ตัวอ�ำเภอป่าซางซบเซาลง น�ำมาสู่
การตั้งโรงงานทอผ้าในชุมชน นายจ้าง (ซึ่งเคยเป็นแรงงานรับจ้างทอผ้า



พื้นที่ สังคม ตัวตน159

ที่ป่าซาง แต่มีการสะสมทุนมากกว่าคนงานหญิงคนอื่น) ก็น�ำค�ำนิยาม
นี้มาใช้ประโยชน์ในโรงงานของตนเอง ด้วยการจ้างคนงานหญิงภายใน
ชุมชน ซึ่งมีประสบการณ์ในการทอผ้ามานาน ป้าผันเจ้าของโรงงาน ก. 
กล่าวถึงหลักเกณฑ์การเลือกคนงานว่า “ตอนแรกเฮาขอเปิ้นมาทอที่
นี่ (โรงงาน) ฝีมือดีเหมือนกันทุกคน เพราะเปิ้นเคย (ทอผ้า) มาตั้งแต่
เป็นละอ่อน (เด็ก) แล้ว เห็นเปิ้นทอกันมาตั้งแต่ตัวเล็กๆ แล้วดี ไม่มี
ปัญหา” คนงานหญิงทอผ้า ซึ่งเคยเป็นแรงงานของเจ้าของโรงงานใน
ตัวอ�ำเภอป่าซางก็ได้เปลี่ยนมาเป็นแรงงานในโรงงานภายในชุมชน ซึ่ง
เจ้าของโรงงานก็คือ (อดีต) คนงานหญิงด้วยกัน

อย่างไรกต็าม การให้ความหมายกบังานทอผ้ากไ็ม่ได้หยดุนิ่งตายตวั 
แต่เปลี่ยนแปลงไปตามบรบิททางสงัคม การขยายตวัของระบบการศกึษา
ทางเลอืกที่หลากหลายในการประกอบอาชพี ส่งผลให้ในปัจจบุนัค�ำนยิาม
เดิมที่มีต่องานทอผ้าไม่สามารถผลิตซ�้ำความหมายกับคนในวัยหนุ่มสาว
ได้ กลุ่มคนที่ยอมรับ หรือให้ความส�ำคัญกับค�ำนิยามเดิมของชุมชนจึง
จ�ำกัดตัวเฉพาะผู้หญิงในวัยกลางคน ซึ่งเป็นกลุ่มแรงงานที่ส�ำคัญของ
อุตสาหกรรมทอผ้าในปัจจุบัน 

การควบคุมพื้นที่ชีวิตของคนงานหญิงในมิติที่สามเกิดขึ้นผ่านความ
สัมพันธ์ระหว่างนายจ้างและคนงาน นายจ้างได้น�ำเอาค�ำว่า “แม่เลี้ยง” 
ซึ่งเป็นค�ำที่เจ้าของโรงงานใช้เรียกแทนตนเองเวลาพูดคุยกับคนงาน
หญิง มาควบคุมคนงานหญิงโดยที่ “แม่เลี้ยง” มีความหมายแตกต่าง
กันระหว่างเจ้าของโรงงาน ก. และโรงงาน ข. 

ป้าผัน เจ้าของโรงงาน ก. มีอายุ 60 ปี ซึ่งจากการที่มีอายุมากกว่า
คนงานหญิงในโรงงานหลายปี ท�ำให้ความเป็น “แม่เลี้ยง” หมายถึง แม่
ที่ดูแลลูกๆ ป้าผันอธิบายความสัมพันธ์ที่มีต่อคนงานหญิงว่า “มาอยู่ก็
เหมือนลูกมีอะไรก็แบ่งให้กิน เจ็บไข้ได้ป่วยก็ต้องรักษา กระทบกระทั่ง
ก็ต้องเป็นที่ปรึกษา ที่นี่ผูกพันกันตลอด เขารักเราไม่ไปไหน เราก็ต้อง
รักเขา ทิ้งกันไม่ได้ เขาตัดสินใจมาท�ำกับเราแล้ว” ซึ่งการดูแลคนงาน



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552160

หญิง “เหมือนลูก” เป็นไปในลักษณะที่ “แม่เลี้ยง” คอยซักถามพูด
คุยเรื่องชีวิตความเป็นอยู่ และเรื่องงานในระหว่างที่คนงานหญิงท�ำงาน 
แต่ก็ไม่ได้มีความสนิทสนมกันมาก ปฏิสัมพันธ์ที่คนงานหญิงมีต่อ “แม่
เลี้ยง” เป็นการให้ความเคารพมากกว่า

ความเป็น “แม่เลี้ยง” ในโรงงาน ก. สะท้อนให้เห็นว่า นายจ้าง
ใช้ความสัมพันธ์แบบผู้อาวุโสมีต่อผู้น้อยมาควบคุมคนงานหญิง ด้วย
การสร้างความรู้สึกว่าคนงานหญิงอยู่ภายใต้การดูแลจากนายจ้าง แต่
เมื่อเงื่อนไขของนายจ้างเปลี่ยนไปการนิยามความหมายต่อ “แม่เลี้ยง” 
ก็เปลี่ยนแปลงไปเช่นกัน โดยในโรงงาน ข. ป้าพิน เจ้าของโรงงานวัย 
53 ปี ได้นิยามความหมาย “แม่เลี้ยง” ในแบบเพื่อนร่วมงาน

ช่วงเช้าป้าพินจะมาย้อมสีฝ้ายที่โรงงาน และบางครั้งเมื่อคนงาน 
ขินหูกไม่มา ป้าพินก็ท�ำงานแทน และมักท�ำอาหารกินร่วมกับคนงาน
หญิงช่วงพักกลางวัน ซึ่งเป็นการสร้างความสัมพันธ์ที่ สนิทสนมระหว่าง
นายจ้าง และคนงานหญิง ซึ่งสะท้อนจากค�ำพูดของป้าหล้า คนงานทอ
ผ้าที่พูดถึงความสัมพันธ์ระหว่างนายจ้างกับคนงานว่า “อยู่ด้วยกัน กิน
ด้วยกัน แม่เลี้ยงก็พึ่งลูกน้อง ลูกน้องก็พึ่งแม่เลี้ยง”

เพศภาวะเป็นอีกเงื่อนไขหนึ่ง ที่นายจ้างโรงงาน ข. ใช้ควบคุมคน
งานหญิง ในระหว่างท�ำงาน “แม่เลี้ยง” และคนงานหญิงมักพูดคุยกันถึง
ภาระที่ต้องรับผิดชอบ เช่น ค่าใช้จ่ายภายในบ้าน งานบ้าน การเลี้ยงลูก 
ซึ่งการพูดคุยกันในประเด็นเช่นนี้เอื้อให้เกิดความรู้สึกร่วมว่าทั้งคนงาน
หญิง และ “แม่เลี้ยง” ต่างก็เป็นผู้หญิงที่ต้องรับผิดชอบต่อครอบครัว
เหมือนกัน ซึ่งสะท้อนจากค�ำพูดของป้าทาที่พูดคุยระหว่างท�ำงานกับ
เพื่อนร่วมงาน และ “แม่เลี้ยง” ว่า “แม่ญิงแบบเฮาคึด (คิด) ละเอียด
ลออ พ่อชายแลงมาก็ใส่เหล้า ได้เงินมาก็ไปลาบบัวลอย (ชื่อร้านเหล้า-
ร้านอาหารในหมู่บ้าน)” การควบคุมแรงงานหญิงในระบบอุตสาหกรรม 
ด้วยการใช้เงื่อนไขของเพศภาวะจึงไม่จ�ำเป็นต้องมาจากการควบคุมของ
นายจ้างที่เป็นเพศตรงข้ามเท่านั้น เพราะการสร้าง “ความเป็นผู้หญิง” 



พื้นที่ สังคม ตัวตน161

ร่วมกันของทั้งฝ่ายนายจ้าง และคนงานก็สามารถน�ำมาเป็นเครื่องมือ
ในการควบคุมคนงานได้ “ความเป็นผู้หญิง” ด้วยกันในที่นี้ จึงไม่ได้
เป็นสิ่งที่รับประกันว่านายจ้าง และคนงานหญิงมีอ�ำนาจเท่าเทียมกัน

นอกจากการนิยามความหมายกับ “แม่เลี้ยง” แล้ว นายจ้างยังมี
กระบวนการเน้นย�้ำความเป็น “แม่เลี้ยง” ของตนเองด้วย คุณสมบัติที่
ส�ำคัญของ “แม่เลี้ยง” คือ ดูแลลูกน้องได้ดี มีงานให้คนงานท�ำอย่าง
สม�่ำเสมอ โดยเฉพาะในเดือน “ก้านอยาก” (เดือนสิงหาคม-กันยายน) 
เนื่องจากเป็นช่วงที่ไม่ค่อยมีงานเข้ามาที่โรงงาน เจ้าของโรงงาน ก. และ
โรงงาน ข. ต่างเห็นเหมือนกันว่าการจัดหางานให้คนงานหญิงท�ำอย่าง
ต่อเนื่องเป็นสิ่งจ�ำเป็น ถึงแม้ว่าจะไม่มีลูกค้าสั่งสินค้าเข้ามา ป้าพิน
เจ้าของโรงงาน ข. เล่าว่า “ไม่มีออเดอร์ ก็ต้องจ้างเหมือนเดิม ทอเก็บ
เอาไว้ ไม่จ้างก็มีปัญหา เขาต้องใช้ต้องจ่าย” ส่วนป้าผัน เจ้าของโรงงาน 
ก. อธิบายว่า “ขายได้ไม่ได้ไม่รู้ เราต้องจ้างเขาไว้ก่อน เขาก็อาศัยกิน
กับเรา เขาไม่รู้จะไปท�ำอะไรแล้ว เลี้ยงเขาก็ต้องเลี้ยงให้ตลอดรอดฝั่ง”

ปัญหาขาดแคลนคนงานทอผ้าของโรงงานในหมู ่บ้านก็เป็นอีก
สาเหตุหนึ่ง ที่ท�ำให้นายจ้างจ�ำเป็นต้องจ้างคนงานเอาไว้อย่างต่อเนื่อง 
ป้าผันได้อธิบายว่า “ต้องเลี้ยงเขาไปเรื่อยๆ ถ้าไม่เลี้ยง เขาก็ไปหาแม่
เลี้ยงคนอื่น ดึงเขากลับ เขาก็ไม่กลับมาแล้ว เพราะคนอื่นมาเอาไปแล้ว 
เราต้องดึงเขาไว้ ต้องหา (งาน) มาให้เขาทอไปเรื่อยๆ” 

นอกจากการการเลี้ยงดูลูกน้องด้วยการจ้างงานแม้ในช่วงที่ไม่มี
ลูกค้าสั่งซื้อสินค้าได้แล้วนายจ้างยังให้คนงานเบิกเงินค่าจ้างล่วงหน้า 
ซึ่งในมุมมองของเจ้าของโรงงาน อธิบายว่าเป็นการช่วยเหลือกัน ป้า
พินเจ้าของโรงงาน ข. บอกว่า “เห็นว่าลูกจ้างต้องใช้จ่าย บางทีลูกไม่มี
ค่าเทอม ก็ให้ (ค่าจ้าง) ไปแล้วค่อยหักเอา ก็ช่วยๆ กันไป” และป้าผัน 
เจ้าของโรงงานผ้า ก. ได้ขยายความถึงรูปแบบการเบิกเงินล่วงหน้าของ
คนงานหญิงว่า “บางคน (ทอ) ไม่เสร็จก็มาเบิกไปก่อนครึ่งหนึ่ง บางคน
ก็มาเบิกไปหมดเลย อาศัยไว้ใจกัน ไม่งั้นเขาก็ไม่มีกิน อาศัยช่วยๆ กัน



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552162

ไป” และป้าดีคนงาน ขินหูกพูดถึงการให้เบิกเงินล่วงหน้าของนายจ้าง
ว่า “ป้าผันเขาใจดี ค่าจ้างไม่ต้องรอให้ครบเดือนก็เบิกได้ หรือจะเบิก
ล่วงหน้าก็ได้” ค�ำพูดของคนงานหญิงจึงสะท้อนแนวคิดเรื่อง “บุญคุณ” 
ที่นายจ้างน�ำมาใช้ควบคุมแรงงาน ซึ่ง Mills (2001) อธิบายว่าเป็นการ
สร้างอุดมการณ์ที่อธิบายการจ้างงานในรูปแบบของการอุปถัมภ์ที่นิยาม
ความสัมพันธ์ของแรงงานผูกพันกับพันธะทางศีลธรรมของความสัมพันธ์
แบบบุญคุณ เอื้อให้คนงานเกิดความภักดี และเชื่อฟัง (Mills, 2001: 122)

ถึงแม้ว่าค�ำอธิบายของ “แม่เลี้ยง” และคนงานหญิง ต่างแสดงให้
เหน็ว่า การให้คนงานหญงิเบกิเงนิล่วงหน้าเป็นความสมัพนัธ์ที่ “แม่เลี้ยง” 
ให้ความช่วยเหลือคนงานหญิง แต่ถ้ามองในด้านการจัดการแรงงาน 
จะเห็นว่าเป็นวิธีการที่นายจ้างใช้สร้างความมั่นคงด้านแรงงานให้กับ
โรงงาน เนื่องจากความสัมพันธ์ในเชิงหนี้สิน ท�ำให้คนงานไม่สามารถ
ย้ายไปท�ำงานที่อื่นได้ หรือที่ Kapadia (2000) เรียกว่า “แรงงานแบบ
มีพันธะ” (Bonded Labour) ซึ่งเป็นกลยุทธ์ที่นายจ้างน�ำมาใช้ เพื่อลด
การเคลื่อนย้ายของแรงงาน พร้อมกับมีแรงงานราคาถูกผ่านระบบจ้าง
งานที่ผูกมัดด้วยหนี้สิน (Kapadia, 2000: 254)

การจัดงานภายในชุมชนก็เป็นอีกงานหนึ่งที่เจ้าของโรงงานให้ความ
ส�ำคัญ โดยเฉพาะงานสรงน�้ำพระธาตุที่วัด เจ้าของโรงงานจะร่วมกับชาว
บ้านจัดเตรียมสถานที่จัดงาน เช่น จัดเตรียมตุงไปแขวนประดับหน้าวัด 
จัดโต๊ะส�ำหรับแลกเหรียญเพื่อใส่บาตรพระประจ�ำวันเกิด รวมทั้งรับผิด
ชอบในการแลกเหรียญให้กับคนที่มาท�ำบุญที่วัด ช่วงเช้าของวันงานกลุ่ม
เจ้าของโรงงานก็เข้าร่วมขบวนอัญเชิญน�้ำศักดิ์สิทธิ์จากดอยขะม้อ ซึ่ง
ชาวบ้านได้น�ำมาก่อนวันงานไปสรงพระธาตุ และตอนกลางวัน เจ้าของ
โรงงานยังได้เตรียมอาหารไว้เลี้ยงคนงานที่โรงงาน หลังมื้อกลางวัน คน
งานหญิง และนายจ้างต่างแยกย้ายไปดา (ตกแต่ง) ครัวทานตามหมวด
ของตนเอง เพื่อน�ำมาแห่ประกวดในช่วงเย็น นายจ้างส่วนมากจะเดินอยู่
ด้านหน้าของขบวนแห่ เป็นที่น่าสังเกตว่าเจ้าของโรงงานต่างให้ความ



พื้นที่ สังคม ตัวตน163

ร่วมมือในการจัดงานอย่างมาก ทั้งงานสรงน�้ำพระธาตุที่วัด และงาน
แห่ครัวทาน เนื่องจากเป็นงานที่ตอกย�้ำถึงความเป็น “แม่เลี้ยง” ของ
คนในชุมชน ซึ่งสะท้อนให้เห็นจากการพูดคุยของชาวบ้านที่ยืนดูขบวน
แห่ ที่พูดถึงจ�ำนวนเงินที่แต่ละโรงงานใช้แต่งครัวทานในหมวดที่ตนเอง
อยู่ และในขณะเดียวกันการร่วมงานบุญเช่นนี้ก็เป็นการแสดงออกถึงการ
เป็นคนมีคุณธรรมของเจ้าของโรงงาน ป้านางพูดถึงนายจ้างของตนเอง 
ซึ่งก�ำลังเดินร่วมขบวนแห่ว่า “ป้าเนตรนี่ดีวันศีล (วันพระ) ไปวัดไม่เคย
ขาด งานบุญก็ไม่ขาด” การเข้าร่วมงานในชุมชนของเจ้าของโรงงานในที่
นี้จึงสะท้อนให้เห็นว่าการสร้างความเป็น “แม่เลี้ยง” ของเจ้าของโรงงาน 
นอกจากใช้ควบคุมคนงานหญิงแล้ว ยังน�ำมาใช้ลดความรู้สึกถึงความ
แตกต่างทางเศรษฐกิจระหว่างเจ้าของโรงงานกับคนในชุมชนได้ด้วย

การควบคุมพื้นที่ชีวิตคนงานหญิงของอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ 
สะท้อนให้เห็นถึงการจัดการที่มีลักษณะเฉพาะของอุตสาหกรรมขนาด
เล็กในหมู่บ้าน ซึ่งมีลักษณะแตกต่างจากอุตสาหกรรม “สมัยใหม่” ตรง
ที่การสร้างกฎระเบียบเพื่อควบคุมคนงานจะมีความ “ยืดหยุ่น” กว่า 
เพราะต้องการแรงงานราคาถูก ที่เป็นแรงงานกลุ ่มที่มีทักษะเฉพาะ 
และมีจ�ำนวนจ�ำกัด ซึ่งแรงงานกลุ่มนี้สามารถผลิตสินค้าที่สอดคล้อง
กับความต้องการของตลาดในปัจจุบันที่หันมาให้ความส�ำคัญกับสินค้า
ประเภท “ท�ำมือ” (Handmade) ซึ่งการจัดการแรงงานกลุ่มนี้ “คนนอก” 
ไม่สามารถเข้ามาบริหารจัดการได้ เพราะต้องอาศัยฐานของชุมชน ทั้ง
ในด้านของประวัติศาสตร์ชุมชนที่ผู้คนในชุมชนเกี่ยวข้องกับงานทอผ้า
มานาน และในด้านของความสัมพันธ์ภายในชุมชน จากการที่นายจ้าง
เป็นคนในชุมชน ที่มีประสบการณ์ในการทอผ้ามายาวนานเช่นเดียวกัน
กับคนงานหญิง ซึ่งท�ำให้มีความเข้าใจในขั้นตอนการผลิต และท�ำให้
บริหารจัดการแรงงานได้มีประสิทธิภาพ 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552164

ชีวิตที่เป็นมากกว่าคนงานทอผ้า: การต่อรองผ่านการสร้าง
พื้นที่ความรู้ของคนงานหญิงในอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ 

บทความนี้ผู้เขียนได้น�ำแนวคิดพื้นที่ความรู้ (Knowledge Spaces) 
มาใช้ประกอบการวิเคราะห์ในประเด็นการนิยามตัวตนของคนงานหญิง 
โดย Wright (2005) เสนอว่าพื้นที่ความรู้ (Knowledge Spaces) เป็นการ
เชื่อมโยงผู้คน สถานที่ และทักษะเข้าด้วยกัน เป็นพื้นที่ที่เกิดความรู้ที่
หลากหลาย ขณะเดียวกันพื้นที่นี้ก็ก่อให้เกิดความรู้ในตัวคน แนวคิดนี้
จะท�ำให้เข้าใจสถานะของความรู้ที่สอดคล้องกับบริบททางประวัติศาสตร์ 
โดยผู้สร้างความรู้ (Knowledge Producers) เป็นผู้ผสมผสาน และจัดการ
ความรู้ โดยการสอดแทรกวาทกรรมกระแสหลักด้วยทางเลือกอื่น 

แนวคิดพื้นที่ความรู้ จึงท�ำให้เห็นพลวัตของผู้คนแต่ละท้องถิ่นที่
สร้างความรู้จากการน�ำประสบการณ์ชีวิตไปตีความ และผสมผสาน
กับความรู้อื่นๆ และยังเป็นความรู้ที่เกิดจากการทดลองปฏิบัติ ซึ่งเมื่อ
ผู้เขียนน�ำแนวคิดนี้มาพิจารณาในกรณีของคนงานหญิงในอุตสาหกรรม
ผ้าฝ้ายทอมือ พบว่ามีคนงานหญิงบางคนที่ไม่ได้มองว่าชีวิตตนเอง
จ�ำกัดอยู่ที่ความเป็น “คนงาน” ในอุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือ ในทาง
ตรงข้ามคนงานหญิงกลุ่มนี้ได้ทดลองประกอบอาชีพที่หลากหลาย เข้า
รับการฝึกอบรมเพิ่มความรู้ให้กับตนเองทั้งในส่วนของงานทอผ้า และ
งานประเภทอื่น และช่วยเหลืองานในชุมชนก็เป็นอีกประเด็นหนึ่งที่คน
งานหญิงกลุ่มนี้ให้ความส�ำคัญ 

ป้าสุข: ทอผ้าเรื่อยๆ และเรียนรู้เพิ่มขึ้นทุกวัน

ป้าสุข อายุ 49 ปี ภูมิล�ำเนาเดิมอยู่ที่บ้านสันก่อดู่ หมู่บ้านใกล้
เคียงกับบ้านหนองเงือก เดิมเคยสานหมวกก่อนเปลี่ยนมาเย็บเสื้อโหล
ที่บ้านป่าบุก จนกระทั่งแต่งงาน และย้ายมาอยู่ในหมู่บ้านก็ได้เปลี่ยน
มาทอผ้า โดยรับงานทั้งของโรงงาน และกลุ่มทอผ้ามาท�ำที่บ้าน รวมทั้ง
ยังท�ำนาในที่ดินตนเองอีก 2 ไร่และเป็นสมาชิกกลุ่มเกษตรอินทรีย์ของ
หมู่บ้าน สมาชิกในครอบครัวของป้าสุขประกอบไปด้วย ป้าสุข สามี ซึ่ง



พื้นที่ สังคม ตัวตน165

ท�ำงานที่โรงงานผลิตรองเท้าจากยางรถยนต์ในหมู่บ้านลูกชายคนโตอาย ุ
25 ปี ท�ำงานในนิคมอุตสาหกรรมล�ำพูน และลูกชายคนเล็กอายุ 16 ปี 
เรียนอยู่ที่วิทยาลัยเทคนิค จังหวัดล�ำพูน

ป้าสุขรับเครือฝ้ายจากโรงงานมาทอที่บ้าน เพราะการท�ำงานที่บ้าน
ท�ำให้สามารถดูแลลูก และสามี ได้ด้วย “ป้ามีห่วงไหนจะลูก ลุง (สามี) 
ก็ไปท�ำงานที่โรงงานรองเท้า กลางวันก็กลับมากินข้าวบ้าน” ป้าสุขได้
อธิบายถึงความแตกต่างระหว่างตนเองกับคนงานที่ท�ำงานในโรงงาน
ว่า “พวกที่ไปทอที่โรงงานเขาอิสระ” ถึงแม้ป้าสุขจะอธิบายเงื่อนไขชีวิต
ของตนเองว่า ต้องดูแลสมาชิกในครอบครัว และมองว่าคนงานหญิงที่
ไปท�ำงานโรงงานเป็นคน “อิสระ” แต่เมื่ออธิบายรายละเอียดแล้วป้าสุข
ก็ไม่ได้อยากมี “อิสระ” จากการไปท�ำงานที่โรงงาน เนื่องจากมองการ
ท�ำงานที่โรงงานว่า “ในโรงงานต้องโดนงานหนักๆ เร่งๆ ถ้าวันไหนไม่
ไปท�ำงาน ก็ถามกันแล้วว่าไปไหน ไปกับใคร ไปงานอะไร ทอที่โรงงาน
แข่งกัน แกกี่วันเสร็จ ฉันกี่วันเสร็จ เหมือนต้องคุมตัวเอง” และจากมุม
มองที่ว่าโรงงานเป็นพื้นที่แข่งขัน และก่อให้เกิดการควบคุมตนเอง ป้า
สุขจึงเลือกรับงานจากโรงงานมาท�ำที่บ้านสลับกับรับงานของกลุ่มทอผ้า 
ซึ่งป้าสุขพูดถึงข้อดีของการท�ำงานที่บ้านว่า “ทอที่โรงงานปลีกตัวออก
จากเขา (นายจ้าง) มันยาก ทอที่บ้านเปลี่ยนร้านได้ง่ายกว่า” 

ค�ำอธิบายของป้าสุข สะท้อนถึงการสร้างทางเลือกในการท�ำงาน
ที่เกิดขึ้นเมื่อแยกตนเองออกมาจากพื้นที่โรงงาน ซึ่งปัจจัยที่สนับสนุน
ความคิดที่ว่าทอผ้าที่บ้านสามารถเปลี่ยนร้านได้ง่าย ป้าสุขอธิบายว่า 
“ทอโรงงานเขาเตรียมไว้ให้หมด มีแต่มือมาทอ ป้าซื้อกี่เอง ท�ำยังไงก็
ท�ำได้ ทอ (ขาย) เองก็ได้ รับจ้าง (โรงงาน) ก็ได้” การมีกี่ทอผ้าเป็น
ของตนเองจึงเป็นปัจจัยที่ท�ำให้ป้าสุข มีทางเลือกเพิ่มขึ้นเมื่อเทียบกับ
คนงานที่พึ่งพาทุกอย่างจากนายจ้าง

พื้นที่บ้านจึงเป็นพื้นที่ที่ป้าสุขสามารถดูแลสมาชิกในครอบครัวไป
พร้อมกับการท�ำงาน และที่ส�ำคัญบ้านยังเป็นพื้นที่ที่หลีกเลี่ยงการท�ำงาน



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552166

ภายใต้สภาวะที่กดดัน แข่งขันในโรงงาน และมีอิสระในการเลือกรับงาน 
เนื่องมาจากป้าสุขไม่ได้มองงานทอผ้าว่าเป็นเพียงงานรับจ้าง แต่ยังให้
คุณค่าในฐานะงานที่ใช้ความรู้ ป้าสุขเล่าในระหว่างแก้เส้นด้ายที่พันกัน
ที่กี่ทอผ้าว่า “ทอผ้ามันก็แก้ปัญหาเหมือนกัน ต้องดูว่าสาเหตุมันเป็น
อะไร ใช้หัวเหมือนกัน ต้องใช้สมองว่าย�่ำแปใด ตึงจะเป็นดอก (ลาย) 
ขึ้นมา คนอื่นบ่สู้ลายเขากลัวความรู้”

ส�ำหรับป้าสุข ความรู้ในการทอผ้า หมายถึงการท�ำงานทอผ้าได้
ทุกขั้นตอนตั้งแต่การกวักฝ้าย ขินหูก สืบหูก ก่อนที่จะมาทอ “แต่ก่อน
ต้องท�ำเป็นหมด ทั้งกวัก ขิน สืบ ต�ำ (ทอ) ซึ่งแตกต่างจากทอรับจ้าง
ในปัจจุบันที่ป้าสุขมองว่า “คนทอสมัยนี้บ่ฮู้หลบฮู้อ่าน (ลายที่ใช้ในการ
ขิน) สมัยนี้ทอก็ทอติกๆ (สักแต่ว่าทอ) ทอใหม่ก็บ่จ้าง (ไม่ช�ำนาญ) ขินบ่
ฮู้หลบฮู้อ่าน เจ้าของเขาขินมาให้ก็ทอ บ่ฮู้เขาฮู้ฟืม ทอผิดก็มี” และ
จากความคิดที่ว่างานทอผ้าเป็นงานที่ใช้ความรู้ ท�ำให้ป้าสุข วิจารณ์
เจ้าหน้าที่รัฐที่ติดต่อให้ไปสอนทอผ้าที่ศูนย์ฝึกอาชีพสตรี จังหวัดล�ำพูน 
ซึ่งมีระยะเวลาสอนเพียง 5 วันว่า “จ้างไปสอนแต่ทอ แล้วจะทอได้ไง 
ถ้าไม่มีความรู้เรื่องขิน ไม่มีคนขินผ้าให้ แต่ก็ไม่แน่คนทอสมัยนี้ ไม่ต้อง
ขินเป็นก็ได้ มีคนอื่นขินให้ก็ทอได้แล้ว” 

ค�ำบอกเล่าของป้าสุข สะท้อนให้เห็นถึงการให้คุณค่ากับงานทอผ้า
ว่าเป็นที่มีการถ่ายทอดกันของคนในหมู่บ้านจากรุ่นสู่รุ่นงานใช้ฝีมือ และ
ต้องมีความรู้ความเข้าใจในกระบวนการการท�ำงานทั้งหมด ตั้งแต่เริ่ม
ต้นจนเสร็จสิ้นออกมาเป็นชิ้นงาน งานทอผ้าจึงเป็นชุดความรู้ที่ประกอบ
ไว้ด้วยความรู้ย่อยๆ อีกหลายชนิดที่ต้องใช้เวลาและประสบการณ์ใน
การเรียนรู้ ซึ่งต่างจากระบบการผลิตในปัจจุบันที่มีวิธีคิดแบบแยกส่วน 
มนุษย์จึงถูกแยกให้ท�ำงานเฉพาะด้านตามหลักการแบ่งงานกันท�ำ เพื่อ
เพิ่มประสิทธิภาพการผลิต และลดเวลาในการท�ำงาน

ถึงแม้ว่าป้าสุขจะอธิบายการท�ำงานของตนเองในฐานะที่เป็นงาน
ฝีมือที่ใช้ความรู้ แต่ก็ปฏิเสธไม่ได้ว่าค่าจ้างที่ได้รับจากการท�ำงานมี



พื้นที่ สังคม ตัวตน167

อิทธิพลต่อการเลือกรับงานทอผ้าเช่นกัน ป้าสุขอธิบายถึงการรับงาน
ทอผ้าลายสี่ตะกรอว่า “ผ้าลายดี ถ้าคนท�ำไม่เป็น ท�ำไม่ได้ ต้องเรียน
ไป ต้องมีคนสอน ท�ำยากแต่ได้เงินมาก” และป้าสุขได้วิจารณ์การให้
คุณค่ากับงานทอผ้าที่เปลี่ยนแปลงไปของคนหนุ่มสาวในปัจจุบันว่า “ละ
อ่อนบ่สนใจทอผ้าแล้ว บ่ยอมเรียน ทอผ้ารายได้ดีไม่ต้องไปนิคม แต่
คนบ่เข้าใจ ไปนิคมกันหมด จะมาทอผ้าอย่างนี้ท�ำไม่เป็น ไม่ได้เรียน
มาตั้งแต่แรก เด็กสมัยนี้เขาชอบงานสบาย จบจากโรงเรียนก็ไปสมัคร
งานนิคมกัน เราอยู่กับบ้านได้ท�ำงานหลายอย่าง นิคมท�ำได้อย่างเดียว 
รับแต่เงินเดือน (ทอผ้า) อย่างนี้ มันท�ำไปเรื่อยๆ วันไหนเราไม่อยากท�ำ 
เราก็ไม่ท�ำ แล้วแต่เรา ถึงเวลาอยากไปสวนก็ไปสวน”

งานที่ป้าสุขเลือกท�ำคู่กับงานทอผ้าเป็นงานในภาคเกษตรกรรม ป้า
สุขวางแผนการท�ำนาไว้ว่า “เดือนหน้า (มิถุนายน พ.ศ. 2548) สักวัน
ที่ 10 จะหยุด (ทอผ้า) ไปหว่านกล้า พฤศจิกายน ก็เกี่ยว ทั้งเกี่ยวเอง 
และจ้างเกี่ยว ปลูกข้าวขายดีกว่ามันตึง (ต้อง) กินทุกวัน” การท�ำนาจึง
เป็นอีกช่องทางหนึ่งในการสร้างรายได้ ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงที่
คนในชุมชนท�ำนาน้อยลง และเปลี่ยนมาซื้อข้าวกินแทน คนที่ยังท�ำนา
อยู่คือ คนที่มีที่ดินเป็นของตนเอง มีทุนทรัพย์และสามารถหาแรงงาน
มาท�ำนาได้ (ส่วนมากเป็นแรงงานรับจ้าง) ในขณะที่การช่วยเหลือกัน
ภายในชุมชนแบบเอามื้อเอาวันจะเกิดขึ้นเฉพาะเพื่อนที่มีความใกล้ชิด
กัน ซึ่งส�ำหรับป้าสุขการเอามื้อเอาวันท�ำเฉพาะเกี่ยวข้าวกับเพื่อนที่ทอ
ผ้าด้วยกันที่กลุ่มทอผ้า แต่ส่วนอื่นใช้จ้างแรงงานทั้งหมด “ปีนี้ (พ.ศ. 
2548) เอามื้อกัน ต้องไปเกี่ยวข้าว 2-3 วันแต่จ้างเปิ้นฟาดกองละร้อย
ซาวบาท (ร้อยยี่สิบบาท)”

การท�ำนาของป้าสุข สะท้อนให้เห็นถึงบทบาทของการเป็นนายจ้าง
ในภาคเกษตรกรรม ที่พยายามจะจัดการแรงงานให้เกิดประโยชน์กับ
การผลิต ตามตรรกะของระบบทุนนิยม แต่ในขณะเดียวกันก็ยังคงแฝง
ไว้ด้วยวิธีคิดแบบชาวนาที่ให้ความส�ำคัญกับการช่วยเหลือกันแบบเอา



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552168

มื้อเอาวัน (ถึงแม้จะจ�ำกัดวงการช่วยเหลือกันให้แคบลงมาเฉพาะคนที่
สนิทกัน) รวมทั้งการให้ความส�ำคัญกับการท�ำนาไว้กินเอง

การท�ำเกษตรอินทรีย์ เป็นงานอีกประเภทหนึ่งที่ป้าสุขให้ความ
ส�ำคัญ เนื่องจากเป็นคณะกรรมการสหกรณ์ของหมู่บ้าน ซึ่งกิจกรรม
หลักนอกจากการจัดตั้งกลุ่มสัจจะออมทรัพย์แล้ว ยังมีการท�ำสวนเกษตร
อนิทรย์ี ซึ่งเน้นปลกูไม้ดอก และผกัสวนครวัโดยยงัอยูใ่นขั้นเริ่มต้น สมาชกิ
ที่ทดลองแนวทางนี้มีเพียงป้าสุข และเพื่อนสมาชิกอีกสองคน ที่เข้ารับ
การฝึกอบรม ดูงาน และน�ำมาทดลองปฏิบัติจริง ป้าสุขจึงต้องแบ่งเวลา
ระหว่างการไปดูแลสวนเกษตรอินทรีย์ และงานทอผ้า “ทอผ้าในช่วงเช้า 
ประมาณบ่ายสามโมงก็จะออกสวนรดน�้ำที่สวน ไปใส่น�้ำกุหลาบทีก็ครึ่ง
วัน เดี๋ยวทอเสร็จบ่ายนี้จะไปท�ำก้อนเห็ดนางฟ้า (ก้อนเพาะเห็ดนางฟ้า) 
อยู่กับผ้านานๆ มันก็เครียดเหมือนกัน เร่งตลอดไม่ได้พัก”

การท�ำนา และเกษตรอินทรีย์ จึงเป็นช่องทางในการสร้างรายได้
เพิ่มจากการทอผ้า และเป็นงานที่ป้าสุขใช้เป็น “ชานพัก” จากสภาวะ
กดดันของการท�ำงานทอผ้า ซึ่งเป็นงานที่ท�ำซ�้ำๆ และเร่งรัดเวลาท�ำงาน 
อีกทั้ง “ชานพัก” นี้ยังท�ำให้ป้าสุขมีโอกาสได้เรียนรู้การเกษตรในแบบที่
ปลอดภัยกับสุขภาพ ซึ่งเป็นประเด็นที่ป้าสุขให้ความส�ำคัญอีกประเด็น
หนึ่ง ป้าสุขสมัครเป็นอาสาสมัครสาธารณสุข (อสม.) งานที่รับผิดชอบ 
คือ เข้าร่วมประชุมกับสมาชิก อสม. ทุกๆ วันที่ 7 ของเดือน และเข้า
เวรที่ที่ท�ำการ อสม. ของหมู่บ้านทุกวันพุธ ในปีที่ผู้เขียนเก็บข้อมูลภาค
สนาม (พ.ศ.2548) เกิดการระบาดของโรคไข้หวัดนกในหลายพื้นที่ของ
ประเทศ ป้าสุขจึงต้องท�ำงานหนักขึ้น เพื่อประชาสัมพันธ์ และให้ความ
รู้คนในหมู่บ้านในการป้องกันตนเอง รวมทั้งคอยเฝ้าระวังร่วมกับสมาชิก 
อสม. คนอื่นว่ามีสัตว์ปีกในหมู่บ้านตายด้วยโรคนี้หรือไม่

การท�ำงานที่หลากหลายของป้าสุข ตั้งแต่ทอผ้า ท�ำนา สวนเกษตร
อินทรีย์ ท�ำให้ผู้เขียนถามป้าสุขว่าเอาเวลา และแรงที่ไหนไปท�ำงาน อสม. 
ได้อีก ป้าสุขอธิบายว่า “อสม. ก็เหมือนกับช่วยๆ กันไป เราก็พลอย



พื้นที่ สังคม ตัวตน169

ได้รู้เรื่องโรคภัยไข้เจ็บไปด้วย แล้วเวลาไปหาหมอก็ได้ตรวจไวเพราะใช้
บัตร (สมาชิก อสม.)” การเป็นสมาชิก อสม. จึงเป็นการท�ำงานบริการ
ชุมชนด้านสุขภาพอนามัยขั้นพื้นฐานที่ได้รับความรู้ ควบคู่ไปกับการใช้
สิทธิเพื่อเข้าถึงบริการทางสาธารณสุขได้สะดวกขึ้น เพราะป้าสุขต้องไป
ตรวจร่างกายที่โรงพยาบาลจังหวัดล�ำพูนทุกเดือน เนื่องจากเคยป่วยเป็น
มะเร็งปีกมดลูกจนต้องตัดมดลูก และแพทย์ยังคงนัดดูอาการอย่างต่อ
เนื่อง การแสดงบัตร อสม. (ย่อมาจาก อาสาสมัครสาธารณสุข) ท�ำให้ 
ป้าสุขไม่ต้องรอการตรวจรักษานาน 

การนิยามตัวตนของป้าสุข จึงเกิดขึ้นผ่านการให้ความหมายในเชิง
คุณค่ากับงานทอผ้า โดยแยกให้เห็นระหว่างคนทอที่มี “ความรู้” และ
ไม่มี “ความรู้” ในการทอผ้า การแสวงหา “ความรู้” ของป้าสุขยังรวม
ไปถึงการต่อยอดความรู้ด้านเกษตรกรรมที่มีอยู่จากการท�ำนา ด้วยการ
เข้าอบรม และทดลองท�ำสวนเกษตรอินทรีย์กับทางสหกรณ์ “ความรู้” 
เหล่านี้เป็นทุนทางวัฒนธรรมที่สามารถแปลงเป็นทุนทางเศรษฐกิจ จาก
การน�ำความรู้ที่มีไปสร้างรายได้ และป้าสุขก็ยังหาความรู้ในด้านสุขภาพ
อนามัย จากการสมัครเป็นสมาชิก อสม. ประจ�ำหมู่บ้าน “ความรู้” ชุด
นี้ นอกจากช่วยให้ดูแลสุขภาพตนเองได้ดีขึ้นแล้ว ยังเป็นการน�ำ “ความ
รู้” ที่ได้มาถ่ายทอดให้กับคนในชุมชน ซึ่งเป็นการนิยามที่ท�ำให้ป้าสุข
ตระหนักถึงคุณค่าของตนเองที่มีต่อชุมชน การสับเปลี่ยนการท�ำงานที่
หลากหลายของป้าสุข จึงไม่ได้เป็นการหลบหลีกจากระบบอุตสาหกรรม
ผ้าฝ้ายทอมือเท่านั้น แต่ท�ำให้ป้าสุขมีโอกาสได้เรียนรู้เรื่องราวต่างๆ ที่
ตนเองสนใจ รวมทั้งได้น�ำมาปฏิบัติจริง ซึ่งโอกาสเหล่านี้ไม่สามารถ
หาได้จากระบบอุตสาหกรรมที่ไม่ได้เป็นระบบที่เอื้อให้มนุษย์เกิดความ
คิดสร้างสรรค์

ป้าดา: ใหม่ในโรงงาน แต่เจ๋งในชุมชน

ป้าดา คนงานหญิงวัย 50 ปี ได้รับการยอมรับจากคนในชุมชนว่า
มีความรู้ ความสามารถในการทอผ้า เข้ามาเป็นคนงานขินหูกในโรงงาน 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552170

ก. ประมาณ 2 ปี ก่อนหน้านี้ป้าดาทอผ้าอยู่ที่บ้านกับอีกโรงงานหนึ่ง 
แต่เปลี่ยนมาท�ำงานขินหูกที่โรงงาน เนื่องจากหลานสาวมีอายุครบ 3 
ปี ซึ่งสามารถพาไปฝากที่ศูนย์เด็กเล็กของหมู่บ้านได้ในช่วงกลางวัน ซึ่ง
ท�ำให้ป้าดาปลีกไปท�ำงานในโรงงานได้

ครอบครัวของป้าดามีสมาชิก 3 คน คือป้าดา สามี และหลาน 
ส�ำหรับลูกสาววัย 25 ปี ป้าดาพูดถึงเพียงสั้นๆ ว่าไปท�ำงานรับจ้างใน
ตัวเมืองล�ำพูนไม่ค่อยกลับมาบ้าน หลังจากป้าดาไปท�ำงานในโรงงาน 
สามีก็เปลี่ยนจากเลี้ยงวัวมาทอผ้าที่บ้านซึ่งมีกี่ทออยู่แล้ว รวมทั้งตัดสิน
ใจขายที่ดิน 2 ไร่ เนื่องจากไม่ได้ท�ำนาแล้ว และอยากมีเงินเก็บไว้เป็น
ทุนของครอบครัว 

การมาท�ำงานประเภทเดียวกันกับป้าดี ซึ่งเป็น “คนเก่าคนแก่” 
ที่ท�ำงานกับทางโรงงานมาถึง 11 ปี ท�ำให้ป้าดาถูกนิยามจากเพื่อนคน
งานว่า “คนใหม่” ซึ่งถูกตอกย�้ำด้วยค�ำอธิบายของป้าดีที่ว่า “เราอยู่มา
นานก็ต้องคอยบอก คอยแบ่งงานให้เขา (ป้าดา) คนใหม่” แต่ส�ำหรับ
ป้าดาความเป็น “คนใหม่” ของตนเอง หมายถึง ไม่คุ้นเคยกับอุปกรณ์ 
สถานที่ และวิธีการแบ่งงานกันในโรงงานเท่านั้น ป้าดาอธิบายถึงการ
ท�ำงานว่า “ต้องให้ป้าดีเขาบอกว่าจะเอาสีอะไร ลายอะไร เพราะเรามัน
คนใหม่” แต่ในด้านฝีมือทอผ้าของป้าดานั้นได้รับการยอมรับจากคนใน
หมู่บ้าน ทั้งเจ้าของโรงงานและคนงานทอผ้า ภรรยาของอดีตก�ำนัน ผู้
ริเริ่มตั้งกลุ่มทอผ้าครั้งแรกในหมู่บ้าน กล่าวถึงป้าดาว่า “ในบรรดาคน
ทอทั้งหมด ป้าดาเก่งที่สุดแล้ว ลายอะไรก็ท�ำได้หมด”

อย่างไรก็ตาม เงื่อนไขการท�ำงานในโรงงาน งานที่ลูกค้าสั่งเข้า
มาส่วนมากมีรูปแบบเหมือน หรือคล้ายกับที่โรงงานผลิตอยู่แล้ว ไม่
ค่อยมีงานลวดลายใหม่ๆ ที่ต้องใช้ฝีมือ หรือทักษะเฉพาะของคนขิน 
แต่เนื่องจากคนขินมีจ�ำนวนน้อย (3 คน) และจ�ำเป็นต้องท�ำงานให้ทัน
กับปริมาณคนทอผ้าในโรงงาน และที่รับงานไปท�ำที่บ้านทั้งในหมู่บ้าน 
และนอกหมู่บ้านที่มีจ�ำนวนมากกว่า 70 คนท�ำให้ฝีมือในการขินอาจมี



พื้นที่ สังคม ตัวตน171

ความส�ำคัญน้อยกว่าความรวดเร็วในการท�ำงาน และระยะเวลาที่ใช้ใน
การท�ำงานแต่ละวัน 

เงื่อนไขการท�ำงานที่เรียกร้องให้คนงานต้องใช้เวลาในการท�ำงาน
ยาวนานในแต่ละวัน ท�ำให้ป้าดี ซึ่งท�ำงานภายใต้สภาวะแบบนี้มานาน 
มองว่าเป็นเรื่องปกติที่กลับจากโรงงานประมาณ 19.00–20.00 น. แต่
ส�ำหรับป้าดามองว่าตนเองไม่สามารถท�ำงานแบบเดียวกับป้าดีได้ ถึง
แม้ว่าป้าดีจะพยายามชักชวนให้ป้าดาอยู่ท�ำงานต่อจนค�่ำ แต่ป้าดาก็
ปฏิเสธอยู่บ่อยครั้ง ค�ำอธิบายที่ป้าดาอ้างเพื่อปฏิเสธ คือ ภาระในการ
ดูแลครอบครัว ป้าดาพูดถึงการท�ำงานของป้าดีว่า “ป้าดีเขาท�ำ (งาน) 
จนดึกได้ เพราะเขาไม่มีภาระอะไร” ภาระของป้าดา คือ การกลับบ้าน
ไปเลี้ยงหลานสาววัย 3 ปี ที่สามีรับกลับมาจากศูนย์เด็กเล็กในช่วงเย็น 
และช่วงเก็บล�ำไย (เดือนสิงหาคม) ป้าดาก็หยุดงานไปเก็บล�ำไยเช่นเดียว
กับคนงานอีกหลายๆ คน

ความเป็น “คนใหม่” ถูกป้าดาน�ำมาใช้แยกตนเองออกจากระบบ
โรงงาน เพื่อไม่ให้ถูกเงื่อนไขการท�ำงานบีบคั้นชีวิตมากเกินไป ซึ่งจะต่าง
จากการนิยามตนเองว่า “คนเก่าคนแก่” ของป้าดี ซึ่งน�ำตนเองไปผูกผัน
กับระบบโรงงานมากจนกลายเป็นการกดดันตนเองให้ต้องท�ำงานหนัก

การตีความกับความเป็น “คนใหม่” ของป้าดา จึงเกิดขึ้นจาก
การน�ำเอาพื้นที่อื่นๆ ในชีวิตมาอธิบายกับเพื่อนร่วมงาน เช่น พื้นที่บ้าน 
ที่ตนเองต้องดูแลรับผิดชอบ และบางครั้งก็ใช้วิธีสลับพื้นที่ท�ำงาน ด้วย
การไปท�ำงานประเภทอื่นในบางช่วง เช่น ไปรับจ้างเก็บล�ำไย วิธีการ
เช่นนี้ท�ำให้ตัวตนของป้าดาไม่ถูกยึดโยงไว้กับโรงงาน ซึ่งเป็นการเปิด
โอกาสให้มีการนิยามตัวตนที่หลากหลาย การสลับพื้นที่ท�ำงานของป้า
ดา ยังหมายถึงการรับงานทอผ้าจากลูกค้าเอง โดยเฉพาะช่วงเทศกาล
สงกรานต์ ป้าดาเล่าถึงการท�ำงานในส่วนนี้ว่า “ปีใหม่ก็รับจ้างทอสไบ 
ทอตุง รับจ้างเอง เขามาสั่งเองที่บ้าน แปง (ท�ำ) ขายเอง ก�ำไรเยอะ
กว่า เวลาทอเสร็จก็หักค่าฝ้ายไป เรามีกี่ของตัวเอง” และเมื่อเปลี่ยน



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552172

พื้นที่ และรูปแบบงานทอผ้ามาเป็นลายที่ทอยาก เช่น ลายสิบสองราศ ี
และลายพระธาตุ ซึ่งต้องใช้ความสามารถ และประสบการณ์ของคน
ทอ การนิยามความหมายต่องานทอผ้าของป้าดาก็ต่างจากการท�ำงาน
ในโรงงาน โดยงานทอผ้าถูกอธิบายว่าเป็นงานที่ใช้ความรู้ และถ่าย
ทอดกันเในชุมชน และป้าดายังได้เล่าให้ฟังว่า “ที่บ้านถวายติดต่อให้
ไปสอนคนงานที่โรงงาน แต่ไม่ไปหรอกเดี๋ยวเขาก็เอาวิชาเราไปกินหมด” 

พื้นที่ท�ำงานของป้าดายังครอบคลุมถึงกาดเช้า (ตลาดเช้า) ใน
หมู่บ้าน ช่วงเช้าก่อนไปขินหูกที่โรงงาน ป้าดาจะไปเก็บเงินผ่อนสินค้า
ที่กาดเช้า โดยสินค้าเงินผ่อนของป้าดามีตั้งแต่ปิ่นปักผม ผ้าถุง จนถึง
เครื่องท�ำน�้ำอุ่น คนในหมู่บ้านส่วนมากจะมาที่กาดเช้า ป้าดาจึงสะดวก
ในการเก็บเงินที่กาดมากกว่าไปตามเก็บตามบ้าน และการทวงถามค่า
ผ่อนสินค้าที่กาดเช้า ท�ำให้ลูกค้าส่วนมากไม่กล้าปฏิเสธ หรือผัดผ่อน
การจ่ายเงิน เพราะเป็นพื้นที่ที่คนในชุมชนจ�ำนวนมากมารวมตัวกัน แต่
ป้าดาก็ไม่ได้ขายสินค้าเงินผ่อนอย่างต่อเนื่อง ป้าดาจะหยุดขายเวลาที่
ลูกค้าผ่อนช�ำระเงินครบในแต่ละงวด แล้วจะกลับมาขายสินค้าเงินผ่อน
อีกครั้งในช่วงที่ประเมินว่าชาวบ้านมีก�ำลังซื้อ “จะเริ่มขายของเงินผ่อน
ใหม่อีกรอบใกล้ปีใหม่ (พ.ศ. 2549) ก�ำลังมีเงินกัน ของที่จะซื้อมาขาย
แล้วแต่ว่าลูกค้าอยากได้อะไร แต่ว่าไปซื้อของที่บิ๊กซีเชียงใหม่ของถูกด ี
เอามาขายแล้วคุ้ม” ซึ่งการคาดการณ์ว่าจะซื้อสินค้ามาขายเงินผ่อนช่วง
ใกล้เทศกาลปีใหม่ เนื่องจากคนงานทอผ้าจะได้รับเงินพิเศษจาก “แม่
เลี้ยง” ประกอบกับเป็นช่วงเวลาเทศกาลที่คนในชุมชนจะซื้อสินค้ากัน
มาก และนอกจากหาช่วงเวลาที่เหมาะสมในการซื้อสินค้ามาขายแล้ว 
ป้าดายังต้องคิดถึงความคุ้มค่าจากก�ำไรส่วนต่างที่ตนเองจะได้รับจาก
ลูกค้า เพราะฉะนั้นจึงต้องให้ความส�ำคัญกับแหล่งซื้อสินค้าที่มีราคา
ถูก เพื่อท�ำก�ำไรได้มาก

กาดเช้าจึงเป็นพื้นที่ที่ป้าดาในฐานะแม่ค้าขายสินค้าเงินผ่อนมี
โอกาสคิดวางแผน และตัดสินใจด�ำเนินธุรกิจด้วยตนเอง ซึ่งแตกต่างจาก



พื้นที่ สังคม ตัวตน173

การเป็นคนงานขินหูกที่คอยรับค�ำสั่งจาก “แม่เลี้ยง” เท่านั้น ซึ่งป้าดา
ได้ชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างของการท�ำงานสองประเภทนี้ว่า “ขินหูกท�ำ
ไปเรื่อยๆ เดี๋ยวก็ได้ตังค์ ขายของเงินผ่อนเหนื่อยแต่ก็สนุก พอได้ก�ำไร
เล็กๆ น้อยๆ” การขายสินค้าเงินผ่อนของคนงานหญิง จึงเป็นการปรับ
เปลี่ยนมุมมองที่มีต่อตนเองของคนงานหญิง จากการเป็นคนงานที่
ปฏิบัติตามค�ำสั่งในระบบอุตสาหกรรมมาเป็นผู้ด�ำเนินธุรกิจ ซึ่งคนงาน
หญิงมีอ�ำนาจในการก�ำหนดราคาสินค้า และเจรจาต่อรองการผ่อนช�ำระ
สินค้ากับลูกค้าได้

บางครั้งป้าดายังใช้พื้นที่ชุมชนแสดงออกถึงตัวตนในฐานะหัวหน้า
หมวด5 โดยงานสรงน�้ำพระธาตุวัดหนองเงือกปี พ.ศ. 2548 ทางองค์การ
บริหารส่วนต�ำบล (อบต.) แม่แรง จัดประกวดขบวนแห่ครัวทานของ
หมวดต่างๆ ในหมู่บ้าน ซึ่งจัดประกวดเป็นปีที่สอง งานจัดขึ้นในช่วงเย็น
ของวันที่ 6 กรกฎาคม พ.ศ. 2548 ก่อนวันงาน ป้าดาในฐานะหัวหน้า
หมวดบ้านสัน รับผิดชอบเก็บรวบรวมเงินจากสมาชิกในหมวด เพื่อน�ำมา
ใช้แต่งครัวทาน อีกทั้งเป็นหัวเรี่ยวหัวแรงคิดการแสดงประกอบขบวนแห่
ครัวทาน ซึ่งเมื่อหมวดบ้านสันตกลงร่วมกันว่าจะแสดงฟ้อนยอง ป้าดา
ก็ได้นัดกลุ่มผู้หญิง (วัยกลางคน) มาซ้อมฟ้อนร่วมกันช่วงค�่ำ (ประมาณ 
19.00-20.00 น.) ที่โรงอาหารของโรงเรียนในหมู่บ้าน 

ในวันงาน ตั้งแต่ช่วงบ่ายป้าดาได้ติดต่อให้ช่างแต่งหน้ามาแต่งหน้า
ตนเอง และเพื่อนๆ ที่บ้าน และเดินดูชุดที่แต่ละคนแต่งมาเตรียมร่วม
ขบวนแห่ ป้าดาเลือกใส่เสื้อแขนกระบอกสีส้ม และนุ่งผ้าซิ่นสีด�ำแต่ง
ลายที่ชายผ้า หลังจากส�ำรวจความเรียบร้อยของตนเองแล้วป้าดาก็เดิน
ยิ้มมาหาผู้เขียนแล้วพูดอย่างอารมณ์ดีว่า “วันนี้เป็นวันสลิด (ดัดจริต) 
วันงาม (สวย) ล่ะ” เมื่อเข้าสู่ขบวนแห่ ป้าดาเป็นคนฟ้อนน�ำขบวนแห่
หมวดบ้านสัน ชาวบ้านที่ยืนดูขบวนแห่ครัวทานใกล้ๆ กับผู้เขียนพูด
ถึงป้าดาว่า “ดามันเก่ง ฟ้อนยอง ฟ้อนอะไรมันท�ำได้หมด” และเมื่อ
ขบวนแห่เสร็จสิ้น ผลการประกวดออกมาว่า หมวดบ้านสันได้รางวัลที่ 
2 ป้าดาเป็นคนออกไปรับรางวัลด้วยสีหน้ายิ้มแย้ม และเมื่อเสร็จงาน 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552174

ป้าดากล่าวกับผู้เขียนว่ารู้สึกเหนื่อยเวลามีงานแบบนี้ เพราะสุขภาพไม่
ดี (ป้าดามีโรคประจ�ำตัว คือ โรคหัวใจ) แต่ก็มีความสุข เพราะเปลี่ยน
จากการท�ำงานแบบเดิมทุกวัน มาท�ำอะไรที่สนุกบ้าง

หลังงานสรงน�้ำพระธาตุ เทศกาลสงกรานต์ปี พ.ศ.2549 อบต. 
แม่แรงจัดงานสืบสานวัฒนธรรมต�ำนานผ้าฝ้ายทอมือหนองเงือก ระหว่าง
วันที่ 12-13 เมษายน พ.ศ. 2549 บริเวณหน้าวัดหนองเงือก งานนี้ป้า
ดาได้แสดงฝีมืออีกครั้งด้วยการไปฟ้อนเทียนงานขันโตก ทั้งสองคืน และ
ช่วงกลางวันก็สาธิตวิธีขินหูกให้กับนักท่องเที่ยวที่มาในงาน ซึ่งป้าดาพูด
ถึงงานที่ตนเองมีส่วนร่วมอย่างภูมิใจว่า “คนมาแอ่วนัก (มาก) ปีหน้า
บ้านเราคงได้จัดงานอีกแน่”

การนิยามตัวตนผ่านการแสดงออกในพื้นที่ชุมชนจากการเป็น
หัวหน้าหมวด และช่างฟ้อนของป้าดา สะท้อนให้เห็นถึงการให้ความ
หมายใหม่กับประเพณีที่จัดขึ้นภายในหมู ่บ้านในฐานะที่เป็นพื้นที่ใน
การแสดงความมีตัวตนในมิติอื่นที่นอกเหนือจากการเป็นคนงานทอผ้า 
และขณะเดียวกันก็ใช้พื้นที่ชุมชนช่วงมีงานประเพณีหลบหลีก (ชั่วคราว) 
จากกิจวัตรประจ�ำวันที่ซ�้ำเดิมในโรงงาน ซึ่งเป็นการให้ความหมายงาน
ประเพณีที่แตกต่างจากหน่วยงานรัฐในท้องถิ่น คือ อบต. ที่สนองแนว
นโยบายของรัฐในช่วงปี พ.ศ. 2548-2549 ที่มุ่งเน้นสร้างสินค้าวัฒนธรรม
ในหมู่บ้านด้วยโครงการ “หมู่บ้านท่องเที่ยว” และโครงการ “หนึ่งต�ำบล
หนึ่งผลิตภัณฑ์” 

การท�ำงานที่หลากหลาย และการแสดงออกในพื้นที่ชุมชนช่วงมี
งานประเพณีของคนงานป้าดาแสดงให้เห็นว่าตัวตนของคนงานหญิง
ผันแปรไปตามสถานการณ์ และยังสะท้อนให้เห็นถึงระดับของอ�ำนาจที่
แตกต่างกัน เพราะการเป็นแม่ค้าขายสินค้าเงินผ่อน ช่างฝีมือ หรือช่าง
ฟ้อน ย่อมมีอ�ำนาจในการก�ำหนดวิถีชีวิตของตนเองได้มากกว่า การเป็น
คนงานทอผ้าที่ชีวิตแต่ละวันถูกควบคุมด้วยระบบอุตสาหกรรม



พื้นที่ สังคม ตัวตน175

บทสรุป

อุตสาหกรรมผ้าฝ้ายทอมือเป็นตัวอย่างหนึ่งของระบบการผลิตแบบ 
“ยืดหยุ่น” ที่ควบคุมคนงานผ่านมิติต่างๆ ทั้งวิธีการออกแบบพื้นที่ท�ำงาน 
ประวัติศาสตร์ชุมชน ความสัมพันธ์ระหว่างนายจ้างและลูกจ้าง และบาง
ครั้งยังเกิดจากความคิดของคนงานหญิงเองด้วย แต่คนงานหญิงไม่ได้
ยอมจ�ำนน หรือปล่อยให้ตนเองถูกเอาเปรียบอย่างไร้ทางต่อสู้ แต่กลับ
พยายามหาช่องว่างที่มีอยู่เพียงเล็กน้อยสร้างพื้นที่ต่อรองด้วยการสร้าง
ทางเลือกชีวิตในมิติอื่นควบคู่ไปกับการเป็นคนงาน

การสร้างทางเลือกชีวิตที่หลากหลายของคนงานหญิงในเงื่อนไขเท่า
ที่มีอยู่ คือกระบวนการแสวงหาความรู้ที่มาจากการผสมผสานระหว่าง
ประสบการณ์ชีวิตกับการทดลองปฏิบัติจริง คนงานหญิง ก�ำลังคิดหา
กลยุทธ์ในการด�ำรงชีวิตหลากหลายรูปแบบ ซึ่งยังเป็นความรู ้ที่เป็น
หน่วยย่อย กระจัดกระจายในระดับบุคคล ขาดการแลกเปลี่ยนข้อมูล 
และประสบการณ์ร่วมกัน

การสร้างพื้นที่ความรูท้ี่เกดิการแลกเปลี่ยนความรู ้และประสบการณ์ 
โดยอาศัยฐานความสัมพันธ์ในชุมชนโดยไม่ผูกขาดความรู้อยู่ที่ใครคนใด
คนหนึ่ง หรือกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งจึงเป็นสิ่งส�ำคัญ เพราะเป็นการให้ความ
ส�ำคัญกับความรู้ของแต่ละบุคคล และเป็นวิธีคิดที่น�ำไปสู่การเคารพ
กันในความเป็นมนุษย์ และท�ำให้คนในชุมชนสามารถตั้งรับกับความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในวิถีชีวิตตนเองได้มากกว่าการเป็นแรงงานของ
ระบบทุนนิยม แต่การจะไปถึงจุดนั้นได้หรือไม่คงต้องขึ้นอยู่กับคนใน
ชุมชน และหน่วยงานต่างๆ ที่เข้าไปท�ำงานร่วมกับชุมชนว่าเห็นความ
ส�ำคัญในจุดนี้มากน้อยเพียงใด 



วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 21 ฉบับที่ 2/2552176

เชิงอรรถ
1.	 บทความชิ้นนี้เขียนขึ้นโดยอ้างอิงข้อมูลบางส่วนจากวิทยานิพนธ์ของผู้เขียน เรื่อง
ความซับซ้อนในอัตลักษณ์ ของ “แรงงานนอกระบบ”: กรณีศึกษาคนงานหญิงผลิตผ้า
ฝ้ายทอมือในจังหวัดล�ำพูน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนา
สังคม คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 2550 อย่างไรก็ตามระยะเวลาที่ผ่าน
มาย่อมส่งผลต่อมุมมองของผู้เขียนที่มีการปรับเปลี่ยนไปด้วยเช่นกัน ดังนั้นการวิเคราะห์ 
หรือข้อเสนอบางอย่างจึงมีความแตกต่างไปจากวิทยานิพนธ์บ้าง

2.	 ชื่อโรงงาน เจ้าของโรงงาน และคนงานหญิง ผู้เขียนใช้ชื่อสมมุติทั้งหมด

3.	 การน�ำเอาเส้นด้ายที่กรอใส่หลอด หรือกระป๋องมาวางเรียงกันเป็นแถว แล้วขึงเส้น
ด้ายกับ “ผือขอ” ซึ่งมีลักษณะเป็นราวเหล็กโค้งเป็นมุมฉาก ตามความยาวของราวเหล็ก
มีช่องขนาดเล็กเรียงกันเป็นแถว คนงานจะน�ำเอาเส้นด้ายใส่ในช่องเล็กๆ เหล่านั้น แล้ว
เดินกลับไปกลับมา จ�ำนวนหลอดด้าย หรือกระป๋องด้าย สีของด้ายที่ใช้ และจ�ำนวน
รอบที่เดิน ขึ้นอยู่กับลาย และขนาดของผ้าที่นายจ้างก�ำหนด เส้นด้ายที่คนงานขินเสร็จ 
เรียกว่า “เครือฝ้าย”

4.	 “งานเร่ง” คือ งานที่ทางเจ้าของโรงงานรับมาจากลูกค้าโดยท�ำสัญญาก�ำหนดวันส่ง
สินค้า ถ้าทางเจ้าของโรงงานไม่สามารถจัดส่งผ้าให้ได้ตรงตามปริมาณ และวันที่ก�ำหนด
เอาไว้ในสัญญาจะถูกปรับจากลูกค้า

5.	 “หมวด” ที่จัดแบ่งภายในบ้านหนองเงือก แบ่งออกเป็น 7 หมวด คือ บ้านเหนือ, 
บ้านสัน, บ้านหลวง, บ้านใน, ป่ามะหุ่ง 1, ป่ามะหุ่ง 2 และป่าคา



พื้นที่ สังคม ตัวตน177

บรรณานุกรม
ปลายอ้อ ชนะนนท์. 2530. นายทุนพ่อค้ากับการก่อและขยายตัวของระบบทุนนิยมใน

ภาคเหนือของไทย พ.ศ. 2464-2523. กรุงเทพฯ: โครงการหนังสือเล่มสถาบันวิจัย
สังคม จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และส�ำนักพิมพ์สร้างสรรค์.

วรวิทย์ เจริญเลิศ และ นภาพร อติวานิชยพงศ์. 2546. รายงานวิจัยเรื่องการพัฒนา
ระบบสวัสดิการส�ำหรับคนจนและคนด้อยโอกาส: กลุ่มแรงงานในภาคอุตสาหกรรม. 
กรุงเทพฯ: ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

เสริมเกียรติ จอมจันทร์ยอง. 2542. การศึกษาปัญหาอุตสาหกรรมสิ่งทอขนาดย่อม 
อ.ป่าซาง จ.ล�ำพูน. เชียงใหม่: ภาควิชาวิศวกรรมอุตสาหการ คณะวิศวกรรมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

Kapadia, Karin. 2000. “Responsibility without Rights: Women workers in Bonded 
Labour in Rural Industry in South India”, in Derobah Bryceson, Cris-
tobal Kay and Jos Mooij (eds.) Disappearing Peasantries?: Rural Labour 
in Africa, Asia and Latin America (pp. 247-261), London: ITDG Publishing.

Mill, Mary Beth. 2001. Thai Women in the Global Labor Force: Consuming 
Desires, Contested Selves. New Brunswick, New Jersey and London: 
Rutgers University Press.

Wright, Sarah. 2005. “Knowing Scale: Intellectual Property Rights, Knowledge 
Spaces and the Production of the Global”, Social & Cultural Geography 
6(6): 903-921. 


