
ความอิหลักอิเหลื่อของ 
มโนทัศน์ชาติพันธุ์ 

(The Predicament of Ethnicity)

ปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี



184 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550

บทคัดย่อ
	 บทความชิ้นนี้1 สำ�รวจพัฒนาการทางความคิดเกี่ยวกับชาติพันธ์ุ (ethnicity) 

ของชาร์ลส์ เอฟ คายส์ ในฐานะเครื่องมือทางความคิดในการเข้าใจความแตกต่าง

อันซับซ้อนของกลุ่มชน ผู้เขียนเสนอว่า คุณูปการที่สำ�คัญของคายส์ ไม่ได้อยู่ที่การ

พัฒนามโนทัศน์ดังกล่าวให้คมชัดหรือมีพลานุภาพในการอธิบายสังคมแต่อย่างใด 

หากแต่อยู่ที่ การทำ�ให้มโนทัศน์ดังกล่าว เต็มไปด้วยความกำ�กวม อิหลักอิเหลื่อ 

และไม่ลงรอย พร้อมทั้งเปิดมิติความสัมพันธ์ที่เต็มไปด้วยปัญหาระหว่าง อัตลักษณ ์

วัฒนธรรม และรัฐชาติ ในขณะที่ความสนใจของคายส์ต่อกระบวนการก่อรูปของ

ความหมายของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุได้รับอิทธิพลโดยตรงจาก เวเบอร์ เกียร์ตซ์ 

ลีช และบูร์ดิเยอ การเชื่อมโยงระหว่างเทคโนโลยีเชิงอำ�นาจ วิทยาศาสตร์ และชา

ติพันธ์ุ ของคายส์ในยุคหลัง ได้รับแรงบันดาลใจจากฟูโกต์ ที่ช่วยในการเปิดเผย

ให้เห็นถึงตรรกะของการจัดแบ่งกลุ่มทางชาติพันธ์ุของรัฐชาติ ตลอดจนสืบสาววงศ์

วานว่านเครือของความเป็นชาติพันธ์ุในยุคสมัยของรัฐชาติสมัยใหม่ ในท่ามกลาง

ความอิหลักอิเหลื่อของมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ มโนทัศน์ดังกล่าวยังคงเป็นฐานความคิด

สำ�คัญของคายส์ในการเข้าใจพลวัตการเปลี่ยนแปลงสังคม บทความลงท้ายด้วยการ

วิเคราะห์ข้อจำ�กัดมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ อันยังคงเป็นเรื่องที่ท้าทายนักศึกษาทางด้านชา

ติพันธ์ุร่วมสมัยในปัจจุบัน

	 คำ�สำ�คัญ: ชาร์ลส์ เอฟ คายส์ ชาติพันธ์ุ ความผูกพันขั้นพื้นฐาน รัฐชาติ เอเชีย

ตะวันออกเฉียงใต้



 Abstract
	 This article explores the historical configuration of ethnicity as a conceptual 

tool developed by Charles F. Keyes to understand the complex differences of 

human beings. Central to his contribution to ethnic studies is the attempt to 

problematize the notion of ethnicity. Far from being clear and definite, ethnicity has 

been rendered ambiguous, ambivalent and incommensurate, particularly when it is 

used to understand the relationships between identity, culture, and nation-state. 

While Weber, Geertz, Leach, and Bourdieu have shaped Keyes’s early interest in 

ethnicity, his later work has been influenced by Foucault in an attempt to unravel 

the logic of ethnic classification and to trace the genealogy of ethnicity within the 

context of the modern nation-state. Despite its ambivalence, ethnicity continues 

to be the fundamental stream of Keyes’s thinking to study the dynamics of social 

change. The paper ends by pointing out some of the limitations in Keyes’s ap-

proach to ethnicity that remains a challenge for students of contemporary ethnic 

studies. 

	 Keywords: Charles F. Keyes, ethnicity, primordial attachment, nation-state, 

mainland Southeast Asia

										         

185มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



บทนำ�
	 การเกิดขึ้นของมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ 2 (ethnicity) ถือเป็นจุดหักเหที่สำ�คัญของวิธี

คิดในการมองและอธิบายความแตกต่างของมนุษย์ในยุคหลังสงครามโลกครั้งที่สอง

เป็นต้นมา การเสื่อมความนิยมลงของมโนทัศน์ที่มีอิทธิพลก่อนหน้านั้น ไม่ว่าจะเป็น

เชื้อชาติ (race) และชนเผ่า (tribe) เกิดขึ้นภายใต้บริบทของการล่มสลายลงของลัทธิ

ล่าอาณานิคมของโลกตะวันตก ที่เกิดขึ้นพร้อมๆ กับการกระบวนสร้างรัฐชาติสมัย

ใหม่ของประเทศต่างๆ ในทวีปอัฟริกาและเอเซีย มโนทัศน์ชาติพันธ์ุ ได้ชี้ให้เห็นว่า 

ทฤษฎีที่อธิบายความต่างของผู้คนด้วยลักษณะทางชีวกายภาพ หรือเชื้อชาติ ซึ่งมา

สู่การเหยียดสีผิวนั้น ไม่อาจใช้เป็นเครื่องมือทางแนวคิดในการเข้าใจสังคมได้อีกต่อ

ไป ในขณะเดียวกันมโนทัศน์ว่าด้วยชนเผ่า (tribe) ที่เคยถูกใช้โดยนักมานุษยวิทยา

ตะวันตกอย่างแพร่หลาย ในการอธิบายกลุ่มชนที่มีการยังชีพอย่างเรียบง่าย มีการ

จัดโครงสร้างทางสังคมการเมืองที่ไม่ซับซ้อน เป็นสังคมปิดและห่างไกลจากรัฐสมัย

ใหม่ และไม่มีการจัดองค์กรแบบรัฐ ก็ล้าสมัยและไม่สอดคล้องกับความเป็นจริงของ

สังคมชนเผ่าในยุคปัจจุบัน ที่วิถีชีวิตของกลุ่มชน ไม่ว่าจะอยู่ที่ใดก็ตาม ต่างก็ดำ�เนิน

ไปภายใต้ความสัมพันธ์กับสังคมสมัยใหม่และรัฐชาติในระดับต่างๆ กัน 

	 อย่างไรก็ตาม คำ�ถามที่ตามมาก็คือ หากการแบ่งด้วยลักษณะทางชีวกายภาพ 

และการแยกขั้วระหว่างสังคมชนเผ่า และสังคมสมัยใหม่ ไม่อาจช่วยให้เข้าใจความ

แตกต่างระหว่างกลุ่มชนต่างๆ อีกต่อไป มโนทัศน์ชาติพันธ์ุ มีศักยภาพในการอธิบาย

เงื่อนไข และกระบวนการในการสร้าง จำ�แนก จัดกลุ่ม และรวมพวกของกลุ่มต่างๆ 

ในสังคมได้มากน้อยเพียงใด สิ่งที่น่าสนใจสำ�หรับมโนทัศน์ชาติพันธ์ุก็คือ แม้ว่ามโน

ทัศน์ดังกล่าวจะกำ�เนิดขึ้น เพื่อแทนที่มโนทัศน์เชื้อชาติและชนเผ่า แต่สี่ทศวรรษ

ของชาติพันธ์ุศึกษา กลับเต็มไปด้วยข้อถกเถียง ความไม่ลงรอย และกำ�กวมของ

การพยายามทำ�ความเข้าใจว่าชาติพันธ์ุคืออะไร และเปลี่ยนแปลงได้อย่างไร4 โดย

เฉพาะอย่างยิ่ง ในบริบทที่อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ไม่อาจเป็นเรื่องที่จะพิจารณาได้

อย่างปลอดพ้นจากการเมืองเรื่องรัฐชาติได้อกีตอ่ไป บทความชิน้นี ้สำ�รวจพฒันาการ

ทางความคิดเกี่ยวกับชาติพันธ์ุ (ethnicity) ของชาร์ลส์ เอฟ คายส์ ในฐานะเครื่อง

มือทางความคิดในการเข้าใจความแตกต่างอันซับซ้อนของกลุ่มชน ผู้เขียนเสนอว่า 

186 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



คุณูปการที่สำ�คัญของคายส์ ไม่ได้อยู่ที่การพัฒนามโนทัศน์ดังกล่าวให้คมชัดหรือมี

พลานุภาพในการอธิบายสังคมแต่อย่างใด หากแต่อยู่ที่การทำ�ให้มโนทัศน์ดังกล่าว 

เต็มไปด้วยความกำ�กวม อิหลักอิเหลื่อ และไม่ลงรอย พร้อมทั้งเปิดมิติความสัมพันธ์

ที่เต็มไปด้วยปัญหาระหว่าง อัตลักษณ์ วัฒนธรรม และรัฐชาติ ในขณะที่ความสนใจ

ของคายส์ในยุคแรกต่อกระบวนการก่อรูปของความหมายของอัตลักษณ์ทางชาติ

พันธ์ุได้รับอิทธิพลโดยตรงจากสำ�นักคิดในสายตีความ ของ แม็กซ์ เวเบอร์ 5 และ

คลิฟฟอร์ด เกียร์ตซ์ 6 วิธีคิดเชิงวิพากษ์ที่มีต่อโครงสร้างและหน้าที่นิยม ของเอ็ดมัน

ด์ ลีช7 ตลอดจนทฤษฎีสายปฏิบัติการของ ปิแอร์ บูร์ดิเยอ8 งานในยุคหลังของคายส ์

ซึ่งให้ความสำ�คัญกับบทบาทของรัฐชาติที่มีต่อชาติพันธ์ุ และการศึกษาที่เชื่อมโยง

ระหว่างเทคโนโลยีเชิงอำ�นาจของรัฐ วิทยาศาสตร์ และชาติพันธ์ุ ได้รับแรงบันดาล

ใจจากสำ�นักคิดหลังโครงสร้างนิยม โดยเฉพาะอย่างยิ่งโดยนักคิดเช่น มิเชล ฟูโกต์9 ที่

ช่วยในการสืบสาวตรรกะของการจัดแบ่งกลุ่มทางชาติพันธ์ุของรัฐชาติ อย่างไรก็ตาม 

แม้ว่าคายส์เองจะตระหนักดีถึงความกำ�กวมของมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ ทั้งในแง่นิยาม

ความหมาย และในแง่เครื่องมือทางความคิด แต่ก็ยังไม่อาจจะละทิ้งมโนทัศน์ดัง

กล่าวไปได้ บทความลงท้ายด้วยการวิเคราะห์ “ความอิหลักอิเหลื่อ” ของมโน

ทัศน์ชาติพันธ์ุ ตลอดจนข้อจำ�กัดในการอธิบายปรากฏการณ์และประสบการณ์ทาง

สังคมที่ทวีความซับซ้อนขึ้น ในบริบทที่ความหมายของชาติพันธ์ุ ไม่อาจนิยามเพียง

ภายในขอบเขตของความสัมพันธ์ภายในหรือระหว่างกลุ่มชาติพันธ์ุอีกต่อไป หากแต่

ได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของปฏิสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนระหว่างกลุ่มชนกับรัฐชาติ และ

ความเป็นชาติ อีกทั้งยังเป็นกระบวนการที่ถูกรับรู้ และตีความ ผ่านประสบการณ์ที่

เกิดจากตําแหน่งแห่งที่ทางสังคมของผู้คน ที่แม้จะสังกัดกลุ่มชาติพันธ์ุเดียวกัน แต่

ก็มีความแตกต่างและหลากหลาย ซึ่งก่อให้เกิดคำ�ถามใหม่ๆ ต่อการศึกษาทางชาติ

พันธ์ุในยุคปัจจุบัน 

187มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



วัฒนธรรม และชาติพันธ์ุ
	 ในความพยายามท่ีจะแยกตัวออกจาก “เช้ือชาติ” และ “ชนเผ่า” นักสังคม-

ศาสตร์ในยุคนั้น จำ�เป็นต้องค้นหาหลักคิดใหม่ในการทำ�ความเข้าใจกับตรรกะ

ในการจำ�แนกความเหมือนและความต่างของกลุ่มชนต่างๆ ซึ่งทฤษฎีสังคมวิทยา

คลาสสิกในยุคนั้น ไม่อาจให้คำ�ตอบได้มากนัก ดังที่ กีเบอร์นอและเร็กซ์ (Guib-

ernau and Rex 1997: 2) ได้ตั้งข้อสังเกตไว้ว่า มาร์กซิสม์นั้นมีแนวโน้มจะเห็นชา

ติพันธ์ุเป็นรูปแบบหนึ่งของจิตสำ�นึกปลอม (false consciousness) ซึ่งในที่สุดก็จะ

ถูกแทนที่ด้วยจิตสำ�นึกที่แท้จริงทางชนชั้น ในขณะที่ ทอนนีส์ (Francis Tönnies)

และเดอร์ไคม์ (Emile Durkheim) นั้นก็ให้ความสำ�คัญกับความขัดกันระหว่างสังคม

ประเพณีและสังคมสมัยใหม่มากกว่าที่จะทำ�ความเข้าใจถึงการดำ�รงอยู่ของจิตสำ�นึก

ร่วมของกลุ่มชนก่อนสังคมสมัยใหม่ แม้ในท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของสังคม

อย่างรวดเร็ว ดูเหมือนว่า นักคิดคลาสสิกเพียงคนเดียวที่อุทิศเวลาในการพัฒนา

แนวคิดที่แตกต่างจาก ชนชั้น (class) สถานะภาพ (status) และกลุ่มคณะ (party) 

ขึ้นมา คือ แม็กซ์ เวเบอร์ (Max Weber) ซึ่งได้นิยาม กลุ่มชาติพันธ์ุไว้ว่า หมายถึง 

“พวกกลุ่มชนที่มีความเชื่อแบบอัตวิสัยเกี่ยวกับเชื้อสายร่วม ทั้งนี้เนื่องมาจากรูป

ลักษณ์ทางกายภาพที่คล้ายคลึงกัน หรือประเพณีที่เหมือนกัน หรือทั้งสองประการ 

หรือเพราะความทรงจำ�เกี่ยวกับการถูกปกครองโดยอาณานิคม หรือการอพยพย้าย

ถิ่น (Weber 1922, 1968: 389 เน้นโดยผู้เขียน)”10

	 การเน้นเงื ่อนไขของการรับรู ้เชิงอัตวิสัย (subjective perception) ได้ทำ�ให้มโน

ทัศน์ชาติพันธ์ุของเวเบอร์แตกต่างโดยสิ้นเชิงจากมโนทัศน์ว่าด้วยเชื้อชาติ ในขณะ

เดียวกันเวเบอร์ก็ไม่ได้เห็นว่าชาติพันธ์ุนั้นนำ�มาซึ่งการรวมกลุ่มโดยอัตโนมัติ หาก

แต่เกิดขึ้นจากการกระทำ�การ หรือการนำ�เอาความเชื่อที่มีต่อความร่วมกันทางชาติ

พันธ์ุมาใช้ หรือหล่อหลอมขึ้นมาเป็นกลุ่มทางสังคมและการเมือง ในแง่นี้ บทบาท

ทางประวัติศาสตร์จึงมีความสำ�คัญเป็นอย่างยิ่งในการสร้างความทรงจำ�ในอดีตร่วม 

ความผูกพันกับผืนแผ่นดิน ขนบประเพณีหรือวิถีชีวิต ที่สามารถดำ�รงอยู่ได้เป็นเวลา

นาน และก่อรูปเป็นอัตลักษณ์ร่วมทางชาติพันธ์ุ แม้ว่าสถาบันทางการเมืองที่ผลิตซ้ำ�

ความเชื่อและจิตสำ�นึกดังกล่าวจะไม่ได้ดำ�รงอยู่อีกต่อไปแล้วก็ตาม ดังพบได้ในกลุ่ม

188 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ผู้อพยพย้ายถิ่น ทั้งที่อพยพโดยเต็มใจและไม่เต็มใจ

	 แนวคิดว่าด้วยเชื้อสายร่วมกัน (common descent) ของเวเบอร์ มีอิทธิพลอย่าง

ยิ่งต่อนักมานุษยวิทยาในรุ่นหลัง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คลิฟฟอร์ด เกียร์ตซ์ (Clifford 

Geertz) และ ชาร์ลส์ คายส์ (Charles Keyes) ซึ่งได้ขยายความคิดเรื ่องเชื้อสาย

เดียวกัน (shared descent) ในฐานะที่เป็นองค์ประกอบสำ�คัญของความผูกพันขั้นพื้น

ฐาน (primordial attachment)11 ที่กลุ่มชนให้ความสำ�คัญ และถือเป็นตัวบ่งบอกความ

เปน็พวกเดยีวกนัของกลุม่ชาตพินัธ์ ุในขณะทีเ่วเบอรพ์ฒันามโนทัศน์เรื่องชาติพันธ์ุขึ้น

มาเพื่อหนีห่างจากมโนทัศน์เชื้อชาติ และชนชั้น ซึ่งมีฐานคิดในแบบวัตถุวิสัย งานใน

ยุคแรกของคายส์นั้นได้หยิบยืมมโนทัศน์ของเวเบอร์ เกียร์ตซ์ เลวี-สเตราส์ ตลอดจน

งานของลีช และมอร์มัน เพื่อโต้แย้งกับทั้งฐานคิดแบบวัตถุวิสัยที่มองชาติพันธ์ุใน

ฐานะที่เป็นหน่วยถือครองทางวัฒนธรรม (cultural bearing unit) พร้อมๆ กับวิพากษ์

วิธีคิดที่มองชาติพันธ์ุในเชิงสถานการณ์ (situational approach) ที่เห็นว่าจิตสำ�นึกและ

การรับรู้ทางวัฒนธรรม เป็นไปตามแต่สถานการณ์จะพาไป

	 ใน “Towards a New Formulation of the Concept of Ethnic Group” (1976) 

ซึ่งเป็นงานทางทฤษฎีทางชาติพันธ์ุในยุคแรกๆ ของคายส์ คายส์ได้พยายามในการ

โต้แย้งกับวิธีคิดแบบวัตถุวิสัย ที่พยายามมองหาคุณลักษณะทางวัฒนธรรม (cul-

tural trait) เพื่อนำ�มาใช้ในการจัดแบ่งกลุ่มชาติพันธ์ุ ในขณะเดียวกันก็ปฏิเสธแนวคิด

แบบสถานการณ์กำ�หนด ที่เห็นว่าการนิยามตัวตนทางชาติพันธ์ุนั้น เกิดจากการใช้

คุณลักษณะทางวัฒนธรรมอะไรก็ได้ตามอำ�เภอใจ ขึ้นอยู่กับว่าอยู่ในสถานการณ์

เช่นไร ในทรรศนะของคายส์ อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ไม่ใช่อะไรก็ได้ ที่คนจะหยิบ

ฉวยขึ้นมาตามอำ�เภอใจโดยไร้ฐานคิด เพื่อนิยามตัวตนไปตามสถานการณ์หนึ่งๆ 

เพราะการอธิบายดังกล่าว ไม่อาจช่วยให้เข้าใจวิธีคิด ตลอดจนจิตสำ�นึก เกณฑ์

การรับรู้ความเหมือน และความต่างของกลุ่มชนได้ แต่ในขณะเดียวกัน เกณฑ์ทาง

วัฒนธรรม ก็ไม่ใช่เป็นสิ่งที่กำ�หนดจากปัจจัยทางวัตถุวิสัย โดยที่ไม่ได้เชื่อมโยงกับ

โลกทรรศน์ ความคิดของผู้คน คายส์จึงปฏิเสธการพยายามใช้ ภาษา เครื่องแต่งกาย 

บ้านเรือน หรือเงื่อนไขทางวัตถุวิสัยอื่นๆ ในการทำ�ความเข้าใจการแบ่งกลุ่มทางชา

ติพันธ์ุดังที่นักสังคมศาสตร์ในยุคนั้นเชื่อกัน12 

189มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



	 ในการพัฒนากรอบคิดชาติพันธ์ุสายการตีความ คายส์ได้หยิบยืมวิธีการมอง 

“วัฒนธรรม” จากเกียร์ตซ์ ซึ่งพิจารณาวัฒนธรรมจากมิติของการรับรู้และเข้าใจ

ของมนุษย์ 13 สำ�หรับเกียร์ตซ์แล้ว วัฒนธรรม เปรียบเสมือนข่ายใยแห่งความสำ�คัญ

ที่มนุษย์ได้ถักทอขึ้นเอง (self-spun webs of significance) แต่ขณะเดียวกันมนุษย์

เองก็กลับถูกแขวน (suspended) ไว้ในข่ายใยที่ตนเองถักทอขึ้นมา สิ่งที่มนุษย์รับ

รู้ว่าสำ�คัญและมีความหมายอย่างยิ่งนี้ ได้ถูกสร้างและหล่อหลอมผ่านสถาบัน

ทางสังคม ในรูปแบบเชิงสัญลักษณ์ต่างๆ ที่ได้ถูกซึมซับ และเรียนรู้โดยสมาชิกใน

สังคม วัฒนธรรมจึงเป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในสังคม (givens) แต่ขณะเดียวกันก็สามารถ

เปลี่ยนแปลงได้จากปฏิสัมพันธ์ ประสบการณ์ และการตีความ ของสมาชิกทั้งภายใน

และระหว่างสังคม อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ในทรรศนะของคายส์ จึงเป็นเรื ่องความ

สัมพันธ์ระหว่างบุคคลที่ความผูกพันขั้นพื้นฐาน (primordial attachment) มาจาก

องค์ประกอบทางวัฒนธรรม อันเป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในสังคม และสิ่งที่มีอยู่แล้วใน

สังคม ที่มีความหมายในทางชาติพันธ์ุและมักถูกให้ความสำ�คัญในลําดับต้น ก็คือ 

ความคิดเรื่องผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน (descent) ชาติพันธ์ุในแง่นี้ จึงมาจากการตีความ

ทางวัฒนธรรมว่าด้วยผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน

	 คายส์ได้แยกความแตกต่างระหว่างผู้สืบเชื้อสายเดียวกันทางสังคม (social 

descent) และผู้สืบเชื้อสายเดียวกันทางพันธุกรรม (genetic descent) (Keyes 1986: 

5) ซึ่งคายส์เห็นว่าแม้ว่าในบางครั้งจะมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันอยู่บ้าง แต่

ก็ไม่จำ�เป็นต้องเชื ่อมโยงกันเสมอไป ยกตัวอย่างเช่น ความเป็นอเมริกัน ที ่

วางอยู่บนความคิดที่ว่า เป็นผู้ที่สืบเชื้อสายมาจากชาวอังกฤษที่ตั้งรกรากและ

บุกเบิกในคริสต์ศตวรรษที่ 15 (Pilgrim Fathers) ตลอดจนบรรพบุรุษที่ร่วมรบและ

ร่วมกันสร้างชาติอเมริกาขึ้นมา ในความเป็นจริงแล้วมีชาวอเมริกันจำ�นวนน้อย

มากที่สามารถสืบสาวเชื ้อสายย้อนขึ ้นไป และเชื ่อมโยงกับบรรพบุรุษที ่ว่า ที ่

ได้ร่วมกันสร้างรัฐธรรมนูญของอเมริกาและต่อสู้ในสงครามปลดปล่อยอเมริกา 

(the Revolutionary War) ร่วมกันมา คายส์ยังเห็นต่างจากนักวิชาการบางคน เช่น  

ฟรานซิส (E.K. Francis 1976) และ แวน เดน เบิร์ก (van den Berghe 1978) ที่เสนอว่า 

พลังแห่งอารมณ์ความรู้สึกที่มีต่อเชื้อชาติ และชาติพันธ์ุ เกิดขึ้นเพราะอัตลักษณ์

ทั้งสองนั้นเป็นส่วนขยายของความเป็นเครือญาติ (kinship) ซึ่งได้สร้างความรู้สึกร่วม

190 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



อันเป็นที่มาที่ทำ�ให้มนุษย์แสวงหาความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันจาก “พวกเดียวกัน” 

หรือ “ผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน” คายส์กลับเห็นว่า แนวคิดเรื่องผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน

นั้น ไม่ใช่สิ่งที่ถูกกำ�หนดโดยพันธุกรรม หรือลักษณะร่วมทางชีวภาพ หรือความเป็น

เครือญาติร่วมสายโลหิต แต่อยู่ที่การตีความทางวัฒนธรรม ทั้งนี้ ความรู้สึกถึงความ

เป็นพวกพ้องเดียวกันนั้นเป็นสิ่งที่ต้องเรียนรู้ ทั้งจากครอบครัว และสถาบันต่างๆ 

ในสังคม ขณะเดียวกัน ก็ไม่มีแบบแผนที่แน่นอนตายตัวว่า ลักษณะทางวัฒนธรรม

อะไร ที่เป็นตัวกำ�หนดทางชาติพันธ์ุ ไม่ว่าจะเป็นภาษา หรือกระทั่ง ศาสนา ดังนั้น 

เราจึงพบว่าผู้ที่พูดภาษาต่างกัน เช่นชนชาวจิงปอ และลีซู ในภาคเหนือของพม่า 

กลับมองว่าพวกเขาเป็นสมาชิกของกลุ่มชาติพันธ์ุเดียวกัน (Leach 1954) ในขณะ

ที่ชาวอังกฤษที่ไปตั้งรกรากในออสเตรเลีย ที่แม้จะพูดภาษาเดียวกัน แต่กลับมีการ

พยายามจัดจำ�แนกความแตกต่างทางชาติพันธ์ุภายในกลุ่มตนเอง (Keyes 1986: 7) 

ในกรณีศาสนา ก็เช่นเดียวกัน ในภาคใต้ของฟิลิปปินส์ ชาวบาจอ (Bajau) และทอ

สัก (Tausug) ที่แม้จะนับถือศาสนาอิสลามเช่นเดียวกัน แต่กลับใช้ความต่างของ

ศาสนพิธีและการปฏิบัติ เป็นตัวแยกความแตกต่างระหว่างชนชาวมุสลิมทั้งสองกลุ่ม 

(อ้างแล้ว) ในทางตรงกันข้าม ชาวกะเหรี่ยงในไทย ที่แม้จะนับถือศาสนาที่ต่างกัน แต่

กลับเห็นว่า กะเหรี่ยงที่ต่างกลุ่มต่างศาสนา และกระจัดกระจายอยู่ตามที่ต่างๆ นั้น 

ล้วนแล้วแต่เป็น “พี่น้องกัน” 

	 ในแง่นี้แล้ว คุณลักษณะทางวัฒนธรรม จึงขึ้นกับการตีความ ประสบการณ์

และปฏิสัมพันธ์ อันเป็นกระบวนการสำ�คัญที่ทำ�ให้ความเป็นบรรพบุรุษของผู้สืบเชื้อ

สายเดียวกันนั้น มีนัยยะทางชาติพันธ์ุขึ้นมา และบ่อยครั้งที่การตีความนั้นๆ จะอยู่

ในรูปแบบของตํานาน เรื่องเล่า เพลง การแสดง พิธีกรรม สัญลักษณ์ ฯลฯ เนื้อหา

ของประสบการณ์ของความเป็นบรรพบุรุษ อันเป็นที่มาของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ

นัน้ มคีวามแตกตา่งและหลากหลาย ทัง้นีอ้าจประกอบไปดว้ยความทรงจำ�อันเจ็บปวด 

(เช่น กรณีชาวผิวดำ�ในอเมริกา) ความรุนแรงและการสังหารหมู่ (เช่น กรณีชาวยิว) 

การต่อสู้ ความพ่ายแพ้ และการถูกบังคับย้ายถิ่น (เช่น กรณีชาวอเมริกันพื้นเมือง

ในอเมริกา) เป็นต้น แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น ไม่ว่าเนื้อหา และสัญลักษณ์ทางชาติพันธ์ุจะ

เป็นอะไรก็ตาม แหล่งที่มาทางวัฒนธรรมเหล่านี้ ต้องถูกเรียนรู้ และซึมซับเข้าเป็น

ส่วนหนึ่งของความเป็นตัวตนของปัจเจกบุคคลเสียก่อนจึงจะกลายเป็นอัตลักษณ์

191มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ส่วนบุคคลได้ ในการนิยามอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ  คายส์ ได้อ้าง เดโวส์ (DeVos 

1975: 17) ซึ่งได้กล่าวถึงชาติพันธ์ุไว้ว่า หมายถึง “ความรู้สึกในความต่อเนื่องกับ

อดีต ความรู้สึกที่ถูกรักษาไว้ในฐานะส่วนสำ�คัญของการนิยามตัวตนของตนเอง ชา

ติพันธ์ุนั้นสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับความต้องการของปัจเจกบุคคลที่มีต่อความต่อเนื่อง

ของกลุ่ม ในระดับจิตวิทยาแล้ว ชาติพันธ์ุคือความรู้สึกของการอยู่รอด หากกลุ่มอยู่

รอดได้ คนก็รู้สึกแน่ใจว่าจะอยู่รอดได้ แม้จะไม่ใช่การอยู่รอดในเชิงส่วนตัวก็ตามที” 

	 คายส์ยังเสนออีกว่า สิ่งที่เป็นพื้นฐานสำ�คัญสำ�หรับมโนทัศน์ผู้สืบเชื้อสาย

เดียวกัน (descent) นั้น จริงๆ แล้วกลับไม่ใช่ความสามารถในการสืบสาววงศ์วาน

ความสัมพันธ์ทางสายโลหิต แต่เป็นชุดความคิดว่าด้วย “สิทธิและพันธะหน้าที่” ที่

สืบต่อและส่งผ่านจากบุคคลหนึ่งไปยังอีกบุคคลหนึ่งภายใต้ระบบการสืบทอดความ

เป็นทายาทหรือมรดก (heirship) อย่างต่อเนื่อง การสืบต่อและส่งผ่านนี้จะแสดงออก

ผ่านความสัมพันธ์ (ไม่ว่าจะทางสายโลหิต หรือไม่ใช่ก็ตาม) ระหว่างทายาทผู้สืบทอด

สิทธิและพันธะหน้าที่ และบิดามารดา ผู้อยู่ในลําดับล่าสุดในสายของการสืบทอด

มรดกทางด้านสิทธิและพันธะหน้าที่นั้นๆ ในแง่นี้ สิทธิและพันธะหน้าที่ จึงกล่าว

ได้ว่าเป็นความผูกพันขั้นพื้นฐาน ทั้งนี้เพราะเป็นสิ่งที่ดำ�รงอยู่แล้วภายในมโนทัศน์

ว่าด้วยเชื้อสายเดียวกัน (Keyes 1984: 3) การตีความแนวคิดเรื่องเชื้อสายเดียวกัน 

โดยให้ความสำ�คัญกับความเข้าใจทางวัฒนธรรม มากกว่าองค์-ประกอบทางด้าน

ชีวกายภาพของคายส์ ได้ช่วยเน้นมิติทางด้านความสัมพันธ์ มากกว่าความเป็นแก่น

สาร (essence) ของสิ่งที่เรียกว่า มรดก (heritage) ซึ่งได้ช่วยทำ�ให้มโนทัศน์เชื้อสาย

เดียวกัน เป็นสิ่งที่ต่อรองและเปลี่ยนแปลงได้ อันเนื่องมาจากการตีความที่แตกต่าง

กันในเรื่องการอ้างสิทธิที่มีต่อความเป็นทายาทดังกล่าว 

	 แม้ว่างานของคายส์ จะให้ความสำ�คัญกับพลังของวัฒนธรรมที่มีอยู่ในสังคม 

ในการหล่อหลอมวิธีคิด สำ�นึก อัตลักษณ์และตัวตนทางชาติพันธ์ุของผู้คน แต่คาย

ส์ก็ตระหนักอยู่เสมอว่า ในโลกแห่งความเป็นจริงนั้น พลังของวัฒนธรรม ไม่จำ�เป็น

ต้องเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเสมอไป ในทางตรงข้าม ในชีวิตประจำ�วันทางสังคม

มนุษย์นั้นเผชิญกับการตัดสินใจที่จะต้องเลือกอัตลักษณ์ที่แตกต่าง และในบางครั้ง

ก็ขัดแย้งกันอยู่ตลอดเวลา บุคคลหนึ่งจึงอาจเลือกที่จะเป็นอะไร หรือเป็นสมาชิก

มากกว่า 1 กลุ่มชาติพันธ์ุ ยกตัวอย่างเช่น ผู้มีเชื้อสายญี่ปุ่นในอเมริกา ที่ต้องเผชิญ

192 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



กับทางเลือกอยู่เสมอ ว่าจะเป็นอเมริกันในโลกแห่งความทันสมัยและประสบความ

สำ�เร็จทางวัตถุ หรือจงรักภักดีต่อโลกของสังคมประเพณีของบรรพ-บุรุษที่อพยพเข้า

มาเป็นพลเมืองชั้นสองในโลกของคนผิวขาว ทางสองแพร่งของการเลือกนี้ ชี้ให้เห็น

ถึงลักษณะที่ย้อนแย้งของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุในบริบทที่แตกต่างกันไปของสังคม 

ทั้งนี้ อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุอาจเป็นทั้งข้อจำ�กัด เพราะแม้ว่าการหล่อหลอมทาง

วัฒนธรรมจะช่วยทำ�ให้ผู้คนสร้างตัวตนของตนเองที่เชื่อมต่อกับประวัติศาสตร์ มี

ความภาคภูมิใจในฐานะที่เป็นผู้ร่วมเชื้อสายเดียวกับบรรพ-บุรุษของตนได้ แต่บ่อย

ครั้งที่อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ก็อาจกลายเป็นสิ่งที่ไม่จำ�เป็น หรือกระทั่งฉุดรั้ง ใน

บริบทที่การประสบความสำ�เร็จทางเศรษฐกิจและการเมือง มีความสำ�คัญมากเสีย

ยิ่งไปกว่าความจงรักภักดีต่อโลกทางประเพณีทางชาติพันธ์ุ แต่ขณะเดียวกัน อัต

ลักษณ์ทางชาติพันธ์ุก็อาจเป็นเงื่อนไขที่ทรงพลังได้ โดยเฉพาะในภาวะที่สังคมสมัย

ใหม่ทวีความเป็นเหตุเป็นผลเชิงผลประโยชน์มากขึ้น (rationalized interest) ผู้คนก็

อาจเสาะแสวงหา หรือสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุขึ้นมาใหม่ เพื่อปลอบประโลม 

หรือเป็นแหล่งที่มาของวัฒนธรรมที่ช่วยให้พ้นจากภาวะแปลกแยก 

	 ความน่าสนใจของงานเขียนทางชาติพันธ์ุของคายส์ อยู่ตรงที่การพยายาม

ทำ�ความเข้าใจกับความสัมพันธ์ระหว่างพลังทางวัฒนธรรม และปฏิบัติการทาง

สังคม ตลอดจนโครงสร้างทางสังคม ที่ส่งผลต่อการก่อรูปของอัตลักษณ์ชาติ

พันธ์ุ ซึ่งคายส์ ได้หยิบยืมความคิดทั้งจากเลวี-เสตราส์ และเฟรดริก บาร์ท ในการ

พิจารณาความสัมพันธ์ดังกล่าว อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุนั้น ไม่ใช่สิ่งที่ดำ�รงอยู่

ลอยๆ แต่เพียงในระดับจิตสำ�นึก หากแต่ปฏิบัติการอยู่ภายใต้ปฏิสัมพันธ์ระหว่าง

กลุ่มชาติพันธ์ุต่างๆ ทางสังคมอยู่เสมอ และปฏิบัติการดังกล่าวมักกระทำ�ในรูป

ของการแลกเปลี่ยน (exchange) อันเป็นรูปแบบของการสื่อสาร (communication) 

ที่ดำ�เนินไปใน 3 ลักษณะคือ การสื่อสารหรือแลกเปลี่ยนผ่านการแต่งงาน การ

สื่อสารหรือแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการ และการสื่อสารและแลกเปลี่ยนข้อมูล  

(Lévi-Strauss 1953: 536 อ้างใน Keyes 1976: 7) ภายใต้โครงสร้างความสัมพันธ์

ระหว่างกลุ่มชาติพันธ์ุ การแลกเปลี่ยนผ่านการแต่งงานนั้น กฎเกณฑ์ที่กำ�กับการ

แต่งงาน เป็นเครื่องมือสำ�คัญในการรักษาเส้นแบ่งของกลุ่มชาติพันธ์ุเอาไว้ (ethnic 

boundary) ในการแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการ อันเป็นหัวข้อศึกษาที่สำ�คัญทาง

193มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ชาติพันธ์ุ 14 โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสังคมพหุลักษณ์ (plural society) บ่อยครั้งที่ความ

สัมพันธ์ทางชาติพันธ์ุในทางเศรษฐกิจนั้นดำ�เนินไปบนการแบ่งแยกแรงงานด้วย

เกณฑ์ทางชาติพันธ์ุ (ethnic division of labor) ในการแลกเปลี่ยนข้อมูลนั้น ความ

สามารถในการสื่อสาร (communicative competence) ซึ่งหมายถึงความรู้ทางภาษา

ที่จำ�เป็นในการสื่อสารภายในบริบททางวัฒนธรรมหนึ่งๆ เป็นปัจจัยสำ�คัญในการบ่ง

บอกความร่วมกันทางชาติพันธ์ุ อย่างไรก็ตาม ความสามารถดังกล่าว ไม่ได้จำ�กัด

อยู่แต่ภายในสังคมที่มีการใช้ภาษานั้นๆ เท่านั้น และไม่จำ�เป็นต้องเป็นภาษาราก

เหง้าดั้งเดิม การที่ภาษาหรือความสามารถในการสื่อสารใดจะถูกเลือกให้เป็นตัว

บ่งบอกทางชาติพันธ์ุ ขึ้นอยู่กับว่า ภาษานั้นๆ มีนัยยะที่สำ�คัญอย่างไรต่อผู้ที่สืบ

เชื้อสายเดียวกัน 

	 อย่างไรก็ตาม แม้ว่า คายส์จะรับเอาทั้งแนวคิดของบาร์ทและเลวี-สเตราส์ มา

ใช้ในการช่วยอธิบายมิติทางสังคมที่มีบทบาทต่ออัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ แต่คายส์ก็

ยังเห็นข้อจำ�กัดของลักษณะโครงสร้าง-หน้าที่นิยมแบบบาร์ท และโครงสร้างนิยมแบบ

เลวี-สเตราส์ เพราะสิ่งที่ทั้งสองกระแสคิดไม่อาจตอบคำ�ถามได้คือ เหตุใดการสร้าง

เส้นแบ่งทางชาติพันธ์ุ ไม่ว่าจะมาจากเงื่อนไขทางสังคม หรือการแลกเปลี่ยนทาง

เศรษฐกิจก็ตามที จึงสามารถพัฒนาไปสู่ความรุนแรงได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบท

ที่การเผชิญหน้า หรือความขัดแย้งทางชาติพันธ์ุ ได้ปะทุขึ้นอย่างกว้างขวาง และ

กลายเป็นสถานการณ์ร่วมสมัยของปลายศตวรรษที่ 20 (Keyes 1997: 152-3) สำ�หรับ

คายสแ์ลว้ การจะเขา้ใจวา่ เหตใุดความรูส้กึรว่มทางชาตพิันธ์ุจึงสามารถทวีความเข้ม

ข้นขึ้นได้ในบางสถานการณ์ได้ จำ�เป็นต้องกลับไปหาความคิดที่มีต่อความผูกพันขั้น

พื้นฐาน (primordial attachment) ของอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุ 

วิภาษวิธีของการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุ
	 ความเชื่อของคายส์ที่มีต่อความผูกพันขั้นพื้นฐาน (primordial attachment) 

กล่าวคือ ความร่วมกันในเชื ้อสายเดียวกัน (shared descent) อันเป็นที ่มาของอัต

ลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ได้ทำ�ให้ความคิดของคายส์มีแนวโน้มที่จะมีลักษณะสารัตถะ

นิยม (essentialism) แต่ขณะเดียวกันคายส์เองก็ตระหนักดีว่า อัตลักษณ์ทางชาติ

194 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



พันธ์ุนั้น ไม่ใช่แก่นแกนที่ดำ�รงอยู่โดยไม่เปลี่ยนแปลง โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อต้อง

เผชิญกับสถานการณ์การเปลี่ยนแปลงทางสังคม ความพยายามในการเข้าใจการ

เปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุในบริบทที่แตกต่างกัน โดยที่ยังคงความสำ�คัญของมโน

ทัศน์เชื้อสายร่วมซึ่งเชื่อว่าเป็นรากฐานสำ�คัญของชาติพันธ์ุอยู่นั้น ได้ทำ�ให้มโนทัศน์

เชื้อสายเดียวกันอันเป็นฐานคิดของคายส์ เต็มไปด้วยความกำ�กวมและอิหลักอิเหลื่อ 

ทั้งนี้เนื่องจากในเงื่อนไขการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอันสลับซับซ้อน และหลากหลาย 

ความเชื่อในการมีเชื้อสายเดียวกัน ไม่ได้เป็นปัจจัยสำ�คัญเพียงประการเดียวในการ

ก่อรูปของอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุอีกต่อไป 

	 คายส์เห็นว่า การเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุทั้งในมิติทางวัฒนธรรมและ

ทางสังคมนั้น เกิดขึ้นจากการเปลี่ยนแปลงในบริบททางเศรษฐกิจการเมืองที่ผู้คน

อาศัยอยู่ ไม่ว่าจะเนื่องมาจากการอพยพย้ายถิ่น การขยายขอบเขตของรัฐชาติ การ

เปลี่ยนแปลงระบบการปกครองหรือโครงการของรัฐที่เอื้ออำ�นวยประโยชน์ต่อบาง

กลุ่มชาติพันธ์ุ ตลอดจนการปฏิวัติที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างพื้นฐานของ

สังคมเหล่านี้ (1991: 27-8) ได้ก่อให้เกิดความตึงเครียดขึ้นในความสัมพันธ์ระหว่าง

มิติทางด้านสังคมกับมิติทางด้านวัฒนธรรมของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ซึ่งในภาวะ

ที่สังคมไม่มีการเปลี่ยนแปลงนั้น มิติทั้งสองจะอยู่สภาพที่สมดุลย์ซึ่งกันและกันภาย

ใต้การถ่วงดุลย์ของสถาบันทางสังคม แต่เมื่อมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรุนแรงเกิดขึ้น

ในสังคม อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุที่ดำ�รงอยู่อาจไม่สอดคล้องกับแบบแผนทางสังคม

ที่เปลี่ยนแปลงไปอีกต่อไป

	 ใน “The Dialectics of Ethnic Change” บทนำ�ในหนังสือ Ethnic Change 

(1981) อันเป็นการรวมบทความของการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุที่คายส์เป็น

บรรณาธิการ คายส์ได้ชี้ให้เห็นว่า กระบวนการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุนั้น 

มักเกิดขึ้นในลักษณะที่เป็นวิภาษวิธี กล่าวคือ เกิดขึ้นจากพลังที่ขัดกันระหว่าง

แบบแผนทางสังคม และอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ซึ่งนำ�ไปสู่การสร้างอัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธ์ุใหม่ขึ้น ในสถานการณ์ทางสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว แบบแผน

ทางสังคมที่มีอยู่เดิมมักกลายเป็นสิ่งที่ไม่สอดคล้องหรือเข้ากับสถานการณ์อีก

ต่อไป การรับเอาแบบแผนทางสังคมใหม่ๆ จึงเกิดขึ้น พร้อมๆ กับการทบทวนถึง

ความเหมาะสมในหน้าที่ของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุเดิมที่เป็นอยู่ การเปลี่ยนแปลง

195มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ในแบบแผนทางสังคมในกลุ่มชาติพันธ์ุที่เข้ามาอยู่ในบริบททางสังคมใหม่ จึงมัก

เกิดขึ้นพร้อมๆ กับการตีความทางวัฒนธรรมและแบบแผนปฏิบัติใหม่ จนเมื่อผ่าน

ไปช่วงระยะเวลาหนึ่ง อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุใหม่จึงถูกก่อรูปขึ้น ซึ่งอาจเป็น

อัตลักษณ์ที่ถูกสร้างขึ้นมาใหม่ หรืออาจเป็นอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุเดิมที่ได้รับ

การตีความในความหมายใหม่ก็ได้ ในชั่วขณะหนึ่ง ความสัมพันธ์ระหว่างแบบแผน

ทางสังคมใหม่ที่ถูกเลือกรับเข้ามา และอัตลักษณ์ที่เกิดขึ้นใหม่จะถูกปรับให้อยู่ใน

ภาวะสมดุลย์ชั่วคราว จนกว่าบริบททางสังคมจะเปลี่ยนแปลงอีกครั้งหนึ่ง ตัวอย่าง

ของการเปลี่ยนแปลงในลักษณะดังกล่าว พบได้ในปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธ์ุ

ต่างๆ ในกระบวนการอพยพย้ายถิ่นไม่ว่าจะเป็นชาวนาอพยพเข้าสู่เมืองใหญ่ กลุ่ม

ชาติพันธ์ุผู้ยากจนอพยพไปยังประเทศที่มีเศรษฐกิจดีกว่า หรือการลี้ภัยของกลุ่ม 

ชาติพันธ์ุด้วยเหตุผลทางการเมือง ฯลฯ ซึ่งในทรรศนะของคายส์ การเปลี่ยนแปลง

ในชาติพันธ์ุ ไม่ใช่เรื่องที่จะอธิบายง่ายๆ ภายใต้กรอบคิดของการถูกผสมกลมกลืน 

(assimilation) หากแต่จำ�เป็นต้องพิจารณาความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนและขัดกันระหว่าง

แบบแผนทางสังคมและอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ 

	 ตัวแบบการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุของคายส์ แม้ว่าจะมีกลิ่นอายแบบ

โครงสร้างหน้าที่อยู่บ้าง แต่วิธีคิดแบบวิภาษวิธีก็ได้พยายามช่วยให้เห็นถึงกระบวน-

การเปลี่ยนแปลงที่ให้ความสำ�คัญต่อผลกระทบซึ่งกันและกันอันเกิดจากความ

สัมพันธ์ที่ขัดกันของปัจจัยทางสังคมและวัฒนธรรม แบบแผนของการปรับตัวทาง

ชาติพันธ์ุอันแตกต่างหลากหลายของกลุ่มชาติพันธ์ุต่างๆ ในกรณีศึกษาที่รวมอยู่

ใน Ethnic Change ได้ชี้ให้เห็นว่าปฏิสัมพันธ์ระหว่างบริบททางเศรษฐกิจการเมือง

และอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุนั้น เป็นไปในหลากหลายรูปแบบ มีความแตกต่างที่

เฉพาะเจาะจง และไม่อาจที่จะสร้างกฎเกณฑ์ทั่วไปที่แน่นอนตายตัวได้ ชาวอินเดีย

จากภาคตะวันตกที่อพยพไปยังอังกฤษมีแนวโน้มที่จะรับเอาวัฒนธรรมอังกฤษเข้า

มาได้ง่ายกว่าชาวเอเชีย จากประเทศอื่นๆ ในขณะที่ในสหรัฐอเมริกา ความแตก

ต่างทางชาติพันธ์ุได้รับการยอมรับมากกว่าในอังกฤษ ชาวอาหรับในอิสราเอล ยัง

คงยึดเหนี่ยวในความเป็นอาหรับอย่างเหนียวแน่น เช่นเดียวกับชาวยิวในโมร็อคโค 

และตูนีเซีย ซึ ่งแตกต่างจากชาวยิวจากอาฟริกาเหนือในฝรั ่งเศส ที ่ได้รับเอา

อัตลักษณ์ฝรั่งเศสเข้ามาแทนอัตลักษณ์ของตนเอง ในทางตรงข้าม ชาวพื้นเมืองอิน

196 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



เดยีนตา่งเผา่พนัธ์ใุนอเมรกิา ทีแ่มจ้ะตา่งกนัทางประวตัศิาสตร ์ภาษา วัฒนธรรม และ

บรรพบุรุษ แต่ในการเผชิญกับรัฐสวัสดิการอเมริกันที่เข้ามาแทรกแซงชีวิตของพวก

ตน ก็ได้สร้างอัตลักษณ์ร่วมใหม่ขึ้นมา เป็นอัตลักษณ์ร่วมความเป็นอินเดียนแดง 

(pan-Indian ethnic identity) ด้วยการตีความใหม่เชิงสัญลักษณ์ในเรื่องที่เกี่ยวกับ

ประวัติศาสตร์ของชนพื้นเมืองเหล่านี้ ขึ้นเป็นประวัติศาสตร์ร่วม เพื่อเป็นฐานใน

การอ้างอิงถึงความเป็นกลุ่มชาติพันธ์ุเฉพาะ ในการต่อรองเพื่อเข้าถึงผลประโยชน์

ทางด้านสวัสดิการ เช่นเดียวกับชาวครีโอล (Creoles) ในเซียร่า ลีโอน (Sierra 

Leone) ในอัฟริกาตะวันตก15 ซึ ่งได้สร้างอัตลักษณ์ชาวครีโอลขึ้นมาใหม่ แม้ว่า

กลุ่มที่เรียกตนเองว่าครีโอลนี้ จะมาจากบรรพบุรุษที่ต่างเทือกเถาเหล่ากอ ที่ได้

อพยพเข้ามาอยู่ในเซียร่า ลีโอนตั้งแต่ยุคอาณานิคม แต่การสร้างอัตลักษณ์ร่วม 

ครีโอล อันหมายถึง “ชาวอังกฤษผิวดำ�” ขึ้นมาในกลางคริสต์ศตวรรษที่ 19 ก็เพื่อ

จำ�แนกตนเองออกจากชนพื้นเมืองอัฟริกัน โดยเชื่อมโยงสัมพันธ์อัตลักษณ์ของ

กลุ่มกับชาวอังกฤษอันเป็นผู้ปกครองในยุคนั้น แม้ว่าความหมายของอัตลักษณ์ 

ครีโอลจะเปลี่ยนแปลงไปหลังจากเซียร่า ลีโอนได้รับเอกราชจากอังกฤษ อัตลักษณ ์

ครีโอล และชุมชนชาวครีโอล ก็ยังคงความแตกต่างจากชนผิวดำ�ส่วนใหญ่ใน 

เซียร่า ลีโอน 

	 การเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุที่มีทิศทางอันหลากหลายนี้ ได้ชี้ให้เห็นว่า

สำ�นึกร่วมทางชาติพันธ์ุ ไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นจากรากฐานทางวัฒนธรรม หรือการ 

สืบเชื้อสายเดียวกันเพียงอย่างเดียว ในบางกรณี กระบวนการอพยพย้ายถิ่น 

ทำ�ให้กลุ่มเครือญาติต่างๆ แยกตัวออกจากกัน ก่อให้เกิดกลุ่มผู้สืบเชื้อสายร่วม

ต่างๆ ที่ได้สืบสาวกลับไปยังบรรพบุรุษที่มีที่มาที่แตกต่างกันอันเนื่องมาจาก

ประวัติศาสตร์ และประสบการณ์การอพยพที่แตกต่างกัน ในหลายๆ กรณี ความ

คิดเรื่องการสืบเชื้อสายเดียวกัน กลับได้กลายเป็นข้อจำ�กัดต่อการปรับเปลี่ยน 

อัตลักษณ์ ที่ในกระบวนการปรับตัวให้เข้ากับสังคมใหม่ จำ�เป็นต้องถูกแทนที่ด้วย

อัตลักษณ์ของสังคมใหญ่ และในอีกหลายกรณี ความคิดเรื่องผู้มีเชื้อสายเดียวกัน 

กลับไม่ใช่อะไรอื่น นอกจากสิ่งประกอบสร้างทางสังคม เพื่อตอบสนองต่อบริบท

ทางการเมืองและสังคมเฉพาะหนึ่งๆ ดูเหมือนว่า คายส์เองก็ตระหนักดี ถึงอิทธิพล

ที่ทรงพลังของเงื่อนไขทางสังคมการเมือง ที่ส่งผลให้มโนทัศน์ผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน 

197มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



กลายเป็นภาวะที่กำ�กวม และเปลี่ยนแปลงได้เสมอ ซึ่งทำ�ให้มโนทัศน์ดังกล่าว ดู

เหมือนว่าจะใช้ได้ก็แต่เฉพาะกับชุมชนดั้งเดิมก่อนสมัยใหม่ ที่ยังไม่ได้ปฏิสัมพันธ์

กับปัจจัยภายนอกมากนัก ซึ่งดูจะหาชุมชนเช่นที่ว่านี้ยากเต็มที การตีความความ

คิดเรื่องผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน จึงไม่อาจที่จะไม่พิจารณาบทบาทของสถาบันอัน

ทรงพลังภายนอกชุมชน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง บทบาทของรัฐชาติสมัยใหม่ที่มีต่อ 

ชาติพันธ์ุ อันเป็นประเด็นที่คายส์เริ ่มให้ความสำ�คัญมากขึ้นในงานนับแต่คริสต์

ทศวรรษที่ 1990 เป็นต้นมา

รัฐชาติ และชาติพันธ์ุ 
	 ใน “Who are the Lue? Revisited: Ethnic Identity within the Nations of Laos, 

Thailand, and China” (1992) คายส์ได้ปรับเปลี่ยนท่าทีที่มีต่อมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ โดย

ขยายมุมมองในเรื่องวัฒนธรรม จากโครงสร้างแห่งความหมายในการหล่อหลอม

จิตสำ�นึก สู่การเมืองเรื่องวัฒนธรรม ที่ดำ�เนินไปบนการต่อรอง ต่อสู้ และตีความ

ใหม่ คายส์ได้ใช้บทความชิ้นคลาสสิกของไมเคิล มอร์มัน (Michael Moerman) เรื่อง 

“Who are the Lue? Ethnic Identity in a Complex Society” ซึ่งตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1965 

เป็นเวทีในการสำ�รวจความสัมพันธ์ระหว่างอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุและความเป็นชาติ 

ในบทความดังกล่าว มอร์มันได้โต้แย้งการศึกษาชาติพันธ์ุสายภาษาศาสตร์ โดยชี้

ให้เห็นว่า การเรียกตนเองว่า ลื้อ ของกลุ่มชาติพันธ์ุในบ้านปิง อ.เชียงคำ� จ.พะเยา

นั้น ไม่ได้เกิดจากการแบ่งกลุ่มทางภาษา หากแต่เป็นการแสดงออกถึงความรู้สึก

ร่วมในการเป็นสมาชิกของกลุ่มชาติพันธ์ุที่มองตนเองแตกต่างจากคนเมืองในภาค

เหนือ โดยที่สืบสาวเชื้อสายของบรรพบุรุษของตนไปยังสิบสองปันนา แต่ขณะเดียว

กันมอร์มันก็ได้ชี้ให้เห็นว่าการนิยามตนเองของคนบ้านปิงนั้น ก็มีลักษณะเลื่อนไหล

เช่นเดียวกัน เพราะเมื่อชาวลื้อบ้านปิงต้องการแสดงตัวตนที่แตกต่างจากคนไทย

ภาคกลางที่มีอำ�นาจทางเศรษฐกิจและการเมืองเหนือกว่า ก็จะนิยามตนเองว่าเป็น

คนเมือง หรือคนภาคเหนือของไทย

	 คายส์ ได้ขยายมุมมองเรื่องอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุของชาวลื้อจากมิติของความ

สัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุไปสู่ความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุและรัฐชาติ โดยสนใจ

198 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ว่า ชาวลื้อนั้นมองตนเองอย่างไรในบริบทความสัมพันธ์กับรัฐชาติ ทั้งในไทย จีน 

และลาว คายส์เห็นว่าอัตลักษณ์ลื้อนั้น มีความหมายที่แตกต่างกันไปในแต่ละบรบิท

ของความสัมพันธ์กับรัฐชาติ ทั้งนี้เนื่องมาจากการถูกหล่อหลอมด้วยวัฒนธรรมชาติ

ที่ต่างกันซึ่งเกิดขึ้นนับแต่ยุคอาณานิคมฝรั่งเศสและอังกฤษที่การลากเส้นพรมแดน

ในเขตแม่โขงตอนกลาง ได้ทำ�ให้ชาวลื้อต้องตกอยู่ใน 3 รัฐชาติ ที่ซึ่งนโยบายเกี่ยว

กับกลุ่มชาติพันธ์ุที่แตกต่างกันในแต่ละช่วงสมัย ได้มีผลต่อการก่อรูปของอัตลักษณ์

ลื้อ16ในลักษณะที่ต่างกัน ในไทยนั้น แม้ว่าชาวลื้อจะไม่ได้ถูกจัดเป็นพวก “ชนกลุ่ม

น้อย” โดยรัฐไทย แต่บ่อยครั้งที่ชาวลื้อ ยอมที่จะถูกจัดให้รวมกลุ่มอยู่กับพวก “ชาว

เขา” ภายใต้บริบทของการท่องเที่ยวที่ผ้าทอไตลื้อเป็นทั้งสินค้าหัตถกรรมและตัวบ่ง

บอกความเป็นลื้อแท้ 17 ขณะเดียวกัน การสร้างใหม่ของอัตลักษณ์ไตลื้อ18ที่เชื่อมโยง

กับดินแดนบ้านเกิดในสิบสองปันนาก็สัมพันธ์โดยตรงกับความตื่นตัวในอัตลักษณ์

ความเป็นไทยนอกประเทศไทยของคนไทย ในจีนนั้น ขณะที่อัตลักษณ์ลื้อได้ถูกจัด

อยู่ในกลุ่มชาติพันธ์ุไต (Dai Minzu) ซึ่งรวมเอาทั้งกลุ่มชาติพันธ์ุลื้อในสิบสองปันนา 

และไตไต้คง (Dehong Dai) ที่มีความต่างทั้งในภาษา วัฒนธรรมและประวัติศาสตร์

ไว้ด้วยกัน สำ�หรับชาวจีนและนักท่องเที่ยวจีนแล้ว วัฒนธรรมไต ถูกมองว่าเป็นสิ่งที่

แปลกแตกต่างไปจากจีน และมีนัยยะเชิงพิศวาส (erotic) โดยเฉพาะอย่างยิ่งเครื่อง

แต่งกายและการรําของผู้หญิง แต่สำ�หรับชาวลื้อเอง การรื้อฟื้อวัฒนธรรมและพุทธ

ศาสนา อันเป็นแหล่งที่มาของอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุ ภายหลังจากการถูกทำ�ลายใน

ยุคปฏิวัติวัฒนธรรม เป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นภายใต้ความช่วยเหลือจากคนไทย

ภายใต้กระแสการความสนใจในสิบสองปันนา ในลาวนั้น กลุ่มชาติพันธ์ุลื้อ ได้ถูก

จัดไว้เป็นหนึ่งในกลุ่มลาวลุ่ม เช่นเดียวกับชาวลาวในพื้นราบ แม้ว่าลื้อในประเทศ

ลาวจะเป็นกลุ่มชนจำ�นวนน้อยในประเทศ แต่นโยบายของรัฐก็ไม่ได้ก่อให้เกิดอัต

ลักษณ์ความเป็นชนกลุ่มน้อยดังเช่นลื้อในจีน หรือดังเช่นกลุ่มชาติพันธ์ุที่ถูกจัดให้

เป็นลาวเทิง และลาวสูง 

	

199มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



	 ความแตกต่างและหลากหลายของอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุลื้อภายใต้อิทธิพล

ของรัฐชาติและวัฒนธรรมชาติที่แตกต่างกัน ทำ�ให้คายส์เห็นว่าเป็นไปไม่ได้ที่จะ

พิจารณาชาติพันธ์ุลื้อในฐานะที่เป็นกลุ่มชาติพันธ์ุประเภทหนึ่งอีกต่อไป ความเป็น

ลื้อนั้นมีลักษณะที่เป็น “เฮเทโรกลอสเซีย” (heteroglossia)19 กล่าวคือ เป็นภาวะ

ที่ผู้คนตีความทั้งผู้อื่นและตนเองในสำ�นวนที่หลากหลายอย่างน่าฉงน อันเกิด

จากการขยายตัวของอิทธิพลการสื่อสารระหว่างวัฒนธรรม ที่ทำ�ให้เป็นไปไม่ได้ที่

จะสร้างขอบเขตล้อมรอบวัฒนธรรมให้มีลักษณะที่เป็นเอกเทศได้อีกต่อไป ลื้อ

ในฐานะชาติพันธ์ุ จึงเป็นทั้ง อัตลักษณ์ท้องถิ่น (local identity)—ที่ผลิตซ้ำ�ผ่าน 

ตํานาน เรื่องเล่าและเรื่องราวของบรรพบุรุษ ที่ยึดถือโดยสมาชิกในชุมชนตราบเท่า

ที่ยังไม่ถูกแทรกแซงจากรัฐ เป็นทั้งอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุกลุ่มน้อย (minority ethnicity) 

—ด้วยการจัดจำ�แนกโดยรัฐ เช่นการถูกจัดให้เป็นชนชาวไตในจีน เป็นทั้งอัตลักษณ์

ที่ขายได้ (marketable identity)--ที่ถูกผลิตขึ้นเพื่อสนองตอบต่อความต้อง การของนัก

ท่องเที่ยว และเป็นอัตลักษณ์ข้ามชาติ (transnational identity)—ที่ความถวิลหาความ

เป็นไทยในอดีตของคนไทยได้ก่อให้เกิดเครือข่ายการแลกเปลี่ยนข้ามพรมแดน เพื่อ

ฟื้นฟูแหล่งที่มาทางวัฒนธรรมของอัตลักษณ์ไทลื้อ

	 ท่าทีที่เปลี่ยนไปของคายส์ในการวิเคราะห์ชาติพันธ์ุในงานยุคหลัง เกิดจาก

การรับเอาวิธีคิดแบบหลังโครงสร้างนิยม โดยเฉพาะอย่างยิ่งของฟูโกต์ มาใช้ใน 

การมองอำ�นาจและเทคโนโลยีของอำ�นาจ (technology of power) ในการวิเคราะห์

ความสัมพันธ์ระหว่างการสร้างรัฐชาติสมัยใหม่ ชาตินิยม และอัตลักษณ์ชาติ

พันธ์ุ ซึ่งเริ่มมีอิทธิพลต่องานศึกษาทางชาติพันธ์ุ เช่นในงานของโคห์นและเดิร์ค 

(1988) เป็นต้น ความสัมพันธ์ดังกล่าวดำ�เนินไปไม่เพียงแต่ในบริบททางการเมือง

เท่านั้น แต่ยังแพร่กระจายไปในบริบททางการค้าอีกด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ

ท่องเที่ยว เป็นที่น่าสังเกตว่า ในการเคลื่อนตัวสู่วิธีคิดในการพิจารณาอัตลักษณ์ที่

มีลักษณะแบบประกอบสร้างนิยม (constructivism) คายส์ได้ความพยายามที่จะแก้

ปัญหาลักษณะสารัตถนิยมของมโนทัศน์ว่าด้วยผู้สืบเชื้อสายร่วม (descent) ด้วย

การเพิ่มมิติทางการเมืองมากขึ้น ทั้งนี้ ด้วยการหยิบยืมมโนทัศน์ว่าด้วยวงศาวิทยา 

หรือวงศ์วานว่านเครือ (geneology) ของฟูโกต์ ในการอธิบายสำ�นึกทางชาติพันธ์ุ 

คายส์เห็นว่าความเป็นวงศ์วานว่านเครือนั้นไม่ได้เป็นสิ่งที่กำ�หนดด้วยความเป็น 

200 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



สายโลหิตร่วมกันแต่ถูกสร้างขึ้นมาทางวัฒนธรรมในประวัติศาสตร์เฉพาะหนึ่งๆ และ

การที่วงศ์วานว่านเครือจะกลายเป็นสิ่งที่ทรงพลังขึ้นมาได้นั้น ไม่เพียงแต่จะต้องถูก

ผลิตซ้ำ�และแสดงออกในรูปแบบทางวัฒนธรรม เช่น ความเชื่อ จารึกประวัติศาสตร์ 

พิธีกรรม การแสดง อนุสาวรีย์ ต่างๆ เหล่านี้เท่านั้น แต่จะต้องได้รับการค้ำ�จุน

สนับสนุนด้วยอำ�นาจทางการอันชอบธรรม (authority) ด้วย (Keyes 1995: 137) ใน

แง่นี้ ศาสตร์ในการสร้างความเป็นชาติพันธ์ุ จึงเป็นสิ่งที่มีความสำ�คัญ ที่รัฐสมัยใหม่

ได้สร้างขึ้นเพื่อเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการสร้างชาติ เช่นเดียวกับเครื่องมืออื่นๆ 

เช่น การสำ�รวจสำ�มโนประชากร การสร้างแผนที่ภูมิศาสตร์ ฯลฯ คายส์เรียกเครื่อง

มือของรัฐในการสร้างคุณลักษณะที่ชัดเจนให้กับผู้ที่อาศัยอยู่ภายในพรมแดนรัฐชาติ

ของตนว่าการจัดจำ�แนกทางชาติพันธ์ุ (ethnic classifica-tion) 

	 การจัดจำ�แนกทางชาติพันธ์ุ เป็นเทคโนโลยีของอำ�นาจชนิดหนึ่ง ซึ่งช่วยให้

รัฐรู้จัก “คนของตน” ด้วยการสร้างเส้นแบ่งพรมแดนทางชาติพันธ์ุขึ้น ที่ทำ�ให้กลุ่ม

ชาติพันธ์ุต่างๆ ประกอบไปด้วยเนื้อหาความแตกต่างที่เด่นชัด และแยกขาดจากกัน 

เส้นแบ่งดังกล่าว แม้จะเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นโดยรัฐ และไม่เกี่ยวข้องกับการนิยาม

ตนเองของสมาชิกในกลุ่มชาติพันธ์ุ แต่กลับส่งผลต่อการก่อรูปของจิตสำ�นึกทางชาติ

พันธ์ุขึ้นมาใหม่ การจัดจำ�แนกทางชาติพันธ์ุ จึงไม่ใช่เป็นเพียงเครื่องมือที่ถูกใช้โดย

รัฐเท่านั้น แต่ยังถูกใช้โดยกลุ่มชาติพันธ์ุในการจำ�แนกความแตกต่างระหว่างกันอีก

ด้วย ใน “The Nation-State and the Politics of Indigenous Minorities: Reflections 

on Ethnic Insurgency in Burma” (1994) คายส์ได้ชี้ให้เห็นถึงปฏิสัมพันธ์ระหว่าง

พรมแดนของชาติ และพรมแดนชาติพันธ์ุในกรณีของชาวกะเหรี่ยงที่อาศัยอยู่ในฝั่ง

ไทยและพม่า กลุ่มชาติพันธ์ุดังกล่าวแม้จะสืบเชื้อสายมาจากบรรพบุรุษร่วมกัน แต่

ครึ่งศตวรรษที่ชาวกะเหรี่ยงในสองฟากพรมแดน ได้ดำ�เนินชีวิตภายใต้การปกครอง

โดยอาณานิคมอังกฤษ รัฐพม่า และรัฐไทย ที่ได้สร้างชาติสมัยใหม่ขึ้นมาบนนโยบาย

การแยกความแตกต่างทางชาติพันธ์ุ จิตสำ�นึกของความเป็นกะเหรี่ยงนั้น ได้ก่อรูป

ขึ้นภายใต้อิทธิพลของความเป็นชาติ ที่ทำ�ให้แม้ว่าสหภาพแห่งชาติกะเหรี่ยง (Karen 

National Union หรือ KNU) อันเป็นขบวนการเคลื่อนไหวทางการเมืองเพื่อเรียกร้อง

เอกราชให้กับรัฐชาติกะเหรี่ยงจากพม่า จะทำ�งานต่อสู้มาเป็นเวลานาน แต่ก็ไม่อาจ

จูงใจให้กะเหรี่ยงจากฝั่งไทยสนับสนุนการเคลื่อนไหวของชาวกะเหรี่ยงในพม่าได้ ใน

201มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ทางตรงกันข้าม ในขณะที่อัตลักษณ์ไทย ในฐานะอัตลักษณ์ชาติ และวงศ์วานว่าน

เครือของความเป็นชาติ (nationalist geneology) จะเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมาไม่นานนี้ 

แต่กลับมีพลังที่ไม่เพียงหล่อหลอมจิตสำ�นึกร่วมของผู้คนที่อาศัยอยู่บน “ผืนแผ่นดิน

ไทย” เท่านั้น หากแต่ยังมีผลต่อการสร้างจินตนาการว่าด้วย “ความเป็นไทย”ข้าม

พรมแดน ที่รวมเอากลุ่มชนชาวไทตามที่ต่างๆ เข้าเป็นส่วนหนึ่งของวงศ์วานว่านเครือ

ของความเป็นไทยด้วย20 (Keyes 1995)

	 ในแง่นี้ อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ จึงเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นในกระบวนการที่

ทั้งต่อเนื่อง ทั้งซับซ้อน ที่ไม่เพียงถูกหล่อหลอมด้วยพลังจากภายนอกและการ 

ปิดป้ายตามอำ�เภอใจจากผู้มีอำ�นาจเท่านั้น หากแต่ยังเกิดจากกระบวนการภายใน 

ในการสร้างภาพลักษณ์ของตนเองอีกด้วย คายส์เห็นว่าแม้ว่ากระบวนการจัดจำ�แนก

ผู้คนของรัฐจะมีอิทธิพลต่อการสร้างพรมแดนและอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ แต่การ

นิยามตนเองนั้นก็เป็นกระบวนการที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ท่ามกลางการตีความวงศ์

วานว่านเครือใหม่ให้สอดคล้องกับสถานการณ์ทางสังคมที่เปลี่ยน แปลงไปจากการ

แทรกแซงของรัฐชาติสมัยใหม่ และการถูกผนวกเข้าเป็นส่วนหนึ่งของเศรษฐกิจโลก 

ที่ซึ่งชาติพันธ์ุในฐานะมรดกทางวัฒนธรรมได้กลายเป็นสิ่งที่ได้รับความสนใจจาก

กลุ่มต่างๆ มากมาย ไม่ว่าจะเป็นหน่วยงานของรัฐ นักท่องเที่ยว นักต่อสู้เพื่อสิทธิ

ชนพื้นเมือง ตลอดจนนักวิชาการ อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุจึงเป็นสิ่งที่ทั้งถูกประดิษฐ์

ขึ้นจากผู้อื่น และถูกสร้างขึ้นใหม่โดยตัวเอง วิภาษวิธีของความสัมพันธ์ระหว่าง

กระบวนการประดิษฐ์ใหม่นี้ต่างหากที่เป็นเงื่อนไขสำ�คัญในการสร้างและก่อรูปของ

อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ 

ชาติ เชื้อชาติ และศาสตร์ว่าด้วยชาติพันธ์ุ
	 อิทธิพลของวิธีคิดสกุลหลังโครงสร้างนิยมที่มีต่องานของคายส์ ปรากฏอย่าง

เด่นชัดในงานเขียนในช่วงหลังๆ ว่าด้วยชาติพันธ์ุของคายส์ ซึ่งให้ความสนใจต่อ

ความสัมพันธ์ระหว่างความรู้ และอำ�นาจในการสร้างความจริงหรือศาสตร์ว่า

ด้วยชาติพันธ์ุ ใน “The Peoples of Asia—Science and Politics in the Classifi-

cation of Ethnic Groups in Thailand, China, and Vietnam” อันเป็นปาฐกถาใน

202 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ฐานะประธานของสมาคมเอเซียศึกษาในการประชุมประจำ�ปีครั้งที่ 56 ในปี 2002 

คายส์ได้ตั้งคำ�ถามต่อที่มาของการจัดจำ�แนกทางชาติพันธ์ุ (ethnological projects 

of classification) ที่ได้กลายเป็นเครื่องมือสำ�คัญในการสร้างความรู้ว่าด้วยความ 

แตกต่างหลากหลายของกลุ่มชาติพันธ์ุในประเทศในเขตเอเซีย โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน

ไทย จีน และเวียดนาม คายส์เสนอว่าการใช้ตรรกะทางวิทยาศาสตร์ในการแบ่งแยก

ความแตกต่างของมนุษย์ โดยนักชาติพันธ์ุวรรณนาในประเทศเหล่านี้นับแต่กลาง

คริสต์ศตวรรษที่ 20 เป็นต้นมา ไม่เพียงแต่เต็มไปด้วยข้อบกพร่อง แต่ยังเต็มไปด้วย

เป้าประสงค์ทางการเมืองภายใต้กระบวนการสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของ

กลุ่มชนต่างๆ ภายในชาติ แม้ว่าความแตกต่างทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุ

ต่างๆ จะเป็นเรื่องธรรมดาสามัญของภูมิภาคนี้ แต่ข้ออ้างที่ว่าความแตกต่างดังกล่าว 

จะถูกวัดได้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น ได้สถาปนาอำ�นาจประเภทหนึ่งขึ้น

มาให้กับศาสตร์ที่ใช้ในการจัดวางลําดับชั้นต่ำ�สูงให้กับกลุ่มชาติพันธ์ุต่างๆ ศาสตร์

แห่งการสร้างความแตกต่างทางชาติพันธ์ุด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ดังกล่าว ยังได้

ปิดบังอำ�พรางกระบวนการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุที่เกิดขึ้นทั้งภายในและระหว่าง

ประเทศเหล่านี้อีกด้วย

 	 ในบรรดาศาสตร์อันทรงพลังที่ใช้ในการจัดจำ�แนกผู้คน ทฤษฎีว่าด้วยเชื้อ

ชาติ (racial theories) ที่มีจุดกำ�เนิดในยุโรปนับแต่ต้นคริสต์ศตวรรษที่ 18 21 เป็น

ศาสตร์ที่ได้รับความนิยมอย่างแพร่หลายและถูกนำ�มาใช้โดยนักมานุษยวิทยา

ตะวันตกในการศึกษากลุ่มชนในทวีปเอเซียในต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 เช่น The 

Peoples of Asia (1929) ของ เลียวนาร์ด ฮัลฟอร์ด ดัดเลย์ บักซ์ตัน (Leonard 

Halford Dudley Buxton) การใช้มาตรวัดทางชีววิทยา (biometric measurement) 

อันเป็นวิธีการเชิงวัตถุวิสัย ที่ไม่สนใจระบบการแบ่งกลุ่มที่มีมาก่อน ถูกนำ�มาใช้

เพื่อจำ�แนกคุณลักษณะทางกายภาพ (traits) ของผู้คนและจัดกลุ่มตามความ

แตกต่างของคุณลักษณะดังกล่าวนั้น ส่วนหนึ่งก็เพื่อต้องการชี้ให้เห็นถึงความ

เชื่อมโยงระหว่างความแตกต่างทางชีวกายภาพ กับความแตกต่างของพฤติกรรม

ของกลุ่มชน ซึ่งเป็นตรรกะที่ในภายหลังได้ถูกปฏิเสธแม้จากนักวิทยาศาสตร์ด้วย

กันเอง ทั้งนี้เพราะมนุษย์นั้นย่อมต่างจากสิ่งมีชีวิตประเภทอื่นที่ไม่อาจใช้เกณฑ์

ทางชีวกายภาพมากำ�หนดพฤติกรรมเพียงอย่างเดียวได้ นอกเหนือจากทฤษฎีว่า

203มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ด้วยเชื้อชาติแล้ว การพยายามใช้วิทยาศาสตร์ในการจำ�แนกความแตกต่างของ

กลุ่มคน ยังพบในทฤษฎีด้านภาษาศาสตร์ โดยการสร้างระบบการจำ�แนกความ

ต่างของภาษาพูดจากเสียง เพื่อใช้เป็นเกณฑ์ในการจำ�แนกกลุ่มชนผู้ใช้ภาษา 

ดังกล่าว และเช่นเดียวกับทฤษฎีว่าด้วยเชื้อชาติ นักภาษาศาสตร์จำ�นวนหนึ่ง ได้

ใช้ความแตกต่างทางด้านภาษาเป็นเงื่อนไขที่กำ�หนดความแตกต่างทางวัฒนธรรม

	 การศึกษาวงศาวิทยาว่าด้วยชาติพันธ์ุศึกษาภายใต้ตรรกะว่าด้วยเชื้อชาติ

และภาษาของคายส์ ได้ช่วยชี้ให้เห็นถึงบทบาททางการเมืองของวิทยาศาสตร์ ที่

ไม่เพียงแผ่ขยายอิทธิพลนับแต่ยุคล่าอาณานิคมตะวันตก ผ่านเจ้าอาณานิคม 

นักมานุษยวิทยา ตลอดจนนักภาษาศาสตร์ แต่ยังได้กลายเป็นเครื่องมือสำ�คัญใน

ยุคแห่งการสร้างชาติหลังจากปลดปล่อยตนเองออกอำ�นาจของอาณานิคมตะวัน

ตกแล้ว สิ่งที่น่าสนใจคือ ชาติพันธ์ุวิทยา (ethnology) ที่มีฐานคิดมาจากเรื่องเชื้อ

ชาติและภาษา ไม่ได้เป็นศาสตร์ของเจ้าอาณานิคมตะวันตกเพียงผู้เดียว ในโลก

ของประเทศสังคมนิยมในภูมิภาคแม่โขง ชาติพันธ์ุวิทยาก็ได้ร่วมเดินทางมาพร้อมๆ 

กับการปฏิวัติ ภายใต้แนวคิดมาร์กซิสม์ ที่มีตรรกะแบบวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ ได้

ช่วยในการจัดจำ�แนกกลุ่มชาติพันธ์ุตามหลักการวิวัฒนาการแบบเส้นตรงให้กับรัฐ

สังคมนิยมของประเทศเหล่านี้ คายส์ได้วิเคราะห์ให้เห็นถึง 2 กระแสคิดที่สำ�คัญ 

ที่มีอิทธิพลต่อการวางรากฐานชาติพันธ์ุวิทยาที่ใช้วิทยาศาสตร์ในการจัดจำ�แนก

กลุ่มชนทั้งที่มาจากทั้งสำ�นักมาร์กซิสม์ และไม่ใช่มาร์กซิสม์ กระแสคิดแรก คือ สำ�

นักมาร์กซิสต์-เลนินนิสต์ อันเป็นกระแสคิดที่ได้รับอิทธิพลจากงานของนักมานุษย-

วิทยาอเมริกัน ลูอิส เฮนรี่ มอร์แกน (Lewis Henry Morgan 1818-81) โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งจากหนังสือ Ancient Society (1878) ซึ่งได้เสนอระบบการจัดจำ�แนกสังคม

มนุษย์จากโครงสร้างสังคม (ครอบครัวและรัฐ) เศรษฐกิจ(ยังชีพและปัจจัยการผลิต) 

วัฒนธรรม (ภาษาและศาสนา) โดยแบ่งสังคมออกเป็น 3 ขั้นของวิวัฒนาการ คือ 

คนป่า (savagery) อนารยชน (barbarianism) และอารยชน (civilization) งานของ 

มอร์แกนมีอิทธิพลโดยตรงต่อแนวคิดวัตถุนิยมประวัติศาสตร์ของมาร์กซ์และ 

เองเกลส์ ซึ่งได้รับการพัฒนาต่อมาโดยเลนินและสตาลินเพื่อนำ�มาใช้ในการพัฒนา

ศาสตร์ทางด้านชาติพันธ์ุวิทยา และแพร่หลายจากการรับเอาไปใช้โดยพรรค

คอมมิวนิสต์ของประเทศสังคมนิยมทั้งหลาย มโนทัศน์ของสตาลินว่าด้วยชนชาติ

204 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



หรือชนเผ่า (nation) ซึ่งหมายถึง “ชุมชนเสถียรที่วิวัฒน์มาจากประวัติศาสตร์ และ

ก่อรูปจากฐานของภาษา ดินแดน ชีวิตทางเศรษฐกิจ และจิตใจร่วมกัน ดังแสดงออก

ในรูปของวัฒนธรรมร่วม” (Stalin 1953: 307 อ้างใน Keyes 2002: 1169) ถูกใช้

เพื่อแยกความต่างระหว่างชาติและกลุ่มชนชาติย่อย (sub-national groups) ซึ่ง

เป็นกลุ่มท่ีล้าหลัง ตามแนวทางของวิวัฒนาการเส้นตรง ในจีน การทำ�งานของนักชา

ติพันธ์ุ วรรณาภายใต้โครงการจำ�แนกชนชาติต่างๆ ของรัฐ ได้ประดิษฐ์แนวคิดว่า

ด้วยชนชาติ (minzu) ซึ่งได้รับอิทธิพลโดยตรงจากทฤษฎีว่าความเป็นชนชาติ (theo-

ries of nationality) ของโซเวียตรัสเซีย22 เช่นเดียวกับแนวคิดเรื่อง ชนชาติ (dân tôc)

ในเวียดนาม ซึ่งนิยามตามแนวคิดว่าด้วยชนชาติของสตาลิน23

	 กระแสคิดที่สอง นั้นแพร่หลายในกลุ่มนักมานุษยวิทยาตะวันตกโดยเฉพาะ

อย่างยิ่งในอังกฤษและอเมริกาในสำ�นักที่ไม่ใช่มาร์กซิสต์ ซึ่งได้รับเอาการจัด

จำ�แนกสังคมแบบวิวัฒนาการเส้นตรงของมอร์แกน ในเรื่องสังคมคนป่า และสังคม

อนารยชน มาพัฒนาเป็นมโนทัศน์ว่าด้วยชนเผ่า (tribe) คายส์ตั้งข้อสังเกตว่าแม้ว่า

มโนทัศน์ดังกล่าวจะพัฒนาในกลุ่มนักมานุษยวิทยาตะวันตกที่ไม่นิยมมาร์กซิสม์

ในช่วงก่อนสงครามโลกครั้งที่สอง แต่กลับมีความหมายที่คล้ายคลึงกับมโนทัศน์

ชนชาติ (nation) ของสตาลินเป็นอย่างยิ่ง ความหมายของชนเผ่าที่นิยามโดยสถาบัน

มานุษยวิทยา (the Royal Anthropology Institute) ของสหราชอาณาจักร ได้แก่ “กลุ่ม

ที่อยู่อย่างง่ายๆ ร่อนเร่หรือตั้งหลักปักฐานในท้องถิ่นที่ชัดเจน พูดภาษาเดียวกัน มี

รูปแบบของการปกครองที่ไม่ซับซ้อน และสามารถรวมตัวกันเพื่อปฏิบัติร่วมกันได้ 

เช่นในการทำ�สงคราม” (Freire-Marreco and Myres 1912: 56 อ้างใน Keyes 2002: 

1169) หลังสงครามโลกครั้งสองเป็นต้นมา มโนทัศน์ว่าด้วยชนเผ่า และวิวัฒนาการ

เส้นตรง ได้ถูกแทนที่ด้วยแนวคิดเรื่องกลุ่มชาติพันธ์ุ (ethnic group) ที่ยังคงมุ่งจำ�แนก

กลุ่มต่างๆ ไม่ใช่ด้วยเกณฑ์ของโครงสร้างสังคม แต่ด้วยภาษาและวัฒนธรรมเชิง

วัตถุวิสัย ซึ่งต่อมาได้ถูกท้าทายโดยงานของนักมานุษย-วิทยาเช่น เอ็ดมัน ลีช และ

กระทั่งคายส์เอง 

	

205มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



	 การตั้งคำ�ถามของคายส์ที่มีต่อความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุวิทยาในฐานะ

ศาสตร์ในการจำ�แนกกลุ่มชน กับอำ�นาจของรัฐชาติ สอดรับกับกระแสวิพากษ์ตนเอง

ในแวดวงมานุษยวิทยานับแต่ปลายศตวรรษที่ 20 เป็นต้นมา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

ต่อปรัชญาความเชื่อในการศึกษาวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ 24 ในขณะที่ศาสตร์แห่ง

การจัดประเภทของมานุษยวิทยาได้สร้างพรมแดนแห่งอัตลักษณ์และวัฒนธรรม

ขึ้นล้อมรอบกลุ่มชนที่นักมานุษยวิทยาศึกษา ตรึงคนเหล่านั้นไว้กับพื้นที่เฉพาะ

เจาะจงของหมู่บ้าน และสร้างตัวตนที่แน่นอนตายตัวด้วยคุณลักษณะทางวัฒนธรรม 

วิทยาศาสตร์ในการจัดจำ�แนกกลุ่มชนของรัฐชาติ ดำ�เนินไปพร้อมๆ กับการสร้าง

พรมแดนของรัฐชาติขึ้นล้อมรอบความเป็นชาติพันธ์ุ ที่ซึ่งอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ

กลายเป็นคุณสมบัติที่ถูกทำ�ให้ลงรอยกับอัตลักษณ์ชาติ ในขณะที่ตัวตนที่แน่นอน

ตายตัวของชาติพันธ์ุดำ�รงอยู่ก็เพียงในความสัมพันธ์กับอัตลักษณ์ของชาติเท่านั้น 

ปัญหาที่ตามมาจากโครงการจัดจำ�แนกกลุ่มชนดังกล่าวก็คือ ในโลกแห่งความป็น

จริงแล้ว กลุ่มชนจำ�นวนไม่น้อยมีชีวิตที่ข้ามพรมแดนที่ขีดไว้เหล่านี้เสมอ ไม่ว่าจะ

เป็นพรมแดนทางชาติพันธ์ุ หรือพรมแดนชาติ ความไม่ลงรอยระหว่างอัตลักษณ์

ทางชาติพันธ์ุและอัตลักษณ์ชาติ เกิดขึ้นอยู่เสมอกับกลุ่มชนที่อยู่นอกพรมแดนชาติ 

(peoples across borders) และกลุ่มชนที่ข้ามพรมแดนชาติ (border-crossing peoples) 

และถูกทำ�ให้เป็นปัญหาที่สำ�คัญไม่เพียงต่อรัฐชาติเท่านั้น แต่ยังกลายเป็นคำ�ถามที่

สำ�คัญต่อชาติพันธ์ุศึกษาของนักมานุษยวิทยา ที่วิธีคิดที่ผ่านมาไม่อนุญาตให้เข้าใจ

กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ในบริบทของการเคลื่อนย้ายได้ 25 งานของคายส์ในช่วง

รอยต่อแห่งศตวรรษจึงได้ทำ�หน้าที่ในการตั้งคำ�ถามกับแนวคิดอันคุ้นชินว่าด้วยความ

เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของความเป็นชาติ และความเป็นชาติพันธ์ุ พร้อมทั้งชี้ให้เห็น

ถึงรอยปริแตกของอัตลักษณ์และวิภาษ-วิธีของความสัมพันธ์ระหว่างอัตลักษณ์ทั้ง

สอง ตามความเห็นของคายส์แล้ว แม้ว่าชาติจะเป็นโครงการอันทรงอำ�นาจที่ก่อให้

เกิด “ชาติพันธ์ุ” ขึ้น แต่โครงการดังกล่าวนั้น ก็ไม่เคยสำ�เร็จ พรมแดนที่แข็งกระด้าง 

กลับถูกตัดข้าม ลอดผ่าน ต่อรอง และฉวยใช้ ทั้งจากผู้ที่อยู่ภายใน และภายนอก

พรมแดนเหล่านั้นอยู่ตลอดเวลา 

206 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



บทสรุป
		 ส่ีทศวรรษของการคล่ีคลายตัวทางความคิดของคายส์ในเร่ืองมโนทัศน์ชาติ

พันธุ์ เป็นภาพสะท้อนสำ�คัญของความเคลื่อนไหวทางความคิดและทฤษฎีทางด้าน

สังคมศาสตร์ของยุคสมัย ที่พยายามดิ้นรน ต่อสู้ เพื่อสลัดตนเองให้หลุดออกจาก

อำ�นาจของความเป็นศาสตร์ที่มักอ้างตนจากตรรกะความคิดที่เป็นกลาง มีความ

เป็นภววิสัย เป็นความรู้ที่เป็นสากล และสามารถเข้าถึงความจริงของโลกทางสังคม

ได้อย่างเป็นระบบ โดยไม่จำ�เป็นต้องรู้จัก หรือใส่ใจต่อความคิด ชีวิตทางสังคมและ

วัฒนธรรมของชุมชนในสังคมนั้นๆ ในการปฏิเสธวิธีคิดที่มีลักษณะกำ�หนดนิยม ไม่

ว่าจะเป็นการถูกกำ�หนดโดยกายภาพ โครงสร้างทางสังคม หรือเศรษฐกิจก็ตามใน

การอธิบายความแตกต่างของมนุษย์ คายส์ได้กลับไปหามิติด้านความหมาย ความ

เชื่อและความคิด ที่หล่อหลอมผ่านวัฒนธรรมของผู้คนในสังคม ในการตั้งคำ�ถาม

ว่าด้วยการแยกความแตกต่างของกลุ่มต่างๆ ในสังคม การเคลื่อนตัวจากมิติทาง

วัฒนธรรม สู่การเมืองเรื่องวัฒนธรรมในยุคหลัง ได้ทำ�ให้คายส์รับเอากระแสคิด

สายการประกอบสร้างนิยม (constructivism)26 มาทำ�ความเข้าใจกับความสัมพันธ์

ระหว่างชาติและชาติพันธ์ุ แต่ทว่าคายส์เองก็ไม่ใช่นักประกอบสร้างนิยม27 ในทาง

ตรงข้าม คายส์กลับยังคงเหนียวแน่นกับความคิดเรื่องความผูกพันขั้นพื้นฐาน (pri-

mordial attachment) ว่าด้วยผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน (descent) ซึ่งคายส์เชื่อว่าเป็นราก

เหง้าทางวัฒนธรรมของความเป็นชาติพันธ์ุก่อนการแทรกแซงของรัฐชาติ ความเชื่อ

ในบทบาทของวัฒนธรรมในการหล่อหลอมความคิด จิตสำ�นึก ตลอดจนอัตลักษณ์

ของผู้คนของคายส์ ยังได้รับการพัฒนาและขยายมุมมองด้วยการหยิบยืมความคิด

ของบูร์ดิเยอ ว่าด้วยฮาบิทัส (habitus) มาใช้เพื่อเพิ่มมิติทางอำ�นาจและปฏิบัติการ

ให้กับกระบวนการหล่อหลอมทางวัฒนธรรม ที่ ในขณะที่ผู้คนดำ�เนินวิถีชีวิตใน

แนวทางที่ผลิตซ้ำ�โลกที่พวกเขาอาศัยอยู่ โลกแห่งสามัญสำ�นึกทางชาติพันธ์ุ แม้ว่า

จะเป็นสิ่งประกอบสร้างทางวัฒนธรรม แต่ก็ถูกทำ�ให้เป็นเสมือนโลกที่ดำ�รงอยู่อย่าง

เป็นธรรมชาติ และก่อให้เกิดความสัมพันธ์เชิงลําดับขั้นขึ้น ที่หล่อหลอมและครอบ

งําผู้คนอยู่โดยไม่รู้ตัว แต่ขณะเดียวกัน กระบวนการหล่อหลอมทางวัฒนธรรม ก็เกิด

ขึ้นจากการตีความ และให้ความหมายโดยผู้คน

207มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



	 ในการท้าทายทั้งมโนทัศน์สายสิ่งประกอบสร้างนิยมทางสังคม (social con-

structivism) และรากเหง้านิยม (primordialism) ปีเตอร์ ซาห์ลินส์ (Peter Sahlins) นัก

ประวัติศาสตร์ผู้สนใจปฏิสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างอัตลักษณ์ชาติและอัตลักษณ์

ชายขอบ ได้เสนอทางเลือกในการพิจารณาการเมืองเรื่องอัตลักษณ์ด้วยมโนทัศน์ท่ี

ซาห์ลินส์เรียกว่า ส่ิงประกอบสร้างนิยมเชิงทบทวน (revised constructivism) เพื่อแก้ไข

ปัญหาและข้อจำ�กัดของแนวคิดแบบประกอบสร้างนิยม แต่ขณะเดียวกันก็ไม่ได้กลับ

ไปหาสารัตถะนิยมแบบ รากเหง้านิยม ทั้งนี้ซาห์ลินส์เห็นว่าแนวคิดแบบประกอบ

สร้างนิยมนั้น มีปัญหาที่สำ�คัญอย่างน้อยสามประการด้วยกันคือ ประการแรก ไม่

ให้ความสำ�คัญแก่ประสบการณ์ของผู้คนที่มีต่อโลกที่ถูกประกอบสร้างขึ้น โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งชาติ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ มองไม่เห็นความสำ�คัญของการสนทนา (di-

alogue) ระหว่างชาติ และผู้ที่มีประสบการณ์กับชาติ ประการที่สอง แนวคิดสาย

ประกอบสร้างนิยม นั้นมักมีสมมติฐานว่าชาตินั้น เป็นสิ่งที่ถูกประกอบสร้างขึ้นจาก

ศูนย์กลาง หรือผู้มีอำ�นาจเท่านั้น เช่น รัฐ โดยลืมไปว่า ชาตินั้น ก็ถูกรับรู้ และสร้าง

ขึ้นจากผู้คนผ่านประสบการณ์ด้วยเช่นกัน ไม่ว่าจะเป็นงานของเบเนดิคท์ แอนเดอร์

สัน หรือ เออร์เนสต์ เกลเนอร์ ก็ดูเหมือนจะไม่ให้ความสำ�คัญนักกับ ความหมายของ

ชาติจากรากหญ้า หรือ nation from below ซึ่งไม่เพียงแต่ช่วยในการกลับด้านของ

ลําดับขั้นทางอำ�นาจ แต่ยังเปิดโอกาสให้เห็นความหมายที่เหมือนหรือแตกต่างจาก

ชาติในคำ�จำ�กัดความของศูนย์กลางก็ได้ และประการที่สาม แนวคิดประกอบสร้าง

นิยมนั้น ลืมไปว่าอัตลักษณ์ชาตินั้น เป็นสิ่งที่ไม่เคยสมบูรณ์ ทั้งยังเป็นความหมาย

ที่ถูกสร้างใหม่ ท้าทาย และตอบโต้อยู่ตลอดเวลา28

	 แม้ว่าคายส์ จะไม่ใช่ทั้งนักประกอบสร้างนิยม หรือ นักประกอบสร้างนิยม

เชิงทบทวน ดังซาห์ลินส์ แต่ความพยายามในการเน้นกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ 

(identification) มากกว่าตัวอัตลักษณ์ (identity) ในการพิจารณาความสัมพันธ์

ระหว่างชาติและชาติพันธ์ุ ตลอดจนการให้ความสำ�คัญต่อปฏิบัติการของผู้คน

เท่าๆ กับกระบวนการสร้างความหมายเชิงโครงสร้าง ได้ทำ�ให้จุดยืนแบบรากเหง้า

นิยมของคายส์ แตกต่างจากทั้งเกียร์ตซ์และเวเบอร์ และขณะเดียวกันก็มีวิธีคิด

ต่อชาติพันธ์ุที ่แตกต่างจากสายสิ่งประกอบสร้างทางสังคมนิยม ซึ่งเช่นเดียวกับ

ซาห์ลินส์ คายส์ได้ให้ความสำ�คัญกับกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ในเชิงวิภาษวิธี 

208 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ที่พิจารณาความสัมพันธ์ในหลายลักษณะระหว่างอำ�นาจศูนย์กลางในการสร้าง 

อัตลักษณ์ชาติและชาติพันธ์ุ กับกลุ่มชาติพันธ์ุเองที่ตีความและสร้างความหมาย

ในระดับต่างๆ ให้กับอัตลักษณ์ทั้งสองอยู่ตลอดเวลา อันก่อให้เกิดปฏิบัติการ 

(praxis) ภายในลําดับขั้นทางสังคมต่างๆ ในแง่นี้กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ชาติ

และชาติพันธ์ุ โดยรัฐ และกลุ่มชาติพันธ์ุ จึงอยู่ในกระบวนการที่สนทนา หรือ 

กระทั่งวิวาทะกันอยู่ตลอดเวลา ทั้งในเชิงสถาบันและวาทกรรม แม้ในบริบทของ

โครงสร้างอำ�นาจอันไม่เท่าเทียมกันก็ตาม

 	 ความอิหลักอิเหลื่อของมโนทัศน์ชาติพันธ์ุ จึงเกิดขึ้นจากความเป็นจริงที่ว่า 

ในบริบททางสังคมที่ซับซ้อนมากยิ่งขึ ้นในปัจจุบัน การเริ ่มต้นทำ�ความเข้าใจอัต

ลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ ด้วยแนวคิดที่เรียกว่าความผูกพันขั้นพื้นฐาน และผู้สืบเชื้อ

สายเดียวกัน เพียงอย่างเดียว ดูเหมือนจะเป็นสิ่งที่ไม่เพียงพออีกต่อไป แต่ขณะ

เดียวกัน หากจะปฏิเสธความเป็นสารัตถะนิยมของมโนทัศน์ชาติพันธ์ ุ ด้วยการ

มองชาติพันธ์ุเป็นเพียงสิ่งประกอบสร้างทางสังคม ก็ไม่ช่วยทำ�ให้เข้าใจสถานการณ์

เฉพาะต่างๆ ที่การเมืองเรื ่องชาติพันธ์ุยังคงทรงอานุภาพ ในการผลักดัน และขับ

เคลื่อนจิตสำ�นึก และการกระทำ�ของผู้คนอยู่ในปัจจุบัน ปัญหาในเชิงมโนทัศน์ของ

ชาติพันธ์ุ จึงกลายเป็นว่า ไม่ว่าจะนิยามอย่างไร ก็ดูเหมือนจะไม่อาจให้ภาพที่รัดกุม 

และครอบคลุมสถานการณ์ทางชาติพันธ์ุที ่ทั ้งแตกต่าง ทั้งหลากหลายและเฉพาะ

เจาะจงได้

	 ความอิหลักอิเหลื่อของชาติพันธ์ุ ยังเกิดจากความเป็นจริงที่ว่า ในขณะที่

อัตลักษณ์ชาติ และชาติพันธ์ุที่สร้างโดยรัฐนั้น มักกระทำ�ผ่านกระบวนการที่เป็น

ทางการ และเทคโนโลยีที่ต้องการสงวนและเก็บรักษาความคงที่ของสิ่งที่เรียกว่า

ความหลากหลายทางชาติพันธ์ุ และความกลมเกลียวของชาติ แต่กลุ่มชาติพันธ์ุ

เอง หากไม่ปฏิเสธ ต่อต้าน ก็ฉวยใช้ประโยชน์ จากอัตลักษณ์และสถานภาพอันเป็น

ทางการของความเป็นชาติพันธ์ุดังกล่าว บ่อยครั้งที่จะการตอบสนองดังกล่าว ไม่ว่า

จะเกิดขึ้นในระดับของความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธ์ุด้วยกันเอง หรือระหว่าง

กลุ่มชาติพันธ์ุกับรัฐ มักเป็นไปอย่างซับซ้อน และก่อให้เกิดการเปลี่ยน แปลงใน

ความหมายและการแสดงออกทางชาติพันธ์ุขึ้น ในท่ามกลางกระบวนการสร้างอัต

ลักษณ์ทางชาติพันธ์ุของรัฐที่เป็นทางการและแข็งตัว ปฏิสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นระหว่าง

209มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



รัฐศูนย์กลางและกลุ่มชาติพันธ์ุ กลับทำ�ให้กระบวนการสร้างอัตลักษณ์กลายสิ่งที่

ยืดหยุ่น เปลี่ยนแปลงได้ และส่งเสริมซึ่งกันและกันได้เท่าๆ กับขัดแย้งซึ่งกันและ

กัน และภายใต้กระบวนการปฏิสัมพันธ์ดังกล่าว การสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุจึง

เป็นไปได้ทั้งการหล่อหลอมเสริมแต่งจากวัฒนธรรมที่มีอยู่ หรือแตกหักกับประเพณี

ที่ดำ�เนินมานาน ในขณะเดียวกัน กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุของชาต ิ

ที่แม้จะเกิดจากตรรกะที่สร้างตามอำ�เภอใจ (arbitrary) แต่เมื่อเวลาผ่านไป อัตลักษณ์

ที่สวมทับลงบนผู้คนโดยรัฐ ก็อาจกลายเป็นสิ่งที่มีพลานุภาพ ที่สร้างความผูกพัน

แบบใหม่ขึ้นที่มีอิทธิพลต่อทั้งชีวิตประจำ�วันและต่อการอ้างอิงทางการเมือง กลาย

เป็นอัตลักษณ์ประเภทหนึ่งที่มีความหมายในปฏิบัติการในชีวิตประจำ�วันของกลุ่ม

ชาติพันธ์ุไป

	 อย่างไรก็ตาม สิ่งที่น่าเสียดาย เท่าๆ กับน่าแปลกใจ ในงานของคายส์ (เช่น

เดียวกับนักชาติพันธ์ุวรรณนาท่านอื่นๆ) ที่ได้พยายามพัฒนามโนทัศน์ชาติพันธ์ุ 

จากฐานของการตั้งโจทย์ และวิวาทะกับกระแสคิดแบบสารัตถะนิยม ด้วยการให้

ความสำ�คัญกับประสบการณ์ และปฏิบัติการ ซึ่งได้ทำ�ให้ชาติพันธ์ุ กลายเป็นกระ

บวนการที่ซับซ้อน และเต็มไปด้วยคำ�ถาม และสามารถฉีกตัวออกจากลักษณะ

แบบแก่นสารนิยมของแนวคิดเรื ่องอัตลักษณ์ แต่โลกแห่งสามัญสำ�นึกที่สร้าง

ความเป็นชาติพันธ์ุของคายส์ ตลอดจนประสบการณ์ที่คายส์นิยามในบริบทของ

ชาติพันธ์ุ กลับมีความกลมกลืน เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันอย่างน่าฉงน สิ่งที่คาย

ส์ไม่ได้ให้ความสำ�คัญนัก ได้แก่เรื่องความแตกต่างของประสบการณ์ ไม่ว่าจะ

จากมิติของเพศภาวะ ชนชั้น หรือแม้แต่วัย ซึ่งเป็นเงื่อนไขสำ�คัญที่ทำ�ให้คนต่าง

เพศ ต่างชนชั้น และต่างวัย ตีความนัยยะของชาติพันธ์ุในมุมที่แตกต่างกัน อัน

อาจนำ�มาสู่ประสบการณ์ที่มีต่อชาติพันธ์ุที่แตกต่างกันได้ งานศึกษาที่ตั้งคำ�ถาม

เรื่องความสัมพันธ์ระหว่างเพศภาวะ ชาติพันธ์ุ และชาติ พบได้ในกลุ่มงานทั้งใน

และนอกแวดวงสตรีศึกษา อาทิ งานของวูลเล็ท มาร์แชล นิโคลสัน และโดซาน

จห์ (Woollet, Marshall, Nicolson and Dosanjh 1996) ซึ่งศึกษาการนิยามตัวตนทาง 

ชาติพันธ์ุของผู้หญิงเอเซียในลอนดอนตะวันออก โดยพบว่าอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ

ของผู้หญิงเหล่านี้ มีลักษณะที่เลื่อนไหล และยืดหยุ่นในการเปลี่ยนแปลง (เมื่อ

เทียบกับผู้ชาย) ซึ่งสัมพันธ์โดยตรงกับประสบการณ์ความเป็นแม่ (motherhood) 

210 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



และการเลี้ยงดูบุตร งานเขียนของ กลอเรีย อันซาลดัว (Anzaldúa 1987 อ้างใน 

Saldivar-Hull 2000) ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความเป็นชายขอบที่ซ้อนทับกันหลายชั้นทั้ง

ทางเพศภาวะ ชาติพันธ์ุ และชาติ จากประสบการณ์การเติบโตของตัวเธอเอง ใน

ฐานะที่เป็นผู้หญิงเลสเบี้ยน ที่สังกัดกลุ่มชาติพันธ์ุอันเป็นชนกลุ่มน้อย ภายใต้สังคม

เม็กซิกัน และข้ามแดนมาใช้ชีวิตในสังคมอเมริกัน ตลอดจนงานศึกษาความสัมพันธ์

ที่ไม่ลงรอยกันระหว่างผู้หญิง ชาติ และชาติพันธ์ุ เช่น งานของคัพลาน อลาร์คอน 

และมัวล์เลม (Kaplan, Alarcón and Moallem 1999) งานของลีรอย เวล (Leroy Vail 

1989) ซึ่งศึกษาบทบาทของผู้หญิงในการสร้างจิตสำ�นึกทางชาติพันธ์ุในอัฟริกาใต้ 

ในช่วงเปลี่ยนผ่านไปสู่เอกราช ที่แตกต่างและบางครั้งก็ขัดแย้งกับผู้ชาย อันเนื่อง

มาจากการให้ความหมายต่ออัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุที่ต่างกัน ตลอดจนงานศึกษา

ความสัมพันธ์อันซับซ้อนในกระบวนการสร้างชาติอินเดียสมัยใหม่ อันเกิดจากการ

ตีความความเป็นผู้หญิงในอัตลักษณ์ของชาติของอินเดีย ของ ปาร์ทา แชทเทอร์จี 

(Chatterjee 1993) เป็นต้น 

	 การขาดหายไปของการพิจารณาปฏิสัมพันธ์ที่ละเอียดอ่อนระหว่างกระบวน-

การสร้างอัตลักษณ์ประเภทต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง ซ้อนทับ หรือกระทั่งขัดแย้งซึ่งกันและ

กัน ตลอดจนประสบการณ์ที่แตกต่างและซับซ้อนของคนต่างเพศภาวะ ต่างชนชั้น 

ต่างวัย ที่มีต่อความเป็นชาติพันธ์ุ ในบริบททั้งภายในและข้ามรัฐชาติ ได้ทำ�ให้การ

ศึกษาทางชาติพันธ์ุ ที่แม้จะพยายามที่จะใช้ทิศทางในเชิงวิพากษ์ และใส่ใจกับมิติ

การเมืองของอัตลักษณ์ กลับสลัดไม่พ้นภาวะของความเป็นสารัตถะนิยมไปได้ ข้อ

จำ�กัดดังกล่าว เป็นสิ่งที่คายส์เองก็เริ่มตระหนักเป็นอย่างดี29 และเห็นว่าเป็นเรื่อง

ที่น่าท้าทายสำ�หรับนักมานุษยวิทยา และนักชาติพันธุ์วรรณาในปัจจุบัน ในการ 

วิวาทะกับมโนทัศน์ว่าด้วยชาติพันธ์ุในมิติใหม่ๆ ต่อไป 

211มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



เชิงอรรถ
1 ผู้เขียนขอกราบขอบพระคุณ ผศ.ดร. ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ และอาจารย์ดร.ปริตตา 

เฉลิมเผ่า กออนันตกูล สำ�หรับข้อคิดเห็น และข้อแนะนำ� ที่ช่วยให้บทความชิ้นนี้มีความ

สมบูรณ์และรอบด้านมากขึ้น ความคิดเห็นส่วนตัว และข้อผิดพลาดใดๆ ในบทความ ย่อม

เป็นความรับผิดชอบของผู้เขียนแต่เพียงผู้เดียว

2 แม้ว่า ethnicity จะได้มีการแปลความเป็นภาษาไทย ในหลายลักษณะ เช่น ชาติพันธ์ุ 

สัมพันธ์ (สุเทพ 2548) และ ชาติพันธ์ุธํารง (ฉวีวรรณ 2547) และยังไม่มีข้อยุติลงตัว ผู้

เขียนขอเลือกใช้คำ�ว่าชาติพันธ์ุ เมื่อกล่าวถึง ethnicity ในความหมายที่ครอบคลุมถึง

ทั้งการสืบต่อความเป็นชาติพันธ์ุ จิตสำ�นึกทางชาติพันธ์ุ ตลอดจนความสัมพันธ์ทาง

ชาติพันธ์ุ แม้ว่าคายส์เอง จะไม่ได้ระบุความต่างอย่างชัดเจนระหว่างคำ� ethnicity และ 

ethnic group และบ่อยครั้ง ก็ใช้คำ�ว่า ethnicity และ ethnic identity ในความหมายที่

คล้ายคลึงกันและสลับแทนที่กันได้ ชาติพันธ์ุในความหมายของคายส์ แตกต่างจากนัก

ชาติพันธ์ุวรรณนาคนอื่นๆ ตรงที่ให้ความสำ�คัญกับการตีความเชิงวัฒนธรรมในการนิยาม

อัตลักษณ์ของกลุ่มผู้ที่เชื่อว่า หรือถูกตีความว่าสืบสายสกุลเดียวกัน แต่ในขณะเดียวกัน 

คายส์เองก็ใช้มโนทัศน์กลุ่มชาติพันธ์ุอย่างไม่ได้มีนิยามที่เฉพาะเจาะจง เพื่อต้องการโต้

แย้งกับนักสังคมศาสตร์สายภาษาศาสตร์ที่มักใช้มโนทัศน์ดังกล่าวในการจำ�แนกกลุ่ม 

ชาติพันธ์ุอย่างแน่นอนตายตัว คายส์เห็นว่าสมาชิกในกลุ่มชาติพันธ์ุ (ethnic group) นั้น

ไม่เคยที่จะร่วมกันอย่างเบ็ดเสร็จสมบูรณ์ หรือการกระทำ�การร่วมกันในทุกๆ เรื่อง พร้อม

ทั้งเห็นด้วยกับเอ็ดมัน ลีช ที่กล่าวว่า “แนวคิดทั่วไปที่พยายามอธิบายว่าวัฒนธรรมและ

สังคมหนึ่งๆ ประกอบไปด้วยอะไรบ้างนั้น เป็นความพยายามอันไม่เหมาะสมที่น่าสิ้นหวัง 

(Leach 1954: 281 อ้างใน Keyes 1976: 2)” ในบทความชิ้นนี้ ผู้เขียนขอใช้คำ�ว่าชาติพันธ์ุ 

(ethnicity) และอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ (ethnic identity) ในความหมายเช่นเดียวกับคายส์

3 คายส์ได้ตั้งข้อสังเกตว่า ในขณะที่ในยุโรป มโนทัศน์เรื่องเชื้อชาติ มีตรรกะพื้นฐานมา

จากความแตกต่างด้านชีวกายภาพ การจำ�แนกเชื้อชาติในเอเซียโดยชาวตะวันตก มักใช้

ความต่างทางด้านภาษาและวัฒนธรรมเป็นสำ�คัญ และแม้ว่ามโนทัศน์ว่าด้วยชาติพันธ์ุ

จะได้เข้ามาแทนที่มโนทัศน์ว่าด้วยเชื้อชาติ นับแต่ยุคหลังสงครามโลกครั้งที่สองเป็นต้นมา 

ตรรกะของการแบ่งกลุ่มชาติพันธ์ุตามความต่างทางภาษาและวัฒนธรรมยังคงดำ�เนินต่อไป 

(Keyes 1995: 145) ที่พบได้ไม่เพียงในงานวิชาการ หากในโครงการต่างๆ ของรัฐ ในข้อเขียน

ภายในแวดวงการท่องเที่ยว ตลอดจนในความเข้าใจของสาธารณชนทั่วไป

212 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



4 ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ (2547: 5) ได้ตั้งข้อสังเกตไว้ในงานทบทวนแนวการศึกษาชา

ติพันธ์ุว่า แม้ว่างานศึกษาเกี่ยวกับชาติพันธ์ุจะมีอยู่เป็นจำ�นวนมากนับแต่ต้นคริสตทศวรรษ

ที่ 1970 เป็นต้นมา แต่มีงานอยู่จำ�นวนไม่มากนัก ที่มีการนิยามความหมายของชาติ

พันธ์ุ (ethnicity) เอาไว้ และแม้ในงานที่มีการให้คำ�จำ�กัดความไว้ ความหมายที่ใช้ก็มี

ความแตกต่างและมีขอบเขตของความหมายที่ต่างระดับกัน หรือแม้แต่บาร์ท (Fredrik 

Barth) เอง ในงานชิ้นคลาสสิกของเขา ก็ใช้คำ�ว่ากลุ่มชาติพันธ์ุ (ethnic groups) และไม่

ได้นิยามความหมายของชาติพันธ์ุไว้ (อ้างแล้ว หน้า 6) ผู้เขียนขอตั้งข้อสังเกตว่า แม้ว่า

ความหมายชาติพันธ์ุในงานเขียนต่างๆ จะมีการตีความไปต่างๆ กัน จุดร่วมที่เหมือนกัน

ในบรรดานิยามเหล่านั้น คือ หน่วยของความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของสำ�นึกร่วมและ 

ปฏิสัมพันธ์ทางชาติพันธ์ุ กล่าวคือ ไม่ว่าจุดเน้นจะเป็นสำ�นึกของความเป็นชาติพันธ์ุ 

กระบวน การสร้างพรมแดนทางชาติพันธ์ุ แหล่งอ้างอิงของความเป็นชาติพันธ์ุ ตลอดจน

ปฏิสัมพันธ์ทางชาติพันธ์ุ ต่างก็เชื่อว่า ล้วนดำ�เนินไปภายใต้หน่วย หรือกลุ่มทางสังคม ที่

มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ในแง่นี้ จึงเข้าใจได้ว่า เหตุใดนักชาติพันธ์ุวรรณนาหลาย

ท่าน รวมทั้งคายส์ จึงไม่ได้สนใจที่จะแยกแยกความหมายของชาติพันธ์ุ ออกจากกลุ่ม 

ชาติพันธ์ุ โดยเห็นว่าทั้งสอง หากไม่เป็นสิ่งเดียวกัน ก็เป็นส่วนหนึ่งของกันและกัน 

5 ตลอดชีวิตทางวิชาการของคายส์ วิธีคิดและผลงานด้านต่างๆ ของของคายส์นั้นได้

รับอิทธิพลอย่างลึกซึ้งจากสังคมวิทยาการตีความ (interpretive sociology) ของแม็กซ์  

เวเบอร์ ทั้งนี้ การให้ความหมายต่อสังคมวิทยาในแง่วิธีวิทยาของเวเบอร์นั้น แตกต่างจาก

นักคิดคนอื่นๆ ในสมัยเดียวกันอย่างมีนัยยะสำ�คัญ โดยเวเบอร์เห็นว่า “สังคมวิทยา (ซึ่ง

ใช้ในความหมายที่กำ�กวมอย่างยิ่งในที่นี้) คือศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับกับความเข้าใจในเชิง

ตีความเกี่ยวกับการกระทำ�การทางสังคม (social action) และดังนั้น จึงเกี่ยวข้องกับการ

อธิบายเชิงสาเหตุของที่มาที่ไปและผลที่เกิดขึ้นจากการกระทำ�การ เราจะพูดถึง “การก

ระทำ�การ” ในฐานะที่เป็นการกระทำ�ที่ปัจเจกบุคคลผูกความหมายในเชิงอัตวิสัยเข้ากับ

พฤติกรรมของเขา ไม่ว่าจะเป็นไปโดยเปิดเผยหรือซ่อนเร้น ละไว้หรือยินยอมก็ตาม การก

ระทำ�การเป็นเรื่อง “ทางสังคม” เนื่องเพราะความหมายเชิงอัตวิสัยของการกระทำ�การนั้น

คำ�นึงถึงพฤติกรรมของผู้อื่นด้วย และดังนั้นจึงถูกหล่อหลอมภายใต้ภาวะการณ์ดังกล่าว” 

(Weber 1978: 4) การเน้นความสัมพันธ์ระหว่างกันของการให้ความหมายเชิงอัตวิสัยของ

ปัจเจกบุคคลต่อการกระทำ�การของตน และอิทธิพลของบริบททางสงัคมทีม่สีว่นในการหลอ่

หลอมพฤตกิรรมและความคดินัน้ๆ เปน็วธิวีทิยาทางสังคมวิทยาที่คายส์รับเอามาจากเวเบอร์

มาใช้ในการศึกษาสังคม ซึ่งรวมทั้งการพัฒนามโนทัศน์ชาติพันธ์ุในสายการตีความของตน 

213มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



6 ในการวิเคราะห์อิทธิพลของงานเขียนของแม็กซ์ เวเบอร์ที่มีต่อมานุษยวิทยา คายส์ ได้ชี้

ให้เห็นว่า วิธีคิดของเวเบอร์นั้น เป็นส่วนสำ�คัญอย่างยิ่งในการก่อร่างสร้างฐานของแนวคิด

บุกเบิก มานุษยวิทยาการตีความ (interpretive anthropology) ของคลิฟฟอร์ด เกียร์ตซ์ ซึ่ง

เปิดตัวจากงานชิ้นคลาสสิกของเขา The Interpretation of Culture (1973) ในงานชิน้นี ้แมว้า่

อิทธิพลสำ�คัญบางส่วนจะมาจากมานุษยวิทยาสายสัญญลักษณ์ เกียร์ตซ์ ได้กล่าวอย่าง

เปิดเผยถึงคุณูปการของสังคมวิทยาการตีความ (verstehenden Soziologie) ของเวเบอร์ที่

มีต่อการวิเคราะห์วัฒนธรรมของเขาในบทความเบิกโรง Thick Description ว่า “Believing, 

with Max Weber...that man is an animal suspended in webs of significance he himself 

has spun, I take culture to be those webs, and the analysis of it to be therefore not 

an experimental science in search of law but an interpretive one in search of mean-

ing” (Geertz 1973: 5 อ้างใน Keyes 2002(a): 5) ในทัศนะของคายส์ แม้ว่า สิ่งที่เรียกว่า

มานุษยวิทยาการตีความ (interpretive anthropology) จะไม่ได้เป็นสำ�นักคิดสมัยนิยมใน

แวดวงมานุษยวิทยาตะวันตกอีกต่อไปนับแต่คริสต์ทศวรรษที่ 1990 นัยยะของการตีความ

ยังคงมีความสำ�คัญในงานศึกษาทางชาติพันธ์ุวรรณนา เช่นเดียวกับที่นัยยะการตีความมี

ต่อสังคมวิทยา นับแต่ยุคเวเบอร์เป็นต้นมา 

7 งานเขียนของเอ็ดมันด์ ลีช โดยเฉพาะอย่างยิ่งงานชิ้นคลาสิกของเขา The Political System 

of Highland Burma (1954) และการท้าทายวิธีคิดแบบหน้าที่นิยม (functionalism) และมโน

ทัศน์ดุลยภาพทางสังคม (social equilibrium) อันทรงอิทธิพลในวงการมานุษย-วิทยาใน

ยุค 1950-60 มีคุณูปการอย่างยิ่งต่อคายส์ในการศึกษาการเปลี่ยนแปลงทางสังคม และ

การเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุ เช่นเดียวกับลีช คายส์เห็นว่า แม้ว่าระบบและสถาบันทาง

สังคมจะมีอิทธิพลต่อการหล่อหลอมพฤติกรรมของคนในสังคม ปัจเจกบุคคลนัน้ใชแ้ละปรบั

เปลี่ยนตัวแบบและปทัสถานทางสังคม แล้วแต่สถานการณ์และวัตถุประสงค์ในบริบทต่างๆ 

อยู่เสมอ โครงสร้างสังคมในทัศนะของลีชและคายส์ จึงไม่ใช่แม่แบบที่คงที่และมีความ

สมดุลย์อยู่ตลอดเวลา ในทางปฏิบัติแล้ว โครงสร้างและระบบสังคม ปรับเปลี่ยน และ

เปลี่ยนแปลงจากการกระทำ�การของปัจเจกบุคคล ในสถานการณ์เฉพาะต่างๆ 

8 คายส์เห็นว่า แม้ ปิแอร์ บูร์ดิเยอ อาจนับไม่ได้ว่าเป็นนักคิดในสายการตีความ แต่

นัยยะในทางวิธีวิทยาของทฤษฎีปฏิบัติการ (theory of practice) ของบูร์ดิเยอนั้นพัฒนา

ไปในทิศทางที่สอดคล้อง และสอดรับเป็นอย่างดีกับสังคมวิทยาการตีความของเวเบอร์ 

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เมื่อพิจารณาจากมโนทัศน์ ตัวแบบเชิงอุดมคติ (ideal type) ของ 

เวเบอร์ และ ฮาบิทัส (habitus) ของบูร์ดิเยอ ซึ่งคายส์เห็นว่า มโนทัศน์ของบูร์ดิเยอนั้น 

214 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ได้ช่วยอธิบายตัวแบบเชิงอุดมคติของเวเบอร์ได้เป็นอย่างดี เพราะในขณะที่ตัวแบบใน

เชิงอุดมคตินั้นเป็นมโนทัศน์ในเชิงนามธรรมที่ช่วยให้เครื่องมือทางภาษาในการทำ�ความ

เข้าใจต่อการกระทำ�การต่างๆ ของมนุษย์ที่ดำ�เนินไปภายใต้อิทธิพลของโครงสร้างและ

ระบบคุณค่าทางสังคม มโนทัศน์ฮาบิทัส ของบูร์ดิเยอนั้น ได้ให้เครื่องมือที่ละเอียดอ่อน

ขึ้นในการทำ�ความเข้าใจนัยยะและอิทธิพลของสังคมและวัฒนธรรมทั้งในเชิงโครงสร้าง

และจิตสำ�นึกที่แฝงฝังอยู่ในการกระทำ�การหรือปฏิบัติการที่เป็นที่เข้าใจกันได้ดีของมนุษย์

ในสังคม สำ�หรับคายส์แล้ว ทั้งมโนทัศน์ตัวแบบเชิงอุดมคติ และฮาบิทัส มีความสำ�คัญ

อย่างยิ่งยวดในการทำ�ความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างมิติเชิงปฏิบัติการและอิทธิพลของ

โครงสร้างทางสังคมและวัฒนธรรมที่มีอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ (Keyes 2002: 6-8)

9 คายส์นั้น “อ่าน” ฟูโกต์ ในกระแสคิดที่เชื่อมโยงกับเวเบอร์ ในทัศนะของคายส์ งาน

ของฟูโกต์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเชื่อมโยงมโนทัศน์เรื่องอำ�นาจเข้ากับความรู้ ตลอดจน

การวิเคราะห์มโนทัศน์ว่าด้วย วินัย (discipline) และอำ�นาจของวินัยที่มีต่อการกระทำ�การ

ของมนุษย์ เป็นเรื่องที่เวเบอร์ได้สำ�รวจมาก่อนหน้านี้แล้ว เวเบอร์เองเห็นว่าเนื้อหาของ

วินัยนั้น ก็คือ คำ�สั่งการที่รับมา ซึ่งได้ผ่านการถูกทำ�ให้เป็นเหตุเป็นผล ถูกฝึกฝนในเชิง

วิธีการ และถูกใช้อย่างเที่ยงตรง ซ้ำ�แล้วซ้ำ�เล่านั่นเอง ข้อสังเกตดังกล่าว สอดคล้อง

กับความเห็นของนักวิชาการท่านอื่นๆ เช่น กอร์ดอน ที่เห็นว่าการเปรียบเทียบงานของ

ฟูโกต์และเวเบอร์ น่าจะเป็นประโยชน์ต่องานศึกษาในทางมานุษยวิทยา ไม่ว่าจะเป็น

เรื่องรูปแบบของการครอบงํา เทคนิคของการสร้างวินัย อำ�นาจของความเป็นเหตุเป็น

ผล อิทธิพลทางความคิดของของนิทเช่ เป็นต้น (Gordon 1987: 293) อิทธิพลของฟูโกต์

ที่มีต่องานศึกษาทางชาติพันธ์ุของคายส์ จึงเป็นการขยายเครื่องมือทางการวิเคราะห์ของ 

เวเบอร์ว่าด้วยเรื่องอำ�นาจ และกลไกการครอบงํา ในการศึกษารัฐชาติสมัยใหม่ และ

การเมืองเรื่องชาติพันธ์ุ เช่น การใช้มโนทัศน์เรื่องเทคโนโลยีว่าด้วยอำ�นาจ ในการสร้าง

ความรู้ว่าด้วยชาติพันธ์ุของรัฐชาติสมัยใหม่ เป็นต้น

10 สำ�หรับพัฒนาการของมโนทัศน์ชาติพันธ์ุในกระแสคิดต่างๆ ทั้งก่อนและหลังคริสต์

ทศวรรษ 1970 โปรดดูฉวีวรรณ 2547

11 มโนทัศน์ว่าด้วยความผูกพันขั้นพื้นฐาน (primordial attachment) ถูกใช้เริ ่มแรกโดยเอ็ด

เวิร์ด ชิลส์ (Edward Shils) ในบทความที่มีชื่อเสียงของเขา Primordial, Personal, Sacred and 

Civil Ties (1957) โดยชิลส์ ได้เสนอว่า “เมื่อเราคิดถึงความเข้มแข็งและตึงเครียดในความ

ผูกพันในครอบครัว ความผูกพันดังกล่าวไม่ได้[เป็นเพียงความสัมพันธ์ที่] มีต่อสมาชิกใน

215มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ครอบครัวเท่านั้น หากแต่ในเกิดขึ้นในฐานะที่เป็นเจ้าของคุณสมบัติของ “ความสัมพันธ์

ที่สำ�คัญ” อันพิเศษที่กล่าวได้ว่ามีลักษณะเป็นขั้นพื้นฐาน ความผูกพันกับสมาชิกในกลุ่ม

เครือญาติไม่ใช่เพียงเป็นหน้าที่ในการปฏิสัมพันธ์ หากแต่เป็นเพราะความสำ�คัญที่อยู่เหนือ

คำ�พูดที่ดำ�รงอยู่ในความสัมพันธ์ทางสายโลหิต (หน้า 142)” เกียร์ตซ์ ได้นำ�มโนทัศน์ดัง

กล่าวไปใช้ โดยขยายความหมายของสิ่งที่เรียกว่า ความผูกพันขั้นพื้นฐานในนัยยะที่มา

กกว่าเพียงการสืบสายโลหิต ดังที่เกียร์ตซ์ ได้อธิบายไว้ว่า 

	 ความผูกพันขั้นพื้นฐานนั้นหมายถึงสิ่งที่มาจากสิ่งมีอยู่เดิมแล้วของการดำ�รงอยู่

ทางสังคม เช่น สายสัมพันธ์ทางเครือญาติใกล้ชิด แต่นอกเหนือจากนั้น สิ่งที่มีอยู่เดิม

แล้วยังมาจากการเกิดในชุมชนทางศาสนาเฉพาะ พูดภาษาเฉพาะหรือกระทั่งภาษาท้อง

ถิ่นเฉพาะ และมีแบบปฏิบัติเฉพาะในทางสังคม ความลงรอยกันในทางสายโลหิต ภาษา 

ขนบ-ประเพณี และอื่นๆ ถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ดำ�รงอยู่เหนือคำ�พูด และบางครั้งมีพลังบังคับ

มหาศาลทั้งในภายในและด้วยตัวของมันเอง ผู้คนนั้นผูกพันกับญาติของตน เพื่อนบ้านของ

ตน หรือกับผู้ที่นับถือในสิ่งเดียวกัน ไม่ใช่เป็นผลมา	 จากเพียงความชอบส่วนตัว 

ความจำ�เป็นในทางปฏิบัติ ผลประโยชน์ร่วม หรือพันธะสัญญาที่มีอยู่ แต่มาจากความ

สำ�คัญของความผูกพันนั้นๆ เอง ความเข้มแข็งและประเภทของความผูกพันขั้นพื้นฐาน 

แตกต่างกันไปในแต่ละบุคคล ในแต่ละสังคม และในแต่ละห้วงเวลา แต่สำ�หรับทุกคนใน

ทุกสังคม เกือบตลอดเวลา ความผูกพันบางประการดูเหมือนจะดำ�เนินไป อันเนื่องมาจาก

ความรู้สึกในความเหมือนกันอย่างเป็นธรรมชาติ มากกว่าที่มาจากปฏิสัมพันธ์ทางสังคม 

(Geertz 1993: 259-260) 

	 เกียร์ตซ์เห็นว่า ความผูกพันขั้นพื้นฐานเป็นที่มาของอัตลักษณ์ที่ถูกถือว่ามีอยู่ก่อน

แล้ว (primary or taken-as-given identities) ที่เกียร์ตซ์มองว่าได้กลายเป็นปมปัญหาสำ�คัญ

สำ�หรับชีวิตทางการเมืองของรัฐชาติสมัยใหม่ภายหลังยุคอาณานิคมสิ้นสุดลง ต่อมาคำ�

เรียก “primordialist” ได้ถูกใช้เพื่อเรียกกลุ่มนักคิดที่เชื่อว่าปฏิสัมพันธ์ทางสังคมนั้นเกิด

จากการตีความด้วยการอ้างอิงถึงบางสิ่งบางอย่างที่ดำ�รงอยู่ก่อนหรือมีมาก่อนปฏิ-สัมพันธ์

นั้นๆ (Keyes 1976: footnote 2) 

12 ข้อถกเถียงระหว่าง ไมเคิล มอร์มัน (Michael Moerman) ใน “Being Lue: Uses and 

Abuses of Ethnic Identification” (1968) และ ราวล์ นาโรลล์ (Raoul Naroll) ใน “Who 

the Lue Are” (1968) นับเป็นการเปิดศักราชของการวิพากษ์แนวการศึกษากลุ่มชาติพันธ์ุ

แบบวัตถุวิสัยที่มองชาติพันธ์ุในฐานะหน่วยถือครองทางวัฒนธรรมที่ใช้ภาษาเป็นเกณฑ์

216 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



แบ่งที่สำ�คัญ ด้วยข้อเสนอในการมองชาติพันธ์ุเสียใหม่ โดยพิจารณาจากนัยยะของการ

แสดงออก (expression) และความหมายที่บุคคลให้ต่อความเป็นชาติพันธ์ุ หรือด้านที่

เป็นอัตวิสัยของชาติพันธ์ุนั่นเอง มอร์มันชี้ให้เห็นว่า ในกลุ่มชนที่เขาศึกษา แม้ว่าจะมี

ลักษณะที่แทบจะแยกไม่ออกจากคนเมือง ในล้านนา ทั้งภาษาพูดและการแต่งกาย อัน

เป็นผลมาจากการถูกผสมกลมกลืนเข้าเป็นส่วนหนึ่งของรัฐชาติไทยกว่า 5 ทศวรรษ แต่

ก็ยังคงเรียกตนเองว่า ลื้อ ในบริบทที่ต่างๆ กัน อันเป็นปรากฏการณ์ที่ทำ�ให้มอร์มันเห็น

ว่า นักมานุษยวิทยา จำ�เป็นต้องให้ความสำ�คัญต่อนิยามความเป็นชาติพันธ์ุจากมิติด้าน 

อัตวิสัย และค้นหาเงื่อนไขและกระบวนการอันเป็นที่มาของการนิยามตนเองดังกล่าว ใน

ทางตรงข้าม นาโรลล์ กลับเห็นว่า กลุ่มชนที่มอร์มันศึกษานั้น เป็นกลุ่มที่ควรถูกจัดให้อยู่ใน

หน่วยชาติพันธ์ุเดียวกับคนเมือง (Northern Thai) เพราะพวกเขาเหล่านั้น ไม่ใช่ลื้อแท้ หาก

แต่เป็นลื้อที่ได้เปลี่ยนไปแล้ว หรือไม่ก็อดีตลื้อ (Post-Lue or Ex-Lue) (Naroll 1968: 78) ข้อ

วิเคราะห์ของนาโรลล์ดูจะไม่มีน้ำ�หนักหรือได้รับเสียงตอบรับนัก ทั้งยังได้รับคำ�วิจารณ์ว่า 

ไม่เข้าใจในประเด็นการนิยามตัวตนของกลุ่มชาติพันธ์ุ (ethnic group identification) บทความ

ของมอร์มัน ได้ช่วยเปิดมิติในการมองอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุที่ฉีกออกจากเกณฑ์ที่แข็งตัว

ทางด้านภาษาและคุณลักษณะทางวัฒนธรรม

13 ในการนิยามวัฒนธรรมในมิติของการรับรู้ (cognitive definition of culture) เกียร์ตซ์ ได้ให้

ความหมายแก่วัฒนธรรมว่า เป็น “แบบแผนของความหมายที่ถูกส่งผ่านมาแต่อดีต และฝัง

แน่นอยู่ในสัญญลักษณ์ เป็นระบบของมโนทัศน์ที่รับสืบทอดมา และแสดงออกในรูปแบบ

เชิงสัญญลักษณ์อันเป็นวิถีทางที่มนุษย์สื่อสาร สืบต่อ และพัฒนาความรู้และทัศนคติที่มี

ต่อชีวิต” (Geertz 1973: 89)

14 ดู Furnivall 1939, 1956

15 กลุ่มชนที่เรียกตนเองว่า ชาวครีโอล (the Creoles) (หรือที่เรียกอีกชื่อหนึ่งว่า ครีโอ--

Krio ซึ่งมาจากภาษาพูดของพวกเขา) นั้น เป็นกลุ่มชนที่มีความแตกต่างจากชนส่วน

ใหญ่ในเซียร่า ลีโอน บรรพบุรุษของพวกครีโอล มาจากทาสผิวดำ�ที่ได้รับการปลดปล่อย

ให้เป็นอิสระจากอังกฤษจากหลากหลายภูมิภาค ไม่ว่าจะเป็นคนจนผิวดำ� (Black poor) 

จากลอนดอน ทาสผิวดำ�ที่จงรักภักดีต่ออังกฤษ (Black loyalists) จากโนวาสโกเทีย ทาส

หลบหนี (Maroons) จาก จาไมก้า และส่วนอื่นๆ ของเวสต์อินดีส์ (West Indies) หรือคาริ

เบียน และอัฟริกาตะวันตก ในระหว่างปีค.ศ. 1808-1863 อังกฤษได้ช่วยเหลือให้ทาสที่เป็น

อิสระเหล่านี้ ได้อพยพมายังเมืองฟรีทาวน์ (Free Town—ปัจจุบันเป็นเมืองหลวงของเซียร่า  

217มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ลีโอน) และหลังจากนั้นก็เริ่มต้นทำ�การค้าจนเจริญรุ่งเรือง การตัดขาดจากวัฒนธรรม

ดั้งเดิมของตนอันเนื่องจากประวัติศาสตร์ยาวนานของความเป็นทาส ทำ�ให้ชาวอัฟริกันผู้

กลับมาใหม่ (the returned African) ซึ่งต่อมาได้เรียกตนเองว่า ครีโอลนี้ ได้ซึมซับและรับเอา

วัฒนธรรมของอังกฤษ ตลอดจนวัฒนธรรมจากที่ต่างๆ เข้าเป็นของตน ความใกล้ชิดและ

จงรักภักดีต่ออังกฤษ ทำ�ให้ชาวครีโอล ที่แม้จะเป็นชนกลุ่มน้อย แต่ก็มีอิทธิพลทั้งทางการ

ค้าและศาสนา ในยุคที่อังกฤษปกครอง แต่หลังจากเซียร่า ลีโอน ได้รับเอกราชจากอังกฤษ

ในปี 1961 ชาวครีโอลต้องเผชิญกับภาวะการเบียดขับ และจำ�กัดสิทธิในการเขา้ถงึตาํแหนง่

แห่งที่ทางการเมืองที่สำ�คัญๆ ถึงแม้ว่าในปีช่วงทศวรรษที่ 1980 สถานการณ์จะเปลี่ยนแปลง

ไปในทางที่ดีขึ้น เมื่อชาวครีโอลได้ขึ้นถึงตําแหน่งนายกรัฐมนตรี แต่การปฏิวัติรัฐประหาร

ในเวลาต่อมา ได้ทำ�ให้ความสัมพันธ์ทางชาติพันธ์ุระหว่างชาวครีโอล และชาวเซียร่า ลีโอน 

อยู่ในสภาวะที่ตึงเครียด และสามารถเปลี่ยนแปลงได้อยู่ตลอดเวลา

16 นักภาษาศาสตร์ ได้จำ�แนกกลุ่มชนที่พูดภาษาในตระกูลไต (Tai) ไว้ 20 กว่ากลุ่ม เช่น 

เลบาร์ ฮิกกี้ และมัสเกรฟ ใน Ethnic Groups of Mainland Southeast Asia (1964) ได้แบ่ง

ไว้ 27 กลุ่ม ในขณะที่แชมเบอร์เลน ได้จัดไว้มากกว่านั้น ในหลายกรณี การจำ�แนกกลุ่ม

ชนด้วยภาษานั้นมีความแตกต่างและถกเถียงกันอย่างไม่มีข้อยุติ มอร์มันเองเห็นว่าการจัด

ประเภททางชาติพันธ์ุดังกล่าว เปรียบเสมือนกล่อง (box) ที่คัดแยกผู้คนออกจากกัน และ

ไม่ช่วยทำ�ให้เข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชนเหล่านี้ คายส์เห็นด้วยกับมอร์มัน และ

ชี้ว่าในการทำ�ความเข้าใจว่ากลุ่มที่พูดภาษาไต จำ�แนกความแตกต่างระหว่างกันอย่างไร 

จำ�เป็นต้องพิจารณาทั้งมิติด้านประวัติศาสตร์ และความสัมพันธ์กับรัฐชาติสมัยใหม่ และ

แม้ว่ากลุ่มชนที่เรียกตนเองต่างๆ กัน ว่า ลื้อ เขิน คนเมือง ลาว ฯลฯ จะมาจากอาณาจักร

ที่ต่างกันในเขตตอนเหนือของลุ่มน้ำ�โขง และเห็นว่าต่างก็เป็นคนละกลุ่มชาติพันธ์ุ แต่กลุ่ม

ชนเหล่านี้ก็เห็นว่า พวกเขามีความร่วมกันอยู่ประการหนึ่งคือ นับถือพุทธในนิกายเถรวาท 

(Keyes 1992: 7) 

17 ปัจจุบันอัตลักษณ์ของลื้อนั้น ได้รับการผลิตและส่งเสริมอย่างเป็นเอกเทศ ที่ไม่

เกี่ยวข้องกับ “ความเป็นชาวเขา” ลื้อในอำ�เภอเชียงคำ�ได้กลายเป็นต้นตํารับของกลุ่ม 

ชาติพันธ์ุลื้อที่การผลิตสร้างประวัติศาสตร์ของตนเอง ได้รับการสนับสนุนและส่งเสริมจาก

ภาครัฐ ในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของ “มรดกล้านนา” และกลายเป็นจุดขายสำ�คัญทางการ

ท่องเที่ยวในภาคเหนือ 

18 ในทรรศนะของราชการไทย ลื้อถูกจัดให้เป็นส่วนหนึ่งของล้านนา ดังนั้นจึงเป็นส่วนหนึ่ง

218 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



ของมรดกของชาติไทย (ดู Keyes 1992: 11)

19 มโนทัศน์เฮเทโรกลอสเซีย (heteroglossia) ได้รับการพัฒนาโดยบาคห์ติน (Mikhail Ba-

khtin) ในการอธิบายถึงเสียงอันหลากหลาย (many-voicedness) ปริแยก (fractured) และ

มีช่วงชั้น (strati fied) ของภาษาหนึ่งๆ ที่มักแสดงตนในลักษณะกลมกลืน และเป็นอัน

หนึ่งอันเดียวกัน เจมส์ คลิฟฟอร์ด ใช้มโนทัศน์เฮเทโรกลอสเซีย ในการเสนอแนวทาง 

ชาติพันธ์ุวรรณนาในฐานะตัวบทที่ประกอบด้วยเสียงอันหลากหลาย ใน “On Ethnographic 

Authority” เจมส์ คลิฟฟอร์ด เสนอว่า สิ่งที่สำ�คัญประการหนึ่งของชาติพันธ์ุเชิงทดลอง (ex-

perimental ethnography) คอื การผลติตวับททีว่างอยูบ่นการสนทนาระหวา่งวัฒนธรรม (inter-

cultural dialogue) ทั้งนี้ด้วยอิทธิพลระหว่างวัฒนธรรม และการสื่อสารที่ขยายตัว ได้ทำ�ให้ 

ผู้คนตีความผู้อื่น และตัวเอง ในสำ�นวนอันหลากหลายอย่างน่าฉงน อันเป็นสถานการณ์ใน

โลกร่วมสมัยที่บาคห์ตินเรียกว่าเฮเทโรกลอสเซีย (heteroglossia) คายส์ได้หยิบยืม แนวคิด

เรื่องเฮเทโรกลอสเซีย จากเจมส์ คลิฟฟอร์ดจากบทความดังกล่าว ในการมองอัตลักษณ์

ชาติพันธ์ุลื้อ ที่แม้จะดูประหนึ่งว่าเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธ์ุที่มีความเป็นอันหนึ่ง

อันเดียวกัน แต่ในการปะทะสังสรรค์กับรัฐชาติต่างๆ ในบริบททางสังคมอันแตกต่าง ได้

ทำ�ให้ถูกตีความและเข้าใจ ด้วยสำ�นวนภาษาอันหลากหลาย

20 คายส์ตั้งข้อสังเกตว่า กระแสการไปเที่ยวและเยี่ยมชมกลุ่มชนชาวไท/ไต ในที่ต่างๆ ของ

คนไทย ส่วนหนึ่งได้รับการกระตุ้นจากสื่อโทรทัศน์ และรายการสารคดีต่างๆ ที่มักฉายภาพ

วิถีชีวิตของกลุ่มชนเหล่านี้ที่ให้ความรู้สึกถึงความเป็นไทดั้งเดิม นอกจากนี้ข้อถกเถียงทาง

วิชาการว่าด้วย คนไทยมาจากไหน ในทศวรรษ 1990 ก็มีส่วนในการสร้างแนวคิดว่าด้วย

วงศ์วานว่านเครือของความเป็นไทยด้วยเช่นกัน

21 นำ�โดย คาร์ล ลินแนอุส (Carl Linnaeus 1707-78) ผู้บุกเบิกการสร้างระบบการจำ�แยก

ความแตกต่างของสิ่งมีชีวิตจากความแตกต่างของรูปลักษณะทางกายภาพ (morphological 

difference) และพัฒนาตามมาจากการค้นพบใหม่ๆ โดย อัลเฟรด รัสเซล วอลเลซ (Alfred 

Russel Wallace 1823-1913) และ ชาร์ลส์ ดาร์วิน (Charles Darwin 1809-82) แนวทางการ

ศกึษาความหลากหลายของมนษุยชาตดิว้ยลกัษณะทางกายภาพนีแ้พรห่ลายในวงวชิาการใน

ยุโรปและอเมริกาเหนือ (Keyes 2002: 1165)

22 แม้ว่าคำ�ว่าชนชาติ (minzu) จะมีรากศัพท์มาจากคำ�ว่า minzoku ของญี่ปุ่น แต่ความ

หมายที่ใช้อยู่ในจีนปัจจุบันได้รับอิทธิพลโดยตรงทฤษฎีว่าด้วยความเป็นชนชาติของ

รัสเซีย ในทศวรรษที่ 1950 ผู้เชี่ยวชาญชาวรัสเซียได้เข้ามาช่วยสถาบันความเป็น

219มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



ชนชาติแห่งวิทยาลัยวิทยาศาสตร์จีน (Nationalities Institute of the Chinese Acade-

my of Sciences) ในการจำ�แนกกลุ่มชนชาติในจีนตามภาษาพูด โครงการจำ�แนกกลุม่

ชนชาตใินจนีดำ�เนนิไปภายใต ้อทิธพิลแนวคดิแบบมารก์ซสิต-์ เลนินนิสต์-สตาลินนิสต ์

ซึ่งได้จัดกลุ่มที่แตกต่างหลากหลายกว่า400 กลุ่มเข้าไว้เป็น 56 กลุ่มชนชาติ (minzu) 

23 คายส์ได้อ้างการนิยามความหมายของชาติพันธ์ุวิทยา (ethnology) ของ เล เวิน ห่าว 

(Lê Vãn Háoá) ผู้สอนวิชาชาติพันธ์ุวิทยาในไซ่ง่อนและเว้ ก่อนที่จะเข้าร่วมในขบวนการ

ปฏิวัติและเป็นประธานของพันธมิตรแห่งพลังประชาธิปไตยชาติและสันติ โดยเขากล่าว

ว่า “ภาระกิจของชาติพันธ์ุวิทยาอันเป็นสาขาสำ�คัญของสังคมศาสตร์ คือการศึกษา

การก่อตัวและพัฒนาการของกลุ่มชาติพันธ์ุตลอดจนคุณลักษณะของชีวิตทางวัตถุและ

วัฒนธรรม เพื่อที่จะดึงเอาประเพณีที่ดีที่สุดของพวกเขาเหล่านั้นออกมา เปิดเผยด้าน

ของการยังชีพที่ล้าหลังเพื่อที่จะขจัดออกไปทีละขั้น ช่วยในการฟิ้นฟูและส่งเสริมสังคม

ชาติพันธ์ุ สร้างความเป็นปึกแผ่นระหว่างกลุ่มชาติพันธ์ุและเกียรติภูมิของชาติ (1972: 

9-10 อ้างใน Keyes 2002: 1186)” ชาติพันธ์ุวิทยาจึงเป็นเครื่องมือสำ�คัญในการการสร้าง

ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาติเวียดนาม ที่มีตรรกะของวิวัฒนาการเส้นตรง โดยที่

ชาติพันธ์ุกลุ่มน้อย (dân tôc thiê sô) ต่างๆ ถูกมองว่าดำ�รงอยู่อย่างล้าหลังกว่าชาว

กินห์ (Kinh) หรือชาวเวียด ซึ่งเป็นชนส่วนใหญ่ของประเทศ 

24 ดู Gupta and Ferguson (1997), Marcus and Fisher (1986), Clifford and Marcus (1986)

25 นับแต่ปลายศตวรรษที่ 20 เป็นต้นมา ได้มีความพยายามในแวดวงนักมานุษยวิทยาที่จะ

พัฒนาวิธีคิดในการอธิบายการก่อรูปของอัตลักษณ์ที่สัมพันธ์กับการเดินทาง หรืออพยพ

เคลื่อนย้าย เช่นงานศึกษาคนย้ายถิ่น(diasporic studies) และข้ามชาติศึกษา (transnational 

studies) ตัวอย่างเช่น Clifford (1997), Gupta (1992), Schiller et al (1992) และเพิ่มจำ�นวน

มากขึ้นในศตวรรษที่ 21 

26 นักชาติพันธ์ุวรรณนาได้พยายามแบ่งแนวทางในการศึกษาชาติพันธ์ุออกเป็นหลาย

แนว ทาง ตามสมมติฐานที่ต่างต่อลักษณะการก่อรูปของอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุ อาทิ โร

วิโลส (Rovillos 20006) ได้จัดกลุ่มความคิดของชาติพันธ์ุศึกษาเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ ราก

เหง้านิยม (primordialsim) สถานการณ์หรือเคร่ืองมือนิยม (circumstantialism or instrumental-

ism) และสิ่งประกอบสร้างนิยมทางสังคม (social constructivism) การจัดกลุ่มความคิด 

ดังกล่าวนั้นเป็นไปเพื่อให้เข้าใจฐานคิดที่ต่างกันในงานศึกษาทางชาติพันธ์ุได้ชัดเจนขึ้น ไม่

ได้หมายความว่าผู้ที่ถูกจัดให้อยู่ในกลุ่มความคิดหนึ่งๆ จะเห็นด้วยกับการถูกจัดประเภทดัง

220 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



กล่าว และก็ไม่ได้หมายความว่า ภายในกลุ่มความคิดหนึ่งๆ จะไม่มีความแตกต่าง หลาก

หลาย ทางความคิด ในกลุ่มความคิดแบบรากเหง้านิยมนั้น มีความเชื่อในแหล่งที่มาของ

อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุที่แน่นอน และชัดเจน เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ที่มีความผูกพัน

อย่างแน่นแฟ้นไม่เพียงแต่ทางสังคม แต่ทางด้านอารมณ์ความรู้สึกด้วย เช่น ความผูกพัน

ด้านสายโลหิต หรือผู้สืบเชื้อสายเดียวกัน เครือญาติ เป็นต้น ตัวอย่างนักคิดในสายนี้ได้แก ่

เวเบอร์ ชิลส์ เกียร์ตซ์ และแวน เดน เบิร์ก เป็นต้น ในกลุ่มความคิดแบบสถานการณ์

นิยม เห็นว่า อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุนั้นไม่ใช่สิ่งแน่นอนตายตัว แต่กลุ่มทางชาติพันธ์ุอาจ

ก่อรูปขึ้นมาภายใต้เงื่อนไขทางสังคมหรือเพื่อเป้าประสงค์ทางสังคมหนึ่งๆ อัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธ์ุจึงเปรียบเสมือนทรัพยากรประเภทหนึ่ง ที่ถูกใช้เพื่อตอบสนองวัตถุประสงค์ของ

กลุ่ม ตัวอย่างนักคิดในกลุ่มนี้ เช่น เฮทช์เตอร์ แบนทัน และกลุ่มความคิดแบบสิ่งประกอบ

สร้างนิยมทางสังคม ซึ่งพิจารณาอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุในฐานะกระบวนการที่ถูกสร้างขึ้น

อย่างไม่คงเส้นคงวา เส้นพรมแดนมีความยืดหยุ่น ลื่นไหล และข้ามผ่านได้ ตลอดจนถูก

ประดิษฐ์ และตีความขึ้นใหม่ได้ นักคิดในกลุ่มนี้ได้แก่ ฟิชเชอร์ เป็นต้น ในกลุ่มความคิด

แบบสิ่งประกอบสร้างนิยม ยังรวมถึง เบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน และเออร์เนสต์ เกลเนอร์ ซึ่ง

นิยามความหมายของชาติ ในแง่ของจินตนาการ ที่ไม่ได้มาจากรากฐานที่แท้จริงใดๆ ทาง

ชาติพันธ์ุ สำ�หรับ คายส์เอง ก็อาจจัดอยู่ในกลุ่มความคิดแบบรากเหง้านิยมได้ อันเนื่องมา

จากอิทธิพลของเวเบอร์ และเกียร์ตซ์ แต่คายส์เองก็ตระหนักถึงข้อจำ�กัดของแนวคิดแบบ

รากเหง้านิยม ซี่งถูกวิพากษ์วิจารณ์มากว่ามักไม่สนใจในความเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุ 

โดยพยายามพัฒนาแนวคิดทางชาติพันธ์ุของตนให้มีความยืดหยุ่น และให้ความสำ�คัญกับ

การเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธ์ุในบริบทต่างๆ 

27 ผู้เขียนเห็นด้วยกับพัฒนา กิติอาษา ที่ได้ตั้งข้อสังเกตว่าพัฒนาการความคิดของคาย

ส์มีลักษณะรอมชอม ไม่ก้าวกระโดด และไม่เคยตัดขาดตนเองจากฐานคิดแบบเวเบอร์ 

และเกียร์ตซ์ (สนทนาเป็นการส่วนตัว 20 มีนาคม 2546) แม้ว่าคายส์จะได้อิทธิพลจาก 

ฟูโกต์อย่างมากในงานเขียนช่วงหลัง แต่ก็ไม่เคยเรียกตนเองว่าเป็นนักคิดในสำ�นักหลัง

โครงสร้างนิยม ในทางตรงข้าม คายส์มองตนเองในฐานะผู้ศึกษาวัฒนธรรมอยู่เสมอ

28 ข้อคิดเห็นโดย ปีเตอร์ ซาห์ลินส์ (Peter Sahlins) ในการประชุมเชิงปฏิบัติการของโครงการ

ความร่วมมือในการวิจัย Collaborative Research Project (CRN) เรื่อง “Official and Vernacular 

Identifications in the Making of the Modern World”, ตุลาคม 2547 สนับสนุนโดย the 

American Council for Learned Society โครงการดังกล่าว มี เจมส์ ซี สก็อต และปีเตอร์ 

ซาห์ลินส์ เป็นหัวหน้าโครงการ โดยเป็นความร่วมมือในการทำ�วิจัยระหว่างนักมานุษยวิทยา 

221มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



และนักประวัติศาสตร์ จากประเทศต่างๆ อาทิ สหรัฐอเมริกา ฝรั่งเศส รัสเซีย จีน และไทย 

โปรดดูรายละเอียดใน “http: //www.acls.org.crn/crnhome.htlm”

29 คายส์เองยอมรับว่าความสัมพันธ์ระหว่างเพศภาวะกับชาติพันธ์ุเป็นประเด็นที่แทบจะ

หายไปจากงานศึกษาทางชาติพันธ์ุ การสะดุดใจในเรื่องดังกล่าวของคายส์ เกิดขึ้นจาก

ความเห็นของนักศึกษาคนหนึ่งในชั้นเรียนวิชาชาติพันธ์ุศึกษาของคายส์ ซึ่งได้ชี้ให้เห็น

จากโครงสร้างและเนื้อหาวิชา ที่บทความที่ถูกมอบหมายให้อ่าน ไม่มีบทความหรือหัวข้อ

ใดเลยที่เกี ่ยวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างเพศภาวะ ประสบการณ์อันแตกต่างของ

ปัจเจกบุคคลที่สังกัดสถานภาพทางสังคมที่แตกต่างกันที่มีต่อชาติพันธ์ุ (สนทนาเป็นการ

ส่วนตัว กุมภาพันธ์ 2549)

222 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



บรรณานุกรม

ภาษาไทย

ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ (2547) “ทบทวนแนวทางการศึกษาชาติพันธ์ุข้ามยุคสมัย

กับการศึกษาในสังคมไทย” ว่าด้วยแนวทางการศึกษาชาติพันธ์ุ กรุงเทพฯ: 

ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร

สุเทพ สุนทรเภสัช (2548) ชาติพันธ์ุสัมพันธ์: แนวคิดพื้นฐานทางมานุษยวิทยาใน

การศึกษาอัตลักษณ์กลุ่มชาติพันธ์ุ ประชาชาติ และการจัดองค์กรความ

สัมพันธ์ทางชาติพันธ์ุ กรุงเทพฯ: สำ�นักพิมพ์เมืองโบราณ

ภาษาอังกฤษ

Anderson, Benedict (1991) Imagined Communities: Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism. New York: Verso Banton, Michael (1983) Racial 

and Ethnic Competition. Cambridge: CambridgeUniversity Press.

Chatterjee, Partha (1993) The Nation and Its Fragments: Colonial and Postcolo-

nial Histories. Princeton: Princeton University Press.

Cliffort, James (1983) “On ethnographic authority,” Representations, 1.2: 118-

46

Clifford, James (1997) Routes: Travel and Translation in the Late Twentieth 

Century, Massachusetts: Harvarnd Univesity Press.

Clifford, James and George Marcus (eds.) (1986) Writing Culture: The Poetics 

and Politics of Ethnography, Berkeley: University of California Press.

Cohn, B.S., and N.B. Dirks (1988) “Beyond the fringe: the nation state, coloni-

alism, and the techonologies of power,” Journal of Historical Sociology 

223มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



12: 224-29.

DeVos, George (1975) “Ethnic pluralism: conflict and accomodation,” In Ethnic 

Identity: Cultural Continuities and Change, ed. George DeVos and Lola 

Romanucci-Ross. Palo Alto, Calif.: Mayfield Publishing.

E.K. Francis (1978) Interethnic Relations. New York: Free Press.

Fischer, Michael (1986) “Ethnicity and the post-modern arts of memory,” in 

Clifford and Marcus (eds.) Writing Culture: The Poetics and Politics of 

Ethnography, Berkeley: University of California Press, Pp.194-233.

Foucault, Michael (1984) “Nietzsche, Geneology, and History,” In Paul Rabinow 

(ed.) The Foucault Reader. New York: Pantheon. Pp.76-100 

Freire-Marreco, Barbara and John Linton Myres (eds.) (1912) Notes and queries 

on anthropology, London. 

Furnivall, J.S. (1956) Colonial Policy and Practice. New York: New York Univer-

sity Press.

Geertz, Clifford (1963) “The integrative revolution: primordial sentiments and 

civil politics in the new states,” In Old Societies and New States: The 

Quest for Modernity in Asia and Africa, Glencoe, Ill.: Free Press.

________. [1973] (1993) The Interpretation of Cultures, London: Fontana Press.

________. (1996) “Primordial ties,” in John Hutchinson and Anthony Smith 

(eds.) Ethnicity, Oxford: Oxfor University Press, Pp.40-45. 

Gellner, Ernest (1983) Nation and Nationalism, Oxford: Blackwell.

Gordon, C. (1987) “The Soul of the Citizen: Max Weber and Michel Foucault 

on Rationality and Government,” In S. Lash and S. Whimster (eds.) Max 

Weber, Rationality and Society, London: Allen and Lawin.

224 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



Guibernau, Montserrat and John Rex (eds.) (1997) The Ethnicity Reader: Nation-

alism, Multiculturalism and Migration, Cambridge: Polity Press.

Gupta, Akhil (1992) “The song of the nonalinged world: transnational identities 

and the reinscription of space in late capitalism,” Cultural Anthropology, 

9(1): 63-79

Gupta, Akhil and James Ferguson (eds.) (1992) Culture, Power and Place: Ex-

plorations in Critical Anthropology, Durham and London: Duke University 

Press.

Hetchter, Michael (1986) “A rational choice approach to race and ethnic rela-

tions,” in D. Mason and J. Rex (eds.) Theories of Race and Ethnic 

Relations (reprinted by permission of the author , Cambridge: Cambridge 

University Press.

Kaplan, Caren, Norma Alarcón and Minoo Moallem (eds.) (1999) Between 

Women and Nation, Durham and London: Duke University Press.

Keyes, Charles F. (1966) “Ethnic identity and loyalty of villagers in northeastern 

Thailand,” Asian Survey, V.VI, No.7, July.

________. (1976) “Towards a New Formulation of the Concept of Ethnic 

Group,” Ethnicity 3: 202-213. 

________. (1979) “The Karen in Thai history and the history of Karen in Thai-

land,” In Ethnic Adaptation and Identity: The Karen on the Thai Frontier 

with Burma, Philadelphia: Institute for the Study of Human Issues (ISHI).

________. (1981) “The dialectics of ethnic change,” In Ethnic Change, Seattle: 

University of Washington Press.

________. (1984) “The basic of ethnic group relations in modern nation-states,” 

A paper presented at a symposium on “Contemporary Ethnic Processes 

225มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



in the USA and the USSR, New Orleans, April 14-16.

________. (1992) Who Are the Lue Revisited? Ethnic Identity in Laos, Thailand, 

and China. Cambridge, Massachusetts: Massachusetts Institute of Tech-

nology, The Center for International Studies, Working Paper. 

________. (1994) The Nation-state and the politics of indigenous minorities: 

reflections on ethnic insurgency in Burma, A paper presented at a confer-

ence on “Tribal Minorities and the State,” organized by the Harry Frank 

Guggenheim Foundation in Istanbul, February 21-25 

________. (1995) “Who are the Tai? reflections on the invention of local, ethnic 

and national identities,” Ethnic Identity: Creation Conflict, and Accommo-

dation. Lola Romanucci-Ross and George A. De Vos, eds. Third Edition. 

Walnut Creek, CA: Alta Mira Press, 1995. Pp. 136-60. 

________. (1997) “Etnnic groups, ethnicity,” In The Balckwell Dictionary of 

Anthropology, ed. Thomas J. Barfield, Oxford: Basil Blackwell.	

________. (2002a) “Weber and anthropology,” Annual Review of Anthropology, 

Oct , V.31, Pp.233-255.

________. (2002b) “Presidential address: “The peoples of Asia”—science and 

politics in the classification of ethnic groups in Thailand, China, and Viet-

nam,” The Journal of Asian Studies, 61(4) November: 1163-1203.

Leach, E. R. (1954) Political System of Highland Burma, Cambridge: Havard 

University Press. 

Lévi-Strauss, Claude (1953) Social Structure, In A. L. Kroeber (ed.) 

Anthropology Today, (Pp.524-553), Chicago, IL: University of Chicago 

Press.

Marcus, George and Fisher (1986) Anthropology as Cultural Critique : An Ex-

226 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550



perimental Moment in the Human Sciences, Chicago and London : The 

University of Chicago Press.

Moerman, Michael (1965) “Ethnic identity in a complex civilization: who are the 

Lue?” American Anthropologist, 67: 1215-1230.

_______. (1968) “Being Lue: uses and abuses of ethnic identification,” in Es-

says on the Problem of Tribe, Proceedings of the 1967 Annual Spring 

Meeting of the American Ethnological Society. June Helm, ed. Seattle: 

University of Washington Press, Proceedings of the 1967 Annual Spring 

Meeting of the American Ethnological Society, Pp.153-69.

Morgan, Lewis Henry [1878] (1985) Ancient Society, Tuscon: University of 

Arizona Press.

Naroll, Raoul (1964) “On ethnic unit classifcation,” Current Anthropology, 5: 

283-291,306-312.

_______. “Who the Lue are,” in Essays on the Problem of Tribe, Proceedings 

of the 1967 Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. 

June Helm, ed. Seattle: University of Washington Press, Proceedings of 

the 1967 Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society, 

Pp.72-82.

Ravillos, Raymundo (2006) “Defining UP Baguio’s Niche/s,” a paper read during 

the U.P. Baguio Faculty Conference held on January 30-31, 2006 at the 

Ridgewood Residence, Pacdal Road, Baguio City.

Saldivar-Hull, Sonia (2000) “Mestiza Consciousness and Politic: Gloria  

Anzaldúa’s Borderlands/La Frontera, In her Femenism on the Border: 

Chicana Gender Politics and Literature, Berkerley: University of California 

Press.

227มานุษยวิทยา อุษาคเนย์ และชาร์ลส์ คายส์



Schiller, Nina Glick, Linda Basch, and Cristina Blanc-Szanton (eds.) (1992) 

Towards a Transnational Perspective on Migration: Race, Class, Ethnic-

ity, and Nationalism Reconsidered, New York: New York Academy of 

Science.

Shils, Edward (1957) Personal, primordial, sacred, and civil ties. British Journal 

of Sociology 8: 130-145	

Tönnies, F. [1887] (1963) Community and Society, (translated by C.P. Loomis),

New York: Harper and Row.

Vail, Leroy (ed.) (1989) The Creation of Tribalism in Southern Africa, Berkeley: 

University of California Press. 

van den Berghe, Pierre L. (1978) “Race and ethnicity: a sociobiological per-

spective,” Ethnic and Racial Studies 1: 401-11.

Weber, Max [1922], (1968) Economy and Society, University of California Press, 

Los Angeles.

Woollett, Anne, Hariette Marshall, Paula Nicolson, and Neelam Dosanjh (1994) 

“Asian Women’s Ethnic Identity: The Impact of Gender and Context in 

the Accounts of Women Bringing Up Children in East London, Feminism 

& Psychology, Vol. 4, No. 1, 119-132.

228 วารสารสังคมศาสตร์ ปีที่ 19 ฉบับที่ 1 / 2550


