
ชาติพันธุ์นิพนธ์แนวสตรีนิยม: 
การท้าทายกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยม

สุชาดา ทวีสิทธิ์



24 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

บทคัดย่อ
	 สาระสำ�คัญของบทความนี้มุ่งอธิบายวิธีคิดวิทยาที่นักมานุษยวิทยาแนวสตรี

นิยมยุคหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยม ใช้นำ�ทางในการผลิตองค์ความรู้เกี่ยวกับผู้หญิง 

โดยพยายามทำ�ให้มีผู้หญิงกลายเป็นศูนย์กลางของความรู้เกี่ยวกับผู้หญิงเอง  ซึ่ง

แน่นอนว่าการหันมาทำ�ความเข้าใจและศึกษาเรื่องราวเกี่ยวกับผู้หญิงใหม่ภายใต้

วิธีวิทยาแนวใหม่ อาจทำ�ให้เราจำ�เป็นต้องก้าวไปไกลถึงขั้นต้องท้าทายหรือปล่อย

วางวิธีคิดวิทยาแบบเดิมๆ ที่ถูกครอบงำ�โดยกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยม  ดังนั้น 

สไตล์การเขียนงานชาติพันธุ์นิพนธ์แนวสตรีนิยมยุคหลังสมัยใหม่นิยม จึงพยายาม

ขุดคุ้ยให้เห็นว่าภายใต้วิธีการสร้างความรู้แบบที่เราคุ้นชินกันมา มักมีอุดมการณ์

สังคมที่ยึดผู้ชายเป็นศูนย์กลางชี้นำ�อยู่เสมอ ส่งผลให้ผู้หญิงและความรู้ของผู้หญิง

กลายเป็นความรู้ชายขอบ ไร้พลังอำ�นาจ มีสถานะแปลกแยก และเป็นอื่นตลอดมา 

ท้ายสุดบทความนี้พยายามที่จะบอกว่า ด้วยการตระหนักถึงหลุมพรางของวิธีการ

สร้างความรู้เกี่ยวกับผู้หญิงแบบเดิมๆ เท่านั้น  นักวิจัยแนวสตรีนิยมจึงจะสามารถ

สร้างงานชาติพันธุ์นิพนธ์ที่มีประโยชน์ต่อการปรับเปลี่ยนสถานภาพของผู้หญิง และ

ความรู้ของผู้หญิง ให้ย้ายจากชายขอบมาอยู่ที่ศูนย์กลาง และเคียงบ่าเคียงไหล่กับ

ผู้ชายและความรู้ของผู้ชายได้

คำ�สำ�คัญ 

	 สตรีนิยม, ชาติพันธุ์นิพนธ์, หลังสมัยใหม่นิยม 



25ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

จากชาติพันธุ์วรรณนาสู่ชาติพันธุ์นิพนธ์
	 ในความหมายโดยทั่วไปนั้นชาติพันธุ์วรรณนา (ethnography) หมายถึง

งานเขียนเชิงพรรณนา (descriptive) ที่บรรยายให้เห็นถึงวิถีการใช้ชีวิตของ

ผู้คนที่อาศัยอยู่ในสังคมต่างวัฒนธรรม ซึ่งมักเป็นเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับระบบ

ความสัมพันธ์ของคนในสังคมที่เชื่อมโยงอยู่กับเรื่องของ ศาสนา ความเชื่อ พิธี-กรรม 

และประเพณี ที่กำ�หนดทัศนะในการมองโลก/การอธิบายสังคมของคนในวัฒนธรรม

หนึ่งๆ งานลักษณะนี้อาจเลือกศึกษาเพียงบางแง่มุมของการดำ�รงชีวิตและระบบ

ความสัมพันธ์ของผู้คน เช่น ระบบเครือญาติ ระบบการเมือง ระบบเศรษฐกิจ ระบบ

เพศภาวะ เป็นต้น งานเชิงชาติพันธุ์วรรณนา (ethnographic works) อาจมีได้

หลายรูปแบบ เช่น หนังสือ รายงานวิจัย ภาพยนตร์ สารคดี บทความ เรื่องเล่า

ปากเปล่า การแสดงนิทรรศการ งานพิพิธภัณฑ์ เป็นต้น ผลที่ตามมาจากการได้เสพ

งานเชิงชาติพันธุ์วรรณนามีหลายมิติด้วยกัน กล่าวคือ ในมิติหนึ่งทำ�ให้ผู้เสพงาน

เหล่านี้เกิดความเข้าใจในวิถีชีวิตของผู้คนที่อยู่ในสังคมอื่น ในอีกมิติหนึ่งทำ�ให้

คนในสังคมเดียวกันเข้าใจถึงวิถีชีวิตของกลุ่มคนย่อยๆ คนเล็กๆ และกลุ่มอื่นๆ 

ที่แตกต่างออกไปจากตนแต่อยู่ร่วมในสังคมเดียวกันได้ เช่น การสร้างความเข้าใจ

ของสังคมเกี่ยวกับสถานภาพและชีวิตทางสังคมของผู้หญิง ของคนแก่ ของวัยรุ่น 

ของเกย์ เป็นต้น หรือในอีกหนึ่งมิติทำ�ให้คนเสพได้เข้าใจตัวตนของตนเองว่าตัวเอง

คือใครชัดเจนขึ้น 

	 แต่สำ�หรับนักมานุษยวิทยาแล้ว ชาติพันธุ ์วรรณนาเป็นทั้งวิธีการศึกษาวิจัย 

(method) และเป็นงานนิพนธ์ที่นำ�เสนอความรู้ที่ได้จากการทำ�วิจัย ในแง่ที่เป็น

วิธีการศึกษาวิจัยชาติพันธุ์วรรณนา หมายถึง การใช้วิธีการสังเกตแบบมีส่วนร่วม

ในการเก็บข้อมูล (participant observation) มีการสัมภาษณ์พูดคุยแบบไม่เป็น

ทางการกับผู ้ที ่ถูกศึกษา และมีการจดบันทึกข้อมูลที ่ได้อย่างละเอยีด ในหลายๆ 



26 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

ครั้งนักชาติพันธุ์วรรณนาหรือนักมานุษยวิทยา อาจจำ�เป็นต้องใช้วิธีการสืบค้นข้อมูล

หรือหลักฐานทางประวัติศาสตร์ ทั้งที่บันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษรและท่ีเป็นเร่ือง

เล่าปากเปล่าร่วมด้วย จะเห็นว่าชาติพันธ์ุวรรณนาในฐานะที่เป็นวิธีการวิจัย มักใช้วิธี

การเก็บข้อมูลหลากหลายวิธีร่วมกัน และสามารถปรับเปลี่ยนวิธีการเก็บข้อมูลได้

ตลอดเวลาขึ้นอยู่กับความเหมาะสม โดยการเก็บข้อมูลจะต้องเก็บให้ครอบคลุมทั้ง

ปรากฏการณท์ีเ่กดิขึน้จรงิและทีเ่ปน็อดุมการณ ์ความคดิ โลก-ทัศน์ ซึ่งมีลักษณะเป็น

นามธรรมมากๆ ด้วย การวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อผลิตงานเขียนแบบชาติพันธุ์วรรณนา

ก็กระทำ�โดยใชข้้อมูลที่จดบันทึกไว้มาวิเคราะห์อย่างเป็นระบบ โดยอาจจะใช้วิธีการ

วิเคราะห์ประเด็น วิเคราะห์เนื้อหา และการตีความข้อมูล โดยใช้แนวคิดทฤษฎีที่

อาจจะมีอยู ่แล้วเป็นแนวทางในการอธิบายและตีความข้อมูล ซึ ่งเป้าหมายของ

งานวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนาไม่ได้มุ่งไปที่การสร้างอภิทฤษฎี (grand theory) 

แต่ต้องการบรรยายให้เห็นถึงลักษณะสังคม ตลอดจนพฤติกรรมทางสังคมของ

กลุ่มคนที่ศึกษา แต่ก็มีงานเขียนเชิงชาติพันธุ์ วรรณนาหลายชิ้นที่ให้ความสำ�คัญกับ

การวิเคราะห์ตีความและทำ�ความเข้าใจอย่างเชื่อมโยงถึงพฤติกรรมทางสังคมของ

คนมากกว่าการบรรยายให้เห็นแค่สภาพสังคมและพฤติกรรมของมนุษย์ในสังคม

หนึ่งๆ 

	 ในปัจจุบันพบว่าการผลิตงานนิพนธ์แนวชาติพันธุ์วรรณนายังคงมีความหลาก

หลายในกระบวนทัศน์ที่นำ�มาใช้เขียนงาน ซึ่งในบทความนี้ผู้เขียนขอจำ�แนกงาน

เขียนเชิงชาติพันธุ์วรรณนาออกเป็น 3 ประเภทใหญ่ๆ ได้แก่ 1) งานชาติพันธุ์-

วรรณนาที่ใช้กระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยม 2) งานชาติพันธุ์วรรณนาที่ได้รับอิทธิพล

ทางความคิดของแม็กซ์ เวเบอร์ และ 3) งานชาติพันธุ์วรรณนาที่ได้รับอิทธิพลของ

กระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยมและแนวคิดหลังอาณานิคม โดยใช้ความแตกต่างด้าน

วิธีวิทยา (methodology) ของแต่ละกระบวนทัศน์ (paradigm) มาเป็นหลักในการ

จำ�แนกประเภทงาน ซึ่งคำ�ว่ากระบวนทัศน์ในที่นี้หมายถึงวิธีคิดหรือฐานคิดที่ถูก



27ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

นำ�มาใช้นำ�ทางและกำ�กับวิธีการสร้างความรู้ของนักวิจัยทางมานุษยวิทยา ผู้เขียน

มีความเห็นว่างานชาติพันธุ์วรรณนาทั้งสามประเภทดังกล่าว มีความเข้มข้นของ

กลิ่นอายกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมในระดับที่แตกต่างกันดังที่จะได้กล่าวถึงอย่าง

ละเอียดต่อไป

	 1) งานชาติพันธุ์วรรณนาในกระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยม	

	 งานชาติพันธุ์วรรณนาที่ใช้กระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยมอย่างเข้มงวดมีอยู่ 

2 แนวด้วยกัน แนวแรกคือ งานชาติพันธุ์วรรณนาแบบดั้งเดิม งานชาติพันธุ์ 

วรรณนาแนวนี้ไม่ได้นับรวมบันทึกการเดินทางของมิชชั่นนารี แต่หมายถึงงาน

ชาติพันธุ์วรรณนาที่เกิดขึ้นในยุคหลังจากที่สาขามานุษยวิทยาได้รับการพัฒนาขึ้น

มาเป็นสาขาวิชาหนึ่งด้านสังคมศาสตร์และทำ�การเปิดสอนในระดับมหาวิทยาลัย

แล้ว งานชาติพันธุ์วรรณนาลักษณะนี้เป็นงานที่มุ ่งศึกษาคนต่างชาติพันธ์ุและต่าง

วัฒนธรรม โดยการตัดสินความแตกต่างน้ันจะดูท่ีอัตลักษณ์ (identity) ของนักวิจัย

โดยเปรียบเทียบกับกลุ่มคนที่ถูกวิจัยเป็นหลัก ซึ่งที่ผ่านมามักเป็นลักษณะที่นัก

วิชาการตะวันตกไปศึกษาคนนอกสังคมตะวันตก ลักษณะเด่นของงานแนวนี้ คือ 

การจำ�แนกการบรรยายเรื่องราวที่ศึกษาเป็นเรื่องๆ โดยพยายามนำ�ข้อมูล (facts) ที่

พบเหน็ในโลกปฏบิตัมิานำ�เสนอดว้ยกรอบคดิเชงินามธรรมที่มีความเป็นสากล กล่าว

คือทุกคนมีความเข้าใจต่อกรอบคิดตลอดจนคำ�ศัพท์ท่ีใช้เรียกช่ือกรอบคิดน้ันไปใน

ทิศทางเดียวกัน ยกตัวอย่างเช่น การอธิบายปรากฏการณ์ความสัมพันธ์ของคนใน

ชุมชนที่ศึกษาด้วยกรอบคิดว่าด้วย เครือญาติ (kinship) ระบบการแลกเปลี่ยน

สิ่งของ (exchange systems) หรือพิธีกรรม (rituals) เป็นต้น 

	 ธรรมเนียมที่ถือปฏิบัติกันมาในการเขียนงานชาติพันธุ์วรรณนากระแสนี้ คือ 

นักวิจัยต้องเข้าไปใช้ชีวิตอยู่ในสังคมที่ศึกษาที่ยาวนานพอสมควรเพื่อรวบรวม

ข้อมูลและทำ�ความเข้าใจวัฒนธรรมของคนอื่น การเก็บข้อมูลกระทำ�โดยการสังเกต



28 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

และการจดบันทึกข้อมูลในสนาม ตลอดจนนักวิจัยอาจเลือกที่จะมีส่วนร่วมใน

กิจกรรมบางอย่างของกลุ่มคนที่ศึกษาได้ เนื ่องจากงานชาติพันธุ ์วรรณนากระแส

นี้มีข้อสมมติเบื้องต้นว่า กลุ่มคนในสังคมที่นักวิจัยเข้าไปศึกษามีพฤติกรรมและการ

อธิบายโลกที่เหมือนกันเพราะอยู่ภายใต้ระบบวัฒนธรรมเดียวกัน ดังน้ันโดยท่ัวไปแล้ว

นักวิจัยจึงมักเลือกผู้ให้ข้อมูลหลัก (key informant) เพียงหนึ่งคนหรือเพียงไม่กี่คนมา

พูดคุยให้ข้อมูลในประเด็นที่นักวิจัยสนใจอยากรู ้ผูใ้หข้อ้มลูหลกัจงึมฐีานะเปน็ความ

รู้ (the know) ของการศึกษา เพราะฉะนั้นในงานเขียนลักษณะนี้ผู้ให้ข้อมูลหลักจึง

เปรียบเสมือนผู้ประพันธ์งานชาติพันธุ์วรรณนาเลยทีเดียว ส่วนนักวิจัยเป็นเพียงผู้

ทำ�หน้าที่ถ่ายทอดและนำ�เสนอข้อมูลให้ตรงกับการบอกเล่าของผู้ให้ข้อมูลหลักให้

มากที่สุด 

	 แนวที่สองในกลุ่มนี้ คือ งานชาติพันธุ์วรรณนาแนวระบบ งานชาติพันธุ์ 

วรรณนาแนวนี้มีทั้งส่วนที่เหมือน และแตกต่างจากงานชาติพันธุ์วรรณนาแนวดั้งเดิม 

ส่วนที่เหมือนกัน คือ การยึดหลักการเรื่องความเป็นวัตถุวิสัยของการประพันธ์

งาน ส่วนที่แตกต่างกัน คืองานลักษณะนี้มุ ่งค้นหาโครงสร้างของวัฒนธรรม

ที่ทำ�การศึกษามากกว่าต้องการบรรยายถึงวิถีชีวิต ตลอดจนระบบความสัมพันธ์

ทางสังคม อารมณ์ความรู้สึก พฤติกรรม ตลอดจนผลผลิตของคนในสังคมที่ศึกษา 

นักชาติพันธุ์วรรณนาแนวนี้ได้วิพากษ์วิจารณ์งานชาติพันธุ์วรรณนาแนวดั้งเดิมว่า 

เป็นงานที่กว้างเกินไปและขาดความเป็นระบบในการรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูล 

พวกเขาเชื ่อว่าการเก็บรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบจะช่วยให้นักวิจัยเข้าใจถึง

วิธีการจัดระบบความรู้ของคนพื้นเมือง/ ชาวบ้าน/ คนในท้องถิ่นได้อย่างแท้จริง 

ส่วนเป้าหมายสูงสุดของงานลักษณะนี้ คือ การพยายามค้นหาทัศนะของคนใน

วัฒนธรรม และการได้เรียนรู้แผนท่ีความคิดตลอดจนความเข้าใจ (cognitive map) 

ที่หล่อหลอมพฤติกรรมของสมาชิกในวัฒนธรรมที่ศึกษา โดยที่นักชาติพันธุ์แนวนี้

เชื่อว่าการเก็บรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบจะทำ�ให้ได้ภาพตามที่เป็นจริงเกี่ยวกับ



29ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

กลุ่มคนที่ศึกษาที่เปรียบเสมือนภาพที่ถ่ายโดยใช้กล้องถ่ายรูปไม่ใช่ภาพที่เขียนขึ้น

โดยจิตรกร 

	 เพราะฉะนั้นความน่าเชื่อถือของงานชาติพันธุ์วรรณนาแนวนี้จึงถูกประเมินจาก

ความซื่อตรงของนักวิจัยในการถ่ายทอดข้อมูลที่ได้มาจากผู้ให้ข้อมูลหลัก ตลอดจน

ทักษะในการสื่อสารกับคนท้องถิ่นด้วยภาษาของคนท้องถิ่นของนักวิจัย พูดง่ายๆ 

ก็คือ แนวนี้เชื่อมั่นว่าถ้าหากมีการเก็บข้อมูลอย่างเป็นระบบ มีการรวบรวมข้อมูล

จำ�นวนมากโดยใช้ภาษาและระบบการอธิบายของคนในวัฒนธรรม ตลอดจนมีการ

เปรียบเทียบข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลหลักหลายๆ คน (data triangulation) มีการ

จัดทำ�ฐานข้อมูลอย่างเป็นระบบ และมีทักษะสูงในการวิเคราะห์ข้อมูล เป็นต้น จะ

ทำ�ให้นักวิจัยสามารถนำ�เสนอหรืออธิบายสังคมที่ศึกษาได้อย่างตรงกับความจริง

มากขึ้น ซึ่งจะเห็นว่าความเหมือนกันของงานชาติพันธุ์วรรณนาสองแนวแรกที่กล่าว

มา คือ การปิดบังซ่อนเร้นอัตวิสัย (subjectivity) ได้แก่ มุมมอง ความคิดเห็น

ส่วนตัว ตลอดจนตัวตนของนักวิจัยในผลงานที่นักวิจัยเขียนขึ้นมาอย่างชัดเจน 

เพราะธรรมเนียมปฏิบัติในการเขียนงานชาติพันธุ์วรรณนาสไตล์ปฏิฐานนิยม ไม่

อนุญาตให้นักวิจัยนำ�เอาทัศนะส่วนตัว ตลอดจนการตีความมาปะปนในข้อมูลที่

นักปฏิฐานนิยมเชื่อว่าคือข้อเท็จจริง (facts)

	 อย่างไรก็ตามความเชื่อมั่นในความเป็นวัตถุวิสัย ตลอดจนความชอบธรรมใน

การเป็น “ตัวแทน” ถ่ายทอดวิถีชีวิตคนที่ตนศึกษาของนักมานุษยวิทยาที่พบในงาน

ชาติพันธุ์วรรณนาสองแนวแรกที่กล่าวมา ได้ถูกสั่นคลอนอย่างรุนแรงในช่วงกลาง

คริสต์ทศวรรษที่ 1980s หลังจากหนังสือรวมบทความทางมานุษยวิทยาเรื่อง Writing 

Culture: The Poetics and Politics of Ethnography (1986) ได้ถูกตีพิมพ์ขึ้น

โดยมี เจม คลิฟฟอร์ด (Jame Clifford) และ จอร์จ มาคัส (George Marcus) 

เป็นบรรณาธิการ หนังสือวิชาการทางมานุษยวิทยาเล่มนี้ได้ชี้ให้เห็นว่า แม้ว่านัก

วิจัยจะพยายามรักษาความเป็นวัตถุวิสัยเพียงใด นักวิจัยในฐานะที่เป็นผู้ถือปากกา



30 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

และกุมอำ�นาจในการประพันธ์งานชาติพันธุ์วรรณนา ย่อมไม่สามารถหลีกเลี่ยงการ

ใช้มุมมองในวัฒนธรรมของนักวิจัย (etic perspective) มาเป็นบรรทัดฐานเปรียบ

เทยีบ และเปน็ฐานคดิในการสรา้งภาพแทน/ การนำ�เสนอภาพแทนของกลุ่มคนอื่นที่

นักวิจัยทำ�การศึกษาได้ ซึ่งเท่ากับว่าเป็นการตั้งคำ�ถามให้นักมานุษยวิทยาหันมาท

บทวนใหม่ในสิ่งที ่ตนเองเขียนว่า แท้จริงแล้วเรากำ�ลังนำ�เสนอความจริงเกี ่ยวกับ

ผู้คนที่เราศึกษา หรือว่าเราทำ�ได้เพียงการสร้าง/ การนำ�เสนอภาพแทนความจริง

เกี่ยวกับผู้คนที่เราศึกษากันแน่ ซ่ึงแน่นอนว่าภาพแทนความจริงไม่มีวันเหมือนจริงได้

ทุกกระเบียดน้ิว 

	 2) งานชาติพันธุ์วรรณนาภายใต้อิทธิพลแนวคิดของแม็กซ์ เวเบอร์

	 งานแนวนี้มักรู้จักกันในชื่องานชาติพันธุ์วรรณนาแนวตีความ จัดเป็นงานที่

อยู่ในช่วงรอยต่อระหว่างงานที่รับอิทธิพลกระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยมและงานที่รับ

อิทธิพลกระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยมตลอดจนกระบวนทัศน์หลังยุคอาณานิคม 

นักประพันธ์งานชาติพันธุ์วรรณนาแนวนี้ได้รับอิทธิพลทางความคิดจากแม็กซ์  

เวเบอร์ (Max Weber) พวกเขามีความเชื่อว่าเป้าหมายของการศึกษาวิจัยทาง

ชาติพันธุ์วรรณนา คือ การค้นพบความหมายว่าด้วยความสัมพันธ์ทางสังคมของ

กลุ่มคนที่ทำ�การศึกษา จะเห็นว่าในขณะที่งานชาติพันธุ์วรรณนาแนวระบบให้ความ

สำ�คัญกับวิธีการเก็บข้อมูลอย่างเป็นระบบ แต่นักชาติพันธุ์วรรณนาแนวตีความ

กลับให้ความสำ�คัญกับการวิเคราะห์และการตีความข้อมูลที่ได้มาเป็นหลัก และ

ได้วิพากษ์วิจารณ์งานแนวระบบและแนวดั้งเดิมว่า การพยายามทำ�ความเข้าใจ

วัฒนธรรมจากความคิดของปัจเจกชนที่เป็นคนท้องถิ่นเพียงไม่ก่ีคน ได้ลดทอน

วัฒนธรรมให้เป็นแค่ภาวะจิตวิทยาส่วนบุคคลไป (private psychology) โดยไมส่ามารถ

พสิจูนไ์ดว้า่ขอ้มลูทีไ่ดม้านัน้คอืสิง่ทีค่นในวฒันธรรมคิดจริงๆ หรือว่าเป็นเพียงแค่การ

คาดเดาของผู้ศึกษา นักชาติพันธุ์วรรณนาแนวตีความเชื่อว่า งานชาติพันธุ์วรรณนา



31ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

ที่ดีจะต้องมีการนำ�เสนอความเข้าใจเกี่ยวกับวัฒนธรรมที่ศึกษาอย่างเข้มข้นและ

หลายชั้น (thick description) กล่าวคือ ต้องให้ความสำ�คัญกับการอ้างอิงบริบท (con-

text) ต่างๆ ที่พฤติกรรมทางสังคมเกิดขึ้นและดำ�รงอยู่ ซึ่งจะทำ�ให้ผู้ที่อ่านงาน

ชาติพันธุ์วรรณนาสามารถตีความและทำ�ความเข้าใจพฤติกรรมทางสังคมของกลุ่ม

คนที่ถูกศึกษาได้จากแหล่งข้อมูลอ้างอิงที ่หลากหลาย อย่างไรก็ตามงานชาติพันธุ ์

แนวนี้ยังคงให้ความสำ�คัญกับทัศนะของ “คนใน” สูงมาก (emic perspective)

 

	 นักชาติพันธุ์วรรณนากระแสนี้มองว่างานศึกษาวิจัยทางชาติพันธุ์วรรณนา คอื 

งานตีความวัฒนธรรมซึ่งมีความแตกต่างโดยสิ้นเชิงไปจากงานเขียนบรรยายลักษณะ

วัฒนธรรมที่พบในงานชาติพันธุ ์วรรณนาสองแนวแรก กลยุทธ์การตี ความที่ใช้ใน

งานลักษณะนี้อาจจะใกล้เคียงกันมากกับการคาดเดาหรือเป็นการทดลองคดิทดลอง

อธบิาย แตย่งัคงเปน็การคาดเดาทีม่กีรอบแนวคดิทฤษฎรีองรับและมีข้อมูลมาอ้างอิง 

มีการประเมินความเป็นไปได้ของการวิเคราะห์ตีความ และพยายามหาข้อสรุปที่

ดีที ่สุดในการตีความวัฒนธรรม โดยไม่ได้มุ ่งค้นหาความหมายที่อยู่ในความคิด

ของผู้ให้ข้อมูล แนวทางนี้ได้ยกระดับการวิเคราะห์งานชาติพันธุ์วรรณนาขึ้นมาอยู่

เหนืองานที่ผ่านมา ซึ่งนักวิจัยจะต้องใช้ความเข้าใจอย่างลึกซึ้งในปรัชญา ทฤษฎี 

แนวคิดต่างๆ และสามารถนำ�ความเข้าใจนั้นไปทำ�ความเข้าใจและให้ความหมาย

วัฒนธรรมที่ศึกษาได้อย่างมีจินตนาการ บนพ้ืนฐานของข้อมูลท่ีเก็บรวบรวมอย่างเป็น

วิทยาศาสตร์ อย่างไรก็ตามงานลักษณะนี้จะต้องเป็นงานที่อ่านแล้วเข้าใจง่าย มีการใช้

ภาษาธรรมดาสามัญในการเขียน ไม่รกรุงรังด้วยศัพท์แสงวิชาการที่คนทั่วไปอ่าน

แล้วงุนงง 

	 ตัวอย่างที่ดีของงานชาติพันธุ์วรรณนาแนวนี้ คือ งานของ แมรี่ ดักลาส 

(Mary Douglas) เรื่อง Purity and Danger: An Analysis of the Concepts 

of Pollution and Taboo (1966) งานของคลิฟฟอร์ด เกี๊ยร์ซ (Clifford Geertz) 



32 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

เรื่อง The Interpretation of Culture (1973) และงานของวิคเตอร์ เทินเนอร์ 

(Victor Turner) เรื่อง Revelation and Divination in Ndembu Ritual (1975) 

เป็นต้น งานแนวนี้ก็ยังคงรับอิทธิพลของกระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยมว่าด้วยเรื่อง

ของวิธีการเก็บข้อมูลที่อ้างอิงถึงความเป็นวิทยาศาสตร์อยู่มากเช่นกัน ทั้งนี้เพราะ

ยังเชื่อมั่นว่าวิธีการดังกล่าวจะทำ�ให้การตีความมีความน่าเชื่อถือ อย่างไรก็ตามจะ

เห็นว่าในด้านของวิธีคิดวิทยาที่ว่าด้วยเรื ่องการนำ�เสนอความจริงทางสังคม งาน

ชาติพันธุ์วรรณนากระแสนี้ได้เปิดทางให้เกิดการยอมรับการดำ�รงอยู่ของอัตวิสัยใน

กระบวนการสร้างความรู้มากขึ้น แต่ผู้เขียนงานชาติพันธุ์แนวนี้ยังไม่ถึงกับยอมรับ

ออกมาตรงๆ ว่าตนเองกำ�ลังใช้อัตวิสัยในการตีความและในการเขียนวัฒนธรรม

ของคนอื่นอยู่ 

	 3) งานชาติพันธุ์วรรณนาในกระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม/ แนวคิดหลัง

อาณานิคม 

	 เรามักพบการใช้ศัพท์คำ�ว่า “ชาติพันธุ์นิพนธ์” สลับสับเปลี่ยนกับการใช้คำ�ว่า 

“ชาติพันธุ์วรรณนา” ในวงการมานุษยวิทยาไทยอยู่เสมอ แต่ผู้เขียนมีความเข้าใจ

ว่า “ชาติพันธุ์นิพนธ์” และ “ชาติพันธุ์วรรณนา” ไม่น่าจะมีความหมายเทียบเท่า

หรือใช้แทนกันได้เสียทีเดียว ตามความเห็นของผู้เขียนคำ�ศัพท์ “ชาติ- พนัธุน์พินธ”์ 

น่าจะใช้เพื่อจำ�แนกให้เห็นความแตกต่างระหว่างงานชาติพันธุ์วรรณนาแนวเก่ากับ

แนวใหม่มากกว่า โดยคำ�ว่า “ชาติพันธุ์นิพนธ์” ควรจะใช้เรียกขานผลงานวิจัยทาง

มานุษยวิทยาที่ใช้สไตล์การประพันธ์แนวนวนิยาย และที่มีกระบวนทัศน์หลังสมัย

ใหมน่ยิมหรอืแนวคดิหลงัยคุอาณานคิมนำ�ทาง มีความชัดเจนว่าการเขียนงานแนว

นวนิยายนี้ได้รับอิทธิพลจากบทวิพากษ์งานชาติพันธุ์วรรณนาแบบเก่าในหนังสือ 

Writing Culture ของเจม คลิฟฟอร์ด และจอร์จ มาคัส  ในช่วงปลายครสิตศ์ตวรรษ

ที่ 20 สำ�หรับในบทความนี้ผู้เขียนขอเรียกชื่องานชาติพันธุ์-วรรณนาแนวนวนิยาย 



33ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

(fiction ethnography) สลับสับเปลี่ยนไปมากับคำ�ว่า “ชาติพันธุ์นิพนธ์” ซึ่งงาน

เขยีนลักษณะนี้มักมีการเขียนบทที่ว่าด้วยการสะท้อนคิดประสบการณ์ที่เกิดขึ้นจาก

การเก็บข้อมูล (reflexivity) ของนักวิจัยด้วย ทำ�ให้ผู้อ่านได้เห็นธรรมชาติ และการ

เปลี่ยนแปลงในความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจระหว่างนักวิจัยและผู้ถูกวิจัย นอกจากนี้

ยังเป็นการจงใจที่จะใช้สรรพนามบุรุษที่หนึ่งเป็นหลักในการเล่าเรื่อง เพื่อเปิดเผย

ให้เห็นถึงอำ�นาจและอัตวิสัยของนักวิจัยในฐานะที่เป็นผู้ประพันธ์หรือผู้เล่าเรื่อง

	 ถือว่าชาติพันธุ์นิพนธ์จัดอยู่ในงานประเภทวิพากษ์ซึ่งท้าทายกระบวนทัศน์

ปฏิฐานนิยมอย่างชัดเจน เพราะนอกจากมีการนำ�เสนอวิธีการเขียนงานชาติพันธุ์-

วรรณนาในลักษณะคล้ายคลึงกับการเขียนวรรณกรรมหรือการเขียนนวนิยายแล้ว 

งานลักษณะนี้มักบอกกล่าวผู้อ่านว่า ผู้ที่ถูกวิจัย/ ผู้ให้ข้อมูลหลักเป็นผู้ประพันธ์

ร่วมของงานด้วย (co-author) นักมานุษยวิทยาท่ีผลิตงานลักษณะนี้ออกมาไม่เชื่อว่า

วัฒนธรรม คือ สิ่งที่ดำ�รงอยู่จริงในสังคมหนึ่งๆ (culture is out there)  และไม่

เชื่อว่านักมานุษยวิทยากำ�ลังทำ�บทบาทของผู้ค้นหาหรือผู้นำ�เสนอวัฒนธรรม แต่นัก

มานุษยวิทยาเหล่านี้มีความเชื่อว่า วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ประกอบสร้างจากการทำ�งาน

ร่วมกันระหว่างนักวิจัยและผู้ที่ถูกวิจัย กล่าวคือนักมานุษยวิทยาไม่ใช่เป็นแค่ผู้

บรรยายหรือผู้นำ�เสนอวัฒนธรรมของกลุ่มคนที่ตนศึกษา แต่เป็นผู้หนึ่งที่ร่วมอยู่

ในกระบวนการสรา้งวฒันธรรม เชน่เดยีวกบัผูใ้หข้อ้มลูหลกั การบอกดงักลา่วเป็นการ

ยอมรับอย่างตรงไปตรงมาว่า มีการใช้อัตวิสัย (subjective) และจุดยืนเชิง

อุดมการณ์ (standpoint) บางอย่างของผู้ประพันธ์งาน เพราะพวกเขาเชื่อว่าความ

เป็นอัตวิสัยไม่ได้ทำ�ให้คุณค่าของงานวิจัยลดลงเหมือนที่เชื ่อกันมาในอดีต ในทาง

ตรงกันข้ามงานลักษณะนี้กลับมีประโยชน์ต่อกลุ่มคนที่ศึกษาด้วยซ้ำ� โดยเฉพาะถ้า

งานนั้นเป็นงานที่มีเจตจำ�นงในการที่จะไปเปลี่ยนแปลงความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจใน

สังคม และทำ�ให้คนด้อยโอกาสได้มีชีวิตที่ดีขึ้น

	 ถึงแม้ว่าจะได้รับอิทธิพลจากแนวคิดการตีความวัฒนธรรมของแม็กซ์ 



34 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

เวเบอร์ นักมานุษยวิทยาแนวใหม่นี้กลับไม่เห็นด้วยกับการพยายามหาแนวทางการ

ตีความวัฒนธรรมที่ดีที ่สุดเพียงแนวทางเดียว ทั้งนี ้เพราะพวกเขาเชื ่อว่า การ

พยายามนำ�เสนอวิธีการตีความแบบเบ็ดเสร็จ เป็นการไม่ยอมรับฟังโลกทัศน์ที่หลาก

หลายของกลุ่มคนที่ศึกษา เพราะพฤติกรรมทางวัฒนธรรมในสังคมหนึ่งๆ ไม่ได้มี

เพียงความหมายเดียว ขึ้นอยู่กับเวลา สถานที่ และบริบทสังคมที่พฤติกรรมนั้นเกิด

ขึ ้นมา ความหมายของวัฒนธรรมอาจได้รับการตีความที่แตกต่างได้ใหม่ พวก

เขายังเชื่อว่ามีความเป็นไปได้ที่นักมานุษยวิทยาแต่ละคนอาจตีความวัฒนธรรม

เดียวกันไปคนละเรื ่อง และนักมานุษยวิทยาแนวนี้มักยอมรับว่าสิ่งที่พวกเขาทำ�ได้

คือการนำ�เสนอความจริงทางสังคมเพียงบางมิติเท่านั้นไม่ใช่ความจริงทางสังคม

ทั้งหมดเกี่ยวกับวัฒนธรรมนั้นๆ 

วิธีคิดวิทยาในชาติพันธุ์นิพนธ์สตรีนิยมหลังยุคสมัยใหม่/
หลังยุคอาณานิคม
	 สำ�หรับนักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมที่ได้รับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์หลัง

สมัยใหม่นิยม และแนวคิดหลังยุคอาณานิคม มักเขียนงานชาติพันธุ ์วรรณนา

ออกมาในแนว “ชาติพันธุ์นิพนธ์” กล่าวคือ ใช้สไตล์การเขียนคล้ายคลึงกับการ

ประพันธ์นวนิยาย เน้นการเล่าเรื่องโดยการใช้สรรพนามบุรุษที่หนึ่ง มีการเขียน

บทสะท้อนคิดประสบการณ์ของการทำ�งานภาคสนาม เปิดเผยอย่างตรงไปตรงมา

ถึงความเป็นพลวัตของความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจระหว่างนักมานุษยวิทยากับผู้ให้

ข้อมูลหลัก พูดถึงอำ�นาจในการประพันธ์งานของนักวิจัย โดยให้ความสำ�คัญกับ

การเป็นผู้ประพันธ์ร่วม (co-author) และอัตวิสัยร่วม (intersubjectivity) ของ

ผู้ให้ข้อมูลหลักและนักวิจัย นอกจากนี้ยังมีคุณลักษณะอื่นๆ ที่จัดอยู่ในประเภท

งานชาติพันธุ์วรรณนาหลังยุคสมัยใหม่นิยม อย่างไรก็ตามนักมานุษยวิทยาแนวสตรี

นิยมที่สร้างงานลักษณะนี้ได้ให้ความสำ�คัญกับการปรบัแกป้ระเดน็หลกัๆ ทีเ่กีย่วขอ้ง



35ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

กบัวธิวีทิยาในการวจิยัหลายประการ เชน่ การปรบัแกท้ศันะเกีย่วกบัความรู้และความ

จริง การนำ�ทฤษฎีจุดยืนสตรีนิยมมาใช้ การวิเคราะห์ให้เห็นความเชื่อมโยงระหว่าง

วาทกรรม (discourse) เสียงของผู้หญิง (voice) ประสบการณ์ของผู้หญิง (experi-

ence) และตัวตนแท้จริง/ ความเป็นตัวเองของผู้หญิง (agency) นอกจากนี้ยังมีการ

ทบทวนว่าด้วยเรื ่องการสร้างภาพแทน/ นำ�เสนอภาพแทน (representation) 

เกี่ยวกับผู้หญิงและของผู้หญิง ซึ่งมีรายละเอียดที่ควรนำ�มากล่าวไว้ในบทความนี้ 

ดังนี้

	 1) ทัศนะว่าด้วย “ความรู้” และ “ความจริง” 

	 การวิจัยเป็นเครื่องมือศึกษาค้นคว้าเพื่อให้ได้มาซึ่งองค์ความรู้ ที่ช่วยเราใน

การทำ�ความเข้าใจเกี่ยวกับปรากฏการณ์และสรรพสิ่งที่ดำ�รงอยู่ในโลก กล่าวอีกนัย

ยะหนึ่ง การวิจัย คือ เครื่องมือที่เราใช้เพื่อตอบสนองความจำ�เป็นที่จะต้องรู้ เพื่อ

เข้าใจและอธิบายปรากฏการณ์ของสังคมและธรรมชาติที่เราไม่รู้ การวิจัยยังช่วย

เราขยายขอบเขตความรู้ในบางเรื่องราวที่เรามีอยู่บ้างแล้ว แต่ยังไม่เพียงพอ และ

เป้าหมายของการทำ�วิจัยก็เพื่อความอยู่รอดและอยู่ดีของเผ่าพันธุ์มนุษย์ ถึงแม้ว่า

การวิจัยได้อยู่คู่กับความรู้ของเรามานาน แต่การตั้งคำ�ถามในระดับญาณ-วิทยา

เกี่ยวกับที่มาที่ไปและธรรมชาติของ “ความรู้/ ความจริง” ได้แก่ “เรารู้ในสิ่งที่เรา

รู้ได้อย่างไร?” “เรารู้ได้อย่างไรว่าเรารู้?” หรือ “เรารู้ได้อย่างไรว่าความรู้ที่เราได้

จากการวิจัยคือความรู้ที่ถูกต้องหรือเป็นความจริง?” “ความรู้กับผู้รู้มีความสัมพันธ์

กันอย่างไร?” และ “เราควรกำ�หนดความสัมพันธ์ของเราในฐานะนักวิจัยกับความ

รู้/ ผู้รู ้อย่างไร?” เป็นต้น เป็นประเด็นถกเถียงในหมู่นักปรัชญาสมัยใหม่ของตะวัน

ตกมานานพอควร ในขณะที่การขบคิดกันในประเด็นนี้ในวงวิชาการบ้านเรามีอยู่ใน

วงจำ�กัด ซึ่งผู้เขียนเดาเอาว่าอาจเป็นเพราะวัฒนธรรมของบ้านเราเป็นวัฒนธรรม

แห่งการรับความรู้สำ�เร็จรูปมาใช้ มากกว่าเป็นสังคมแห่งการสร้างความรู้ จึงทำ�ให้



36 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

คำ�ถามในระดับที่ชวนให้ครุ่นคิดใคร่ครวญลึกซึ้งในระดับญาณ-วิทยาที่เกี่ยวข้อง

กับที่มาที่ไปของความรู้ไม่ได้รับความสนใจมากนัก อย่างไรก็ตามปรัชญาพุทธ

ศาสนาในคำ�สอนเรื่อง “กาลมาสูตร” ซึ่งสอนไม่ให้คนเชื่อในความรู้ 10 ประเภท 

มีลักษณะของการตั้งคำ�ถามกับความรู้ซึ่งเทียบเคียงได้กับคำ�ถามเรื่องของความรู้

ระดับญาณวิทยาแบบตะวันตกที่กล่าวมา อย่างไรก็ตามพบว่านักวิจัยที่ยึดมั่นอยู่ใน

กรอบญาณวิทยาเกี่ยวกับความรู้และความจริงที่ไม่เหมือนกัน ย่อมนำ�ไปสู่แนวทาง

ในการแสวงหาความรู้และความจริง ซึ ่งก็คือการตั้งโจทย์วิจัยและกระบวนการ

ทำ�วิจัยที่แตกต่างกันไปด้วย 

	 ปัจจุบันพบว่าการตอบคำ�ถามระดับญาณวิทยาว่าด้วยที่มาที่ไปของความรู้ 

ถูกกำ�กับด้วยกระบวนทัศน์เกี่ยวกับความรู้และความจริงที่แตกต่างกันสองขั้ว ได้แก่ 

กระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยม (positivist paradigm)1 และกระบวนทัศน์หลังสมัย

ใหม่นิยม (postmodernism) กระบวนทัศน์กระแสหลักที่มีอิทธิพลครอบงำ�ต่อการ

สร้างความรู้วิทยาศาสตร์และสังคมศาสตร์ในโลกสมัยใหม่มากที่สุด คือ กระบวน

ทัศน์ปฏิฐานนิยม กระบวนทัศน์นี้ปรากฏตัวครั้งแรกในยุคแสงสว่างแห่งภูมิปัญญา

ของยุโรป คือ ประมาณคริสต์ศตวรรษที่ 18 โดยรับอิทธิพลจากปรัชญาแนวสัจนิยม 

(realism) แบบสุดข้ัว และเช่ือม่ันในวิธีการแสวงหาความรู้แบบวิทยาศาสตร์ นักวิจัยที่

รับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมมีทัศนะต่อ “ความรู้/ความจริง” ที่เข้ม

งวดบนฐานความเชื ่อหลายประการ ดังนี้ ประการแรกเชื่อว่า มีความจริงดำ�รงอยู ่

ประการที่สองเชื่อว่า นักวิจัยเป็นผู้ที่ค้นพบความจริง และเป็นผู้นำ�เสนอความจริง 

ประการที่สาม ความจริงมีเพียงหนึ่งเดียวเท่านั้น ประการที่สี่เชื่อว่า ความจริงมี

ลักษณะเป็นสากล เป็นมหากาพย์2 ที่เหนือเวลา เหนือสถานที่ และประการสุดท้าย

กระบวนทัศน์นี้ยึดมั่นว่า ด้วยวิธีการวิจัยแบบวิทยาศาสตร์เท่าน้ันที่จะทำ�ให้เราเข้า

ถึงความรู้/ ความจริงสูงสุดหรือความจริงแท้ (ultimate truth) 

	 นักวิจัยที ่ได้รับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมรับรู ้ต่อๆ กันมาว่า 



37ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

ความรู้ (the know) ซึ่งในที่นี้หมายถึงแหล่งข้อมูลหรือผู้ให้ข้อมูล (informant) มี

ความเป็นเอกเทศไม่ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอกใดๆ และผู้รู้ (the knower) ซึ่งในที่

นี้หมายถึงตัวนักวิจัย กับความรู้/ ผู้ให้ข้อมูล เป็นสองสิ่งที่แยกออกจากกันอย่าง

เด็ดขาด และไม่ควรไปทำ�ให้เกี่ยวข้องกันอย่างยิ่ง เพราะถ้าไปเกี่ยวข้องสัมพันธ์

กันแล้ว จะทำ�ให้ผลการวิจัย หรือ ความรู้/ ความจริง ที่ได้จากการวิจัยไม่ใช่ความรู้/ 

ความจริงที่ถูกต้อง/ ที่ตรง (valid) เพราะความรู้ถูกปนเปื้อนด้วยอคติของนักวิจัย 

ดังน้ันกระบวนการทำ�วิจัยในทัศนะของนักวิจัยแนวปฏิฐานนิยม จะต้องเป็นกระบวนการ

วิจัยที ่เน้นความเป็นวัตถุว ิส ัย (objectivity) กล่าวคือ นักวิจัยต้องมีความเป็นก

ลาง (value-neutral, value-free) ไม่มีการใช้อัตวิสัย (subjective) หรือ อคิต

ส่วนตัว (bias) ของนักวิจัย ในทุกขั้นตอนของการทำ�วิจัย ภายใต้ฐานคิดแบบนี้ 

จึงมีการพัฒนาวิธีการวิจัยเชิงปริมาณ (quantitative research) ขึ้นมา และได้นำ�

เอาหลกัวชิาสถติมิาใชใ้นการวจิยั ทัง้นีเ้พือ่ใชย้นืยนัความเปน็วัตถุวิสัยของ “ความรู้” 

และ “ความจริง” ที่ได้มาจากการทำ�วิจัย จะเห็นว่านักสังคม-ศาสตร์ ไม่ว่าจะเป็น

สำ�นักเอมิล เดอไคม์ สำ�นักแม็กซ์ เวเบอร์ และสำ�นักคาร์ล มากซ์ ล้วนนำ�ฐานคิด

แนวปฏิฐานนิยมมาใช้ในการสร้างความรู้ทางสังคมศาสตร์แทบทั้งสิ้น

	 อย่างไรก็ตามเมื่อผ่านครึ่งแรกของคริสต์ศตวรรษที่ 20 (ค.ศ. 1960-)  การ

อธิบาย “ความจริง” และ “ความรู้” ภายใต้ทัศนะแบบปฏิฐานนิยม ถูกท้าทาย

อย่างรุนแรงจากกระบวนทัศน์ใหม่ คือ กระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม (Post-

modernism) ถือได้ว่ากระบวนทัศน์นี้เป็นขบวนการเคลื่อนไหวทางปัญญาของนัก

วิชาการในอเมริกาเหนือโดยเฉพาะในประเทศสหรัฐอเมริกา ที่ได้รับอิทธิพลจาก

นักทฤษฎีสำ�นักหลังโครงสร้างนิยม และนักทฤษฎีสำ�นักหลังสมัยใหม่นิยมชาวฝรั่งเศส 

เช่น เลียวตาด (Lyotard 1924-) บัวดริวลาด (Baudrillard 1929-) เดอริดา (Der-

rida 1930-) ลากอง (Lacan 1901-1981) ฟูโก้ (Foucault 1926-84) อีริกาเร่ 

(Irigaray 1932-) และ คริสติวา (Kristeva 1941-) อย่างไรก็ตามก่อนการปรากฏ



38 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

ตัวของกระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม ทัศนะเกี่ยวกับความรู้และความจริงได้

ถูกอธิบายในลักษณะที่แตกต่างจากเดิมมาบ้างแล้วโดยนักทฤษฎีสังคมศาสตร์บาง

กลุ่ม เช่น กลุ่มนักทฤษฎีการประกอบสร้างทางสังคม (social constructionism) 

กลุ่มนักทฤษฎีปรากฏการณ์นิยม (phenomenology) กลุ่มนักทฤษฎีการกระทำ�ระหว่าง

กันด้วยสัญลักษณ์ (symbolic interactionism) และกลุ่มนักทฤษฎีการตีความนิยม 

(interpretivism) โดยสามารถหาอ่านรายละเอียดของทฤษฎีเหล่านี้ได้จากตำ�รา

ทฤษฎีทางสังคมศาสตร์ที่มีอยู่

	 กระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยมอธิบายธรรมชาติของความรู้และความจริง

ตรงกันข้ามอย่างสิ้นเชิงจากกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยม กล่าวคือ มองว่าความ

จริง/ ความรู้ เป็นสิ่งประกอบสร้าง (knowledge is a construct) ความจริง/

ความรู้ ไม่ได้มีอยู่เพียงชุดเดียว มองว่าสิ่งที่เราคิดว่าเรารู้ไม่ใช่ทั้งหมดของความรู้

ที่มีอยู่ กลุ่มนี้ยังเชื่ออีกด้วยว่า อัตวิสัยและการตัดสินคุณค่าในกระบวนการวจิยัเปน็

สิง่ทีไ่มส่ามารถหลกีเลีย่งได ้และทีส่ำ�คญัทีส่ดุกระบวนทัศน์นี้ได้อธิบายความสัมพันธ์

ระหว่างผู้รู้/ นักวิจัย (the knower) และความรู้ (the know) ไว้อย่างน่าสนใจว่า 

โดยทั่วไปแล้วตัวผู้รู้ซึ่งในที่นี้คือนักวิจัย ล้วนมีบริบทเฉพาะติดตัว หรือมีตำ�แหน่ง

แห่งที่ของตน (situated knower) ที่แตกต่างกันออกไป ซึ่งประกอบด้วยโลกทัศน์ 

ประสบการณ์ชีวิต พื้นความรู้เดิม ความเชื่อ ทัศนคติ สถานภาพทางสังคม เพศ

ภาวะ เพศวิถี ค่านิยม อารมณ์ ความรู้สึก และการระลึกรู้ เป็นต้น ในขณะเดียวกัน 

ผู้รู้/ นักวิจัยล้วนต้องสัมพันธ์กับผู้รู ้คนอื่นๆ ซึ่งทั้งสองสิ่งนี้สามารถทำ�ให้ผู้รู ้/ นัก

วิจัยแต่ละคน อธิบายและเข้าใจโลกวัตถุอันเดียวกันแตกต่างกันออกไป ซึ่งบริบท

ติดตัวเหล่านี้ได้ส่งผลต่อความรู้ที ่นักวิจัยสร้างขึ้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ความรู้ทุก

ประเภทจึงมีท่ีไปท่ีมา กล่าวคือแนบแน่นอยู่กับบริบท (situated know-ledge) ที่บ่ม

เพาะและหล่อหลอมมันขึ้นมา

	 วิธีคิดวิทยาแนวหลังสมัยใหม่นิยมที่เชื่อว่าความรู้ทุกประเภทล้วนผูกโยงอยู่



39ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

กับภูมิหลัง ตำ�แหน่งแห่งที่ และสถานะของผู้ผลิตความรู้ ส่งผลให้เกิดพัฒนาการ

ของวิธีวิทยาแนวสตรีนิยมกระแสหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยมหรือกระแสหลังยุค

สมัยใหม่นิยม และทำ�ให้การศึกษาเรื่องราวของผู้หญิงและการสร้างความรู้และ

ความจริงเกี่ยวกับผู้หญิงเปลี่ยนแปลงไปอย่างมาก หัวใจสำ�คัญของวิธีวิทยาของ

นักสตรีนิยมกระแสนี้ คือ การเชื่อว่าเพศภาวะ (gender) ของผู้ที่มีโอกาสเข้าไป

อยู่ในกระบวนการสร้างความรู้ มีอิทธิพลต่อความรู้ที่ถูกสร้างขึ้นอย่างหลีกเลี่ยง

ไม่ได้ กล่าวคือ ประการแรก เพศภาวะของผู้ผลิตความรู้มีผลต่อตัวความรู้นั้น

โดยตรง ประการที่สองเพศภาวะของผู้ผลิตความรู้มีผลต่อวิธีการสร้างหรือวิธีการ

แสวงหาความรู้ และประการที่สามเพศภาวะของผู้ผลิตความรู้มีผลต่อการตัดสิน

คุณค่าความรู้ที่ถูกสร้างขึ้นมา นักสตรีนิยมแนวนี้จึงวิพากษ์ “ความรู้” ในปัจจุบัน

ว่า “ความรู้” ที่มีอยู่และวิธีการสร้างความรู้ถูกกำ�หนดและสร้างขึ้นภายใต้ระบบ

ที่ยึดผู้ชายเป็นศูนย์กลาง (แต่ในหลายๆ กรณีพบว่าผู้ผลิตความรู้จะมีเพศสรีระใด

ไม่ใช่ประเด็นสำ�คัญ ถ้าหากว่าพวกเขาซึมซับเอาวิธีคิดแบบยึดผู้ชายเป็นศูนย์กลาง

ไว้อย่างเข้มข้น) ที่เป็นเช่นนี้เพราะผู้หญิงถูกกีดกันออกไปจากกระบวนการสร้าง

ความรู้ด้วยสาเหตุเชิงโครงสร้างสังคมที่ลึกล้ ำ�กว่าการให้เหตุผลตื้นๆ ที่ว่าผู ้หญิง

มีสติปัญญาด้อยกว่าผู้ชาย นอกจากนี้นักสตรีนิยมแนวนี้ยังให้ความเห็นว่า เนื่องจาก

ผู้ชาย/ ผู้หญิงที่มีโอกาสในการได้ผลิต “ความรู้” ให้กับสังคม ส่วนใหญ่มีวิธีคิดที่

ได้รับอิทธิพลมาจากระบบโครงสร้างสังคมแบบปิตาธิปไตย เพราะฉะนั้นไม่ว่าจะ

รู้ตัวหรือไม่รู้ตัวก็ตาม ผู้ผลิตความรู ้เหล่านั ้นมีส่วนร่วมอยู่ในกระบวนการสร้าง 

“ความรู้” ที ่บ่มเพาะความเสียเปรียบด้อยโอกาสให้กับผู้หญิงอย่างเป็นระบบ ด้วย

การวพิากษว์ิจารณ์ความรู้ในระบบปิตาธิปไตยได้ถึงรากเหง้าทำ�นองนี้ ทำ�ให้นักวิจัย

แนวสตรีนิยมยุคหลังสมัยใหม่นิยมหรือนักสตรีนิยมยุคหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยมมี

ความโดดเด่นกว่านักวิจัยสตรีนิยมกระแสอื่นๆ ในแวดวงสตรีศึกษาในปัจจุบัน

	 ดังนั้นนักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมที่รับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์หลังยุค



40 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

สมัยใหม่นิยม และสำ�นักหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยม ได้พยายามคิดค้นวิธีวิจัย 

ตลอดจนวิธีการเก็บข้อมูลแนวสตรีนิยมแบบต่างๆ เพื่อผลิตความรู้มาอธิบาย

และทำ�ความเข้าใจกับโลกของผู้หญิง โดยพยายามทำ�ให้ผู้หญิงเป็นศูนย์กลางใน

กระบวนการสร้างองค์ความรู้เกี่ยวกับผู้หญิง และไม่ถูกกีดกันออกไปอยู่ชายขอบ

ของกระบวนการเฉกเช่นที่เกิดขึ้นในปัจจุบันและในอดีตที่ผ่านมา นอกจากนี้นัก

วิจัยแนวสตรีนิยมกระแสนี้ยังพยายามสร้างความชอบธรรม ตลอดจนเรียกร้องให้มี

การยอมรบัองคค์วามรูท้ีเ่ปน็ของผูห้ญงิ สรา้งขึน้โดยผูห้ญงิ และดว้ยวธิกีารของผูห้ญงิ

อีกด้วย ซึ่งนักวิจัยกลุ่มนี้มีเกณฑ์ที่ชัดเจนว่า การเป็นงานวิจัยที่ทำ�การศึกษาเรื่อง

ราวของผู้หญิงเพียงอย่างเดียวไม่เพียงพอที่จะตัดสินได้ว่างานวิจัยนั้นเป็นงานวิจัย

แนวสตรีนิยม แต่งานวิจัยแนวสตรีนิยมต้องเป็นงานวิจัยที่ให้ความสำ�คัญกับการตั้ง

คำ�ถามเชิงวิเคราะห์ลงลึกในเรื่องเพศภาวะ (gender) ที่เกี่ยวข้องกับการกระบวน

การประกอบสร้างความเป็นหญิงความเป็นชาย และความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจระหว่าง

หญิงและชาย (power relations) ในสังคมหนึ่งๆ นอกจากนี้ต้องเป็นงานวิจัยที่มุ่ง

สร้างความรู้เกี่ยวกับผู้หญิงที่มาจากผู้รู ้ที ่เป็นผู้หญิง และที่สำ�คัญที่สุดคืองานวิจัย

นั้นต้องมีจุดมุ่งหมายในการปลดปล่อยผู้หญิงให้หลุดพ้นจากพันธนาการ และการ

กดขี่ของระบบปิตาธิปไตย ตลอดจนความไม่เป็นธรรมอื่นๆ ที่มีรากเหง้ามาจาก

ระบบปิตาธิปไตย เช่น ระบบทุนนิยม และลัทธิอาณานิคม เป็นต้น 

	 2) ทัศนะว่าด้วย “วัตถุวิสัย” และ “จุดยืน” ของนักวิจัย

	 ชาติพันธุ ์นิพนธ์แนวสตรีนิยมหลังสมัยใหม่ มักใช้ทฤษฎีจุดยืนสตรีนิยม 

(feminist standpoint theory) อย่างระมัดระวัง เพราะทฤษฎีจุดยืนสตรีนิยมมี

จุดอ่อนที่ว่า ยังมอง “ความรู้/ ความจริง” เกี่ยวกับผู้หญิงที่สร้างโดยผู้หญิงว่า

เป็นความจริงและมีความเที่ยงตรงสูงกว่า (high validity) งานเกี่ยวกับผู้หญิงที่

สร้างขึ้นโดยผู้ชาย ซึ่งถือว่ายังเป็นทัศนะที่ติดอยู่ภายใต้กับดักของกระบวนทัศน์ปฏิ



41ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

ฐาน-นิยมหรือกระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยม อย่างไรก็ตามนักมานุษยวิทยาแนวสตรี

นิยมที่ใช้ทฤษฎีจุดยืนสตรีนิยมซึ่งได้รับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม 

แนวคิดหลังยุคอาณานิคม และทฤษฎีสำ�นักหลังโครงสร้างนิยม ได้ปรับแก้จุดอ่อน

นี้โดยการยอมรับว่าความรู้และวิธีการแสวงหาความรู้ด้านสังคมศาสตร์เต็มไปด้วยอัต

วิสัย (subjectivity) ของผู ้ว ิจัยอย่างยากที ่จะหลีกเลี ่ยงได้ กล่าวคือ ความรู ้

ทางสังคมศาสตร์ถูกสร้างขึ้นมาภายใต้กรอบทฤษฎี วัฒนธรรม อุดมการณ์ทาง

สังคม และการเมืองร่วมสมัยที่มีอิทธิพลต่อนักคิดในยุคสมัยนั้นๆ นอกจากนี้ นัก

มานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมเหล่านี้มักสะท้อนในงานวิจัยออกมาว่า ความรู้ที ่ได้มา

จากการวิจัย คือ ผลผลิตของการปะทะสังสรรค์ เสวนา แลกเปลี่ยน ระหว่างผู้

ให้ข้อมูลกับนักวิจัย ดังนั้นความรู้ที่ได้จากการวิจัยจึงเป็นความรู้ที่ผสานเอาความ

คิดของทั้งสองฝ่ายไว้ด้วยกันซึ่งไม่ได้เป็นความรู้ที่มาจากผู้ถูกวิจัยหรือจากนักวิจัย

ล้วนๆ และอัตวิสัยที่มีอยู่ในงานวิจัยเป็นอัตวิสัยร่วม (intersubjectivity) ที่เกิดขึ้น

จากปฏิสัมพันธ์ระหว่างนักมานุษยวิทยาในฐานะนักวิจัยและกลุ่มคนที่นักวิจัยไป

ศึกษาในฐานะที่เป็นผู้ให้ข้อมูลหลัก

	 นักมานุษยวิทยาสตรีนิยมแนวนี้ฟันธงว่า แม้กระทั่งกระบวนการผลิตความรู้

ในสาขาวิทยาศาสตร์ธรรมชาติก็ไม่สามารถหลีกเลี่ยงความเป็นอัตวิสัยได้ การ

ประกาศยอมรับแบบนี้เท่ากับเป็นการปฏิเสธกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมที่เชื่อมั ่นว่า 

วิธ ีการศึกษาวิจัยแบบวิทยาศาสตร์จะช่วยขจัดความมีอคติในกระบวนการของ

การผลิตความรู้และทำ�ให้เราเข้าถึงความจริงได้ ในงานเขียนของนักสตรีนิยมชื่อ 

ซานด้า ฮาร์ดิ้ง (Sandra Harding) เรื่อง Is Science Multicultural?: Post-colo-

nialism, Feminism, and Epistemology (1998) ซึง่มอีทิธพิลตอ่งานชาตพินัธุ-์นิพนธ์

แนวสตรีนิยมหลายชิ ้น ได้ให้คำ�อธิบายแนวคิดว่าด้วยเรื่องวัตถุวิสัยไว้ในมุมที่

แตกต่างไปจากที่กระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมได้อธิบายไว้ก่อนหน้านี้ กล่าวคือ ใน

ขณะที่ปฏิฐานนิยมมองว่าวัตถุนิยมเป็นเรื่องเกี่ยวกับการนำ�เสนอข้อมูลอย่างเที่ยง



42 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

ตรง โดยไม่มีอคติส่วนตัวของผู้วิจัยปนเปื้อน ฮาร์ดิ้งกลับมองว่าความรู้ที่มีความ

เป็นวัตถุวิสัยควรเป็นความรู้ที ่ช่วยสร้างความยุติธรรมขึ ้นในสังคม และต้องไม่

เป็นความรู ้ที ่มุ ่งให้เกิดการครอบงำ�หรือมีอคติทางเพศ ฮาร์ดิ้งได้วิพากษ์วิจารณ์

การทำ�ความเข้าใจเกี่ยวกบัแนวคดิเรือ่งวตัถวุสิยัของนกัปฏฐิานนยิมวา่เปน็ “วตัถวุสิยั

ระดับอ่อน” (weak objectivity) ไม่มีประโยชน์  เพราะมุ่งที่จะสร้างความรู้เพื่อ

มาครอบงำ�ผู้คนเพียงอย่างเดียว โดยไม่ได้สนใจที่จะนำ�ความรู้มาช่วยแก้ไขปัญหา

ความอยุติธรรมต่างๆ ที่ดำ�เนินอยู่ในโลกปฏิบัติการทั้งหลาย เช่น ความไม่เท่า

เทียมทางเพศ การเอารัดเอาเปรียบคนยากจน ภาวะไร้อำ�นาจของชาติพันธุ์กลุ่ม

น้อยต่างๆ เป็นต้น 

	 ในขณะเดียวกันฮาร์ดิ้งในฐานะนักสตรีนิยมได้ปรับแก้ความหมาย และความ

เข้าใจเกี่ยวกับอัตวิสัยใหม่ โดยมองว่าการมีอัตวิสัยของนักวิจัย เช่น การมีจุดยืน

ทางอุดมการณ์ที ่เข้าข้างผู ้เสียเปรียบ/ ผู้ด้อยโอกาสในสังคม ถือว่าเป็นการมี

วัตถุวิสัยแต่เป็น “วัตถุวิสัยระดับเข้มข้น” (strong objectivity)3 ที่จะทำ�ให้งาน

วิจัยยิ่งมีประโยชน์ต่อมวลมนุษยชาติ และนักวิจัยทุกคนควรมีอัตวิสัยประเภทนี้ ผู้

เขียนบทความเชื่อว่านักวิจัยจำ�นวนไม่น้อยที่กำ�ลังคิดจะทำ�วิจัย หรือกำ�ลังทำ�วิจัย

อยู่ในสาขาวิชาเฉพาะด้านต่างๆ มีความเข้าใจว่าโครงการวิจัยที่กำ�ลังทำ�มีประโยชน์

ต่อมนุษยชาติไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง เช่น คิดว่าโครงการวิจัยของเราอาจมีผลในการ

ช่วยสร้างโอกาสที่เท่าเทียมกันในสังคมให้กับกลุ่มผู้ด้อยโอกาสและผู้ที่ถูกกดขี่ใน

สังคม เช่น ผู้หญิง คนจน คนชนบท คนพื้นเมือง เป็นต้น  ข้อดีของการยอมรับ

ถึงการมีอยู่ของอัตวิสัยในกระบวนการผลิตความรู้ของนักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยม 

คือ ทำ�ให้นักวิจัยสามารถประกาศจุดยืนทางการเมืองและจุดยืนทางอุดมการณ์ใน

งานวิจัยทางสังคมศาสตร์ของตนเองได้ นักวิจัยในแนวนี้เชื่อว่าโลกนี้เต็มไปด้วย

ความไม่เท่าเทียมกัน และการประกาศจุดยืนทางอุดมการณ์ในงานวิจัยของตนเอง ก็

เท่ากับว่าผู้วิจัยกำ�ลังพยายามชี้ให้สังคมเห็นถึงความไม่เท่าเทียมนั้น โดยผู้วิจัยจะ



43ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

นำ�องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยมาใช้ประโยชน์ในการปรับเปลี่ยนสภาพชีวิตของผู้

หญิงซึ่งด้อยโอกาสในสังคมให้อยู่ในสภาพที่ดีขึ้น ซึ่งหากคิดอย่างนี้ถือว่าเรากำ�ลัง

ทำ�งานวิจัยที่น่าจะมีพลังในการขับเคลื่อนและทำ�ให้เกิดการเปลี่ยนแปลงของภาวะ

ที่ไม่ดีบางอย่างในสังคมได้

		 3) ทัศนะว่าด้วย “การสร้างภาพแทน” (representation) 

	 หลังจากที่งานเขียนเรื่อง Writing Culture ปรากฏตัวขึ้นในบรรณพิภพสาขา

มานุษยวิทยาตั้งแต่ ค.ศ. 1986  ประเด็นปัญหาที่นักมานุษยวิทยาทั่วไปและนัก

มานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมกังวลใจและหมกมุ่นกันมา คือ ความชอบธรรมในการ

เขียนงานชาติพันธุ ์วรรณนาที่เคยกล่าวอ้างกันมาว่า สามารถนำ�เสนอความจริง 

(truth) จาก “สนาม” ของนักมานุษยวิทยาได้ ซึ่งถือว่าหนังสือเล่มดังกล่าวได้ก่อ

วิกฤตความชอบธรรมให้กับการเขียนและการนำ�เสนอเรื่องราวของคนอื่นในหมู่นัก

มานุษยวิทยาทั้งในอดีตและในช่วงคริสต์ทศวรรษ 1980s เพราะก่อนหน้านี ้นัก

มานุษยวิทยามักทึกทักว่างานชาติพันธุ ์วรรณนาของตน สามารถนำ�เสนอความ

จริงของปรากฏการณ์ที่ศึกษาได้ดีที่สุด เนื่องจากนักมานุษยวิทยาได้เขียนงานเหล่า

นั้นขึ้นมาจากประสบการณ์ตรง จากการได้เข้าไปคลุกคลีใช้ชีวิตอยู่กับผู้คนที่ตน

ศึกษา (being there) ในยุคก่อนหน้านี้ มีการให้ความสำ�คัญกับการได้ข้อมูลจาก

คนในวัฒนธรรม (insider) สูงมาก หรือบางกรณีนักมานุษยวิทยาอาจเป็นคนใน

เอง โดยอธิบายว่านักมานุษยวิทยาที่เป็นคนในวัฒนธรรมสามารถนำ�เสนอภาพแทน

ความจริงของสังคมที่ตนศึกษาได้สมบูรณ์กว่าคนนอกวัฒนธรรม (outsider) โดย

ไม่ทันได้คิดว่าการเขียนงานชาติพันธุ์วรรณนาของนักมานุษยวิทยาไม่สามารถหลีก

เลี่ยงกระบวนการที่เรียกว่า “อัตวิสัยร่วม” ระหว่างนักมานุษยวิทยาและผู้ให้ข้อมูล 

(ภาษาอังกฤษใช้ศัพท์คำ�ว่า intersubjectivity) ซึ่งหมายความว่ามุมมอง ตลอดจน

ทัศนะการทำ�ความเข้าใจสิ่งรอบตัวของทั้งสองฝ่าย ที่ต่างก็มองจากเล็นส์วัฒนธรรม



44 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

ตลอดจนประสบการณ์ส่วนตัวของตนกันทั้งนั้น ย่อมมีผลต่อการตีความวัฒนธรรม 

ตลอดจนต่อการสร้างเนื้อหาในงานชาติพันธุ์นิพนธ์อย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ เพราะ

ฉะนั้นการกล่าวอ้างว่านักมานุษยวิทยากำ�ลังทำ�หน้าที่เป็นตัวแทนของผู้ที่ตนศึกษา

ในการนำ�เสนอความจริงเกี่ยวกับคนเหล่านั้นจึงไม่มีความชอบธรรมอีกต่อไป

	 เจม คลิฟฟอร์ด ซึ่งเป็นบรรณาธิการหนังสือ Writing Culture ร่วมกับ จอร์จ 

มาคัส ได้กระตุ้นให้นักมานุษยวิทยาหันกลับมายอมรับว่าสิ่งที่นักมานุษย-วิทยานำ�

เสนอคือสิ่งที่นักมานุษยวิทยาสรรค์สร้างร่วมกันกับผู้คนที่ตนศึกษา พร้อมกับเสนอ

ให้นักมานุษยวิทยาผลิตงานชาติพันธุ ์น ิพนธ์แนวใหม่ (new ethnography) ที่

สร้างสรรค์สไตล์การเขียนใหม่ๆ ซึ่งเน้นการสนทนาโต้ตอบ (dialogic) ระหว่างนัก

วิจัยและผู้คนที่ตนไปศึกษา มากกว่าการเล่าเรื่องแบบดั้งเดิมที่ผูกขาดการเล่าโดย

นักมานุษยวิทยาเท่านั้น โดยเฉพาะคลิฟฟอร์ดได้เสนอแนะว่างานชาติพันธุ์นิพนธ์

แนวใหม่ควรเป็นงานที่ให้ความสำ�คัญกับการสะท้อนคิดเพื่อทบทวนความสัมพันธ์

เชิงอำ�นาจระหว่างผู้วิจัยกับผู้ถูกวิจัย (reflexivity) มากขึ้น (อ้างใน Behar and 

Gordon, 1995) ทั้งนี้เพื่อลดและหลีกเลี่ยงการใช้อำ�นาจครอบงำ�แบบอาณานิคม

ในการสร้างภาพแทนหรือการนำ�เสนอภาพคนอื่น (representation of others) 

ในงานชาติพันธุ์นิพนธ์ของตน ซึ่งในยุคหลังของหนังสือ Writing Culture เราจะ

พบเห็นงานชาติพันธุ์นิพนธ์แนวสตรีนิยมหลายชิ้นที่ได้นำ�สไตล์การเขียนนวนิยาย/ 

วรรณกรรมมาใช้ประพันธ์งานชาติพันธุ์นิพนธ์ของตน ตัวอย่างงานกระแสนี้ที่

สำ�คัญได้แก่ งานของ Kamala Viswes-waran นักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยม

จากประเทศโลกที่สาม เรื่อง Fictions of Feminist Ethnography (1994) ซึ่ง

ชาติพันธุ์นิพนธ์เล่มนี้ได้สะท้อนให้เห็นถึงความแตกต่างที่มีในระหว่างผู้หญิงถึง

แม้ว่าจะเป็นผู้หญิงที่เติบโตมาในวัฒนธรรมเดียวกันก็ตาม ซึ่งกัมมลาได้กล่าวเตือน

นักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมตะวันตกไม่ให้เหมารวมหรือทึกทักเอาว่า ผู้หญิงทั่ว

โลกต่างเผชิญกับสถานการณ์การกดขี่แบบเดียวกันไปทั้งหมด เพราะในอดีตที่ผ่าน



45ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

มานักสตรีนิยมผิวขาวชาวตะวันตก มักนำ�เสนอภาพ/ สร้างภาพแทนผู้หญิงในโลก

ที่สาม ตลอดจนสภาพการกดขี่ที ่ผู ้หญิงเหล่านี ้เผชิญในลักษณะเหมารวมมาโดย

ตลอด4 

	 4) ทัศนะว่าด้วย “วาทกรรม” “เสียงพูด” “ความเป็นตัวเอง” และ 

“ประสบการณ์” 

	 ในส่วนของการวิเคราะห์และการนำ�เสนอข้อมูลของงานชาติพันธุ์นิพนธ์แนว

สตรีนิยมภายใต้กระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม พบว่านักมานุษยวิทยามักวิเคราะห์

ข้อมูลโดยเชื่อมโยงแนวคิดว่าด้วยเรื่องวาทกรรม (discourse) เสียงพูด (voice) 

ความเป็นตัวเอง (agency) และประสบการณ์ชีวิต (experience) ของผู้หญิงเข้า

ด้วยกัน ซึ่งความเข้าใจของนักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมที่มีต่อแนวคิดเหล่านี้มี

รายละเอียดที่ซับซ้อน ละเอียดอ่อน  และหลายๆ ครั้งอาจยากที่จะทำ�ความเข้าใจ 

อยา่งไรกต็ามผู้เขยีนขอนำ�เสนอบางแงม่มุของการเชื่อมโยงแนวคิดดังกล่าวไว้ ดังต่อ

ไปนี้ 

วาทกรรม อำ�นาจ และตัวตนแท้ของผู้หญิง 
	 ก่อนอื่นขอทำ�ความเข้าใจเป็นเบื ้องต้นก่อนว่า ทฤษฎีวาทกรรมที่นำ�มา 

กล่าวอ้างในบทความชิ้นนี้เป็นทฤษฎีวาทกรรมเชิงสังคมศาสตร์ไม่ใช่ด้านภาษา-

ศาสตร์ และคำ�ว่า “วาทกรรม” ในที่นี้หมายถึง การเชื่อมโยงความคิด หรือความ

เข้าใจเกี ่ยวกับสังคมออกมาในรูปของภาษาที่ใช้ในชีวิตประจำ�วัน แนวคิดเรื่อง

วาทกรรมของนักมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมที่จะกล่าวถึงในบทความนี้ ได้รับอิทธิพล

มาจากแนวความคดิวาทกรรมของมเิชล ฟโูก ้(Michel Foucault) ซึ่งเป็นนักปรัชญา

ชั้นนำ�ของกระบวนทัศน์หลังสมัยใหม่นิยม ฟูโก้กล่าวว่า “วาทกรรม” คือ ประโยคที่

ประกอบกนัเปน็ภาษาซึง่ใชส้ำ�หรบัพดูคยุ และนำ�เสนอความรูใ้นประเด็นเฉพาะต่างๆ 



46 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

ในห้วงเวลาใดห้วงเวลาหนึ่ง เขายังได้อธิบายเพิ ่มเติมอีกว่า วาท-กรรมเกี ่ยวข้อง

กับการสร้างความรู ้อย่างไม่สามารถแยกออกจากกันได้เลย ทั้งนี้เพราะวาทกรรม

ถูกใช้เป็นเครื่องมือในการผลิตความรู้และส่งผ่านความรู้จากคนรุน่หนึง่สูอ่กีรุน่หนึง่ 

นอกจากนี้ฟูโก้มองว่าพฤติกรรมทางสังคมทุกรูปแบบทำ�หน้าที่เฉกเช่นเดียวกับวาท

กรรม เนื่องจากพฤติกรรมทางสังคมเกี่ยวพันกับเรื่องของการสร้างและการให้ความ

หมาย5 ฟูโก้ยังมองว่าโดยส่วนใหญ่แล้ว แม้ว่ามนุษย์จะอยู ่ในฐานะที ่เป็นผู ้

กระทำ�การ (subject) แต่มนุษย์เป็นผู้ที่รับเอาความรู้มาไว้ในตัวเอง (bearer of 

knowledge) มากกว่าท่ีจะเป็นจุดกำ�เนิดของความรู้ (source of knowledge) และ

กระบวนการที่ทำ�ให้มนุษย์กลายเป็น “ผู้รู ้/ ผู ้มีความรู ้” เกิดขึ ้นในระดับปฏิบัติ

การของภาษาและพฤติกรรมนั่นเอง 

	 ดังนั้นฟูโก้ได้เน้นย้ำ�ว่าวาทกรรมจึงไม่ใช่เครื่องมือที่มีความเป็นกลางของ

มนุษย์ และวาทกรรมไม่สามารถนำ�เสนอตัวตนที่แท้จริงของมนุษย์ได้ นอก จาก

นี้วาทกรรมมีความเกี่ยวพันโดยตรงกับประเด็นเรื่องอำ�นาจ ฟูโก้มองว่าความรู้ถูก

สร้างขึ้นมาจากการทำ�งานร่วมกันระหว่างวาทกรรมและอำ�นาจ เมื่อวาทกรรมถูก

ใช้ร่วมกับอำ�นาจก็จะสร้างความรู้ชุดหนึ่งขึ้นมา ชุดของความรู้ที่ถูกสร้างขึ้นและ

เมื่อนำ�ไปถ่ายทอด ตอกย้ำ� ผลิตซ้ำ�ผ่านการทำ�งานของวาทกรรมไม่ว่าจะเป็นวาท

กรรมที่ออกมาในรูปแบบของบรรทัดฐานทางสังคม กฎหมาย คำ�สั่งสอนต่างๆ ก็จะ

ทำ�การตีกรอบชีวิตและพฤติกรรมของมนุษย์ในที่สุด นอกจากนี้ฟูโก้ยังชี้ให้เห็นว่า

ไม่จำ�เป็นเสมอไปว่าอำ�นาจจะถูกใช้โดยคนที่มีอำ�นาจเหนือกว่าเพื่อควบคุมคนที่ไร้

อำ�นาจหรือคนที่มีอำ�นาจน้อยกว่า แต่อำ�นาจสามารถถูกใช้มาจากทุกทิศทุกทาง 

การใช้อำ�นาจเป็นส่วนหนึ่งของการใช้ชีวิตประจำ�ของมนุษย์และเกิดขึ้นทุกนาทีใน

มิติความสัมพันธ์ระหว่างกันของมนุษย์ แม้กระทั่งการให้นิยามความหมายว่าเรา

คือใคร (หญิง/ชาย) หรือการตีเส้นแบ่งระหว่างความดีความชั่ว ล้วนเกี่ยวข้องกับ

เรื่องของการใช้อำ�นาจทั้งสิ้น ที่สำ�คัญฟูโก้ชี้ให้เห็นว่าปัจเจกบุคคลเป็นจุดขับเคลื่อน



47ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

อำ�นาจแต่ไม่ได้เป็นผู้ใช้อำ�นาจ และทุกคนล้วนกำ�ลังดำ�เนินชีวิตอยู่ในสนามของ

อำ�นาจแต่ในระดับความเข้มข้นที่แตกต่างกัน ดังนั้นคนทุกคนเป็นได้ทั้งผู้ที่กดขี่ผู้

อื่น (the oppressor) และเป็นผู้ที่ถูกกดขี่ (the oppressed) ในเวลาเดียวกัน และ

ผู้ที่อยู่ในสถานภาพที่เหนือกว่าผู้อื่น อาจถูกผู้ที่อยู่ในสถานภาพที่ต่ำ�กว่าใช้อำ�นาจ

เหนือกว่าได้เช่นกัน เช่น ลูกใช้อำ�นาจเหนือพ่อแม่ น้องใช้อำ�นาจเหนือพี่ได้ ลูกน้อง

ใช้อำ�นาจเหนือหัวหน้า หรือราษฎรใช้อำ�นาจเหนือรัฐ เป็นต้น

	 นอกจากนี้ฟูโก้ยังมองว่าการซึมซับเอาวาทกรรม/ความรู้บางอย่างไว้ในตัว

ของมนุษย์จนกลายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต (internalization) พร้อมกับเห็นดีเห็น

งามกับสิ่งเหล่านั้นโดยอัตโนมัติและปราศจากการตั้งคำ�ถาม ทำ�ให้มนุษย์แสดง 

ออกซึ่งอาการที่เรียกว่ากำ�ลังมีส่วนร่วมในปฏิบัติการครอบงำ�ตนเองโดยไม่รู้เนื้อรู้ตัว 

เช่น การที่ผู้หญิงเชื่อฟังบรรทัดฐานและอุดมการณ์บางอย่างที่ส่งผลให้สถานภาพ

ของผู้หญิงต่ำ�ต้อยหรือกลายเป็นเพศที่ถูกกดขี่ในสังคม เป็นต้น ซึ่งจะเห็นได้ว่า 

การอธิบายความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจและการใช้อำ�นาจในแนวความคิดของฟูโก้มี

ความซับซ้อน ลึกซึ้ง และก้าวไปไกลกว่าการอธิบายความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจที่พบ

ในแนวคิดแบบมาร์กซิสมากทีเดียว และถ้าหากวิเคราะห์ทัศนะเรื ่องอำ�นาจของ 

ฟูโก้กันถึงที ่สุด เราอาจจะพบว่าแท้จริงแล้ว “อำ�นาจ” เป็นแค่เพียงมายาคติ มี

นักวิชาการท้ังไทยและเทศจำ�นวนหน่ึงพยายามนำ�แนวคิดเรื่องอำ�นาจของฟูโก้มาใช้

วิเคราะห์สังคม แต่มักติดกับดักเหล็กวิธีการอธิบายความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจตาม

ความเข้าใจเรื่องอำ�นาจที่เขียนไว้ในทฤษฎีของมาร์กซิสอยู่บ่อยๆ 

	 อย่างไรก็ตามนักสตรีนิยมแนววัตถุนิยมได้วิจารณ์แนวคิดเรื่องวาทกรรมและ

เรื่องความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจของฟูโก้ไว้ว่า แนวคิดของฟูโก้มีความเป็นนามธรรมสูง 

ซึ่งไม่สอดคล้องกับสิ่งที่กำ�ลังเกิดขึ้นในโลกแห่งความเป็นจริง และยังวิจารณ์ว่า

ทฤษฎีของฟูโก้มักพัฒนามาจากการวิเคราะห์ตัวบท (text) หรือการวิเคราะห์

ประวัติศาสตร์ โดยไม่ได้ให้ความสนใจกับการวิเคราะห์ปรากฏการณ์ทางสังคมที่



48 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

กำ�ลังเกิดขึ้นในภาคปฏิบัติการจริง ซึ่งภาคปฏิบัติการเหล่านั้นเป็นสาเหตุสำ�คัญ

ที่ทำ�ให้ผู้หญิงเสียเปรียบอยู่ในขณะนี้ นักสตรีนิยมกลุ่มนี้อธิบายว่า เพศหญิงและ

เพศชาย ตลอดจนความไม่เท่าเทียมทางเพศเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง ไม่ได้มีลักษณะเป็น

นามธรรมที่อยู่ในโลกของวาทกรรมเท่านั้น ซึ่งการวิพากษ์วิจารณ์ลักษณะนี้ได้ถูก

โต้กลับจากผู้ที่สนับสนุนฟูโก้ว่า ถ้าหากเราอ่านงานของฟูโก้อย่างระมัดระวังแล้ว

จะพบว่า ทฤษฎีวาทกรรมวิเคราะห์ของฟูโก้ได้อธิบายว่า พฤติกรรมของมนุษย์และ

การทำ�งานของสถาบันทางสังคม ล้วนทำ�งานอยู่ภายใต้กรอบ/ สนามปฏิบัติการของ

วาทกรรมทั้งสิ้น เพราะฉะนั้นพฤติกรรมการกดขี่ผู้หญิงในสังคมจึงทำ�งานเชื่อมโยง

อยู่กับการทำ�งานของวาทกรรมเช่นกัน อธิบายให้ชัดเจนลงไปอีกก็คือว่า วิธีการพูด

คุย การอบรมสั่งสอน ค่านิยม ตลอดจนอุดมการณ์ทางสังคม เช่น อุดมการณ์

ความเป็นแม่ อุดมการณ์ผัวเดียวเมียเดียว อุดมการณ์การมีเหย้าเรือน อุดมการณ์

รักนวลสงวนตัว ที่ถ่ายทอดจากผู้หญิงรุ่นยายสู่รุ่นหลานและรุ่นเหลน ผ่านสถาบัน

ครอบครัว โรงเรียน ศาสนา หรือแม้กระทั่งอุดมการณ์อื่นๆ ที่สร้างความเป็นหญิง 

ความเป็นชาย หรือความเป็นพลเมืองในสังคมหนึ่งๆ ล้วนเป็นผลลัพธ์จากปฏิบัติ

การวาทกรรม (discursive practice) ทั้งสิ้น โดยฟูโก้มองว่าสถาบันทางสังคมต่างๆ 

เช่น สถาบันครอบครัว โรงเรียน ศาสนา สถานที่ทำ�งาน สื่อมวลชน เป็นต้น ล้วน

เป็นเครื่องมือหรือเทคโนโลยีของอำ�นาจ  อย่างไรก็ตาม ฟูโก้ได้ชี้ให้เห็นว่า ถึงแม้ว่า

วาทกรรมจะมีบทบาทในการกำ�หนดกรอบชีวิตและพฤติกรรมทางสังคมของคนเรา

อย่างมาก ในขณะเดียวกันวาทกรรมก็เป็นปัจจัยที่ช่วยชี้แนะหนทางแห่งการต่อต้าน

ขัดขืนให้กับมนุษย์ แม้ว่าการขัดขืนนั้นยังคงกระทำ�ภายในสนามปฏิบัติการของวาท

กรรมก็ตาม ที่เป็นเช่นนี้เพราะมนุษย์ไม่ได้สร้างวาทกรรมในแต่ละเรื่องราวขึ้นมา

เพียงชุดเดียว แต่มีวาทกรรมหลายชุดที่เป็นทางเลือกให้กับมนุษย์ ซึ่งวาทกรรม

เหล่านั้นอาจขัดแย้ง แข่งขัน และร่วมมือกันก็ได้

	 จากการอ่านทบทวนงานเขียนทางมานุษยวิทยาแนวสตรีนิยมพบว่า ได้มีการ 



49ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

นำ�เอาแนวทางการวิเคราะห์วาทกรรมมาใช้ในการวิเคราะห์เรื่องเล่า (narrative) 

เกี่ยวกับประสบการณ์ชีวิตและอัตชีวประวัติของผู้หญิงหลายแนวทางด้วยกัน ซึ่งใน

บทความนี้ขอนำ�เอาแนวทางที่สำ�คัญมากล่าวถึงไว้ 3 แนวทาง ได้แก่ การวิเคราะห์

วาทกรรมที่ยังรับอิทธิพลจากกระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมหรือสัจนิยม วาทกรรม

วิเคราะห์ภายใต้กระบวนทัศน์หลังทฤษฎีโครงสร้างนิยม และวาทกรรมวิเคราะห์ภาย

ใต้แนวคิดของ โจน สก็อต (Joan Scott) 

	 (1) การวิเคราะห์เรื่องเล่าของผู้หญิงจากกระบวนทัศน์สัจนิยม

	 แนวคิดนี้ให้ความสำ�คัญกับการวิเคราะห์คำ�พูดหรือเสียงของผู้หญิง แต่ยัง

ก้าวไปไม่พ้นวิธีคิดแบบปฏิฐานนิยมที่ยังมีความเป็นสัจนิยม (realism) อยู่สูง 

กล่าวคือ เชื่อว่ามนุษย์ในฐานะผู้กระทำ�การ (subject) นั้นมีความเป็นตัวของตัว

เอง หรือมีสถานภาพที่เรียกว่า ผู้กระทำ�การที่เป็นอิสระ (autonomous subject) 

หรือ เป็นผู้กระทำ�การที่ยังคงความเป็นตัวตน (agency) ไว้ได้อยู่ ส่วนใหญ่แล้ว

นักสตรีนิยมในกระแสสตรีนิยมจากรากหญ้า (radical feminism) ที่ให้ความสำ�คัญ

กับการศึกษาวิเคราะห์ประสบการณ์ของผู้หญิงไม่ว่าจะเป็นประสบการณ์ท่ีบอกผ่านมา

ในเร่ืองเล่าของผู้หญิง (narrative) หรือในอัตชีวประวัติของผู้หญิง (autobiography) 

ก็ตาม จะมีความเชื่อเช่นนี้เป็นหลัก นักสตรีนิยมที่ใช้แนวคิดวาทกรรมแนวคิด

นี้ จะปฏิบัติต่อเรื่องเล่าของผู้หญิงหรือประวัติชีวิตของผู้หญิงที่พวกเขาศึกษาใน

ลักษณะที่เชื่อว่าเป็นการสะท้อนความจริง (truth) เกี่ยวกับผู้หญิง และเปิดเผยให้

เห็นถึงตัวตนของผู้หญิงอย่างแท้จริงๆ 

	 ดังนั้นจึงสรุปได้ว่าการวิเคราะห์วาทกรรมในแนวนี้ได้ใช้วาทกรรมของ 

ผู้หญิงในรูปแบบของเรื่องเล่าประสบการณ์ และอัตชีวประวัติ (narrative and 

autobiography) เสมือนเป็นสื่อกลางในการศึกษาผู้หญิง และยึดถือเรื่องเล่าจาก

ปากคำ�ของผู้หญิงเองเสมือนเป็นกระจกเงาส่องให้เห็นความจริง และมีความเข้าใจว่า



50 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

วาทกรรมในเรื่องเล่าของผู้หญิงได้นำ�เสนอสิ่งที่ผู้หญิงคิดและทำ�อย่างตรงไปตรงมา 

ซึ่งการวิเคราะห์วาทกรรมในแนวนี้ได้รับการวิจารณ์ว่า ยังคงติดยึดอยู่กับวิธีคิด

แบบสารัตถนิยม (essentialism) ที่เชื่อในเรื่องการมีอยู่ของแก่นแท้ของสรรพสิ่ง 

โดยมองไม่เห็นว่าจริงๆ แล้ว แม้ว่ามนุษย์จะอยู่ในฐานะประธานหรือผู้กระทำ�

การ มนุษย์ก็ยังคงเป็นผลผลิตของวาทกรรม ซึ่งการวิเคราะห์เรื่องเล่าของผู้หญิง

ภายใต้กรอบแบบสัจนิยมบวกสารัตถนิยมนี้ ทำ�ให้นักสตรีนิยมกลุ่มนี้มีแนวโน้มที่

จะวิเคราะห์ปัญหาที่ผู้หญิงเผชิญอยู่แบบลดทอนนิยม (reductionism) โดยมองว่า

เป็นปัญหาเฉพาะตัวของผู้หญิงแต่ละคน (individualize) หรอืทำ�ใหก้ลายเปน็ปญัหา

ทางด้านจิตวิทยาไป (psychologize the problem) โดยไม่ได้มองว่าปัญหาเหล่า

นั้นถูกหล่อหลอมมาจากวาทกรรมกระแสหลัก (authoritative dis-course) บาง

อย่างบางเรื่องที่กำ�ลังทำ�งานผ่านสถาบันสังคมต่างๆ 

		

	 	(2) การวิเคราะห์เรื่องเล่าของผู้หญิงผ่านกระบวนทัศน์หลังทฤษฎี

โครงสร้างนิยม

	 แนวคิดที่สองเชื่อว่าไม่มีปัจเจกบุคคลใดที่เกิดขึ้นและดำ�รงอยู่ก่อนเรื่องเล่า

เกี่ยวกับประสบการณ์ของตัวเอง แนวคิดนี้ยังเชื่อต่อไปอีกว่า วาทกรรมคือตัวที่

สร้าง “ประสบการณ์” หมายความว่า ก่อนหน้าที่จะมีวาทกรรมย่อมไม่มีประสบ-

การณ์ดำ�รงอยู่ นักคิดคนสำ�คัญที่มีอิทธิพลต่อนักสตรีนิยมที่มีความเชื่อในแนวทาง

การวิเคราะห์วาทกรรมแบบน้ี ได้แก่ ฌาคส์ ลาคอง (Jacques Lacan) ฌาคส์  

เดอริดา (Jacques Derrida) และ จูเลีย คริสติวา (Julia Kristeva) เราจะสังเกต

เห็นว่าการวิเคราะห์วาทกรรมแนวนี้ ได้ตั้งคำ�ถามกับความเข้าใจเดิมๆ เกี่ยวกับการ

เขยีนหรอืการเลา่เรือ่ง “ประสบการณ”์ และ “อัตชีวประวัติ” ซึ่งมักเข้าใจว่าเรื่องเล่า 

“ประสบการณ์” และ “อัตชีวประวัติ” เป็นแหล่งที่มาของความหมาย และเป็นการ

นำ�เสนอตัวตนแท้จริงของผู้หญิงในฐานะเป็นผู้กระทำ�การ (subject) นอกจากนี้



51ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

แนวการวิเคราะห์วาทกรรมนี้ยังได้ ส่ันคลอนทฤษฎีเร่ืองเสียงพูด (voice) และความ

เป็นตัวเอง/ ตัวตน (agency) ของผู้หญิงอีกด้วย โดยแนวคิดน้ีอธิบายว่า การทำ�งาน

ของวาทกรรมได้เบียดขับเจ้าของประสบการณ์ หรือเจ้าของอัตชีวประวัติให้หลุดจาก

สถานภาพความเป็นเจ้าของประสบการณ์และอัตชีวประวัติของตนเอง แนวคิดวาท

กรรมนี้ ได้ถอนยวงความเชื่อเก่าของนกัสตรนียิมทีว่า่ เรือ่งเลา่เกีย่วกบัประสบการณ์

ผูห้ญงิทีถ่กูบอกเลา่ผา่นปากของผูห้ญงิเอง จะเปน็แหลง่ขอ้มลูสำ�คญัทีจ่ะทำ�ใหน้กัสตรี

นิยมได้ค้นพบเสียงพูดและตัวตนของผู้หญิงที่ถูกกลบลบหายไปในสังคมที่มีผู้ชาย

เป็นศูนย์กลางใหม่

	 แนวคิดที่สองได้ชี ้ให้เห็นอีกด้วยว่า ไม่สามารถรับประกันได้ว่าข้อมูลที่

เราได้มาจากการสัมภาษณ์ผู้หญิงในงานวิจัยของเรา เป็นข้อมูลที่แสดงให้เห็นถึง

ตัวตนจริงๆ ของผู้หญิง หรือเป็นการนำ�เสนอเสียงอันแท้จริงของผู้หญิง แต่สิ่งที่

ผู้หญิงได้เล่าออกมาหรือให้สัมภาษณ์คือสิ่งที่ผู้หญิงได้เรียนรู้ ได้ยิน ได้ฟัง และ

ถูกสอนหรือถูกตีกรอบมาด้วยวาทกรรมชุดต่างๆ ตลอดชีวิตของเธอ อย่างไร

ก็ตาม แนวคิดที่สองได้รับการวิพากษ์วิจารณ์มากว่า ได้ไปลบล้างตัวตนหรือความ

เป็นตัวของตัวเองของผู้กระทำ�การหรือประธาน แถมยังมองไม่เห็นว่าจริงๆ แล้ว 

ผู้กระทำ�การยังมีความเป็นตัวของตัวเองอยู่ ถึงแม้ว่าจะอยู่ภายใต้อิทธิพลของ 

วาทกรรมก็ตาม มีคนวิจารณ์แนวทางนี้เพิ่มเติมอีกว่า แนวคิดนี้ได้มองข้ามประเด็น

ที่สำ�คัญมากไป คือ ประเด็นที่ว่าวาทกรรมที่มากำ�กับตีกรอบชีวิตมนุษย์นั ้นไม่ได้มี

อยู ่เพียงวาทกรรมเดียว เพราะฉะนั้นตัวผู ้กระทำ�การ/ ประธาน สามารถเลือก

ที่จะปฏิบัติตามหรือไม่ปฏิบัติตามวาทกรรมหลักของสังคมได้ และตราบใดที่ยัง

มีวาทกรรมทางเลือกให้มนุษย์ และทุกครั้งที่มนุษย์ตัดสินใจเลือกย่อมแสดงให้เห็น

ว่ามนุษย์ยังมีตัวตนหรือความเป็นตัวของตัวเองอยู่ 

	 	(3) การวิเคราะห์เรื่องเล่าของผู้หญิงด้วยแนวคิดของ โจน สก็อต



52 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

	 แนวคิดวาทกรรมแนวน้ีได้รับการพัฒนาข้ึนมาเพ่ือแก้ไขจุดอ่อนของ 2 แนว คิด

แรก โดยได้ให้ความสำ�คัญกับความสัมพันธ์ระหว่าง ประสบการณ์ โครงสร้าง

สังคม และตัวตนของผู้กระทำ�การ ซึ่งทั้งหมดนี้เกี่ยวข้องเชื่อมโยงซึ่งกันและกัน

ภายในสนามปฏิบัติการของวาทกรรม โจน ดับเบิ้ลยู สก็อต (Joan W. Scott, 

1993) ซึ่งเป็นนักสตรีนิยมแนวประวัติศาสตร์ได้เสนอว่า ระบบโครงสร้างสังคม

และประสบการณ์นั้นเป็นสิ่งที่เกี่ยวเนื่องซึ่งกันและกัน และทั้งสองสิ่งนี้ต่างก็ถูก 

วาทกรรมสร้างขึ้นมา โดย สก็อต เห็นด้วยกับการวิเคราะห์เรื่องเล่าและประสบ-

การณ์ผู้หญิงที่วิเคราะห์ไว้ด้วยแนวทางหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยมที ่ว ่า วาทกรรม

ได้สร้างผู ้กระทำ�การขึ ้นมา พร้อมกับได้ไปจำ�กัดการแสดงออกของผู้กระทำ�

การด้วยทำ�ให้ดูประหนึ่งว่าตัวผู้กระทำ�การไม่มีตัวตน กระนั้นก็ตาม สก็อตได้

วิเคราะห์ยืนยันว่า ภายใต้วาทกรรมตัวผู้กระทำ�การยังไม่สูญเสียความเป็นตัวของ

ตัวเองไปทั้งหมด โดยสก็อตชี้ให้เห็นว่าตัวผู้กระทำ�การสามารถสร้างตัวตนขึ้นมา

โดยอาศัยสถานการณ์และสถานภาพที่วาทกรรมได้กำ�หนด/ สร้างให้กับผู้กระทำ�

การนั่นเอง โดยที่สก็อตได้รับอิทธิพลแนวความคิดดังกล่าวมาจากแนวความคิด

ว่าด้วยความหมายสองนัยยะของผู้กระทำ�การ (two meanings of subject) ที่  

มิเชล ฟูโก้ เคยกล่าวไว้ โดยฟูโก้มองว่า โดยทั่วไปแล้วผู้กระทำ�การถูกวาทกรรม

กระทำ�การให้ตกอยู่ในเงื่อนไข 2 เงื่อนไข กล่าวคือ เงื่อนไขประการแรก ถูกกระทำ�

การให้ยอมจำ�นนต่อกฎเกณฑ์ต่างๆ ทางสังคม และเงื่อนไขประการที่สอง ถูก

กระทำ�การให้ยอมรับสถานะที่สังคมกำ�หนดให้ เช่น สถานะเป็นผู้หญิง ผู้ชาย ลูก 

พ่อแม่ นักศึกษา เป็นต้น ซึ่งการได้รับสถานภาพทางสังคมเหล่านี้เอง ที่ทำ�ให้

มนุษย์เปลี่ยนสภาพจากการเป็นผู้ยอมจำ�นนหรือในฐานะผู้ถูกกระทำ� (object) ไปเป็น

ผู้กระทำ�การ (subject) และการมีสถานะเป็นผู้กระทำ�การย่อมหมายถึงว่า มนุษย์

นั ้นสามารถแสดงออกถึงความเป็นตัวของตัวเอง (agency) ได้ ถึงแม้ว่าความเป็น

ตัวของตัวเองของมนุษย์ก็ยังคงอยู่ภายใต้อิทธิพลการปฏิบัติการของวาทกรรม 



53ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

	 นอกจากการใช้แนวทางทั้งสามแนวทางที่ได้กล่าวถึงไปแล้วมาวิเคราะห์เรื่อง

เล่าหรืออัตชีวประวัติจากปากคำ�ของผู้หญิงแล้ว ยังมีนักสตรีนิยมแนววาทกรรมบาง

ท่าน เช่น เลสลี่ รีเบ็คก้า บลูม (Leslie Rebecca Bloom, 1998) ได้วิเคราะห์

เรื ่องเล่าของผู้หญิงไว้อย่างน่าสนใจมาก โดยบลูมให้ความสำ�คัญกับอัต-วิสัยที่

เลื่อนไหลเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาของมนุษย์ (the fluidity of sub-jectivities) 

โดยชี้ให้เห็นว่าความเป็นตัวตนของมนุษย์ที่ปรากฏตัวออกมาในเรื ่องเล่า หรือ

ในบทสนทนาตลอดจนพฤติกรรมนั้นไม่ตายตัว ไม่หยุดนิ่ง และไม่มีความเป็น

เอกภาพ ในทางตรงกันข้ามพบว่ามีความเป็นไปได้ต่างๆ มากมายในการที่จะให้

มนุษย์นำ�เสนอตัวตน และในความเป็นไปได้ต่างๆ ของการสร้างและนำ�เสนอตัวตน

มนุษย์นั้น เราจะพบความไม่ต่อเนื่อง ความขัดแย้ง การแข่งขัน และความไม่คงที่

ของตัวตนมนุษย์อยู่ตลอดเวลา บางครั้งการนำ�เสนอตัวตนอาจจะไปไกลเกินความ

คาดการณ์บนหลักการคิดเชิงเหตุผลทั่วไปได้ ซึ ่งบลูมได้อธิบายลักษณะการนำ�

เสนอตัวตนแบบลื่นไหลนี้ของมนุษย์ด้วยทฤษฎีวาทกรรมว่าการที่สงัคมมวีาทกรรมที่

สรา้งความเปน็ตวัตนของคนทีม่ากมายหลากหลาย และหลายๆ ครั้ง วาทกรรมเหล่า

นั้นอาจขัดแย้งหรือแข่งขันกันเอง ซึ่งในชีวิตของปัจเจกบุคคลคนหนึ่งเราจะพบว่า

เขาต้องได้ยินและอาจต้องเชื่อฟังวาทกรรมหลัก (authoritative discourse) หลาย

วาทกรรมไปพร้อมๆ กัน ในหลายสถานการณ์ของการใช้ชีว ิตประจำ�วัน ส่ง

ผลทำ�ให้ปัจเจกบุคคลต้องตัดสินใจเลือกและบางครั้งต้องต่อรองในการท่ีจะเลือก

ทำ�ตามหรือไม่ทำ�ตามวาทกรรมใดวาทกรรมหน่ึง ซ่ึงในกระบวน-การต่อรองและการ

เลือกตรงนี้ ทำ�ให้เราได้เห็นความเป็นตัวตนของคนอยู่ 

บทสรุป 
	 ถ้ามองจากจุดยืนของนักมานุษยวิทยาแนวบุรุษ อาจถือว่าชาติพันธุ์นิพนธ์แนว



54 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

สตรีนิยมยุคหลังอาณานิคม หรือยุคหลังทฤษฎีโครงสร้างนิยม เป็นสิ ่งประดิษฐ์

ทางวรรณกรรมที่น่าสนใจและท้าทายความสามารถของนักมานุษยวิทยาแนวสตรี

นิยมรุ่นปัจจุบันทีเดียว อย่างไรก็ตาม รูทห์ บีฮาร์ (Ruth Behar) นักมานุษยวิทยา

แนวสตรีนิยมชาวอเมริกันที่มีชื ่อเสียง ได้กล่าวไว้ในหนังสือ Women Writing 

Culture (1995)6 ว่าหนังสือ Writing Culture (1986) ได้ละเลยประสบการณ์

เกี่ยวกับการเขียนวัฒนธรรมของนักมานุษยวิทยาที่เป็นผู้หญิงอย่างสิ้นเชิง โดย บี

ฮาร์ ได้ชักชวนให้ไปทบทวนประวัติศาสตร์ของวงการมานุษยวิทยาอเมริกาเหนือ 

ซึ่งจะทำ�ให้ประจักษ์ว่า ชาติพันธุ์นิพนธ์แนวใหม่ (new ethnography) ที่เสนอไว้

โดย เจม คลิฟฟอร์ด แท้จริงแล้วไม่ได้เป็นเรื ่องใหม่สำ�หรับนักมานุษยวิทยาสตรี

ในอดีตเลย โดยนักมานุษยวิทยาสตรีหลายท่านได้ก้าวข้ามพรมแดนการเขียน

งานชาติพันธุ์วรรณนาแนวปฏิฐานนิยมมาสู่พรมแดนการเขียนแนววรรณกรรมมา

ก่อนหน้าที่คลิฟฟอร์ดจะเสนอแนะเรื่องชาติพันธุ์นิพนธ์แนวใหม่เสียอีก แต่เนื่องจาก

วงการมานุษยวิทยายุคนั้นยังเป็นวงการที่มีวิธีคิดแบบปฏิฐานนิยม/ แบบบุรุษ

ครอบงำ�สูงมาก ทำ�ให้การเขียนงานสไตล์ของผู้หญิงไม่ได้รับการยอมรับ งานเหล่า

นี้ถูกตัดสินว่าเป็นงานที่ไร้สาระในทางวิชาการ เพราะใช้อารมณ์และความรู้สึกแบบผู้

หญิงในการเขียนงานมากเกินไป ส่งผลให้ชาติพันธุ์นิพนธ์ลักษณะดังกล่าวของนัก

มานุษยวิทยาสตรีถูกเบียดขับไปเป็นงานประเภทชายขอบของวงการมานุษยวิทยา 

และไม่ได้รับความสนใจนำ�มาสอนกันในชั้นเรียนเพื่อฝึกฝนนักมานุษยวิทยารุ่น

หลังเฉกเช่นงานชาติพันธุ์นิพนธ์ที่เขียนโดยนักมานุษยวิทยาผู้ชายที่มีชื่อเสียงทั้ง

หลาย

 	 โดยภาพรวมแล้วผู้เขียนพบว่างานชาติพันธุ์นิพนธ์แนวสตรีนิยมจำ�นวน

หนึ่งที่เขียนขึ้นในยุคหลังหนังสือ Writing Culture และที่รับอิทธิพลจากหนังสือเล่ม

นี้ ได้สร้างคุณูปการด้านวิธีคิดวิทยาอันเป็นเครื่องมือนำ�ทางในการผลิตงานชาติพันธุ ์

นิพนธ์สำ�หรับนักมานุษวิทยาแนวสตรีนิยมรุ ่นปัจจุบันไว้ 5 ประเด็นหลัก ซึ่งพอ



55ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

สรุปกว้างๆ ได้ดังนี้ ประเด็นที่หนึ่ง: เป็นงานที่ให้ความสำ�คัญกับการสะท้อนคิด

ประสบการณ์ใน “สนาม” ว่าด้วยเรื่องความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจระหว่างหญิงชาย

ในทุกมิติของชีวิต ตลอดจนให้ความสำ�คัญกับการทบทวนความสัมพันธ์เชิงอำ�นาจ

ระหว่างนักมานุษยวิทยาและผู้หญิงที่ถูกวิจัย และอำ�นาจของนักมานุษยวิทยาใน

ฐานะที่เป็นผู ้ประพันธ์เรื ่องราวของผู้หญิง ประเด็นที่สอง: การให้ความสำ�คัญ

กับการปลุกเร้าจิตสำ�นึกให้ตระหนักถึงความไม่เท่าเทียมทางเพศที ่ด ำ�รงอยู ่และ 

การกระตุ ้นให้นำ�จิตสำ�นึกนี ้มาเป็นจุดยืนเชิงอุดมการณ์ในการทำ�วิจัยเกี่ยวกับ

ผู้หญิง  ประเด็นที่สาม: มีปฏิบัติการในแนวทางการประพันธ์ที่ท้าทายบรรทัดฐาน

ของวิธีวิทยาแนวปฏิฐานนิยมว่าด้วยการยึดมั่นในภาวะวัตถุวิสัยของความรู้และการ

สร้างความรู้  ประเด็นที่สี่: ให้ความสำ�คัญกับมิติด้านจริยธรรมในการทำ�งานวิจัย

และการนำ�ผลการวิจัยไปใช้ โดยระมัดระวังเพื่อไม่ให้เกิดการผลิตซ้ำ�การเอารัด

เอาเปรียบผู้หญิงในฐานะที่เป็นผู้ถูกกระทำ�ในกระบวนการวิจัย ประเด็นสุดท้าย: 

พยายามใช้การวิจัยเป็นเครื่องมือในการล้มล้างระบอบปิตาธิปไตย และช่วยเพิ่ม

พลังอำ�นาจในตัวเองให้กับผู้หญิง  อย่างไรก็ตามในทัศนะของผู้เขียนเห็นว่า งาน

ชาติพันธุ์นิพนธ์แนวสตรีนิยมทุกแนวทางต่างมีเป้าหมายสำ�คัญร่วมกันประการหนึ่ง 

คือ การนำ�ความรู้ของผู้หญิง เกี่ยวกับผู้หญิง สร้างโดยผู้หญิง และเพื่อผู้หญิง ที่

เคยถูกเบียดขับให้มีสถานะเป็นเพียงแค่ความรู้ชายขอบ ให้กลายมาเป็นความรู้ที่มี

สถานะเทียบเท่ากับความรู้ที่สร้างขึ้นโดยใช้กระบวนทัศน์ปฏิฐานนิยมหรือกระบวน

ทัศน์แบบบุรุษ >

บรรณานุกรม
Behar, Ruth and Deborah A. Gordon (1995) Women Writing Culture. 



56 วารสารสังคมศาสตร์ ฉบับที่ 2 / 2549

เชิงอรรถ
1บางตำ�ราเรียกชื่อกระบวนทัศน์นี้ว่ากระบวนทัศน์สมัยใหม่นิยม (Modernism) แต่

บางตำ�ราอาจจัดประเภทกระบวนทัศน์นี้ไว้เป็นกระบวนทัศน์ย่อยของกระบวนทัศน์

สมัยใหม่นิยม

2ในยุคแสงสว่างแห่งภูมิปัญญา พบว่าความจริงแบบวิทยาศาสตร์กลายเป็นมหากาพย์ 

(grand narrative /meta narrative) ที่เข้ามาแทนที่ทัศนะเกี่ยวกับความจริง/ ความ

รู้ แบบเก่าของสังคมตะวันตกที่อยู่ภายใต้กรอบปรัชญามนุษยนิยม (humanist) ที่เชื่อ

มั่นว่าความรู้/ความจริงมาจากพระผู้เป็นเจ้า (god) และพระผู้เป็นเจ้าคือความจริง

สูงสุด

3โปรดสังเกตว่าฮาร์ดิ้งกำ�ลังใช้วาทกรรมของกระบวนทัศน์ที่ครอบงำ�เพื่อสร้างความชอ

บธรรมให้กับกระบวนทัศน์ทางเลือก หรือกำ�ลัง “ใช้ภาษาของผู้กดขี่เพื่อปลดปล่อยผู้ที่

ถูกกดขี่นั่นเอง”

4งานเขียนของ Chandra Talpade Mohanty เรื่อง Under the Western Eyes: 

Feminist Scholarship and Colonial Discourses เป็นงานเขียนเด่นอีกชิ้นหนึ่งที่

วิพากษ์วิจารณ์การสร้างภาพแทนผู้หญิงโลกที่สามของนักสตรีนิยมผิวขาวชาวตะวันตก

ไว้ชัดเจน

5หาอ่านบทสรุปแนวคิดเรื่องวาทกรรมของมิเชล ฟูโก้ ได้ในหนังสือเรื่อง Representa-

tion: Cultural Representations and Signifying Practices (1997) 

ที่มี สจ๊วต ฮอลล์ (Stuart Hall) เป็นบรรณาธิการ 

6หนังสือรวมบทความทางมานุษยวิทยาเล่มนี้ เขียนขึ้นมาเพื่อวิวาทะกับผลงานของ 

เจม คลิฟฟอร์ด และจอร์จ มาคัส ใน Writing Culture โดยเฉพาะ แต่นักวิชาการ

ไทยไม่ค่อยสนใจอ่านหนังสือเล่มนี้กันสักเท่าไรนัก ไม่ทราบว่าเป็นเพราะเพศสถานะ

ของผู้เขียนหรืออย่างไร



57ผู้หญิง ประสบการณ์ และการเมืองว่าด้วยเพศภาวะ

	 Berkeley, California: University of California Press.

Bloom, L. R. (1988) Under the Sign of Hope: Feminist Methodology 

	 and Narrative Interpretation. Albany, N.Y.: State University of 

	 New York Press.

Clifford, James and George Marcus (1986) Writing Culture : The 

	 Poetics and Politics of Ethnography. Berkeley, University of 

	 California Press. 

Harding, Sandra (1998) Is Science Multicultural?: Postcolonialism, 

	 Feminism, and Epistemology. Bloomington and Indianapolis: 

	 Indiana University Press. 

Marjorie, Muecke (1994) On the Evaluation of Ethnographies. In 

	 Critical Issues in Qualitative Research Methods. Janice M. Morse 

	 edited. Thousand Oaks: Sage Publication. 

Mohanty, C. T., A. Russo, et al. (1991) Third World Women and the 

	 Politics of Feminism. Bloomington: Indiana University Press.

Scott, Joan. (1998) Experience. In Women, autobiography, theory: 

	 A reader. Sidonie Smith and Julia Watson, eds., Wisconsin: 

	 The University of Wisconsin Press.


