
 

 

 

 

 

 

 

 

 

การรื้อฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival)  
ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษ 
ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 191,2  
Buddhist Revival in Sri Lanka  

under British Colonialism  
during the late Nineteenth Century 

 
ปรีดี หงษ์สต้น* 

Preedee Hongsaton 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
*อาจารย์ประจ าภาควิชาประวัติศาสตร์ ปรัชญาและวรรณคดีอังกฤษ  
คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
 
Hongsaton, P. (2017). 13 (1): 113-142 
 

DOI:10.14456/jssnu.2017.7 
Copyright © 2017 by Journal of Social Sciences, Naresuan University: JSSNU 
All rights reserved  

วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร 
ปีที่ 13 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

114 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ในการ
ส ารวจสถานะความรู้เรื่องการรื้อฟื้นพุทธ
ศ า ส น า  ( Buddhist Revival) ใ น
ประวัติศาสตร์ศรีลังกาสมัยใหม่ คือช่วง
ป ล า ย ค ริ ส ต์ ศ ต ว ร ร ษที่  1 9  ถึ ง ต้ น
คริสต์ศตวรรษที่ 20 โดยนักวิชาการศรี
ลังกาศึกษาในภาษาอังกฤษ โดยผลการ
ส า ร ว จสถ านะค วาม รู้ เ บื้ อ งต้ น พบว่ า
กระบวนการรื้อฟ้ืนพุทธศาสนาในศรีลังกาใน
ช่วงเวลาดังกล่าวนั้นเป็นปรากฏการณ์ที่มี
ลั กษณะย้อนแย้ ง กล่ า วคื อ ผู้ที่ ร่ วมใน
กระบวนการรื้อฟื้นพุทธนี้ต่างแสดงตน
ออกมาในฐานะผู้ต่อต้านระบอบอาณานิคม
อังกฤษและคริสต์ศาสนา แต่ในขณะเดียวกัน
หากพิจารณาในทางสังคมวิทยาของการก่อ
ตัวทางชนชั้นในสังคมศรีลังกาแล้ว จะพบว่า
กลุ่มผู้ร่วมกระบวนการนี้กลับพ่ึงพิงอยู่กับทุน
ที่ น า โ ดย เจ้ าอ าณานิ คมอั ง กฤษ โดย
บทคว า ม วิ จั ย นี้ จ ะ ท า ก า ร ไ ล่ เ รี ย ง ถึ ง
ร า ย ล ะ เ อี ย ด ก ลุ่ ม บุ ค ค ล ที่ เ ข้ า ร่ ว ม
กระบวนการนี้ ทั้งพระสงฆ์และฆราวาส 
อาทิ อนาคาริกะ ธรรมปาละ (Anagarika 
Dharmapala) ม ห า เ ถ ร หิ ก ก ะ ตุ เ ว         
ศรีสุมังคลา (Hikkaduve Sri Sumangala) 
เ ป็ น ต้ น  แ ล ะ ทั้ ง ช า ว ศ รี ลั ง ก า แ ล ะ
ชาวตะวันตกอาทิ พันเอก เฮนรี สตีล
โ อ ล ค อ ต ต์  ( Colonel Henry Steel   
Olcott) เป็นต้น 

บทความวิจัยช้ินนี้ต้องการเสนอเพิ่มเติม
ว่า ความพยายามเข้าใจปรากฏการณ์ทาง
ศาสนาของศรีลังกานั้นไม่สามารถแยกขาด
ออกจากการอธิบายในเชิงเศรษฐศาสตร์
การเมืองรวมทั้งการเปลี่ยนแปลงทางภูมิ
รัฐศาสตร์ในประวัติศาสตร์เอเชียใต้สมัยใหม่
ด้วย 

 
ค าส าคัญ: การรื้อฟื้นพุทธศาสนา ศรี
ลังกา อาณานิคมอังกฤษ  

Abstract  
This research article aims to   

survey the status of knowledge on 
Buddhist Revival in modern Sri 
Lankan history, from the late nine-
teenth to the early twentieth century, 
by scholars in Sri Lankan studies in 
English. The preliminary result of the 
survey is that the process of       
Buddhist Revival in Sri Lanka is a 
contradictory one. That is, the      
participants of this process shared 
the anti-colonial and anti-Christian 
sentiments. At the same time, if we 
consider this process on its         
sociological dimension, these       
participants were members of a class 
that was dependent on the British 
capital. This research article will   
elaborate the details of major figures 
in the Buddhist Revival, both monks 
and laymen, such as Anagarika  
Dharmapala, Hikkaduve Sri Sumanga-
la, and both Sri Lankan and       
Western, such as Colonel Henry 
Steel Olcott. 
 The findings from this preliminary 
result lead this research article to 
suggest that we cannot understand 
religious phenomenon without taking 
into account the politico-economic 
and geopolitical dimensions of mod-
ern South Asian history. 
 
Keywords: Buddhist Revival, Sri 
Lanka, British Colonialism  



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

115 

ค วามเป็นมาและความส าคัญของปัญหา สถานะความรู้หลักของการศึกษาประวัติศาสตร์ประเทศศรีลังกาสมัยใหม่
ในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 นั้น เป็น
เรื่องของการอภิปรายกระบวนการที่พลังความคิดพุทธศาสนาเถรวาทโต้ตอบ

กับระบอบอาณานิคมอังกฤษและพลังการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ ภายใต้มโนทัศน์ที่เรียก
โดยรวมว่า “การรื้อฟื้นพุทธศาสนา” (Buddhist Revival) (อาทิ Malalgoda [1976], 
Anumugama [1 9 8 5 ] ,  Guruge [1 9 6 5 ] ,  Bond [1 9 8 8 ] ,  Gombrich and 
Obeyesekere [1990]) ซึ่งยกย่องความส าคัญของพุทธศาสนาเถรวาทในศรีลังกา3ให้อยู่
ในระดับท่ีสูงกว่าคริสต์ศาสนาที่เป็นศาสนาของเจ้าอาณานิคมตะวันตก 

หากพิจารณาในบริบทที่งานศึกษาเรื่อง
การรื้อฟื้นพุทธศาสนาเหล่านี้ถูกเขียนขึ้นนั้น 
เราจะเห็นว่ากระจุกตัวอยู่ในช่วงทศวรรษที่ 
1960 ถึง 1980 ซึ่ ง เป็นการวิพากษ์
นโยบายของ โซโลมอน บันดาราไนยเก
(S.W.R.D. Bandaranaike, วาระ 1956-
1959 )  หลั ง จ า ก ขึ้ น ม า รั บ ต า แ หน่ ง
นายกรัฐมนตรี ซึ่งอาศัยวาระพุทธชยันตีใน
การด าเนินการผลักดันชาตินิยมสิงหลของ
เขา (Blackburn, 2011: 225-226) ใน
เวลาดังกล่าวนี้บันดาราไนยเกได้ผลักดัน
เปลี่ยนแปลงชาตินิยมศรีลังกาอย่างวิสาล
สองประการ โดยประการแรก มโนทัศน์
ของการเมืองแบบพหุเชื้อชาติ (multiracial 
polity) นั้นถูกล้มเลิกไป ในภาษาสิงหล ค า
ว่า “ชาติ” “เชื้อชาติ” และ “ประชาชน” 
นั้นกลายเป็นค าเดียวกัน ทั้งหมดทั้งปวงนี้
วางอยู่บนมายาคติท่ีว่า ประเทศศรีลังกานั้น
เป็นดินแดนของชาวสิงหล เป็นดินแดนที่ซึ่ง
พระพุทธศาสนาอันบริสุทธิ์หยั่งรากลึกและ
ตั้ งมั่ นมาอย่างช้านาน ประการที่ สอง 
ความคิดชาตินิยมในวาระของบันดาราไนย
เกและผู้สนับสนุนเขานั้นวางอยู่บนอภิสิทธิ์
ของกลุ่มผู้ที่พูดภาษาสิงหล ในขณะเดียวกัน
ชาตินิยมแบบนี้ก็ถูกเผยแพร่ไปทั่วเกาะศรี
ลังกา ท าให้ชาตินิยมสิงหลถูกท าให้เป็น
เรื่องเดียวกับชาตินิยมศรีลังกา และนั่นย่อม

ท าใหัชาวทมิฬไม่ยอมรับข้อเสนอที่ไม่เท่า
เทียมกันเช่นนี้ (de Silva, 1981: 512-
513) นี่เป็นช่วงเวลาแห่งชัยชนะของลัทธิ
ชาตินิยมสิงหลที่จะเป็นเหตุส าคัญของความ
ขัดแย้งและความรุนแรงที่ ขยายวงและ
กลายเป็นสงครามกลางเมืองใหญ่ที่สุดครั้ง
หนึ่งของประวัติศาสตร์โลกคริสต์ศตวรรษที่ 
20 ต่อมา (Tambiah, 1992: 42-57) 
 ในบทความวิจัยชิ้นนี้ ผู้วิจัยจะเจาะจง
อภิปรายเฉพาะสถานะของความรู้เรื่องการ
รื้ อ ฟื้ น พุ ท ธ ศ า ส น า ใ น ช่ ว ง ป ล า ย
คริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษ
ที่ 20 เพื่อพยายามชี้ให้เห็นวิธีการเข้าถึง
ปั ญ ห า แ ล ะ ค ว า ม พ ย า ย า ม อ ธิ บ า ย
ปรากฏการณ์ดังกล่าวของนักวิชาการศรี
ลังกาศึกษา ทั้งนี้ผู้วิจัยเห็นว่าการอภิปราย
เรื่องพุทธศาสนาเถรวาทในศรีลังกานั้นเป็น
เพียงส่วนเดียวของการพยายามเข้าใจ
ความสัมพันธ์เรื่องความคิดทางศาสนากับ
ความขัดแย้งและความรุนแรงอันประกอบไป
ด้ ว ย ปั จ จั ย อื่ น ๆ  อี ก เ ป็ น จ า น วนม า ก
โดยเฉพาะเรื่องชนชั้น (class) กระนั้นก็ตาม 
เราจะไม่สามารถเข้าใจความขัดแย้งใน
ประวัติศาสตร์ศรีลังกาสมัยใหม่ได้ หากไม่
ท าความเข้าใจมิติทางอุดมการณ์ของพุทธ
ศาสนาเถรวาท 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

116 

ปัจจัยส าคัญที่ส่งผลต่อก าเนิดชาตินิยมสิงหลที่งานวิจัยชิ้นนี้อภิปรายได้เพียงเบื้องต้น
คือเรื่องชนช้ัน ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษท่ี 19 ถึงช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 อัตลักษณ์
สิงหล (Sinhalese Identity) ได้ถูกสร้างขึ้นด้วยการประสานอุดมการณ์ชาตินิยมต่อต้าน
เจ้าอาณานิคมอังกฤษ เช้ือชาติสิงหล และศาสนาพุทธเถรวาท เข้าด้วยกันอย่างแนบแน่น 
การสร้างอัตลักษณ์สิงหลนี้เป็นผลจากการก่อตัวขึ้นของกระฎุมพีสิงหลผู้มีการศึกษา โดย
ทุนนิยมอาณานิคมเป็นฐานของการคลี่คลายตัวของกลุ่มอัตลักษณ์ต่างๆ ในสังคมศรีลังกา
ซึ่งมีอัตลักษณ์หลากหลายพาดผ่านกัน เช่น วรรณะ (caste) ศาสนา (religion) ชาติ
พันธุ์ (ethnicity) และเพศสภาวะ (gender) เป็นต้น ในช่วงเวลาดังกล่าวกลุ่มต่างๆ ใน
สังคมศรีลังกาได้ต่อสู้ทางความคิดเพื่อสถาปนาอัตลักษณ์ของตนเพื่อให้สูงกว่ากลุ่มอื่น 
กระบวนการทั้งหมดนี้ เกิดขึ้นไปพร้อมๆ กับทุนนิยมวานิช (merchant capitalism) 
ในขณะท่ีชาวศรีลังกาคริสต์มองตนเองว่าเป็นผู้ท่ีน าสมัย เหล่ากระฎุมพีชาวพุทธ กระฎุมพี
ชาวฮินดู และกระฎุมพีชาวมุสลิม ผู้ซึ่งประสบความส าเร็จในการสะสมทุนและการขยับ
ทางชนชั้นต่างก็มุ่งเชิดชูศาสนาของพวกตนเพื่อสถาปนาอ านาจน าในสังคมศรีลังกา
เช่นเดียวกัน (Jayawardena, 2000: xxiii)ดังนั้นผู้วิจัยเห็นว่ากระบวนการรื้อฟื้นพุทธ
ศาสนา (Buddhist Revival) ที่บทความวิจัยชิ้นนี้ท าการส ารวจวรรณกรรมนั้นมิใช่
กระบวนการทางศาสนาแต่เพียงอย่างเดียว แต่เป็นกระบวนการความสัมพันธ์ทางอ านาจ
อันสลับซับซ้อนระหว่างอุดมการณ์ อ านาจ และภูมิรัฐศาสตร์โลกของจักรวรรดิอังกฤษต่อ
เอเชียใต ้

บทความวิจัยชิ้นนี้จะแบ่งออกเป็นสามส่วนใหญ่ ส่วนแรกจะปูพื้นประวัติศาสตร์ของ
ศรีลังกา (ซีลอนในขณะนั้น) ภายใต้อาณานิคมอังกฤษในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 19 โดย
เบื้องต้นเพื่อชี้ให้เห็นถึงบทบาทของกลุ่มคนทั้งพระสงฆ์และฆราวาสที่เคลื่อนไหวภายใต้
อุดมการณ์พุทธศาสนาเถรวาท ส่วนที่สองของบทความวิจัยจะอภิปรายโดยพิสดารถึง
กระบวนการรื้อฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในช่วงเวลาดังกล่าว โดยเน้นไปที่
การเสนอว่าความเคลื่อนไหวดังกล่าวเกิดขึ้นท่ามกลางความเคลื่อนไหวในลักษณะเดียวกัน
ในที่อื่นๆ และเป็นผลของการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางชนชั้นของสังคมศรีลังกา ส่วน
สุดท้ายของบทความจะขยายความโดยละเอียดถึงกระฎุมพีกลุ่มส าคัญที่มีส่วนในการ
เคลื่อนไหวรื้อฟื้นพุทธศาสนาและลงท้ายด้วยวิวาทะเรื่องพุทธโปรแตสแตนท์ (Protestant 
Buddhism) ซึ่งเป็นมโนทัศน์อันส าคัญท่ีได้รับการตอบรับและปฏิเสธอย่างกว้างขวางในศรี
ลังกาศึกษา โดยประเด็นอันส าคัญที่สุดในมโนทัศน์ดังกล่าวอยู่ที่การเปลี่ยนแปลง
ความสัมพันธ์ระหว่างคณะสงฆ์และฆราวาส ในลักษณะที่ฝ่ายหลังนั้นเข้ามามีบทบาท
ส าคัญในกระบวนการเคลื่อนไหวทางศาสนาของโลกสมัยใหม่กระทั่งในปัจจุบัน  

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 เพื่อส ารวจสถานะความรู้ เรื่องการรื้อฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ใน
ประวัติศาสตร์ศรีลังกา ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 โดย
นักวิชาการศรีลังกาศึกษาในภาษาอังกฤษ   



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

117 

ขอบเขตที่ครอบคลุมในการวิจัย 
ผู้วิจัยจะเจาะจงอภิปรายเฉพาะสถานะของความรู้เรื่องการรื้อฟื้นพุทธศาสนาในช่วง

ปลายคริสต์ศตวรรษท่ี 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 เพื่อพยายามชี้ให้เห็นวิธีการเข้าถึง
ปัญหาและความพยายามอธิบายปรากฏการณ์ดังกล่าวของนักวิชาการศรีลังกาศึกษา 
 
ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ 
 เพื่อทราบถึงสถานะความรู้เรื่องการรื้อฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ใน
ประวัติศาสตร์ศรีลังกา ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 โดย
นักวิชาการศรีลังกาศึกษาในภาษาอังกฤษ 
 
1. พุทธศาสนาศรีลังกาภายใต้เจ้าอาณานิคมอังกฤษในคริสต์ศตวรรษที่ 19 
 การอภิปรายเรื่องพุทธศาสนาในศรีลังกาช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 19 นั้นอาจจะไม่รอบ
ด้านหากไม่อภิปรายถึงบทบาทและนโยบายของเจ้าอาณานิคมอังกฤษต่อพุทธศาสนาในศรี
ลังกาเสียก่อนโดยคร่าว จุดเริ่มต้นความขัดแย้งระหว่างรัฐบาลอังกฤษและสถาบันศาสนา
พุทธในศรีลังกาเกิดขึ้นในช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 19 โดยรัฐบาลอาณานิคมได้เข้าไป
จัดการกิจการในสถาบันศาสนาท้องถ่ิน และออกนโยบายท่ีเป็นการเปลี่ยนแปลงการจัดการ
ที่ดิน จนเป็นสาเหตุให้เกิดการลุกข้ึนต่อต้านอยู่หลายครั้ง ลักษณะของคณะสงฆ์นครแคนดี 
ซึ่งเป็นเมืองศูนย์กลางพุทธศาสนาในขณะนั้น คือพวกเขาเป็นเจ้าที่ดิน ที่ดินของวัดได้รับ
การบริจาคโดยราชวงศ์และขุนนางผู้มั่งค่ัง วรรณะต่างๆ อาศัยอยู่ในที่ดินแห่งนั้นในฐานะผู้
เช่าที่ต้องท างานเพื่อเป็นการรับใช้สงฆ์ ในด้านความเชื่อ นอกจากวิหาร (vihara) พุทธ
แล้วภายในวัดยังเป็นที่ตั้งของเทวาลัย (devale) ฮินดูอยู่ด้วยกัน (Evers, 1964: 323-
324) จุดเริ่มต้นของความขัดแย้งทางศาสนานั้นเกิดจากนโยบายการปกครองของอังกฤษที่
เข้ามาท าการเปลี่ยนแปลงระเบียบการถือครองที่ดิน และนโยบายแทรกแซงกิจการภายใน
ของคณะสงฆ์แคนดีด้วยการท าสนธิสัญญาแคนดี (Kandyan Convention) ในปี ค.ศ. 
1815 ระหว่างผู้ว่าการโรเบิร์ตบราวน์นิง (Governer Robert Browning) และกษัตริย์
แคนดี การจัดการมี อาทิ เจ้าอาณานิคมจะแต่งตั้งฆราวาสผู้ดูแลวัด ถวายสมณศักดิ์ และ
เป็นแม่งานจัดงานบูชาพระทันตธาตุ สนธิสัญญานี้ท าให้รัฐบาลอาณานิคมอังกฤษเข้ามา
แสดงตนว่าเป็นผู้รักษาและปกป้องศาสนาพุทธในศรีลังกา ชาวแคนดีที่ไม่พอใจได้ท าการลุก
ขึ้นต่อต้านในเดือนกันยายน ค.ศ.1817 และถูกปราบปรามลงในเดือนพฤศจิกายน ค.ศ. 
1819 (Ibid.: 324-325) สาเหตุสะท้อนจากวาทะของพระมหาเถรรูปหนึ่งที่กล่าวว่า 
“เรื่องของศาสนาเป็นเรื่องที่อยู่ภายใต้กษัตริย์[แคนดี] เสมอมา และการแต่งตั้งสมณศักดิ์
เป็นหน้าที่ของสมาชิกราชวงศ์ [ไม่ใช่รัฐบาลอังกฤษ]” (Ibid.: 326) การต่อต้านในครั้งนี้
ท าให้ลอร์ดสแตนลีย์ (Lord Stanley) เขียนถึงผู้ว่าการซีลอนในขณะนั้น เซอร์โคลินแคมป์



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

118 

เบล (Sir Colin Campbell) ให้อังกฤษถอนตัวออกจากการจัดการอันเกี่ยวข้องกับศาสนา
ท้องถิ่นเพ่ือไม่ให้เกิดกระแสแรงต้านโดยไม่จ าเป็น (Ibid.: 329-330) 

หากแต่ความตึงเครียดนั้นสะสมเพิ่มพูนมากขึ้น ความไม่พอใจของชาวพุทธโดยทั่วไป

และพลเมืองวรรณะล่างในศรีลังกาปรากฏให้เห็นโดยทั่วไป(Ibid.: 330)การที่อังกฤษเข้ามา

จัดการที่ดินวัด น่าจะเป็นชนวนของการลุกฮือมาตาเล (Matale) ปี ค.ศ. 1848 น าโดย

พระสงฆ์ (Ibid.: 331)รัฐมนตรีว่าการรัฐอาณานิคม (Secretary of State) ในลอนดอน

บอกปัดความรับผิดชอบในเรื่องนี้ โดยให้เหตุผลว่า การประชุมในวันที่ 2 มีนาคม ค.ศ. 

1815 (ต่อมากลายเป็นสนธิสัญญาแคนดี ที่ว่าด้วยการจัดการพุทธศาสนาและการจัดการ

ที่ดินของวัด) ได้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่าตนเองมิอยากยุ่งเกี่ยวกับความเชื่อท้องถิ่น อัน

จะน ามาซ่ึงความยุ่งยากในการจัดการอาณานิคม(Ibid.: 330) 

 การลดการจัดการสถาบันศาสนาท้องถิ่นของรัฐบาลอาณานิคมในศรีลังกาครั้งนี้ ท า

ให้การจัดการดูแลศาสนสถาน การปกป้องพระธาตุ และการจัดการที่ดิน ตกกลับมาอยู่ใน

มือพระสงฆ์ชั้นสูง ที่เคยได้รับการถือพัดยศมหานายก (Mahanayakas) ของวัดจากเจ้า

อาณานิคมอังกฤษ ผลคือเกิดการคอรัปชั่นขึ้นอย่างกว้างขวางเนื่องจากไร้ซึ่งอ านาจในการ

ตรวจสอบ ได้มีการตั้งคณะกรรมการไต่สวนข้อเท็จจริงต่อการทุจริตนี้ (Ibid.: 332-333) 

ราวปลายทศวรรษที่ 1830 ลอร์ดเกลนเนลก์ (Lord Glenelg) เป็นรัฐมนตรีว่าการ
รัฐอาณานิคม ได้ด าเนินนโยบายเน้นหนักในการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในเกาะศรีลังกา 
สถาบันทางศาสนาจึงได้รับการสนับสนุนจากรัฐบาลอังกฤษมากขึ้น( de Silva,1981: 
265)และเป็นที่เห็นได้ชัดเจนว่าเป้าหมายหลักของการศึกษาคือการเปลี่ยนให้กระฎุมพี
สิงหลเป็นผู้ดีอังกฤษและนับถือศาสนาคริสต์ (Ibid.: 266) กิจการโรงเรียนสอนศาสนาที่
ควบคุมโดยมิชชันนารีอังกฤษด าเนินไปด้วยดีจากความช่วยเหลือของรัฐบาล และประสบ
ความส าเร็จอย่างมาก จนกระทั่งราวครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่ 19 ในเกาะศรีลังกาจึง
เต็มไปด้วยโรงเรียนสอนศาสนาท่ีมีผู้ใจบุญผู้มั่งคั่งแข่งกันบริจาคเงินเพื่อสร้างโรงเรียนสอน
ศาสนาคริสต์ในพื้นที่ทางตอนใต้ทั้งบริเวณที่อยู่ของชาวสิงหลและทมิฬ คริสต์ศาสนิกชนใน
ศรีลังกาจึงเพิ่มขึ้นมากกว่าศาสนาอื่น ( Ibid.: 330) เนื่องด้วยโอกาสทางการศึกษา
กระฎุมพีสิงหลในศรีลังกาจึงมีโอกาสเข้าท างานราชการในหน่วยงานต่างๆ ของรัฐบาล
อาณานิคมอังกฤษ และอาชีพด้านกฎหมายเป็นที่สนใจเนื่องจากเป็นทางเลือกให้กระฎุมพี
ในวรรณะต่ าลงมาอย่าง mudaliyas (วรรณะหนึ่งของชาวทมิฬ) ที่ไม่สามารถบรรจุเป็น
ข้าราชการได้ (Ibid.: 331) 

ความสัมพันธ์ระหว่างนโยบายของเจ้าอาณานิคมอังกฤษและสถาบันสงฆ์ในแคนดีนั้น
ด าเนินไปอย่างยากเย็น ในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ได้เกิดความเคลื่อนไหวเพื่อ
ต่อต้านองค์กรมิชชันนารีที่เผยแผ่ศาสนาคริสต์อยู่ทั่วเกาะศรีลังกาชัดเจนยิ่งขึ้น สัญญาณ



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

119 

แห่งการต่อต้านนี้ได้เกิดขึ้นอยู่ท่ัวไปตามพื้นที่ต่างๆ ต้ังแต่ราวปลายทศวรรษที่ 1840 และ
เห็นได้ชัดเจนที่สุดในแคนดี (Ibid.: 339-340) ซึ่งมิชชันนารีได้ตั้งโรงเรียนสอนศาสนา
คริสต์สิงหลขึ้น ต้ังแต่ช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 19 เป็นต้นมา (Ibid.: 252) แม้นโยบาย
การปกครองของรัฐบาลเจ้าอาณานิคมอังกฤษมักไม่สนับสนุนสถาบันศาสนาในความ
พยายามเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในเกาะศรีลังกา แต่ถึงอย่างไรก็ตาม สถาบันศาสนายังได้รับ
ความสนับสนุนด้วยความเห็นอกเห็นใจเป็นการส่วนตัวจากผู้ว่าการนอร์ธ (Governor 
North) ในความช่วยเหลือด้านการบริหารโรงเรียนสอนศาสนาคริสต์ที่เป็นมรดกของดัชต์
ให้อยู่ในความดูแลของมิชชันนารีอังกฤษต่อไป ซึ่งส่งผลต่อความเปลี่ยนแปลงทางสังคม
ของศรีลังกาเป็นอย่างมากจากนี้ไป (Ibid.: 251) ความกระตือรือร้นในการเผยแผ่ศาสนา
คริสต์ผ่านระบบการศึกษาที่ควบคุมโดยมิชชันนารีอังกฤษในศรีลังกาตกทอดมายังผู้ว่าการ
รัฐในสมัยต่อมาคือผู้ว่าการเมทแลนด์ (Governor Maitland) ถึงขนาดได้รับจดหมายเตือน
จากรัฐบาลอังกฤษผ่านทางรัฐมนตรีว่าการรัฐอาณานิคมให้ตระหนักถึงความจ าเป็นในการ
เผยแผ่ศาสนาคริสต์ด้วย (Ibid.: 252) ในแคนดี พื้นที่ทางตอนกลางของเกาะศรีลังกา ที่
ยังอยู่ภายใต้การปกครองระบอบกษัตริย์และสังคมวรรณะ รัฐบาลอังกฤษมีท่าทีที่ไม่เต็มใจ
นักต่อการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในแคนดี แต่อย่างไรก็ตาม ยังมีการตั้งโรงเรียนสอนศาสนา
คริสต์ข้ึนในแคนดี ปี ค.ศ. 1818 โดยใช้ภาษาสิงหลเป็นหลักแทนภาษาอังกฤษ กระทั่งปี 
ค.ศ. 1823 ได้มีการตั้งโรงเรียนเพิ่มขึ้นอีก 5 แห่ง (Ibid.: 252) 

ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ได้เกิดความเคลื่อนไหวส าคัญในศรีลังกาโดยเฉพาะ
พื้นที่เมืองท่าทางตะวันตกของเกาะ คือการลุกขึ้นต่อต้านอาณานิคมอังกฤษของศาสนา
พุทธเถรวาท ที่ปฏิเสธการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ของมิชชันนารีอังกฤษและความพยายามท า
ให้ชาวสิงหลเปลี่ยนไปนับถือคริสต์ศาสนา ผู้น าการต่อต้านในครั้งนี้คือบรรดาพระภิกษุที่มี
การวางแผนอย่างเป็นระบบ ความเคลื่อนไหวในครั้งนี้ เป็นจุดหันเหอันส าคัญของ
ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในเกาะศรีลังกา หรืออาจเรียกได้ว่าเป็นการลุกขึ้นของชาตินิยม
สิงหลผ่านความเคลื่อนไหวทางศาสนา (Ibid.: 339-340) ซึ่งบทความวิจัยชิ้นนี้จะท าการ
อภิปรายขยายความต่อไป 
 

2. การร้ือฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในฐานะส่วนหนึ่งของการร้ือฟื้น
อ่ืนๆ เพื่อตอบโต้จักรวรรดินิยมตะวันตกด้านหน่ึงและสะท้อนให้เห็นการก่อตัว
ของชนชั้นกระฎุมพีลังกาอีกด้านหนึ่ง 
2.1 กระแสการเปลี่ยนแปลงในโลกของปัญญาชนตะวันออก 

ในช่วงทศวรรษท้ายๆ ของคริสต์ศตวรรษที่ 19 จนกระทั่งถึงช่วงสงครามโลกครั้งที่
หนึ่ง หากเราพิจารณาการเดินทางของการแลกเปลี่ยนและวิวาทะทางความคิดของ
ปัญญาชนบนมหาสมุทรอินเดียแล้ว   เราจะเห็นกระบวนการส าคัญของประวัติศาสตร์ 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

120 

ภูมิปัญญาที่เกิดขึ้น ณ เมืองท่าต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นบอมเบย์ มัทราส กัลกัตตา ร่างกุ้ง 
สิงคโปร์ ฯลฯ นอกเหนือจากจะเป็นบริเวณส าคัญที่มีการแลกเปลี่ยนทางเศรษฐกิจแล้ว 
เมืองเหล่านี้ยังเป็นสถานที่ปะทะแลกเปลี่ยนความคิดด้วย หนึ่งในปรากฏการณ์ที่ส าคัญ
ที่สุดในช่วงเวลาดังกล่าวคือก าเนิดของกลุ่มปัญญาชนที่อาศัยในเขตเมือง ใช้ภาษาอังกฤษ
ได้เป็นอย่างดี ได้รับการศึกษาแบบตะวันตก และมีวัฒนธรรมแบบผู้ดีอังกฤษ (Frost, 
2002: 937-938) พวกเขามักจะถูกอภิปรายว่าเป็นกลุ่มที่ร่วมขบวนการเคลื่อนไหว
ชาตินิยม (Anderson, 1991: 113-40) ถึงแม้ว่าเราอาจจะพิจารณาบทบาทของ
ปัญญาชนเหล่านี้ในฐานะผู้ก่อให้เกิดกระบวนการที่กว้างไปกว่าชาตินิยมที่วางอยู่ในกรอบรัฐ
ชาติเท่านั้น กระบวนการเหล่านี้อาจเรียกโดยรวมได้ว่า การรื้อฟื้นศาสนา (Religious 
Revival)  

ผู้วิจัยเห็นว่า กระบวนการรื้อฟื้นศาสนานั้นจะต้องได้รับการอภิปรายในสองประเด็นที่
ส าคัญ ประเด็นแรก การรื้อฟื้นศาสนาเป็นเหตุการณ์ในบริบทเฉพาะทางประวัติศาสตร์ 
เป็นปฏิสัมพันธ์กับการขยายตัวของจักรวรรดิอังกฤษในคริสต์ศตวรรษที่ 19  ประเด็นที่
สอง ผู้ที่เข้าร่วมในการรื้อฟื้นศาสนาและมีส่วนส าคัญในการรื้อฟื้นศาสนานี้ไม่จ าเป็น
จะต้องเป็นชาวตะวันออกเท่านั้น แต่ประกอบไปด้วยปัญญาชนจ านวนมากที่มีลักษณะข้าม
ชาติ (transnational) ผู้ซึ่งเดินทางเพื่อผลักดันวาระของตน  

ในช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 19 โดยเฉพาะหลังจากที่จักรพรรดินโปเลียนพ่ายแพ้
สงครามในปี ค.ศ. 1815 อังกฤษนั้นได้มีบทบาทส าคัญเหนือมหาสมุทรอินเดียเป็นที่
เรียบร้อยแล้ว ในห้วงเวลาดังกล่าวนี้ปัญญาชนจ านวนหนึ่งที่มีประสบการณ์กับระบบอาณา
นิคมต้องการที่จะสร้างสถานะน าในสังคมของตน และได้เริ่มค้นหาระบบความเชื่อและ
จารีตที่ตนเองเห็นว่าสามารถสนับสนุนการก้าวเข้าสู่สถานะน าของตนเอง ไม่ว่าจะเป็น
อิสลาม ขงจื๊อ ฮินดู และพุทธ เป็นต้น บางคนมุ่งหาข้อสังเคราะห์ระหว่างจารีตทาง
ศาสนาของตนกับความคิดที่ตกทอดมาจากยุคภูมิธรรม (The Enlightenment) เช่นในโลก
อิสลาม จามาล อัล-ดิน อัล-อัฟกานี (Jamal Al-Din Al-Afghani) เป็นปัญญาชนส าคัญที่
มีส่วนในก าเนิดของการรื้อฟื้นอิสลาม (Islamic Revival) ซึ่งมีภูมิศาสตร์เชื่อมโยงระหว่าง
บริเวณเปอร์เชีย (อิหร่านในปัจจุบัน) ถึงอินเดีย เขาได้รับการศึกษาทั้งในกรุงเตหะรานทั้ง
ในบอมเบย์และกัลกัตตา  เขาใช้ช่วงเริ่มต้นของการเป็นปัญญาชนในการท าความเข้าใจ
ความสัมพันธ์ระหว่างอิสลามและจักรวรรดินิยมตะวันตก และงานเขียนของเขาจ านวนมาก
มีส่วนอย่างยิ่งในความเคลื่อนไหวที่เรียกโดยรวมว่า รวมอิสลาม (Pan-Islamism) (Mishra, 
2012: 46-123) 

การเคลื่อนไหวรวมอิสลามนั้นมีจุดเริ่มต้นในช่วงเวลาดังกล่าวนี้ เมื่อบทบาทของรัฐ
เคาะลีฟะฮ์ออตโตมัน (Caliphate Ottoman) เริ่มสถาปนาอ านาจในฐานะเป็นรูปแบบรัฐ
ศาสนาในโลกอิสลามในช่วงสามทศวรรษสุดท้ายของคริสต์ศตวรรษที่ 19 ตัวอย่างเช่นใน
ปี ค.ศ. 1873 สุลต่านของอาเจะฮ์ได้ขอความช่วยเหลือรัฐเคาะลีฟะฮ์ออตโตมัน ในการ
ต่อต้านการโจมตีของดัชต์ โดยสารขอความช่วยเหลือนี้ได้อ้างอิงไปถึงการที่อาเจะฮ์เคย
เป็นเมืองข้ึนของออตโตมันในศตวรรษก่อน ถึงแม้ว่าจะมีการต่อรองกันจนในที่สุด ออตโต
มันไม่ได้มีบทบาทในการช่วยเหลืออาเจะฮ์ แต่เหตุการณ์นั้นแสดงให้เห็นว่าความคิดเรื่อง
ความเป็นปึกแผ่นของอิสลาม (Islamic Solidarity) ได้ก าเนิดขึ้นในช่วงเวลาดังกล่าวนี้เอง 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

121 

(Aydin, 2007: 31-34) และอัล-อัฟกานีเป็นปัญญาชนส าคัญในกระบวนการรื้อฟื้น
อิสลาม โดยเฉพาะการท าให้ “ตะวันตก” และ “อิสลาม” อยู่ตรงข้ามกันอย่างที่ไม่เคย
เป็นมาก่อน (Mishra, 2012: 257) 

นอกจากโลกอิสลามแล้วในส่วนของศาสนาฮินดูช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 19 เป็น
ต้นมานั้น มีการเคลื่อนไหวอันส าคัญที่สามารถเรียกได้ว่าฮินดูใหม่ (New Hindu) หรือ
การรื้อฟื้นฮินดู (Hindu Revival) ซึ่งเป็นการเคลื่อนตัวออกจากความเคลื่อนไหวของ
พราหมณ์ (Brahmo movement) ในช่วงก่อนหน้า รวมทั้งการต่อต้านคริสตศาสนิก
อินเดีย และเปิดพ้ืนที่ให้กับการก่อตัวข้ึนของความเคลื่อนไหวฮินดูใหม่นี้ในรูปแบบชาตินิยม
อินเดีย ซึ่งมีบุคคลส าคัญ คือ ศศทา ธกะจุฑามณี (Sasadhar Tarkachudamani) 
กฤษณะประสานา เซน (Krishnaprasanna Sen) และสวามี วิเวกอนันดา (Swami Vive-
kananda) (Basu, 2002: 1-11; Sarkar, 1989: 70-76) พุทธศาสนาในอินเดียก็ถูก
รื้อฟื้นเช่นเดียวกันด้วยบริบทอันมีลักษณะเฉพาะ โดยเฉพาะเรื่องปฏิสัมพันธ์และความ
ขัดแย้งระหว่างศาสนาฮินดูและศาสนาพุทธ และดูเหมือนว่าการรื้อฟื้นฮินดูจะเป็นปัจจัย
ส าคัญที่ท าให้การรื้อฟ้ืนพุทธไม่ประสบความส าเร็จในอินเดีย ในประเด็นดังกล่าวนี้ บุคคล
ส าคัญที่จะต้องพูดถึงคือ ดร.อัมเบดการ์ (Dr. B.R. Ambedkar) ชาวจัณฑาลผู้ซึ่งเปลี่ยน
มานับถือพุทธศาสนาและเป็นบุคคลส าคัญต่อประวัติศาสตร์เอเชียใต้โดยรวม ( Ling, 
1980; Queen, 1996) 

ดังนั้นการรื้อฟื้นพุทธศาสนาในศรีลังกาจึงเป็นความเคลื่อนไหวหนึ่งท่ามกลางหลายๆ 
การรื้อฟื้นศาสนาในช่วงเวลาปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 
ในช่วงเวลาดังกล่าว นครโคลัมโบได้กลายเป็นศูนย์กลางพุทธศาสนาเถรวาทแทนที่นคร
แคนดี โดยในช่วงต้นทศวรรษที่ 1870 วิทยาลัยสงฆ์สองแห่งได้แก่วิทโยทยา ปิริเวนะ
(Vidyodaya Pirivena) และ วิทยาละมะกะระ ปิริเวนะ (Vidyalamakara Pirivena) ได้
ก่อตั้งขึ้นที่กรุงโคลัมโบ นอกจากนี้พระภิกษุหิกกะตุเว ศรี สุมังคลา (Hikkaduve Sri 
Sumangala) ผู้ซึ่งเป็นอธิการนั้น รับนักศึกษาทั้งพระและทั้งฆราวาส ในปี ค.ศ. 1898  
ซี เอสดิสนายาเก (C.S. Dissanayake) ผู้ซึ่งเปลี่ยนจากศาสนาคริสต์คาทอลิกมานับถือ
ศาสนาพุทธ ร่วมกับสมาคมเทวปรัชญาพุทธคนอื่นๆ ก่อตั้งสมาคมคนพุทธหนุ่ม ( The 
Young Men’s Buddhist Association - YMBA) และจนกระท่ังสิ้นสุดสงครามโลกครั้งที่
หนึ่ง สมาคมนี้ได้มีสมาชิกสูงถึงเก้าร้อยคน และมีสาขาทั่วเกาะศรีลังกา สมาคม YMBA 
ยังมีวารสารรายสัปดาห์ของตนเองชื่อว่า The Buddhist ซึ่งเป็นวารสารภาษาอังกฤษ 
โดยช่วงเวลานี้ภาษาอังกฤษได้กลายมาเป็นภาษาส าคัญของเหล่าผู้รื้อฟื้นพุทธในศรีลังกา 
และกิจกรรมหลักของการรื้อฟื้นพุทธศาสนาในศรีลังกานี้ก็คือประเด็นปัญหาที่ว่า จะท า
อย่างไร ที่จะท าให้ชาวพุทธได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกับชาวคริสต์ โดยสะท้อนให้
เห็นถึงการตั้ง YMBA เอง หรือการสนับสนุนให้พุทธศาสนามีบทบาทในระบบการศึกษา
ของศรีลังกา (Frost, 2002: 952-57) 

 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

122 

 

 

ภาพ: Leaders of the Buddhist Revival 
ท่ีมา: Wimalaratne, 1985: ไม่มีเลขหน้า)  

3. กระบวนการร้ือฟื้นพุทธศาสนา (Buddhist Revival) 
 ก่อนท่ีจะเข้าสู่การอภิปรายเกี่ยวกับกระบวนการรื้อฟื้นพุทธศาสนานั้น ผู้วิจัยเห็นว่ามี
ความจ าเป็นต้องระบุประเด็นที่ส าคัญสามประเด็นอันเกาะเกี่ยวกันอย่างแยกไม่ได้ชัดเจน 
หากแต่เพื่อความกระจ่างขึ้นจ าเป็นต้องแยกประเด็นเหล่านี้เพื่ออภิปราย ประการแรก 
บุคคลที่ส าคัญที่สุดเดียวที่มักจะถูกยกขึ้นมาในสถานะความรู้เรื่องนี้ คือ อนาคาริกะ 
ธรรมปาละ (Anagarika Dharmapala) ซึ่งท าให้การอภิปรายไปเฉพาะเจาะจงอยู่ที่ปัจเจก
บุคคลมากกว่าที่จะเป็นเรื่องโครงสร้างแบล็คเบิร์นได้เสนอไว้ว่าเราจ าต้องศึกษาบทบาท
ข อ ง ตั ว ล ะ ค ร อื่ น ๆ  เ พื่ อ ไ ป ใ ห้ พ้ น จ า ก มุ ม ม อ ง แ บ บ  “ธ ร ร ม ป า ล ะ เ ป็ น
ศูนย์กลาง” (Dharmapala-centric) และเห็นว่ามีงานศึกษาทั้งในภาษาอังกฤษและภาษา
สิงหลน้อยเกินไปที่อธิบายบทบาทของคณะสงฆ์ในกระบวนการรื้อฟื้นพุทธศาสนา
(Blackburn, 2011: 221-227) บทความวิจัยนี้เห็นในแนวทางเดียวกัน และขยายการ
อภิปรายเป็นบทบาทของกลุ่มผู้ซึ่งรื้อฟื้นพุทธอันเป็นกระบวนการที่ประสบความส าเร็จไป
ก่อนหน้าสมาคมเทวปรัชญา (Theosophical Society) จะมาถึงศรีลังกา (Wimalaratne, 
1985: 9-14)  

ประการที่สอง กระบวนการรื้อฟ้ืนพุทธศาสนาไม่สามารถถูกอภิปรายภายใต้กรอบรัฐ
ชาติเพียงอย่างเดียวได้ บุคคลที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการนี้มีทั้งชาวสิงหลและชาวตะวันตก 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

123 

ผู้ซึ่งเป็นสมาชิกสมาคมเทวปรัชญาและมีส่วนส าคัญอย่างยิ่งในการท าให้กระบวนการรื้อฟื้น
พุทธนั้นแข็งแรงและเป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวางในฐานะพลังต่อต้านอาณานิคมตะวันตก 
บุคคลที่ส าคัญที่สุดในกระบวนการนี้คือ พันเอกเฮนรีสตีลโอลคอตต์ผู้ก่อตั้งสมาคมเทวป
รัชญาและเป็นชาวตะวันตกคนแรกที่เปลี่ยนจากคริสต์ศาสนามานับถือพุทธศาสนาอย่าง
เปิดเผยในสาธารณะ (Prothero, 2011) ผู้วิจัยจะอภิปรายบทบาทของโอลคอตต์โดย
ละเอียดต่อไปข้างหน้า 

ประการสุดท้าย กระบวนการรื้อฟื้นพุทธศาสนานั้นเป็นผลผลิตของการก่อตัวของชน
ชั้นใหม่ทางสังคมศรีลังกาในช่วงเวลาดังกล่าว ดังนั้นกระบวนการนี้จึงมีลักษณะสองด้าน
ซึ่งไม่สามารถแยกออกจากกันได้ ในด้านหนึ่งมีลักษณะของการต่อต้านเจ้าอาณานิคม แต่
ในอีกด้านหนึ่งก็ได้สร้างระบบคุณค่าส าหรับกระฎุมพีสิงหลเพื่อสถาปนาอ านาจน าของพวก
เขาเหนือกลุ่มอื่นๆ ในสังคมศรีลังกาในเวลาต่อมา (Gombrich and Obeyesekere, 
1990: 10-13) ในข้อวิเคราะห์ตามกรอบแนวทางมาร์กซิสต์ของกุมารี จายาวาร์ดินา
(Kumari Jayawardena) สภาวะความเป็นสองด้านนี้มีความขัดแย้งกันอย่างชัดเจน 
ในขณะที่กระฎุมพีสิงหลดูเหมือนว่าจะต่อต้านเจ้าอาณานิคมอังกฤษ แต่การพลวัตรทาง
สังคมของชนชั้นนี้กลับพึ่งพิงอยู่กับทุนของเจ้าอาณานิคมอย่างขาดมิได้ ต่างจากในกรณี
กระฎุมพีอินเดียซึ่งพวกเขาขยายกิจกรรมทางเศรษฐกิจจนกระทั่งเกิดความขัดแย้งกับทุน
อุตสาหกรรมอาณานิคม ซึ่งท าให้กระฎุมพีอินเดียแสดงจุดยืนชาตินิยมต่อต้านอาณานิคม 
จายาวาร์ดินาได้เสนออย่างแหลมคมว่า ในทางกลับกันโดยสิ้นเชิงชนชั้นกระฎุมพีศรีลังกา
มิได้พัฒนาการสะสมทุนของตนไปถึงระดับการขัดแย้งกับทุนนิยมอาณานิคม และนี่เองท า
ให้ดูเหมือนว่าชนชั้นกระฎุมพีศรีลังกาไม่ได้เป็นพลังของประชาธิปไตยในศรีลังกาในเวลา
ต่อมา (Jayawardena, 2000: xviii) 

 
3.1.1 มหาเถรหิกกะตุเว ศรีสุมังคลา (Hikkaduve Sri Sumangala) มหาเถร
มิเกตตุวัตเต คุณานันดา (Migettuwatte Gunananda) มหาเถรเวฬิกามา สุมัง
คลา (Weligama Sumangala) และอนาคาริกะ ธรรมปาละ (Anagarika 
Dharmapala) 
 สถานะการศึกษาวิจัยเรื่องการรื้อฟื้นพุทธศาสนาในศรีลังกาช่วงอาณานิคมอังกฤษนั้น 
มีกลุ่มบุคคลซึ่งส าคัญเป็นอันดับแรกๆ ที่งานศึกษาเกือบทั้งหมดต้องกล่าวถึงคือพระสงฆ์
กลุ่มหนึ่งและอุบาสกนาม อนาคาริกะ ธรรมปาละ (1864 - 1933) ผู้เป็นหัวหอกของ
ขบวนการรื้อฟื้นพุทธ ต่อต้านศาสนาคริสต์และศาสนาอื่น ทั้งร่วมสถาปนาอ านาจน าของ
พุทธสิงหลในประวัติศาสตร์ศรีลังกาสมัยใหม่ ตั้งแต่เริ่มต้นยุคอาณานิคมอังกฤษในศรี
ลังกา พระสงฆ์เป็นผู้น าในการตอบโต้ท้าทายกับความคิดของมิชชันนารีมาโดยตลอด และ
ในช่วงครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่ 19 เป็นต้นมา ความขัดแย้งทางความคิดระหว่าง
พุทธศาสนาและคริสต์ศาสนาขยายวงไปในสถานที่สาธารณะต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นการประชุม
สาธารณะหรือในสื่อสิ่งพิมพ์ก็ตาม นี่เป็นปัจจัยพื้นฐานเบื้องหลังของการรื้อฟื้นพุทธใน
ระลอกนี้โดยกลุ่มคนที่ส าคัญที่สุดที่มีบทบาทในการถกเถียงและรณรงค์นั้นคือพระมหาเถระ 
โดยในงานศึกษาแรกๆ ที่เกี่ยวข้องกับการรื้อฟ้ืนพุทธในช่วงอาณานิคมอังกฤษ เ ค  ดี  จี   



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

124 

วิมาลารัตเน (K.D.G. Wimalaratne) ได้เสนอว่าพระสงฆ์ลังกาผู้ใหญ่เป็นกลุ่มที่มีบทบาท
ส าคัญในการต่อต้านความคิดของคริสต์ศาสนาก่อนกลุ่มอื่นๆ โดยเฉพาะพระมหาเถระสาม
รูปคือ มหาเถรหิกกะตุเว ศรีสุมังคลา มหาเถรมิเกตตุวัตเต คุณานันดา และมหาเถรเวฬิ
กามา สุมังคลา (Wimalaratne, 1985: 9-14) 

มหาเถรหิกกะตุเว ศรีสุมังคลา นั้นเป็นภิกษุที่ส าคัญที่สุดรูปหนึ่งในการเคลื่อนไหวรื้อ
ฟื้นพุทธทั้งระลอกในสมัยอาณานิคมอังกฤษ โดยวันที่ 1 ธันวาคม ค.ศ. 1873 ท่านได้
ก่ อ ตั้ ง วิ ท ย า ลั ย พุ ท ธ ศ าสน าปิ ริ เ ว น ะ  ( Vidyodaya Pirivena) ที่ ม า ลิ ก า คั น ด า 
(Maligakanda)4 โดยการศึกษาของคณะสงฆ์ในวิทยาลัยพุทธศาสนาปิริเวนะนี้ เน้นการ
เรียนการสอนที่หัวข้อวินัยปิฎก ไวยากรณ์บาลี การอ่านบาลี ภาษาสันสฤต ภาษาสิงหล 
การแพทย์ คณิตศาสตร์ และภาษาตะวันออกอื่นๆ วิทยาลัยสงฆ์ปิริเวนะนี้จะเป็นสถาบัน
อันมีบทบาทส าคัญในการรื้อฟื้นพุทธในอีกหลายสิบปีต่อมา (Blackburn, 2010: 46-47; 
Wimalaratne, 1985: 11-12) นอกจากนี้ความก้าวหน้าทางการศึกษาพุทธศาสนาของ
วิทยาลัยปิริเวนะยังน าไปสู่การก่อตั้งวิทยาลัยพุทธศาสนาอีกหลายแห่ง เช่น ปะระมะ 
ธรรมะ เชติยะ ปิริเวนะ รัตมาลานะ (Parama Dhamma Chetiya Pirivena Ratmala-
na) เป็นต้น (Wimalaratne, 1985: 12) 

พระมหาเถรคุณานันดาเองเป็นที่รู้จักมากที่สุดในกรณีที่เรียกกันว่า “วิวาทะปานาดู
ระ” (The Panadura Debate) อันเป็นเหตุการณ์ที่ถือได้ว่าเป็นจุดเริ่มต้นที่ชาวพุทธลังกา
ก าเนิดขึ้นในฐานะกลุ่มทางการเมือง เหตุการณ์วิวาทะปานาดูระนี้คือการโต้วาทีสาธารณะ
ระหว่างชาวคริสต์กับชาวพุทธ ในช่วงปลายเดือนสิงหาคม ค.ศ. 1873 ต่อหน้าธารก านัล
จ านวนหลายพันคน โดยมหาเถรคุณานันดาได้แสดงให้เห็นความสามารถในการใช้ภาษา
และการเทศนาท่ีจับใจและโน้มน้าวใจผู้ฟัง5 เหตุการณ์นั้นได้รับการบันทึกว่าเกิดขึ้นบนเวที
โต้วาทีสาธารณะปานาดูระนอกนครโคลัมโบ โดยเนื้อหาของการโต้วาทีนั้น แต่ละฝ่ายก็
พยายามหาข้อผิดพลาดในคัมภีร์ศาสนาของอีกฝ่ายหนึ่ง บาทหลวงเดวิด เดอซิลวา 
(David de Silva) เป็นตัวแทนของฝ่ายคริสต์ศาสนาในฝ่ายเสนอ โดยวิจารณ์ว่า ในคัมภีร์
บาลีได้ระบุไว้ว่าไม่มีสิ่งที่เรียกว่าวิญญาณและมนุษย์นั้นเป็นเพียงการประกอบขึ้นของ
อุปาทานขันธ์ซึ่งเป็นอนิจจัง บาทหลวงเดอซิลวาได้โจมตีว่า ถ้าเช่นนี้แล้ว พุทธศาสนาก็
เห็นมนุษย์  “ไม่มีวิญญาณนิรันดร์ [พุทธศาสนาจึงมองมนุษย์] เช่น กบ สุกร และสัตว์
เดรัจฉานอื่นๆ” นอกจากนี้เมื่อไม่มีวิญญาณแล้วก็จะไม่มีการลงโทษผู้ที่ท าบาปและให้
รางวัลต่อคุณความดีในชาติหน้า ส าหรับบาทหลวงเดอซิลวาแล้ว พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่
มีคุณธรรมต่ าท่ีสุดในศาสนาทั้งหลาย (Lopez, Jr., 2001: viii) 

จากนั้นตัวแทนฝ่ายค้านคือมหาเถรคุณานันดาลุกขึ้นตอบโต้ทันควัน โดยเริ่มวิจารณ์
บาทหลวงเดอซิลวาว่าท่านคงมีความรู้ในภาษาบาลีไม่ดีเพียงพอและนั่นย่อมท าให้
บาทหลวงเข้าใจค าสอนของพระพุทธเจ้าเรื่องสภาวะความเป็นมนุษย์ผิด มหาเถรได้กล่าว
ต่อไปว่าในความเป็นจริงแล้วตามความคิดในเรื่องวัฏสงสาร ว่าบุคคลผู้หนึ่งที่เกิดในชาติ
ใหม่มิได้จ าเป็นจะต้องเหมือนเดิมหรือแตกต่างจากในชาติก่อน จากนั้นมหาเถรก็เริ่ม
วิพากษ์วิจารณ์คริสต์ศาสนา โดยในหนังสือปฐมกาล (Book of Genesis) นั้นแสดงให้
เห็นว่าพระเจ้าทรงรู้สึกผิดที่ได้สร้างมนุษย์ขึ้น และในหนังสืออพยพ (Book of Exodus)
ได้ทรงให้ชาวฮิบรูใช้เลือดท าสัญลักษณ์ไว้ที่ประตูเพื่อจะได้ทรงทราบว่าจะละเว้นใคร ขณะที่



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

125 

ทรงมุ่งสังหารบุตรคนแรก (the firstborn) ของชาวอียิปต์ มหาเถรสรุปว่าการกระท า
เช่นนี้ไม่ควรจะเป็นการกระท าของพระผู้เป็นเจ้า การโต้วาทีนี้ได้รับเสียงเป็นเอกฉันท์จาก
สิ่งพิมพ์ที่เขียนโดยชาวพุทธทั้งหลายว่ามหาเถรมิเกตตุวัตเต คุณานันดา เป็นฝ่ายชนะ 
(Ibid.: viii)6หลังจากการโต้วาทีครั้งนี้มีความวิตกกังวลจากทางฝ่ังมิชชันนารี บาทหลวงเอจี 
เฟรเซอร์(Reverend A.G. Fraser) ผู้ซึ่งมีอิทธิพลในขณะนั้น พยายามห้ามไม่ให้มีการ
ตีพิมพ์เนื้อหาของการโต้วาทีแต่ก็ไม่ประสบความส าเร็จ เหตุการณ์นี้เป็นจุดเริ่มของการ
ยกระดับการต่อต้านมิชชันนารีอย่างกว้างขวางทั่วเกาะศรีลังกา อดีตมิชชันนารีผู้หนึ่งนาม
เจเอม พีเบิลส์ (J.M. Peebles) ได้บรรจุเนื้อหาของการโต้วาทีครั้งนี้ในหนังสือศาสนา
เปรียบเทียบของเขาและเขาได้ส่งหนังสือเล่มนี้ไปที่สมาคมเทวปรัชญา ที่มีสถานที่ตั้ง ณ 
นครนิวยอร์ก โดยหนังสือเล่มนั้นตั้งใจส่งถึงผู้ก่อตั้งสมาคมนามพันเอกเฮนรี สตีล
โอลคอตต์ (Amunugama, 2016: 86-87) 

ผลงานของพระมหาเถรคุณานันดาจับใจเด็กหนุ่มนามดอน เดวิด เหวาวิทาร์เน (Don 
David Hewavitharne) เป็นอย่างยิ่ง ในเวลานั้นเขาอายุได้เพียงสิบกว่าปีเท่านั้น เขาได้
กราบนมัสการพระมหาเถรและท่านก็เห็นแววในตัวเขาจนกระทั่งฝากฝังเขาให้รู้จักกับผู้
ก่อตั้งสมาคมเทวปรัชญาพุทธทั้งสอง คือโอลคอตต์และบลาวัตสกี ในวัยเพียงสิบหกปี
เท่านั้น (Grant, 2009: 69) 
 
3.1.2 อนาคาริกะ ธรรมปาละ (Anagarika Dharmapala) 

เนื่องจากอนาคาริกะ ธรรมปาละเป็นบุคคลที่มีความส าคัญต่อการเกิดขึ้นของอัต
ลักษณ์พุทธสิงหล จึงจ าเป็นต้องส ารวจกลุ่มงานศึกษาท่านโดยกว้างเสียก่อน งานศึกษา
ชีวิตและงานของธรรมปาละนั้นสามารถแบ่งออกโดยกว้างได้เป็นสามกลุ่มตามล าดับเวลา
ดังนี้ กลุ่มแรกเป็นงานศึกษาบทบาทของธรรมปาละอันเกี่ยวข้องกับการรื้อฟื้นพุทธศาสนา 
ซึ่งเขียนขึ้นในช่วงทศวรรษที่ 1970-1990 โดยงานส าคัญในกลุ่มนี้ อาทิ Gombrich 
and Obeyesekere (1990) S.J. Tambiah (1992) และ H. L. Seneviratne (1999) 
ซึ่งงานเหล่านี้จะเน้นไปที่ การที่ธรรมปาละได้ผลิตข้อเขียนเรื่องพุทธศาสนาอันมีการ
ผสมผสานระหว่างวินัยปฏิบัติและโลกทัศน์พุทธศาสนาเถรวาทจารีต เข้ากับวิถีปฏิบัติแบบ
ใหม่โดยมโนทัศน์อันส าคัญท่ีถูกน ามาใช้อธิบายงานของธรรมปาละคือ พุทธโปรแตสแตนท์
(Protestant Buddhism) (Obeyesekere, 1970) (โปรดดูต่อไปข้างหน้า) ในทิศทาง
เช่นนี้ ธรรมปาละจึงเป็นบุคคลผู้บุกเบิกพุทธศาสนาแบบใหม่ในศรีลังกา งานล่าสุดในกลุ่ม
แรกนี้เขียนโดยนักการเมืองปัญญาชน Sarath Amunugama (2016) ได้เน้นเรื่องบทบาท
การเป็นผู้ก่อตั้งพุทธสมัยใหม่ของธรรมปาละผ่านการใช้บันทึกส่วนตัวของเขาซึ่งไม่ค่อยได้
ถูกใช้ในงานศึกษาอื่นๆ นัก งานศึกษานี้ตีพิมพ์โดยส านักพิมพ์วิจิตา ยาปา (Vijitha Yapa 
Publications) ส าหรับการบริโภคภายในประเทศเป็นหลัก 

งานศึกษาในกลุ่มที่สองเขียนขึ้นในทศวรรษที่ 1990-2000 ใช้แนวทางการศึกษา
แบบมาร์กซิสม์ โดยเฉพาะเจาะจงไปที่เรื่องชนชั้น7 ในงานที่โดดเด่นที่สุดในกลุ่มนี้ โดย
กุมารี จายาวาร์ดินา (Kumari Jayawardena, 2000) ได้เผยให้เห็นถึงการรื้อฟื้นพุทธ
ศาสนาในฐานะเป็นความขัดแย้งในกระบวนการสะสมทุนระหว่างกลุ่มทุนกลุ่มต่างๆ ใน



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

126 

เกาะศรีลังกา และโดยเฉพาะอย่างยิ่งจายาวาร์ดินาชี้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างชนชั้น
นายทุนใหม่และเหล่าหัวหอกรื้อฟื้นพุทธทั้งหลายโดยเห็นว่าปรากฏการณ์นี้มิได้เป็นเฉพาะ
กับพุทธศาสนาเท่านั้น แต่เกิดกับชาวทมิฬฮินดูและชาวมุสลิมด้วย ดังนั้นการเกิดขึ้นของ
การรื้อฟ้ืนพุทธก็คือปรากฏการณ์ทางชนชั้น นั่นคือการเริ่มขยับฐานะทางเศรษฐกิจของชาว
พุทธในศรีลังกานั่นเอง (Ibid.: 264) 

น า ยทุ น ที่ ส นั บ ส นุ น ก า ร รื้ อ ฟื้ น พุ ท ธ มิ ไ ด้ ม า จ า ก ก ลุ่ ม ที่ เ ป็ น  “ก ร ะ ฎุ ม พี
แห่งชาติ” (National Bourgeoisie) ที่จะเป็นหัวหอกน าการเคลื่อนไหวชาตินิยมต่อต้าน
จักรวรรดินิยมและศักดินา แต่ว่าพวกเขาเป็นนายทุนวานิชที่มีพื้นฐานค่อนข้างกระจัด
กระจายและไม่จ าเป็นที่จะต้องต่อต้านอาณานิคมอังกฤษเสมอไป โดยการร่วมสังฆกรรมนี้
เกิดขึ้นตั้งแต่ทศวรรษที่ 1860 เป็นต้นมา ซึ่งมีการเคลื่อนไหวสองสาย คือทางสายการ
สร้างวิทยาลัยสงฆ์ และอีกสายหนึ่งคือจากภายนอกโดยเฉพาะสมาคมเทวปรัชญาและพุทธ
ศาสนิกที่พ านักอยู่ต่างประเทศ พ่อค้าชาวพุทธสิงหลคนส าคัญท่ีบริจาคให้แก่การรื้อฟื้นพุทธ
มีหลายท่าน อาทิ โธมัส เดอซิลวา อะมะระสุริยา (Thomas de Silva Amarasuriya, 
1847-1907) ผู้ซึ่งเป็นเจ้าของไร่การเกษตรขนาดใหญ่ทางใต้ของเกาะศรีลังกาเขา
แต่งงานกับดอนา คริสตินา จายาสุริยา (Dona Christina Jayasuriya) ผู้ซึ่งเป็นญาติ
ของมหาเถรเวฬิกามา สุมังคลา นายอะมะระสุริยานี้ ได้ช่วยก่อตั้งวิทยาลัยมหินทะ 
(Mahinda College) วิทยาลัยพุทธศาสนาอันส าคัญทางใต้ของศรีลังกา มหาเถรเวฬิกามา 
สุมังคลานั้นเองมีความสัมพันธ์อันดีกับนายทุนคนอื่นๆ ด้วย เช่น ชารลส์ เดอซอยซา 
(Charles de Soysa) ผู้ซึ่งเป็นชาวคริสต์ ขณะเดียวกันมหาเถรมิเกตตุวัตเต คุณานันดาก็
มีความสัมพันธ์เช่ือมโยงกับกลุ่มนายทุนใหม่ด้วยเช่นเดียวกัน (Ibid.: 265-266) 

งานกลุ่มที่สามเขียนขึ้นในช่วงทศวรรษที่ 2000-2010 ใช้กรอบมโนทัศน์ที่กว้าง
ออกไปจากกรอบของรัฐชาติ โดยมองพุทธศาสนาเป็นปรากฏการณ์แบบข้ามชาติ 
(transnational) งานส าคัญในกลุ่มนี้โอเบเยเซเกเร (Obeyesekere, 2006) ได้อภิปราย
อย่างซับซ้อนถึงกระบวนการการก่อตัวขึ้นของอัตลักษณ์พุทธสิงหลซึ่งไม่ได้วางอยู่บนการ
แยกระหว่าง “ชาติ” นิยม กับ “ชาติ” ก าเนิด อย่างชัดเจน ซึ่งท าให้เมื่ออัตลักษณ์นี้ถูก
โจมตีหรืออยู่ในวิกฤต ความเป็นพุทธนี้จะสามารถขยายตนเองข้ามรัฐชาติออกไปสู่ที่อื่นๆ 
ได้ เช่นในอินเดียใต้เป็นต้น (Ibid.: 148-153) ส่วนแบล็คเบิร์น (Blackburn, 2010) ได้
อภิปรายผลกระทบและความสัมพันธ์ที่ระบอบอาณานิคมมีต่อพุทธศาสนาเถรวาทในศรี
ลังกาสมัยใหม่โดยเน้นไปที่บทบาทของมหาเถรหิกกะตุเว ศรีสุมังคลาต่อพลังจากภายนอก 
แต่ขณะเดียวกันก็ได้กล่าวถึงบทบาทของอนาคาริกะ ธรรมปาละในกระบวนการนี้ โดย
ชี้ให้เห็นว่ามีความเชื่อมโยงระหว่างพุทธเถรวาทในศรีลังกากับพุทธเถรวาทอื่นๆ รอบอ่าว 
เบงกอล และ “สมาคมเทวปรัชญารวมทั้งสมาคมมหาโพธิ์ในเวลาต่อมา ได้แสวงหาความ
สนับสนุนจากพุทธศาสนิกในเอเชียและรวมทั้งในยุโรปและอเมริกาอีกด้วย ” ความ
เคลื่อนไหวของธรรมปาละนั้นอยู่ท่ามกลางกระแสความคิดในระดับโลก ไม่ว่าจะเป็น เมื่อ
พม่าพ่ายแพ้แก่อังกฤษในทศวรรษที่ 1880 ความสัมพันธ์ที่เข้มข้นขึ้นกับสยาม รวมทั้งมี
การพิจารณาขอความช่วยเหลือจากพุทธศาสนิกในญี่ปุ่น (Ibid.: 118) ทั้งหมดนี้เป็นเพียง
ตัวอย่างบางส่วนของกระแสความคิดข้ามชาติของพุทธเถรวาทศรีลังกาที่อนาคาริกะ ธรรม
ปาละ เป็นผู้มีบทบาทส าคัญ 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

127 

ผู้ที่ศึกษาชีวิตและงานของธรรมปาละนั้นมักจะลืมไปว่า เขาใช้เวลาส่วนใหญ่ในชีวิตอยู่
นอกศรีลังกา งานล่าสุดในกลุ่มที่สามโดยเคมเปอร์ (Kemper, 2015) ได้แสดงให้เห็น
กระแสสากลนิยม (universalism) ที่เป็นพลังอันส าคัญที่ผลักให้เขาเดินทางออกนอกศรี
ลังกาเพื่อด าเนินโครงการท าให้พุทธศาสนาเป็นศาสนาสากล ขณะเดียวกับที่พลังอื่นๆ 
ก าลังก่อตัวขึ้นในช่วงเปลี่ยนมาสู่คริสต์ศตวรรษที่ 20 ไม่ว่าจะเป็นพลังของชาตินิยม 
ท้องถิ่นนิยม ภูมิภาคนิยม ฯลฯ ที่ก าลังขับเคี่ยวกันในบริบทนี้ (Frost, 2002) เคมเปอร์
ได้เสนอให้กอบกู้ประวัติศาสตร์นิพนธ์ของธรรมปาละออกมาจากกรอบรัฐชาติ ซึ่งเขาได้รับ
อิทธิพลจากงานของประเสนจิต ดูอารา (Duara, 1995) ต่อการศึกษาประวัติศาสตร์จีน
สมัยใหม่ ว่าประวัติศาสตร์ได้ถูกกักขังเอาไว้ในบทพรรณนาแห่งชาติและมีความจ าเป็น
จะต้องกู้ตัวละครในประวัติศาสตร์ออกมาจากรัฐชาติ ซึ่งมีอายุเพียงศตวรรษกว่าๆ เท่านั้น 

อนาคาริกะ ธรรมปาละ มีนามเดิมว่าดอน เดวิด เหวาวิทาร์เน (Don David 
Hewavitharne) เกิดในครอบครัวชนชั้นกลางท่ีมีฐานะดีในนครโคลัมโบ ซึ่งใช้ภาษาอังกฤษ
สื่อสารกันในครอบครัว ช่วงชีวิตวัยเยาว์ของเขา เขาถูกส่งเสียในโรงเรียนคริสต์ศาสนา ซึ่ง
บริหารงานโดยมิชชันนารีนิกายแองกลิกัน (Anglican) ณ สถานศึกษาแห่งนั้น เขาจะต้อง
เรียนอ่านพระคัมภีร์ไบเบิลและเป็นที่ทราบกันว่าเขาสามารถจดจ าเนื้อหาของพระคัมภีร์ได้
มากและแม่นย า (Lopez, Jr., 2002: 54-55) แต่อย่างไรก็ตาม เราไม่มีข้อมูลเกี่ยวกับ
ชีวิตในวัยเยาว์ของธรรมปาละมากนัก ซึ่งอาจจะมีเหตุมาจากข้อเขียนส่วนใหญ่ของธรรมปา
ละท่ีถูกเขียนขึ้นในช่วงที่เขาท าการรณรงค์พุทธศาสนาเสียเป็นส่วนใหญ่หลังจากที่ธรรมปา
ละรู้จักกับโอลคอตต์และบลาวัตสกีแล้วเขาได้ท างานเป็นเลขานุการให้กับสมาคมเทวปรัชญา 
และเวลานี้เองที่เขาเปลี่ยนชื่อเป็นชื่อทางศาสนาว่า “อนาคาริกะ” ซึ่งแปลว่า “คนไม่ครอง
เรือน” (ประยุทธ์ , 2540: 37) และ “ธรรมปาละ” ซึ่งแปลว่า “ชนผู้ซึ่งรักษาซึ่ง
ธรรม” (อ้างแล้ว: 362) 

การเคลื่อนไหวรื้อฟื้นพุทธที่ส าคัญที่สุดในอาชีพของธรรมปาละคือการมุ่งสถาปนา
พุทธคยาให้กลายเป็นศูนย์กลางพุทธศาสนาสากล เขาต้องการสร้างให้พุทธคยาเป็นดั่ง  
“เยรูซาเลมส าหรับคริสตศาสนิกชน และเมกกะส าหรับอิสลามิกชน” (The Buddhist, 18 
Sep. 1891: 309) โดยธรรมปาละได้หันไปสนใจพุทธคยาจากอิทธิพลส าคัญของเซอร์ 
เอดวิน อาร์โนลด์ (Sir Edwin Arnold)8 ที่ฝ่ายหลังนี้เดินทางไปเห็นพุทธคยาในปี ค.ศ. 
1886 และได้แจ้งแก่ธรรมปาละ (The Buddhist, 30 Mar. 1894: 90) เขาจึงเดินทาง
ไปอินเดียในปี ค.ศ. 1891 และได้เห็นซากปรักหักพังของพุทธสถานที่พุทธคยา ส่งผลให้
เริ่มด าริการรณรงค์บูรณปฏิสังขรณ์พุทธคยาโดยหาเสียงสนับสนุนและเรี่ยไรเงินจาก
พุทธศาสนิกชนชั้นสูงศรีลังกา อะระกัน พม่า สยาม กัมพูชา ญี่ปุ่น และประเทศพุทธทาง
เหนือ (Northern Buddhist Countries) ซึ่งประกอบด้วย จีน ทิเบต และมองโกเลีย   
มาซื้อที่ดินเพื่อสร้างวัดที่พุทธคยา (The Buddhist, 28 Aug. 1891: 2840) 

นอกจากนี้อนาคาริกะ ธรรมปาละ ยังได้ก่อตั้งสมาคมพุทธคยามหาโพธิ์ (Buddha-
Gaya Maha Bodhi Society) เมื่อวันที่ 31 พฤษภาคม ค.ศ. 1891 โดยสมาคมนี้มี
วัตถุประสงค์คือ 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

128 

1. เพื่อก่อสร้างวัดในพุทธศาสนา ก่อตั้งวิทยาลัยสงฆ์ 
รวมทั้งท านุบ ารุงภิกษุและฆราวาสของวิทยาลัยสงฆ์ที่พุทธคยา เพื่อให้
พุทธคยาเป็นตัวแทนของศาสนาพุทธจากจีน ญี่ปุ่น สยาม กัมพูชา 
พม่า ศรีลังกา จิตตะกอง เนปาล ทิเบต และอะระกัน 

2. เพื่อตีพิมพ์วรรณกรรมพุทธศาสนาในภาษาต่างๆ ของ
อินเดีย... โดยประธานของสมาคมนี้คือ มหาเถรสุมังคลาแห่งศรีลังกา 
พันเอกโอลคอตต์เป็นผู้อ านวยการและเป็นประธานที่ปรึกษาสมาคม... 
และ[ธรรมปาละ]เป็นเลขานุการ (The Buddhist, 29 Jan. 1892: 
40) 

อนาคาริกะ ธรรมปาละ ค่อยๆ เป็นตัวแทนของพุทธศาสนาเถรวาทในเวทีศาสนา
สากล โดยเฉพาะในปี ค.ศ. 1893 เขาได้เป็นตัวแทนไปร่วมงานประชุมศาสนาโลกที่ชิคา
โก บริบทที่เขาอยู่นั้นได้เกิดมโนทัศน์ที่เรียกว่าศาสนาโลก (world religions) อันเกิดขึ้น
พร้อมๆ ไปกับก าเนิดของโลกสมัยใหม่ซึ่งมีฐานที่วางอยู่บนคริสต์ศาสนา ( Kemper, 
2015: 424-425; Snodgrass, 2003; Masuzawa, 2005) โดยการประชุมครั้งนี้
สะท้อนให้เห็นการปะทะกันทางความคิดระหว่างผู้เป็นตัวแทนของศาสนาโลกต่างๆ อาทิ 
พุทธและฮินดู และเป็นภารกิจที่ธรรมปาละสามารถสร้างชื่อเสียงเนื่องด้วยเขาสามารถใช้
ภาษาอังกฤษได้ดี และสามารถโฆษณาผลักดันวาระของเขาในโลกภาษาอังกฤษได้     
ในจดหมายของพระมหาเถรศรีสุมังคลาที่ส่งถึงผู้จัดการประชุมศาสนาโลกในปีนั้น ท่าน
แสดงน้ าเสียงแห่งการไว้ตัวและระมัดระวังว่า ชาวคริสต์มักจะต่อต้านและดูถูกพุทธศาสนา 
และท่านมิได้ส่งตัวแทนซ่ึงเป็นพระสงฆ์ไป เพราะทักษะภาษาอังกฤษยังไม่ดีพอ ท่านเข้าใจ
ว่าเวทีการประชุมนั้นเป็นเวทีที่จัดโดยชาวคริสต์ จึงส่งธรรมปาละ ผู้ซึ่งมีภาษาอังกฤษที่ดี 
ไปเป็นตัวแทนและทิ้งท้ายจดหมายด้วยว่า “ถ้าจะเอาพระไตรปิฎกไปวางต่อหน้า [พวก
คริสต์] ก็คงไม่เข้าใจ” (The Buddhist, 15 June. 1894: 174-176) นี่เป็นชั่วขณะที่
แสดงให้เห็นว่ากระแสธารความคิดการรื้อฟื้นพุทธศาสนาของศรีลังกาได้ก าเนิดขึ้นเป็นที่
เรียบร้อยแล้ว  

 
3.1.3 พันเอกเฮนรี สตีล โอลคอตต์ (Colonel Henry Steel Olcott) 
 กระบวนการรื้อฟื้นพุทธศาสนานั้นไม่ใช่กระบวนการซึ่งประกอบไปด้วยชาวพุทธศรี
ลังกาหรือชาวตะวันออกเท่านั้น หากแต่เป็นความเคลื่อนไหวด้านศาสนาเปรียบเทียบใน
บริบทของปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 ด้วย กล่าวอีกอย่าง
หนึ่งคือมีการเกิด “ศาสนาโลก” (world religions) ขึ้นในช่วงเวลาดังกล่าวอันวางอยู่บน
ฐานคิดแบบคริสต์ศาสนาในการขยายตัวของจักรวรรดิ (Masuzawa, 2005; Chidester, 
2014) บุคคลผู้มีบทบาทส าคัญต่อการรื้อฟื้นพุทธนี้คือ พันเอกเฮนรี สตีลโอลคอตต์ 
(Colonel Henry Steel Olcott, 1832-1 9 0 7 )  ผู้ ก่ อ ตั้ ง ส ม า ค ม เ ท ว ป รั ช ญ า 
(Theosophical Society) ในปี ค.ศ. 1875 ร่วมกับเฮเลนา เปตรอฟนา บลาวัตสกี 
(Helena Petrovna Blavatsky, 1831-91) และเป็นบุคคลที่ได้รับการกล่าวขานว่าเป็น



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

129 

ดั่งพระเจ้าอโศกกลับชาติมาเกิดหรือแม้กระทั่งพระโพธิสัตว์ในหมู่ ผู้สนับสนุนเขา 
(Kirthisinghe, 1976: 201-206) 

โอลคอตต์นั้นเกิดในครอบครัวคริสต์เพรสไบทีเรียน (Presbyterian) ในมลรัฐ

นิวเจอร์ซี เข้ารับราชการทหารในฝ่ายกองทัพสหภาพ (Union Army) ช่วงสงครามกลาง

เมืองอเมริกัน (American Civil War) (Lopez S. Jr., 2002: 15) สตีเฟน โพรเทโร 

(Prothero, 1995) ได้ศึกษาชีวิตของโอลคอตต์เอาไว้อย่างละเอียด โดยเขาได้กล่าวว่า 

ชีวิตในวัยเด็กของโอลคอตต์ แม้ว่าเราจะไม่สามารถแน่ใจได้ว่าโอลคอตต์นั้นได้รับการ

อบรมในจารีตเพรสไบทีเรียนอเมริกันเคร่งครัดมากเท่าใด แต่เราทราบได้ว่าเขาได้รับ

การศึกษาทางคริสต์ศาสนาเป็นอย่างดีโดยเฉพาะพันธสัญญาใหม่ (New Testament) 

นอกจากนี้เขายังซึมซับจารีตแบบคัลวิน(Calvinistic) ที่ยึดหลักว่าพระผู้เป็นเจ้าเป็นผู้มี

อ านาจสูงสุด ยึดหลักว่ามนุษย์มักจะถูกชี้น าไปในทางอกุศลได้เสมอ และหลักการว่าพระผู้

เป็นเจ้าทรงก าหนดเส้นทางให้กับปัจเจกไปสู่สรวงสวรรค์หรือลงนรก โพรเทโรเห็นว่า 

โอลคอตต์นั้นหมกมุ่นในการตีความคริสต์ศาสนาไปในทางเช่นนี้ โดยถึงขนาดไปเหมารวม

ว่าจารีตแบบเพียวริทัน อเมริกัน (American Puritanism) และเพรสไบทีเรียนเป็นคริสต์

ศาสนาทั้งหมดทีเดียว และนั่นเป็นส่วนหนึ่งของการที่โอลคอตต์วิพากษ์วิจารณ์คริสต์

ศาสนาในช่วงที่เขารื้อฟ้ืนพุทธศาสนาในอินเดียและศรีลังกา (Ibid.: 19) 

 ในช่วงวัยหนุ่ม เช่นเดียวกับวัยรุ่นอเมริกันร่วมสมัยกับเขา เขาได้เดินทางไปทั่ว

ประเทศสหรัฐอเมริกาซ่ึงท าให้เขาเห็นถึงจารีตทางศาสนาอันต่างออกไปจากเพรสไบทีเรียน

ที่เขาได้เติบโตขึ้นมา จากประสบการณ์นี้โพรเทโรเห็นว่าท าให้เขาเปิดกว้างในทางศาสนา

โดยเฉพาะจิตนิยม (Spiritualism) ที่จะกลายเป็นไวยากรณ์ซึ่งท าให้โอลคอตต์เปลี่ยนมานับ

ถือศาสนาพุทธในเวลาต่อมา (Ibid.: 19-25) 

 พันเอกเฮนรี สตีล โอลคอตต์ เป็นชาวตะวันตกคนแรกๆ ที่ประกาศตนต่อสาธารณะ
ว่าเปลี่ยนมานับถือศาสนาพุทธ (Ibid.: 185 n. 2) หลังจากที่เขาได้พบกับบลาวัตสกีและ
ก่อตั้งสมาคมเทวปรัชญาแล้ว ในปลายปี ค.ศ. 1878 พวกเขาได้เดินทางออกจาก
นิวยอร์ก ผ่านลอนดอนเพื่อไปยังจุดหมายคือ นครบอมเบย์ การเดินทางของพวกเขาเป็น
ที่รับรู้กันทั่วไปในสังคมบอมเบย์ เนื่องจากทั้งคู่เป็นผู้ก่อตั้งสมาคมเทวปรัชญา และ
โอลคอตต์ได้รับการสนับสนุนในฐานะชาวตะวันตกที่มิได้มาอินเดียเช่นเจ้าอาณานิคม 
หากแต่เป็นผู้ที่จะมาเรียนรู้จากผู้รู้ในอินเดีย โดยเขาได้ประกาศว่าสมาคมเทวปรัชญานั้นมี
จุดมุ่งหมายในการปฏิรูปสังคมอินเดีย และเชื่อว่าความรู้จากอินเดียจะสามารถน าไปแก้ไข
ความตกต่ าของโลกตะวันตกได้ (Ibid.: 75-77) 

ในวันที่ 16 พฤษภาคม ค.ศ. 1880 โอลคอตต์และบลาวัตสกี ได้จาริกถึงนคร
โคลัมโบ ศรีลังกา โดย ณ ท่ีนี้เอง พวกเขาทั้งสองได้เริ่มบทบาทอันส าคัญในฐานะผู้มีส่วน



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

130 

รื้อฟื้นพุทธศาสนา วันที่ 25 พฤษภาคม พวกเขาทั้งสองถือว่าเป็นคนยุโรปและคน
อเมริกันคนแรกๆ ที่เปลี่ยนจากคริสต์ศาสนามานับถือศาสนาพุทธ โดยพวกเขาได้กระท า
พิธีรับศีลห้า บูชาพระรัตนตรัย ณ วัดวิชานันทะ (Wijananda Monastery) เมืองกัล
(Galle) (Ibid.: 95) 

ที่ศรีลังกา โอลคอตต์เริ่มเคลื่อนไหวทางพุทธศาสนาผ่านการจัดตั้งสมาคมเทวปรัชญา

พุทธ (Buddhist Theosophical Society) ซึ่งเขาได้แบ่งฝ่ายสงฆ์และฝ่ายฆราวาสออก

อย่างชัดเจน ซึ่งนี่เป็นครั้งแรกที่ฆราวาสมีบทบาทในความเคลื่อนไหวทางศาสนาอันเป็น

หัวใจส าคัญของการรื้อฟื้นพุทธในปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 โดยการเคลื่อนไหวของ

สมาคมเทวปรัชญาพุทธฝ่ายฆราวาสนี้ สามารถดึงดูดอุบาสกและอุบาสิกาให้เข้าร่วมสังฆ

กรรมได้อย่างกว้างขวาง เนื่องจากเป็นสถาบันกลางที่ท าให้พวกเขารวมตัวกันต่อต้านชาว

คริสต์ และขณะเดียวกันก็ท าให้พวกเขาเป็นอิสระ ไม่จ าเป็นจะต้องเคลื่อนไหวผ่านพระสงฆ์

อย่างเช่นที่เคยเป็นมาในอดีต (Bond, 1988: 48-49) ความส าเร็จนี้ท าให้สมาคมเทวป

รัชญาพุทธกลายเป็นพันธมิตรส าคัญของชาวพุทธในศรีลังกา 

ในห้วงเวลาดังกล่าวดูเหมือนว่าคริสต์ศาสนาจะมีอ านาจในสถาบันต่างๆ ในศรีลังกา

อย่างมาก เห็นได้จากโรงเรียนรัฐบาลกว่า 1,200 โรงเรียน มีเพียง 4 โรงเรียนเท่านั้นที่

เป็นโรงเรียนพุทธ ที่เหลือเป็นโรงเรียนคริสต์ทั้งหมด รวมทั้งการจดทะเบียนเกิด แต่งงาน

และตาย ตามพระราชบัญญัติที่ออกโดยรัฐบาลอาณานิคมอังกฤษนั้นก็ก าหนดให้ต้อง

เป็นไปตามพิธีกรรมทางคริสต์ศาสนา สถาบันทางการศึกษาที่จัดตั้งโดยมิชชันนารีได้ลด

บทบาทสถาบันทางการศึกษาในวัดพุทธดั้งเดิมของศรีลังกาลงไป (Prothero, 1995: 86)

การเปลี่ยนมานับถือศาสนาพุทธของโอลคอตต์จึงเป็นการเคลื่อนไหวอันส าคัญที่ท าให้พุทธ

ศาสนาเริ่มกลายมาเป็นสถาบันส าคัญในการต่อต้านอาณานิคม แม้ว่าความเคลื่อนไหว

เหล่านี้จะมิได้เริ่มโดยโอลคอตต์เพียงคนเดียวก็ตาม 

พันเอกเฮนรี สตีล โอลคอตต์ นั้นสถาปนาบทบาทของตนเป็นตัวแทนของพุทธ

ศาสนิกสิงหล เนื่องด้วยฐานะชาวตะวันตกของเขา เขาเองสามารถเป็นผู้ที่ติดต่อกับรัฐบาล

อาณานิคมได้ และมีผลงงานหลายประการ อาทิ การเคลื่อนไหวให้รัฐบาลอาณานิคม

รับรองสิทธิของชาวพุทธ เขาผลักดันให้วันวิสาขบูชาเป็นวันหยุดนักขัตฤกษ์ และที่ส าคัญ

คือเขาผลักดันให้รัฐบาลอาณานิคมใช้เจ้าหน้าที่ชาวพุทธในการจดทะเบียนสมรสของชาว

พุทธ รวมทั้งเขายังได้ช่วยออกแบบธงพุทธศาสนาสากลด้วย (Bond, 1988: 49)  

หัวใจของความเคลื่อนไหวทางศาสนาของสมาคมเทวปรัชญาพุทธนี้อยู่ที่ เรื่อง
การศึกษา โดยโอลคอตต์ต้องการให้การศึกษาพุทธศาสนานั้นครองความส าคัญในระดับ
เดียวกับโรงเรียนคริสต์ เขาได้เริ่มระดมทุนในการจัดตั้งโรงเรียนพุทธ ทั้งจากในเมืองและ
ชนบทของศรีลังกา และในที่สุดได้ก่อตั้งโรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์เพื่อแข่งขันกับ



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

131 

การศึกษาของมิชชันนารีและขยายต่อไปถึงระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษา โดยใช้
รูปแบบเดียวกับโรงเรียนคริสต์หากแต่ใช้การสอนพุทธศาสนา (Ibid.)  

พุทธศาสนาที่โอลคอตต์รื้อฟ้ืนมานั้น มิใช่เป็นพุทธศาสนาแบบจารีตของชาวสิงหล แต่

หากคือพุทธศาสนาใหม่ผ่านการตีความของเขา ในปี ค.ศ. 1881 โอลคอตต์ได้ตีพิมพ์งาน

รณรงค์พุทธศาสนาของเขาชื่อ Buddhist Catechism หนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือที่น าไปใช้

ในโรงเรียนที่ตั้งโดยสมาคมเทวปรัชญาพุทธและเป็นตัวแทนมุมมองของเขาต่อพุทธศาสนา

ว่าเป็นศาสนาที่มีความเป็นวิทยาศาสตร์ ส าหรับโอลคอตต์แล้วพระพุทธเจ้ามิใช่พระผู้เป็น

เจ้าผู้ซึ่งเกิดมาเป็นผู้วิเศษ หากแต่ทรงเป็นมนุษย์ปุถุชนธรรมดาที่ฝึกฝนตนเองจนกระทั่ง

บรรลุนิพพาน Buddhist Catechism จึงเป็นเหมือนแถลงการณ์ต่อต้านคริสต์ศาสนาของ

โอลคอตต์ นิพพานมิได้เป็นสภาวะอันอยู่นอกเหนือประสบการณ์ของมนุษย์ หากแต่เข้าถึง

ได้เมื่อคนผู้นั้นยังมีชีวิตอยู่บนโลกมนุษย์นี้เอง (Ibid.: 50) 

ในปัจจุบันนี้ วันที่ 17 กุมภาพันธ์ เป็นวันที่ชาวพุทธในอินเดียและศรีลังการ าลึกถึง
มรณกรรมของเขา ในฐานะที่เขาเป็นผู้อุทิศตนรื้อฟื้นพุทธศาสนา ขณะเดียวกันผู้ที่ศึกษา
ประวัติศาสตร์ยุคอาณานิคมย่อมจะต้องตระหนักว่า การรื้อฟื้นพุทธศาสนามิใช่
กระบวนการอันปราศจากความสัมพันธ์ทางอ านาจ ถึงแม้ว่างานศึกษาจ านวนมากที่พูดถึง
การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนาจะให้ข้อสังเกตมากมายต่อกระบวนการนี้ในฐานะการสร้างอัตลักษณ์
ความเป็นพุทธศาสนา แต่ปฏิเสธไม่ได้ว่า ทุกครั้งที่มีการรื้อฟื้นพุทธศาสนาก็เกิด
กระบวนการกีดกัน กดขี่ และสร้างศัตรูต่างศาสนาขึ้นเสมอ ดังเช่นที่ผลงานการรื้อฟื้น
พุทธศาสนานั้นเองก็ถูกฉกฉวยไปใช้ในการต่อต้านชาวคริสต์และต่อต้านอาณานิคม และ
เราอาจจะปฏิ เสธไม่ ได้ เต็มปากว่ าโอลคอตต์มิ ได้มี ส่ วนในกระบวนการนี้ ด้ วย 
(Obeyesekere, 1997: 329-335)   

 

3.2 วิวาทะเร่ืองพุทธโปรแตสแตนท์ (Protestant Buddhism)  
 มโนทัศน์อันส าคัญที่สุดหนึ่งในการอธิบายความสัมพันธ์ทางอ านาจที่เป็นผลมาจาก
การปะทะกันของพุทธศาสนากับอาณานิคมในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 ในศรีลังกา 
คือมโนทัศน์เรื่องพุทธโปรแตสแตนท์ (Protestant Buddhism) ซึ่งเสนอโดย คะนานาท 
โอเบเยเซเกเร (Gananath Obeyesekere, 1970) โดยมีงานจ านวนมากในช่วงทศวรรษ
ที่เจ็ดศูนย์ถึงเก้าศูนย์ที่ใช้มโนทัศน์นี้ (Obeyesekere, 1972, 1975; Malagoda, 1976; 
Stirrat, 1981; Gombrich, 1983; Bond, 1988; Spencer, 1990; Batholomeusz, 
1994; Seneviratne, 1999) พุทธโปรแตสแตนท์เป็นมโนทัศน์ที่ถูกใช้อธิบายการรื้อฟื้น
พุทธของศรีลังกาในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 โดยกระบวนการนี้ประกอบขึ้นด้วย
บริบททางประวัติศาสตร์สองบริบท บริบทแรกคือกิจกรรมของมิชชันนารีโปรแตสแตนท์ 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

132 

โดยกว้างส่งผลให้เกิดแรงสะท้อนกลับมาจากชาวพุทธ อีกบริบทหนึ่งคือกระบวนการอัน
เป็นผลของการปะทะระหว่างความรู้ท้องถิ่นศรีลังกากับความรู้ตะวันตกโดยเฉพาะในเรื่อง
การศึกษา ซึ่งมีกระบวนการการเกิดขึ้นของชนชั้นกลางชาวสิงหลเป็นส่วนประกอบส าคัญ
อันขาดไม่ได้ เนื่องจากผู้ที่ถือหลักปฏิบัติแบบพุทธโปรแตสแตนท์นั้นเป็นกระฎุมพีสิงหลที่
เกิดใหม่ในช่วงเวลาดังกล่าวทั้งหมดทั้งสิ้น (Gombrich and Obeyesekere, 1990: 202
-203) 

ส าหรับโอเบเยเซเกเรแล้ว แก่นของวิถีปฏิบัติแบบคริสต์โปรแตสแตนท์อยู่ที่ปัจเจกชน

สามารถค้นหาจุดมุ่งหมายอันสูงสุดทางศาสนาได้โดยมิต้องผ่านตัวกลาง แน่นอนว่านี่คือ

การปฏิเสธบทบาทของนักบวชและนักบุญในฐานะเป็นผู้เช่ือมระหว่างมนุษย์กับพระผู้เป็นเจ้า 

เมื่อหลักปฏิบัติเช่นนี้ถูกปฏิบัติในจารีตแบบพุทธเถรวาทสิงหลนั่นก็หมายความว่าปัจเจก

บุคคลหนึ่งสามารถเข้าถึงนิพพานได้โดยมิต้องผ่านพระสงฆ์องค์เจ้าแต่อย่างใด นั่น

หมายความว่าบุคคลทุกคนเสมอภาคพร้อมถึงกันในการจะเข้าถึงนิพพานได้หากท าการ

ฝึกฝน ส าหรับพวกพุทธโปรแตสแตนท์แล้วศาสนาจึงเป็นเรื่องส่วนตัวและเป็นเรื่องที่อยู่

ภายในและไม่ว่าตนเองจะปฏิบัติตนอย่างไรในที่สาธารณะ เป็นเรื่องไม่ส าคัญเท่ากับว่าใน

จิตใจหรือวิญญาณของตนเองนั้นเป็นอย่างไรมากกว่า นอกจากนี้หลักปฏิบัติเช่นนี้ส าหรับ

ชาวพุทธโปรแตสแตนท์จะไม่จ ากัดอยู่เพียงแค่ศาสนาใดศาสนาหนึ่งเท่านั้น แต่พุทธศาสนา

ส าหรับพวกพุทธโปรแตสแตนท์เป็นศาสนาสากล ใครๆ ก็เข้าถึงได้ หากปฏิบัติตนอย่าง

ถูกต้อง นั่นก็เป็นเพราะว่าพุทธศาสนาเป็นศาสนาท่ีดีท่ีสุดนั่นเอง (Ibid.: 215-216) 

หากจะสรุปลักษณะของพุทธโปรแตสแตนท์แล้ว เราสามารถสรุปได้ทั้งหมดแบ่งเป็นสี่
ข้อด้วยกัน โดยกอมบริชและโอเบเยเซเกเร สรุปว่า (Ibid.: 218) 

 
หนึ่ง [พุทธโปรแตสแตนท์] ละเลยท่าทีแบบพุทธจารีตที่

ปฏิบัติต่อศาสนาอื่นอย่างปรองดองและให้ความส าคัญกับเรื่องภายนอก
มาสู่จุดยืนแบบพุทธแท้พุทธไม่แท้ 

  สอง [พุ ทธโปรแตสแตนท์ ]  มี วิ ถี แบบรากฐานนิ ยม 
[fundamentalism]  

  สาม [พุทธโปรแตสแตนท์] อ้างว่าพุทธศาสนามิใช่ศาสนา
หากแต่เป็นปรัชญา 

  สี่ เกี่ยวข้องกับทุกข้อที่กล่าวมาข้างต้นโดยเฉพาะข้อที่สาม 
คือ พุทธโปรแตสแตนท์อาศัยมโนทัศน์ในภาษาอังกฤษ 

 
ในขณะเดียวกันมีผู้ที่ตั้งค าถามและไม่เห็นด้วยต่ออรรถาธิบายพุทธศาสนาในช่วงเวลา

ดังกล่าวด้วยมโนทัศน์พุทธโปรแตสแตนท์ โดยมีข้อเรียกร้องให้ขยายความเข้าใจเรื่องจารีต
แบบโปรแตสแตนท์ที่เขียนโดยแมกซ์ เวเบอร์ (Max Weber) เสียก่อน บทปริทรรศน์ของ



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

133 

สตีเฟน โพรเทโร (Prothero, 1995) มองว่าจารีตโปรแตสแตนท์ที่โอเบเยเซเกเรน ามา
อภิปรายว่าเป็นพุทธโปรแตสแตนท์นั้น ผิดฝาผิดตัว ผิดบริบท โพรเทโรเห็นว่า การที่
โอเบเยเซเกเรใช้ริชาร์ด แบกซ์เตอร์ (Richard Baxter, 1615-1691) ผู้ซึ่งเป็นบุคคล
ส าคัญของจารีตเพียวริทันในอังกฤษ ช่วงคริสต์ศตวรรษท่ี 17 มาเป็นตัวแทนของจารีตโป
รแตสแตนท์ในศรีลังกานั้นผิด บทปริทรรศน์เสนอว่าจะต้องใช้โปรแตสแตนท์อังกฤษและ
อเมริกันในคริสต์ศตวรรษที่ 19 มาอธิบายการเกิดขึ้นของพุทธโปรแตสแตนท์มากกว่า 
โดยอธิบายกระบวนการนี้ผ่านชีวิตของพันเอกเฮนรี สตีลโอลคอตต์ ในสามประเด็น  

ประเด็นแรกโพรเทโรชี้ชวนให้เข้าใจในเบื้องต้นว่าบริบทจารีตโปรแตสแตนท์ใน

สหรัฐอเมริกานั้นแบ่งออกเป็นสองสายคือสายอีแวนเจลิคอล (Evangelical) และสาย

โมเดิร์นนิสต์ (Modernist) โดยโอลคอตต์นั้นสังกัดในโปรแตสแตนท์สายหลังนี้ ความคิด

ของเขาได้รับอิทธิพลมาจากความเคลื่อนไหวทางความคิดในกระแสโรแมนติก 

(Romanticism) ที่ว่า มีพลังบางอย่างที่ก าหนดธรรมชาติ วัฒนธรรม และมนุษยชาติ เขา

จึงใช้เวลาในช่วงชีวิตในการแสดงให้เห็นถึงพลังนี้ ผ่านกระบวนการเก็บข้อมูลที่เป็น

วิทยาศาสตร์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งโอลคอตต์เชื่อว่าศาสนานั้นจะต้องอภิวัฒน์ไปข้างหน้าอยู่

เสมอไม่ว่าจะถูกเรียกว่าอะไรก็ตาม นี่เองเป็นฐานของการเปลี่ยนมานับถือศาสนาพุทธของ

เขา 

ประเด็นท่ีสอง การจะเข้าใจโปรแตสแตนท์ของโอลคอตต์จะต้องค านึงถึงว่าโอลคอตต์

เป็นส่วนหนึ่งของสังคมผู้ดีนิวยอร์กในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 เขาเป็นสมาชิก

สมาคมโลตอส (Lotos Club) สมาคมผู้ดีที่มีสมาชิกในยุคต่อมาอย่างเช่น มาร์ค ทเวน

(Mark Twain) มาร์กาเรต มีด (Magared Mead) ดไวท์ ดี ไอเซนฮาวเวอร์ (Dwight D. 

Esienhower) แอนดรูว์ คาร์เนกี (Andrew Carnegie) ออร์สัน เวลส์ (Orson Welles)

ปีเตอร์ โอทูล (Peter O’Toole) คริสโตเฟอร์ พลัมเมอร์ (Christopher Plummer) และ

วินตัน มาร์ซาลิส (Wynton Marsails) เป็นต้น (Wikipedia, Lotos Club, 2017)

สมาชิกสโมสรนี้มีวัฒนธรรมร่วมกันในฐานะอารยชน ไม่ว่าจะเป็นการงดเนื้อสัตว์ การรัก

นวลสงวนตัว การควบคุมอารมณ์ และความเชื่อว่าตนมีบทบาทในการปฏิรูปสังคม 

เปลี่ยนแปลงสังคมไปในทางที่ดีขึ้น โอลคอตต์จึงเป็นหนึ่งในคนเหล่านี้ที่น าวัฒนธรรม

เช่นนี้ไปยังเกาะศรีลังกา และน าเสนอวัฒนธรรมเช่นนี้ผ่านไวยากรณ์ที่เป็นพุทธศาสนา

นั่นเอง 

ประเด็นสุดท้าย บริบทของโลกในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 คือการเติบโตของ
บูรพาคดีศึกษา (Oriental Studies) โดยทั่วไปในยุโรป ซึ่งโอลคอตต์เองเป็นส่วนหนึ่งของ
บริบทนี้ องค์ความรู้ที่เขาได้รับมาจากบทบาทอันส าคัญของนักบูรพาคดีศึกษาเช่น ฟรีดริช
แมกซ์ มุลเลอร์(Friedrich Max Müller) โทมัส ริส เดวิดส์ (Thomas Rhys Davids) 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

134 

(Prothero, 1995: 293-294) บูรพาคดีศึกษาในภูมิภาคเอเชียใต้นี้สามารถสืบย้อนไปได้
ถึ ง ก ารก่ อตั้ ง สม าคม เอ เ ชี ยติ ก แ ห่ ง เ บ งกอล ( Asiatic Society of Bengal) ณ        
นครกัลกัตตา ในปี ค.ศ. 1874 โดยบุคคลที่มีบทบาทส าคัญคือเซอร์ วิลเลียมโจนส์ (Sir 
William Jones) ผู้พิพากษาของบริษัทอินเดียตะวันออกของอังกฤษ โดยงานวิชาการที่
ผลิตจากสมาคมเอเชียติกแห่งเบงกอลนี้ได้ก่อให้เกิดความสนใจบูรพาคดีศึกษาในเอเชียใต้
เป็นการเฉพาะ ดังที่มีการเรียกกันว่ าการฟื้นฟูศิลวิทยาการเบงกอล ( Bengali       
Renaissance)9 (King, 2005: 280-282) ในช่วงท้ายของชีวิตแมกซ์ มุลเลอร์ใช้เวลา
ส่วนใหญ่ให้ความสนใจสงครามแอฟริกาใต้เพื่อสนับสนุนฝ่ายจักรวรรดิอังกฤษในการท า
สงคราม (Chidester, 2014: 59-89) 

ข้อท้วงติงของโพรเทโรนั้นมีทิศทางในลักษณะการขยายให้เกิดความเข้าใจสารัตถะ

หรือประวัติศาสตร์ของพัฒนาการจารีตคริสต์ศาสนาหลังการปฏิรูป บทความปริทัศน์โดย

จอห์น โฮลท์(Holt, 1991) และโดยเฉพาะจอห์นสัน (Johnson, 2004) ลงรายละเอียด

อย่างพิสดารในด้านสังคมวิทยาศาสนา ถึงความแตกต่างหรือ “ความเข้ากันไม่ได้” ของ

จารีตโปรแตสแตนท์และพุทธศาสนา โดยเขาได้แย้งว่าชีวิตและงานของอนาคาริกะ ธรรม

ปาละ มิได้มีลักษณะเป็นโปรแตสแตนท์อย่างที่โอเบเยเซเกเรเสนอเอาไว้ และเพื่อที่จะ

ปกป้องเสียงของคนท้องถิ่นจอห์นสันและโฮลท์จึงไม่เชื่อว่าการใช้มโนทัศน์พุทธโปรแตส

แตนท์จะสามารถอธิบายสังคมศรีลังกาได้ 

ผู้วิจัยเห็นว่างานวิพากษ์มโนทัศน์พุทธโปรแตสแตนท์เหล่านี้วางอยู่บนฐานความคิดซึ่งมี

ข้อจ ากัดเป็นอย่างยิ่ง การเรียกร้องให้เข้าใจมโนทัศน์ที่ก าหนดจารีตแบบโปรแตสแตนท์

รวมทั้งจารีตแบบเพียวริตัน (Puritanism) ของยุโรปเหนือหลังการปฏิรูปคริสต์ศาสนา 

(Reformation) ในคริสต์ศตวรรษที่ 17 และข้อเสนอประเภทว่าแนวความคิดโปรแตส

แตนท์นั้นไม่สามารถเข้ากับแนวความคิดพุทธศาสนาได้ ดูเหมือนจะพยายามยืนกรานว่ามี 

“ศาสนาที่แท้จริง” อยู่ ผู้วิจัยเห็นต่อไปว่างานวิพากษ์เหล่านี้ตกอยู่ภายใต้ข้อจ ากัดของ

วงการศาสนศึกษา (Religious Studies) ประเภทหนึ่ง ที่มุ่งส ารวจหาเส้นแบ่งของศาสนา

ต่างๆ และสะท้อนออกมาอย่างส าคัญว่างานเหล่านี้มิได้เชื่อมโยงศาสนาในฐานะอุดมการณ์

เข้ากับโครงการอาณานิคมของตะวันตกเลย อันเป็นผลมาจากความเชื่อว่าเกิดการแยก

ระหว่างศาสนจักรและอาณาจักรส าเร็จเป็นที่เรียบร้อยแล้วในยุโรปเหนือและสหรัฐอเมริกา 

(Asad, 2003: 181-204) และโครงการอาณานิคมในคริสต์ศตวรรษที่ 19 นั้น ไม่มี

อะไรเกี่ยวข้องกับเรื่องศาสนา ทั้งๆ ที่โครงการอาณานิคมของจักรวรรดิอังกฤษนั้นเป็น

ปรากฏการณ์ทางคริสต์ศาสนา หรือเป็น “คริสต์อาณานิคม” (Christian colonialism) 

(Jayasekera, 2017: 175-353) 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

135 

การเสนอมโนทัศน์โปรแตสแตนท์ จึงเป็นการแสดงความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าอาณา
นิคมและเมืองขึ้น และผู้ที่สมาทานมโนทัศน์นี้ในฐานะกระฎุมพีลังกา ผู้ซึ่งต่อมาจะเป็นผู้
ครองอ านาจน าในสังคมศรีลังกาตลอดคริสต์ศตวรรษที่ 20 ส าหรับผู้วิจัยแล้วประเด็นที่
ส าคัญอยู่ที่ว่าความสัมพันธ์ทางอ านาจในด้านอุดมการณ์เป็นอย่างไร มากกว่าจะเรียก
จารีตหนึ่งๆ ว่าอะไร  

 
3.3 ความสัมพันธ์ระหว่างคณะสงฆ์และฆราวาส  
 ลักษณะส าคัญประการหนึ่งของพุทธโปรแตสแตนท์คือการแยกระหว่างคณะสงฆ์และ
ฆราวาส ฆราวาสได้กลายมาเป็นสถาบันอันส าคัญในการเปลี่ยนแปลงพุทธศาสนาโดยมี
บทบาทมากอย่างที่ไม่เคยเป็นมาก่อนในประวัติศาสตร์สมัยใหม่ของศรีลังกา (Swearer, 
1970) และแน่นอนว่าปรากฏการณ์นี้ย่อมจะต้องสร้างความตึงเครียดระหว่างพระสงฆ์และ
ฆราวาสอยู่บ้าง ดังเช่นกรณีมหาเถรหิกกะตุเว ศรีสุมังคลา ผู้เป็นประธานของสมาคม
เทวปรัชญาพุทธฝ่ายสงฆ์และผู้ที่สนับสนุนท่านนั้นดูเหมือนว่าจะมีความต่อต้านการมี
บทบาทขึ้นมาของเหล่าฆราวาสไม่มากก็น้อย (Gombrich and Obeyesekere, 1990: 
231) นอกจากนี้พระมหาเถรศรีสุมงคลานั้นได้ปฏิเสธที่จะสนับสนุนงานเขียนเรื่อง The 
Buddhist Catechism โดยพันเอกเฮนรี สตีล โอลคอตต์ โดยมีเงื่อนไขว่าโอลคอตต์จัก
ต้องเปลี่ยนการตีความเรื่องนิพพานเสียก่อน (Bond, 1988: 50) 
 ในการขยายความเรื่องพุทธโปรแตสแตนท์ คะนานาท โอเบเยเซเกเร ได้อ้างอิงถึง
แมกซ์ เวเบอร์ ผู้ซึ่งเรียกจริยธรรมของพวกคัลวิน (Calvinist) ว่าเป็น “การบ าเพ็ญตบะ
ทางโลก” (inner-worldly asceticism) โดยจริยธรรมของพวกคัลวินนี้คือการท างานโดย
ถือว่าเป็นการบ าเพ็ญตบะเพื่อสะสมความมั่งคั่ง แต่ความมั่งคั่งนี้พวกคัลวินจะไม่ใช้ในการ
ซื้อหาความสุข หากแต่ไปท าการลงทุนเพื่อให้มีความมั่งคั่งเพิ่มพูนขึ้น โดยหวังว่า
ความส าเร็จทางโลกจะน าพวกเขาไปอยู่ในอาณาจักรของพระผู้เป็นเจ้า ปรากฏการณ์นี้ไม่
แตกต่างจากการสนับสนุนให้เหล่าฆราวาสมีความวิริยะอุตสาหะในการท างานในโลกของ
พวกพุทธโปรแตสแตนท์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกระฎุมพีสิงหลซึ่งขยายตัวอย่างรวดเร็วในช่วง
ปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 พวกเขามุ่งบ าเพ็ญตบะในการสะสมทุนและสถาปนาอ านาจน า
ของชนช้ันตน วิถีปฏิบัติแบบพุทธโปรแตสแตนท์นี้มีความเหมือนและต่างจากวิถีปฏิบัติแบบ
คริสต์โปรแตสแตนท์ในบางแง่ อาทิ ในคริสต์ศาสนานั้นโปรแตสแตนท์ได้ท าการต่อต้าน
บทบาทของคริสตจักรคาทอลิก และเชื่อว่าปัจเจกบุคคลสามารถด าเนินหนทางการไถ่บาป
ได้ด้วยตนเองมิใช่ต้องผ่านคริสตจักร ในแง่นี้พุทธโปรแตสแตนท์มีความคล้ายคลึงที่เชื่อว่า
ปัจเจกบุคคลสามารถด าเนินหนทางไปสู่วิถีนิพพานได้ด้วยตนเองโดยมิต้องอาศัยพระสงฆ์
ดังตัวอย่างเช่น กลุ่มวินะยะวาทะนะ สมิติยะ (Vinayavardhana Samitiya) ซึ่งเป็นกลุ่ม
นักบวชที่ไม่ต้องขึ้นอยู่กับคณะสงฆ์ส่วนกลาง (Kemper, 1978) แต่ในขณะเดียวกันความ
แตกต่างที่ชัดเจนคือเหล่าพุทธโปรแตสแตนท์นั้นมิได้ตัดสายสัมพันธ์กับคณะสงฆ์โดยสิ้นเชิง
ดั ง เ ช่ นที่ พ วก คัลวิ น ตัดความสั มพั น ธ์ กั บคริ สตจั ก รคาทอลิ ก  (Gombrich and 
Obeyesekere, 1990: 231-232) 

วิถีการบ าเพ็ญตบะของกระฎุมพีพุทธโปรแตสแตนท์ลังกานั้นไม่ได้มีลักษณะสุดโต่ง ละ
ทิ้งโลกิยะวิสัยเพื่อไปสู่โลกุตระอย่างที่วิถีปฏิบัติของพวกเขาโฆษณาเอาไว้แต่อย่างใด พวก



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

136 

เขาไม่ได้ละทิ้งชีวิตครอบครัว บุตรและภรรยา ละทิ้งอาชีพการงานทรัพย์สินเงินทอง เพื่อ
ออกผนวชดังเช่นเจ้าชายสิทธัตถะ แต่พวกเขามุ่งเน้นการใช้เวลาว่างของตนเองในการ
ปฏิบัติตนเป็นพุทธศาสนิกเช่นการนุ่งขาวห่มขาวปฏิบัติธรรมในวันหยุด การงดอบายมุข 
หรือการหันมากินมังสวิรัติในเวลาที่พวกเขาสะดวก เป็นต้น นอกจากนี้กระฎุมพีพุทธ   
โปรแตสแตนท์ศรีลังกายังเริ่มบทบาทใหม่ๆ ที่มิใช่เป็นของอุบาสกอุบาสิกามาก่อนคือการ
เทศนาธรรมและการนั่งวิปัสสนากรรมฐานซึ่งเป็นการคิดค้นของอนาคาริกะ ธรรมมะ   
ปาละผู้ซึ่งค้นพบคัมภีร์บาลีในเรื่องการวิปัสสนากรรมฐาน ในปี ค.ศ. 1890 เขาจึงแต่ง
และเรียบเรียงวิธีการนั่งสมาธิในแบบของตน นี่คือจุดเริ่มต้นของการท าให้การนั่งสมาธิเป็น
หนทางในการเข้าถึงสภาวะโลกุตระตั้งแต่ช่วงทศวรรษดังกล่าวเป็นต้นมา โดยจะเห็นว่าผู้
นิยมนั่งวิปัสสนากรรมฐานประกอบไปด้วยกระฎุมพีสิงหลเสียเป็นส่วนใหญ่ ( Ibid.: 237-
238) วิปัสสนากรรมฐานจึงเกิดขึ้นจากกระฎุมพีสิงหล โดยกระฎุมพีสิงหล เพื่อกระฎุมพี
สิงหลโดยแท ้

 

สรุป 
 ผู้วิจัยได้ท าการส ารวจสถานะความรู้เรื่องการรื้อฟื้นพุทธศาสนาในศรีลังกาในเบื้องต้น 
มิใช่ด้วยวัตถุประสงค์ของการพยายามท าความเข้าใจประวัติศาสตร์ความคิดและวัฒนธรรม
ของโลกหนึ่งๆ เท่านั้น ที่ส าคัญไปกว่านั้นคือผู้วิจัยพยายามเข้าถึงปัญหาเรื่องความสัมพันธ์
ระหว่างความคิดทางศาสนาและอ านาจที่เผยตัวออกมาเป็นเหตุการณ์ความขัดแย้งและ
ความรุนแรง “ทางศาสนา” ในโลกสมัยใหม่ แน่นอนว่าเราไม่สามารถเข้าใจความขัดแย้ง
ผ่านมิติความคิดทางศาสนาเท่านั้น แต่ในขณะเดียวกัน เราก็ไม่สามารถเข้าใจ
ความสัมพันธ์ทางสังคมในโลกสมัยใหม่โดยมิค านึงถึงมิติทางเทววิทยาได้เช่นเดียวกัน
(Milbank, 1990 [2006]) บทความวิจัยชิ้นนี้ได้ใช้วิธีการทางประวัติศาสตร์ในการ
จัดเรียงงานศึกษาอันเกี่ยวข้องกับปรากฏการณ์ “ทางศาสนา” หนึ่ง เพื่อที่จะเสนอว่า
ปรากฏการณ์ดังกล่าวมิใช่ปรากฏการณ์ทางศาสนา และการจะอภิปรายประเด็น “ทาง
ศาสนา” ทุกประเด็นไม่ควรจะต้องถูกจัดประเภทแต่แรกว่า ประเด็นเหล่านั้นเป็นเรื่องทาง
ศาสนา จนกว่าเราจะท าความเข้าใจให้กระจ่างขึ้นได้เสียก่อนในเรื่องความสัมพันธ์ทาง
ศาสนากับกระบวนการกลายเป็นฆราวาส (secularization) ของโลกซีกใต้ (The Global 
South) ในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษท่ี 20 ถึงต้นคริสต์ศตวรรษท่ี 21  
 
เชิงอรรถ 

1 บทความวิจัยน้ีเป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยที่ก าลังด าเนินการในโครงการ “พุทธศาสนาเถรวาท
กับความขัดแย้ง: ส ารวจสถานะความรู้ กรณีศึกษาประเทศศรีลังกา” ซึ่งได้รับทุนอุดหนุนจากส านักงาน
กองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) สัญญาเลขที ่RDG5910052 โดยมีระยะเวลาด าเนินการระหว่างเดือน
กันยายน พ.ศ. 2559 ถึงเดือนกันยายน พ.ศ. 2560 ผู้วิจยัขอขอบคุณนางสาววิราวรรณ นฤปิติ ผู้ช่วย
วิจัยในโครงการ ขอขอบคุณเจ้าหน้าทีห่อสมุดแห่งชาติ และหอจดหมายเหตุแห่งชาติศรีลังกา นครโคลัมโบ 
ขอขอบคุณเจ้าหน้าที่หอสมุดแห่งมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และขอขอบคุณกองบรรณาธิการวารสาร
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร และผู้ทรงคุณวุฒิผู้ประเมินบทความทั้งสองท่านมา ณ ที่น้ี 

2 มีข้อแนะน าจากผู้ทรงคุณวุฒิผูป้ระเมินบทความว่า การปริวัตรค าในภาษาบาลีและสันสกฤต
ควรท าให้ถูกต้องตามหลักการ เช่น  



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

137 

Dhramapala จะต้องถอดความชื่อว่า ธรรมพล  
Krishnaprasanna Sen จะต้องถอดความชื่อว่า กฤษณะประสัญญะ เสน 
Vivekananda จะตอ้งถอดความชื่อว่า วิเวกอนันทา 
Ambedkar จะตอ้งถอดความชื่อว่า อัมเพทการ 
Jayawardena จะตอ้งถอดความชื่อว่า ชัยวรรทนา 
ฯลฯ  
แม้ว่าจะเห็นด้วยกับข้อแนะน าอันเป็นประโยชน์น้ีแต่บทความวิจัยน้ีจะใช้การถอดอักษรโรมันของ

ชื่อมาเป็นภาษาไทยแบบถ่ายเสียง โดยไม่ค านึงถึงการสะกดการันต์และวรรณยุกต์ เช่น Anagarika   
Dharmapala จะถอดเสียงเป็น อนาคาริกะ ธรรมปาละ หรือ Gananath Obeyesekere จะถอดเสยีงเป็น 
คะนานาท โอเบเยเซเกเร ทั้งน้ีเน่ืองด้วยเหตผุลว่าการส่งผ่านความรู้ศรีลังกาศึกษาที่ใช้ในการวิจัยน้ีอยู่
ภายในโลกภาษาอังกฤษ อันเป็นภาษาประจ า (vernacular) ซึ่งเป็นผลผลิตของโลกสมัยใหม่ (Ostler, 
2005) และไทยเป็นส่วนหนึ่งของโลกน้ัน 

3 ประเทศศรีลังกาถูกเรียกว่าซีลอนตลอดยุคอาณานิคมอังกฤษจนกระทั่งเปลีย่นชื่อเป็นศรีลังกา
ในปี ค.ศ.1972 บทความวิจัยน้ีจะใช้ชือ่ปัจจบุัน ยกเว้นว่าจะเป็นการอ้างอิงจากเอกสารชั้นต้นในชื่ออื่นๆ 

4 โปรดดูประวัติการก่อต้ังวิทยาลัยสงฆ์ปิริเวนะอย่างพิสดารในแบล็คเบิร์น (Blackburn, 
2010: 34-68)   

5 วิวาทะปานาดูระนี้ เป็นเหตุการณ์ท้ายๆ ของการโต้วาทีสาธารณะระหว่างชาวพุทธและชาว
คริสต์ที่ด าเนินต่อมาหลายปี โดยการโต้วาทีคร้ังแรกจัดที่อุทันวิตะ (Udanvita) ในวันที่ 1 กุมภาพันธ์ ค.ศ. 
1866 การโต้วาทีคร้ังที่สองจัดที่กัมโปละ (Gampola)  ในวันที่ 9 และ 10 มกราคม ค.ศ. 1871 
ก่อนที่จะมาถึงการโต้วาทีสาธารณะที่ปานาดูระในวันที่ 26 และ 28 สิงหาคม ค.ศ. 1873 ซึ่งเป็นการ
โต้วาทีสาธารณะคร้ังที่สามในขบวนการร้ือฟื้นพุทธ (Malalgoda, 1976: 225) 

6 อย่างไรก็ดีน่ีเป็นข้อสังเกตการณ์จากผู้ที่ศึกษาพทุธศาสนาทั้งหมดทั้งส้ิน เราไม่มีข้อมูลใดใด
จากมุมมองของทางฝั่งมิชชันนารีเลย 

7 อย่างไรก็ดียังไม่ปรากฏความเชื่อมโยงระหว่างบทบาทของอนาคาริกะ ธรรมปาละ และเร่ือง
วรรณะ (caste) อย่างเป็นระบบ หากแต่มีงานศึกษาเรื่องวรรณะคาราวะ (Karava) ในฐานะวรรณะที่
เติบโตขึ้นมาเป็นชนชั้นน าในศรีลังกา โดยไมเคิล โรเบิร์ตส์ (Michael Roberts,1982)  

8 เซอร์เอดวิน อาร์โนลด์ (Sir Edwin Arnold, 1832-1904) เป็นกวีและเป็นผูท้ี่ท าใหพุ้ทธ
ศาสนาเป็นที่รู้จักในโลกภาษาอังกฤษผ่านงานส าคัญของเขาชื่อ The Light of Asia (1879) เขาได้รับ
การศึกษาที่มหาวิทยาลัยออกซฟ์อร์ดจากน้ันจึงเข้ารับราชการในฐานะครูใหญ่ในวิทยาลัยที่นครปูเน อินเดีย 
ช่วงปี ค.ศ. 1856-1861 ในช่วงเวลาน้ีเองเขาเรียนภาษาต่างๆ ที่ใช้ในอนิเดีย และแปลงานจากภาษา
สันสกฤตเป็นภาษาอังกฤษ งาน The Light of Asia ของเขาน้ัน เป็นทีนิ่ยมอย่างกว้างขวางเม่ือพิมพ์
ออกมาเป็นคร้ังแรก เพราะหลังจากน้ันมีการพิมพ์มากกว่าหนึ่งร้อยคร้ังและได้รับการแปลในอีกหลายภาษา 
และถือว่าเป็นงานที่ผู้ที่สนใจศาสนาในโลกตะวันออกในช่วงเวลาดังกล่าวต้องอ่าน (Lopez, Jr., 2002: 6-
7) โดยได้รับการแปลเป็นภาษาไทยคร้ังแรกในชื่อประทีปแห่งทวีปเอเชีย โดยเจ้าศักด์ิประเสริฐ จ าปาศักด์ิ 
ในปี พ.ศ. 2470  

9 ฟรีดรีช แมกซ์ มุลเลอร์ (Friedrich Max Müller, 1823-1900) เป็นนักภารตะวิทยา 
(Indologist) นักนิรุกติศาสตร์ (Philologist) ผู้ศึกษาต านาน (Mythologist) และเป็นผูท้ี่ก่อใหเ้กิดศาสนา
เปรียบเทยีบ (comparative religion) ในฐานะสาขาวิชา โดยเขามีบทบาทส าคัญในการใช้ความรู้เร่ือง
นิรุกติศาสตร์ในการศึกษา ท าให้ค าว่าอารยัน ได้รับการยอมรับใหเ้ป็นภาษาในตระกูลอินโดยูโรเปียน แต่
ว่าในช่วงเปลี่ยนไปสู่คริสต์ศตวรรษที่ 20 ในศรีลังกา ค าว่าอารยันในฐานะภาษาในกลุ่มอินโดยูโรเปียนได้
เริ่มประสานเข้ากับเชื้อชาติ (race) (โปรดดู Tambiah, 1992: 131)  
 

 
 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

138 

รายการอ้างอิง 

เอกสารภาษาไทย 
ประยุทธ์ หลงสมบุญ, พันตรี. (2540). พจนานุกรม มคธ-ไทย.กรุงเทพมหานคร: เรือง

ปัญญา. 
Translated Thai Reference 
Prayuth Longsomboon, Maj. (1997). Dictionary Bihar-Thai. Bangkok: Rueangpanya.  
 
เอกสารภาษาต่างประเทศ 
Amunugama, Sarath. (1985). Anagarika Dharmapala (1864-1933) and the Transfor-

mation of Sinhala Buddhist Organization in a Colonial Setting, Social Science 
Information 24 (4): 697-730. 

........................................(2016). The Lion's roar: Anagarika Dharmapala & the making of 
Modern Buddhism. Sri Lanka: Vijitha Yapa Publications. 

Asad, Talal. (2003). Formations of the Secular: Christianity, Islam, and Modernity. 
Stanford. California: Stanford University Press.   

Aydin, Cemil. (2007). The Politics of Anti-Westernism in Asia: Visions of World Order 
in Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University 
Press. 

Batholomeusz, Tessa. (1994). Women Under the Bo Three: Buddhist Nuns in Sri 
Lanka. Cambridge: Cambridge University Press. 

Basu, Shamita. (2002). Religious Revivalism as Nationalist Discourse: Swami Viveka-
nanda and New Hinduism in Nineteenth-Century Bengal. New Delhi: Oxford 
University Press. 

Blackburn, Anne M. (2010). Locations of Buddhism: Colonialism & Modernity in Sri 
Lanka. Chicago: The University of Chicago Press. 

.....................................(2001). Buddhist Learning and Textual Practice in Eighteenth-
Century Lankan Monastic Culture. Princeton and Oxford: Princeton Universi-
ty Press. 

……………………………… (2011). ‘Buddhist Revival’ and the ‘Work of Culture’ in Sri Lanka, 
Past and Present. In Seneviratne, H.L. (ed.). The Anthropologist and the 
Native: Essays for Gananath Obeyesekere. New York: Anthem Press. 

Bond, George D. (1988). The Buddhist Revival in Sri Lanka: Religious Tradition, Rein-
terpretation and Response. Columbia: University of South Carolina Press.   

Chidester, David. (2014). Empire of Religion: Imperialism & Comparative Religion. 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

139 

Chicago: University of Chicago Press.   
Deegalle, Mahinda. (ed.), (2006). Buddhism, Conflict and Violence in Modern Sri 

Lanka. London and New York: Routledge. 
Duara, Prasenjit. (1995). Rescuing History from the Nation: Questioning Narratives of 

Modern China. Chicago and London: The University of Chicago Press. 
Evers, H. D. (1964). Buddhism and British Colonial Policy in Ceylon, 1815-1872, Asian 

Studies, 2: 323-333. 
Frost, Mark. (2002). ‘Wider Opportunities’: Religious Revival, Nationalist and the Glob-

al Dimension in Colombo, 1870-1920, Modern Asian Studies, 36 (4): 937-
967. 

Gombrich, Richard. (1983). From Monastery to Meditation Centre: Lay Meditation in 
Modern Sri Lanka. In Denwood, Philip and Piatigorsky, Alexander. (eds.). 
Buddhist Studies: Ancient and Modern. London: Curzon. 

Gombrich, Richard. and Obeyesekere, Gananath. (1990). Buddhism Transformed: 
Religious Change in Sri Lanka. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers Pvt. Ltd. 

Guruge, Ananda. (ed.) (1965). Return to Righteousness: A Collection of Speeches,  
Essays and Letters of Anagarika Dharmapala. Colombo, Sri Lanka: The  
Government Press. 

Holt, John. (1991). Protestant Buddhism?, Religious Studies Review, 17 (4): 307-312. 
Jayasekera, P.V.J. (2017). Confrontations with Colonialism: Resistance, Revivalism 

and Reform under British Rule in Sri Lanka, 1796-1920 vol. 1. Colombo: 
Vijitha Yapa Publications. 

Jayawardena, Kumari. (2000). Nobodies to Somebodies: The Rise of the Colonial 
Bourgeoisie in Sri Lanka. London and New York: Zed Books. 

Johnson, Irving C. (2004). The Buddha and the Puritan: Weberian Reflections on 
“Protestant Buddhism.”, Sri Lanka Journal of Social Sciences, 27 (1&2): 61-
105. 

Kemper, Steven. ( 1978). Buddhism without Bhikkhus: The Sri Lanka Vinaya Vardena 
Society. In Smith, Bardwell L. (ed.). Religion and Legitimation of Power in Sri 
Lanka. Chambersburg: ANIMA Books. 

................................(1991). The Presence of the Past: Chronicles, Politics, and Culture 
in Sinhala Life. Ithaca and London: Cornell University Press. 

…………………………. (2015). Rescued from the Nation: Anagarika Dharmapala and the 
Buddhist World. Chicago and London: The University of Chicago Press. 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

140 

King, Richard. (2005). ‘Orientalism and the study of Religions,’ In Hinnells, John R. 
(ed.). The Routledge Companion to the study of Religion. London and New 
York: Routledge. 

Ling, Trevor. (1980). Buddhist Revival in India: Aspect of the sociology of Buddhism. 
New York: St. Martin’s Press. 

Lopez S. Jr., Donald. (2002). A Modern Buddhist Bible: Essential Readings from East 
and West. Boston: Beacon Press. 

Malalgoda, Kitsiri. (1976). Buddhism in Sinhalese Society, 1750-1900: A Study of Reli-
gious Revival and Change. Berkeley: University of California Press. 

Masuzawa, Tomoko. (2005). The Invention of World Religions; or how European Uni-
versalism War Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: University 
of Chicago Press.  

Mellon, Philip A. (1991). Protestant Buddhism? The Cultural Transformation of Bud-
dhism in England, Religion, 21: 73-92. 

Milbank, John. (1990 [2006]). Theology & Social Theory: Beyond Secular Reason. 
Oxford: Blackwell Publishing. 

Mishra, Pankaj. (2012). From the Ruins of Empire: The Revolt Against The West and 
the Remaking of Asia. Allen Lane: Penguin Books. 

Obeyesekere, Gananath. (1970). Religious Symbolism and Political Change in Cey-

lon.Modern Ceylon Studies. 1: 43-63.  

..............................................(1991). Buddhism and Conscience: An Exploratory Essay, 
Daedulus, 120, (summer): 219-239. 

……………………………………... (1992). Dutthagamani and the Buddhist Conscience. In Allen, 
Douglas. (ed.). Religion and Political Conflict in South Asia: India, Pakistan 
and Sri Lanka. Westport, Conn.: Greenwood Press.    

.............................................(1997). [review of the book The White Buddhist: The Asian 

Odyssey of Henry Steel Olcott, by Stephen Prothero], Journal of Buddhist 

Ethics, 4: 329-335. 

……………………………………….(2006). Buddhism, Ethnicity, and Identity: a Problem in    
Buddhist History. In Deegalle, Mahinda. (ed.). Buddhism, Conflict and Vio-
lence in Modern Sri Lanka. London and New York: Routledge. 

Ostler, Nicholas. (2005). Empires of the Word: A Language History of the World. New 
York: Harper Collins. 



 

การรื้อฟ้ืนพุทธศาสนา (Buddhist Revival) ในศรีลังกาภายใต้อาณานิคมอังกฤษช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 

141 

Prothero, Stephen. (1995). Henry Steel Olcott and “Protestant Buddhism.”, Journal 
of the American Academy of Religion, 63, (2) (summer) : 281-302. 

……………………………... (2011). The White Buddhist: The Asian Odyssey of Henry Steel 
Olcott. Indiana: Indiana University Press. 

Queen, Christopher S. (1996). Dr. Ambedkar and the Hermeneutics of Buddhist    
Liberation. In Queen, Christopher S. and King, B. Sallie. (eds.). Engaged    
Buddhism: Buddhist Liberation Movements in Asia. New York: State Univer-
sity of New York Press. 

Ratnajeevan, S., Hoole, H., Thamotharampillai, C.W. (1997).Tamil Revivalist, Nethra, 
October-December, 2 (1): 1-45. 

Roberts, Michael. (1982). Caste Conflict and Elite Formation: The Rise of a Karava 
Elite in Sri Lanka, 1500-1931. Cambridge: Cambridge University Press. 

Sarkar, Sumit. (1989). Modern India, 1885-1947. New York: St. Martin’s Press. 
Seneviratne, H. L. (1999). The Work of Kings: The New Buddhism in Sri Lanka. Chicago 

and London: University of Chicago Press. 
Snodgrass, Judith. (2003). Presenting Japanese Buddhism to the West. North       

Carolina: The University of North Carolina Press. 
Smith, Bardwell L. et al.(eds.) (1972). The Two Wheels of Dhamma: Essays on the 

Theravada Tradition in India and Ceylon. Chambersburg, Pennsylvania: 
American Academy of Religion.  

Spencer, Jonathan. (1990). A Sinhala Village in a Time of Trouble: Politics and 
Change in Rural Sri Lanka. Oxford: Oxford University Press. 

Spencer, Jonathan. (ed.) (2004). Sri Lanka: History and the Roots of Conflict. London, 
New York: Routhledge. 

Stirrat, R. (1981). The Shrine of St Sebastian at Mirisgama: An Aspect of the Cult of 

the Saints in Catholic Sri Lanka,  Man, 16 (2): 183-201. 

Swearer, Donald K. (1970). Lay Buddhism and the Buddhist Revival in Ceylon., Jour-
nal of the American Academy of Religion, 38 (3) (Sep.) : 255-275. 

Tambiah, S.J. (1976). World Conqueror and World Renouncer. New York: Cambridge 
University Press.   

Wickramasinghe, Nira. (1995). Ethnic Politics in Colonial Sri Lanka 1927-1947. New 
Delhi: Vikas Publishing House. 

 



 

ปรีดี หงษ์สต้น  

142 

Wikipedia, Lotos Club, https://en.wikipedia.org/wiki/Lotos_Club [accessed, 19 March  
 2017]. 
Wilson, A.J. (2000). Tamil Nationalism: Its Origins and Development in 19th and 20th 

Centuries. London: C. Hurst & Co. (Publishers) Ltd. 
Wimalaratne, K.D.G. (1985). Buddhist Revival in Sri Lanka. Colombo: SATARA. 


