
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่อ
อุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

Buddhadasa and the Legitimation for 
the Ideology of the Thai State 

 
วันพัฒน์ ยังมีวิทยา* 

Wanpat Youngmevittaya 
 
 
 
 
 
 
 

 
*นักวิชาการอิสระ 
 
Youngmevittaya, W. (2017). 13 (1): 181-224 
 
DOI:10.14456/jssnu.2017.10 
Copyright © 2017 by Journal of Social Sciences, Naresuan University: JSSNU 
All rights reserved  

วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร 
ปีที่ 13 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) 

 

 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

182 

บทคัดย่อ 

 ถึงแม้จะเป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปว่า
ความคิดทางการเมืองของพุทธทาสขัดแย้ง
กับเสรีประชาธิปไตย แต่งานที่แสดงให้เห็น
ถึงการอ้างเหตุผลของพุทธทาสเพื่อสนับสนุน
ระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรง
เป็นประมุขแบบไทย และอุดมการณ์แบบรัฐ
ไทยคือ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์อย่าง
เป็นรูปธรรมยังมีไม่มากนัก งานบางชิ้น
แม้ว่าจะแสดงให้เห็นว่าความคิดของพุทธ
ทาสขัดกับหลักเสรีประชาธิปไตยอย่างไร 
แต่ไม่ได้ถกเถียงถึงรายละเอียดว่าระบอบ
การเมืองรูปแบบใดที่เหมาะกับสังคมไทย
เป็นการเฉพาะเจาะจง บทความชิ้นนี้จึงเป็น
หนึ่งในความพยายามที่จะแสดงให้เห็นว่า
ความคิดทางการเมืองของพุทธทาส ได้
สร้างความชอบธรรมให้กับระบอบการเมือง
อันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบ
ไทยอย่างไร ข้อถกเถียงหลักของบทความนี้
คือ พุทธทาสสนับสนุนอุดมการณ์รัฐไทย
และปฏิเสธระบอบประชาธิปไตยแบบ
ตะวันตกในขั้นมูลฐานด้วยการใช้ทฤษฎี
สัญญาประชาคมและความเป็นไทย ในด้าน
หนึ่งพุทธทาสยกย่องสถาบันกษัตริย์ ในขณะ
ที่อีกด้านหนึ่งก็โจมตีนักการเมืองและระบอบ
รัฐสภา โดยในทางอุดมคติเห็นว่าระบอบ
การเมืองที่เหมาะสมที่สุดส าหรับมนุษย์
โดยทั่วไปและส าหรับคนไทยโดยเฉพาะคือ
ระบอบราชาธิปไตย และในทางสภาวะความ
เป็นจริงของการเมืองไทยในเวลานั้นเห็นว่า 
ระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรง
เป็นประมุขแบบไทยคือระบอบที่ดีท่ีสุด 

ค าส าคัญ: พุทธทาส, การเมืองอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข, อุดมการณ์
แห่งรัฐไทย, ประชาธิปไตยตะวันตก, สัญญา
ประชาคม, ความเป็นไทย 

Abstract 

Although it is widely held that 
the political thought of Buddhadasa 
is against liberal democracy, there is 
still a few work demonstrating how 
Buddhadasa promotes the politics 
with the King as Head of State and 
the ideology of the Thai state – na-
tion, religion, King – in particular. 
Some work may show how Bud-
dhadasa's political thought is against 
liberal democracy, but they did not 
show what the best political regime 
for contemporary Thai politics in par-
ticular is. This essay is a little at-
tempt to do so. The main argument 
is that Buddhadasa justifies the ideol-
ogy of the Thai state and refuses 
Western democracy radically by em-
ploying a social contract theory and 
the Thainess argument. On the one 
hand, Buddhadasa admires the Thai 
monarchy, on the other he attacks 
politicians and a parliamentary system. 
Ideally, Buddhadasa would prefer all 
humans and Thai people in particular 
to be governed by monarchy. Practi-
cally, he sees that the best political 
regime for contemporary Thai politics 
is the Thai-style politics with the King 
as Head of State. 

Keywords: Buddhadasa, politics with 
the King as Head of State, ideology 
of Thai state, Western democracy, 
social contract, Thainess 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

183 

 บ ทน า พุทธทาส (2449-2536) ไม่เพียงเป็นพระท่ีมีความโดดเด่นในวงการศาสนา
เท่านั้น แต่ยังเป็นพระท่ีเข้ามายุ่งเก่ียวกับการออกความคิดเห็นทางการเมือง
การปกครองอย่างมากทั้งทางตรงและทางอ้อมอีกด้วย ทางตรงคือการพูด

ถึง ตีความและวิจารณ์ระบอบการเมืองโดยตัวพุทธทาสเองในขณะท่ีมีชีวิตอยู่ ทางอ้อมคือ
การที่ความคิดทางการเมือง (หรือแม้แต่ทางธรรม) ของพุทธทาสถูกน ามาอธิบาย ตีความ
และวิจารณ์โดยคนรุ่นหลัง บทความชิ้นนี้ต้องการแสดงให้เห็นว่าความคิดทางการเมือง
ของพุทธทาสเป็นความคิดแบบประเพณีนิยมที่สนับสนุนคติการปกครองของไทย ที่มีจุด
ศูนย์รวมอยู่ที่สถาบันพระมหากษัตริย์ รวมถึงอุดมการณ์ของรัฐไทยคือ ชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์ โดยหัวข้อหลักที่บทความชิ้นนี้ต้องการถกเถียงด้วยคือค าถามที่ว่าท่ีจริง
แล้ว พุทธทาสมีความเป็นอิสระและแตกต่างจากอ านาจรัฐไทยหรือไม่และมากน้อยเพียงใด? 
ซึ่งบทความนี้จะพยายามชี้ให้เห็นถึงความใกล้ชิดอย่างแนบสนิทของความคิดพุทธทาสกับ
อุดมการณ์รัฐไทย งานช้ินนี้จึงได้ข้อสรุปไม่แตกต่างจากงานของ ภิญญพันธุ์ (2554; 
2556) ซึ่งมองว่าพุทธทาสไม่ได้มีความเป็นอิสระจากอ านาจรัฐไทยและไม่ได้มีความ
พยายามท้าทายอ านาจรัฐมากอย่างท่ีมักเชื่อกัน ความแตกต่างระหว่างบทความชิ้นนี้กับ
งานของภิญญพันธุ์คือ ในขณะที่งานของภิญญพันธุ์เน้นย ้าถึงความพยายามเข้าหารัฐของ
พุทธทาสในเชิงสถาบัน กล่าวคือ ความพยายามของพุทธทาสในการเทศนาธรรมให้กับ
หน่วยงานต่างๆของรัฐ ไปจนถึงการมีปฏิสัมพันธ์ส่วนตัวกับผู้มีอ านาจในทางการเมืองด้วย 
บทความชิ้นนี้เป็นการเน้นไปท่ีความคิดและการสนับสนุนอ านาจรัฐไทยในเชิงอุดมการณ์
และหลักการของพุทธทาสมากกว่าความสัมพันธ์ของพุทธทาสกับอ านาจรัฐในเชิงสถาบัน  

ในขณะท่ีงานของ ภิญญพันธุ์ (2554)  
แสดงให้เห็นถึงความไม่เป็นประชาธิปไตยใน
ความคิดทางการเมืองของพุทธทาสและมี
แนวโน้มสนุบสนุนระบอบการเมืองที่เผด็จ
อ านาจเบ็ดเสร็จ แต่ก็ไม่ได้แสดงให้เห็นใน
รายละเอียดว่าระบอบเผด็จอ านาจแบบใดจึง
จะเหมาะสมกับสังคมไทย เช่นเดียวกับงาน
ชิ้นส าคัญในวงการ "พุทธทาสศึกษา" ของ 
Jackson (1988)  คือ  "Buddhadasa: 
Theravada Buddhism and Modernist 
Reform in Thailand”1 ที่ได้ศึกษาความคิด
ของพุทธทาสทั้งในทางศาสนาและการเมือง 
ถึงแม้จะชี้ให้เห็นว่าความคิดทางการเมือง
ของพุทธทาสเป็นอนุรักษ์นิยม แต่ Jack-
son ยังคงยืนยันว่าความคิดดังกล่าวมี
ลักษณะทั่วไป (general) มากกว่า

เฉพาะเจาะจง (specific) กล่าวคือ พุทธ
ทาสไม่ได้พูดอย่างเฉพาะเจาะจงว่าระบอบ
การเมืองแบบใดในโลกแห่งความเป็นจริงใน
ช่วงเวลานั้นที่ดีและเหมาะสมต่อสังคมไทย 
หากแต่พุทธทาสเพียงแต่พูดในทางหลักการ
กว้างๆว่าการเมืองที่ดีควรเป็นเช่นไร (หน้า 
235-6, 238)  แต่ดังที่บทความนี้จะได้
แสดงให้เห็นว่าพุทธทาสไม่เพียงพูดถึง
การเมืองในทางหลักการหรือแบบท่ัวไป
เท่านั้น แต่ยังพูดในลักษณะเฉพาะเจาะจงถึง
อุดมการณ์ที่เหมาะสมส าหรับสังคมไทยและ
คนไทยด้วย ดังนั้น บทความชิ้นนี้จึงมีความ
แตกต่างจากงานสองชิ้นข้างต้นในลักษณะ
ดังกล่าว 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

184 

ควรกล่าวไว้ด้วยว่า Jackson (1988: 226) ยังมองด้วยว่าการปฏิรูปค าสอนพุทธศาสนา
โดยพุทธทาส โดยเฉพาะการปฏิเสธค าอธิบายเรื่องบุญและกรรมเก่า ย่อมหมายถึงการ
ท าลายอ านาจความชอบธรรมของสถาบันพระมหากษัตริย์ที่วางอยู่บนฐานคิดเรื่องบุญ
บารมีในอดีตชาติอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ แต่ในบทความ "Buddhadasa Bhikkhu – His 
Last Days and Legacy” ที่เขียนขึ้นภายหลังการตายของพุทธทาสเพียงหนึ่งปี Jack-
son (1994: 108) ได้ช้ีแจงว่าเขาจ าเป็นต้องเปลี่ยนความคิดเกี่ยวกับความสัมพันธ์
ระหว่างความคิดของพุทธทาสกับความชอบธรรมของสถาบันพระมหากษัตริย์ จากที่เคย
เห็นว่าความคิดของพุทธทาสเป็นการท าลายฐานที่มาของความชอบธรรม มาเป็นการมอง
ว่าแท้จริงแล้วค าอธิบาของศาสนาพุทธยแบบมีเหตุมีผล (rationalist Buddhism) ของพุทธ
ทาสกลับกลายเป็นส่วนหนึ่งในการสร้างความชอบธรรมให้กับสถาบันกษัตริย์ได้เช่นกัน 
โดย เหตุผลหลักที่ท าให้ Jackson จ าเป็นต้องเปลี่ยนความคิด คือการที่พระมหากษัตริย์
รัชกาลที่ 9 ทรงแสดงออกซึ่งความเป็นห่วงเป็นใยต่อพุทธทาส เช่น การที่ทรงต้องการให้
พุทธทาสมีชีวิตอยู่ต่อไปเพื่อเทศนาธรรมแก่ประชาชนชาวไทยและทรงจัดให้มีการเตรียม
ดูแลรักษาสุขภาพพุทธทาสอย่างดีเยี่ยมในปี 2534 (หน้า 104) ด้วยเหตุนี้ Jackson 
(1994: 108) จึงมองว่า rationalist Buddhism แบบพุทธทาสได้ถูกรวมเข้าไปเป็นส่วน
หนึ่งของการสร้างความชอบธรรมต่อสถาบันพระมหากษัตริย์แล้ว  
 ในแง่นี้ ผู้เขียนจึงเห็นด้วยกับ Jackson (1994) ที่เปลี่ยนความคิดตัวเอง แต่
อย่างไรก็ตาม Jackson ก็ยังไม่ได้อธิบายถึงกระบวนการทางความคิดของพุทธทาสใน
การให้ความชอบธรรมต่อสถาบันพระมหากษัตริย์อย่างเป็นระบบ พูดอีกอย่างคือ ในขณะ
ที่ Jackson (1994) แสดงให้เห็นว่าความคิดของพุทธทาสเริ่มกลายเป็นที่ยอมรับในหมู่
ชนช้ันน ามากข้ึนๆ แต่กลับไม่ได้แสดงให้เห็นว่าความคิดของพุทธทาสเองก็พยายามให้
ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์รัฐไทยมาก่อนแล้ว ดังนั้น บทความนี้จึงเป็นความพยายามที่
จะชี้ให้เห็นว่า โดยไม่จ าเป็นต้องรอจนถึงปี 2534 ที่พุทธทาสกลายเป็นที่ยอมรับในหมู่ชน
ชั้นน าอย่างชัดเจน เราก็สามารถพูดได้ว่าความคิดของพุทธทาสไม่เพียงไม่ได้ท าลาย
ความชอบธรรมของสถาบันพระมหากษัตริย์เท่านั้น แต่ยังเป็นการสร้างความชอบธรรม
ให้กับสถาบันพระมหากษัตริย์และอุดมการณ์รัฐไทย ที่สอดคล้องกับการเติบโตของชนชั้น
กลางไทยและสังคมสมัยใหม่อีกด้วย 

บทความนี้มีความใกล้เคียงกับงานของ สุรพศ (2559) ที่ได้ฉายภาพให้เห็นถึง
กระบวนการความคิดของพุทธทาสในการสร้างความชอบธรรมให้ระบอบการเมืองและ
สังคมที่ไม่เป็นสมัยใหม่ แต่งานของสุรพศไม่ได้ถกเถียงในรายละเอียดถึงความหมายของค า
ว่า "ผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" แน่นอนว่า สุรพศ (2559) ได้แสดงให้เห็นว่า 
"ผลประโยชน์ของประชาชน" ส าหรับพุทธทาสแล้ว ไม่ได้หมายถึงประชาชนท่ีมีกิเลส แต่สุ
รพศยังไม่ได้ให้ภาพที่เป็นรูปธรรมมากนักว่าประชาชนที่มีกิเลสหมายรวมถึงกิจกรรมทาง
การเมืองแบบใดหรือพฤติกรรมแบบใดบ้าง และไม่ได้แสดงให้เห็นถึงทัศนะของพุทธทาสท่ีมี
ต่อพระมหากษัตริย์ไทยอย่างเฉพาะเจาะจง หากแต่แสดงให้เห็นถึงเพียงทัศนะในเชิง

หลักการต่อสถาบันกษัตริย์เท่านั้น ค าถามหนึ่งที่เราอาจจะตั้งได้คือเวลาเราได้อ่านหรือฟัง
พุทธทาสพูดถึงการเมืองที่ไม่เห็นแก่ตัว ผู้น าที่ไม่เห็นแก่ตัว ผู้น าที่ดีพร้อมดังอุดมคตินั้นจะ



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

185 

มีลักษณะและตัวตนอย่างไรในโลกแห่งความเป็นจริง ในบทความชิ้นนี้จะพยายามเชื่อมโยง
ภาพในอุดมคติของพุทธทาสกับโลกความจริงที่พุทธทาสมอง 

และเมื่อพูดถึงงานของสุรพศแล้ว ควรชี้แจงไว้ว่าในบทความนี้แม้จะมีหลายจุดท่ี
วิจารณ์งานเขียนของสุรพศ แต่นี้ไม่ใช่การวิจารณ์ความคิดของสุรพศทั้งระบบแต่อย่างใด 
พูดอีกอย่างคือบทความนี้หยิบยกข้อเขียนของสุรพศเฉพาะส่วนท่ีผู้เขียนเห็นว่ามีปัญหามา
ถกเถียงเท่านั้น เช่น ในช่วงปี 2555-2557 งานบางชิ้นของสุรพศแม้จะวิพากษ์วิจารณ์
ความคิดของพุทธทาส แต่ยังคงมองว่าความคิดพุทธทาสไม่จ าเป็นต้องขัดกับหลักการ
ประชาธิปไตยและไม่สามารถน าความคิดของพุทธทาสมาอ้างเพ่ือสนับสนุนการเพิ่มพระ
ราชอ านาจได้ ดังที่สุรพศเขียนว่า "เราจึงไม่อาจสรุปง่ายๆ ว่า ความคิดทางการเมืองของ
พุทธทาสสนับสนุนประชาธิปไตยแบบเสื้อเหลือง (ดังที่มีการกล่าวอ้าง) หรือปฏิเสธ
ประชาธิปไตยแบบเสื้อแดง (ดังที่มีการโจมตี) เราอาจเข้าใจได้เพียงว่าความคิดทางการ
เมืองของพุทธทาสมีบริบทเฉพาะ เนื่องจากท่านเป็นพระและอ้างอิงหลักการของพุทธ
ศาสนา (ตามการตีความของท่าน) มันจึงมีความหมายและตรรกะเฉพาะบางอย่าง ซึ่ง
ท่านเรียกมันว่า “ธรรมมิกสังคมนิยม”" (1 กรกฎาคม 2555) และ "โดยสาระส าคัญ
แล้ว “ความคิดเชิงอุดมคติ” เช่นนี้ ไม่มีทางสนับสนุนระบบการเมืองที่เป็นอยู่จริง คือ 
“ประชาธิปไตยแบบรักษา/เพ่ิมพระราชอ านาจ” ที่พันธมิตรเรียกร้องดังท่ีพยายามกล่าว
อ้างกันอย่างแน่นอน" (5 กรกฎาคม 2555)   

แต่งานในปี 2559  สุรพศได้เขียนอย่างชัดเจนว่าความคิดของพุทธทาสเป็นอนุรักษ์
นิยมและขัดกับเสรีประชาธิปไตยสมัยใหม่ นอกจากนั้น แม้แต่งานบางชิ้นท่ีเขียนในปี 
2556 บางชิ้นก็มองว่าพุทธทาสไปไม่พ้นระบบเก่าและมองว่า "เป็นเรื่องยากท่ีผู้เลื่อมใส
พุทธทาสจะแก้ต่างว่า พุทธทาสไม่ได้สนับสนุนระบบราชาธิปไตยในจารีตท่ีอ้างอิง “การ
ปกครองโดยธรรม”" (25 พฤศภาคม 2556) จะเห็นได้ว่าความคิดของสุรพศเองก็มี
ความซับซ้อนและต้องการการศึกษาอย่างเป็นระบบ แต่ในบทความชิ้นนี้ไม่ได้ต้องการมุ่ง
ศึกษาหรือวิจารณ์ความคิดท้ังระบบของสุรพศ แต่ต้องการตั้งค าถามและถกเถียงถึง
ความคิดบางแง่มุมที่ได้มีการปรากฏอยู่ในสาธารณะแล้วเท่านั้น พูดอีกอย่างคือถึงแม้ว่าสุ
รพศในปัจจุบันอาจจะปฏิเสธความคิดของตนเองที่เสนอไว้ในช่วงปี 2555-2557 แต่การ
น าเอาความคิดเหล่านั้นมาถกเถียงต่อก็ยังคงมีประโยชน์ต่อการท าความเข้าใจความคิดของ
พุทธทาสอยู่นั้นเอง บทความชิ้นนี้จึงไม่ใช่การวิจารณ์ความคิดทั้งหมดของสุรพศ แต่เป็น
การวิจารณ์ความคิดและข้อเขียนเฉพาะในส่วนที่ผู้เขียนเห็นว่ามีปัญหา และในขณะเดียวกัน
ก็เป็นการต่อยอดในทิศทางเดียวกับความคิดบางด้านของสุรพศ โดยเฉพาะในงาน สุรพศ 
(2559) 
 ในบทความ "พุทธทาสภิกขุและสวนโมกข์” (15 พฤศจิกายน 2557) สุรพศพยายาม
ปกป้องความคิดทางการเมืองของพุทธทาสจากการตีความเพื่อรับใช้อุดมการณ์อนุรักษ์
นิยมของพวก กปปส. ในมุมมองของสรุพศนั้น พุทธทาสและสวนโมกข์มีความเป็นอิสระ
จากรัฐศูนย์กลาง สุรพศเขียนว่า 
 
 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

186 

"ตัวอย่างกรณีจอมพลถนอมสะท้อนใหเ้ห็นว่า การที่คณะสงฆ์ไทยไม่น า “คดีทาง
การเมือง” (โดยเฉพาะเก่ียวกับคนระดับบนที่มีอ านาจ) มาอยู่ในเง่ือนไขขอ้ห้ามการ
อุปสมบทเหมือนคดีทั่วๆ ไป ท าให้คณะสงฆ์ถูกใช้เป็นเคร่ืองมือทางการเมืองมาตลอด 
ผ้าเหลืองถูกใช้ชุบตัวทรราชมือเปือ้นเลอืดแต่น่ันคือองค์กรสงฆ์แบบทางการที่ผูกพัน
ใกล้ชิดกับศูนย์กลางอ านาจรัฐ ส่วนสวนโมกข์ที่ก่อต้ังโดยท่านพุทธทาสน้ัน เป็นส านัก
ปฏิบัติและเผยแผ่ธรรมที่พยายามเป็นอสิระจากอ านาจชี้น าและประเพณีปฏิบัตขิองคณะ
สงฆ์แบบทางการต้ังแต่แรก ตลอดชีวิตของท่านพุทธทาส ไม่เคยมีการจัดอุปสมบทหรือ
ปฏิบัติธรรมถวายพระราชกุศลแต่อย่างใด" (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขียน) 

 

ส าหรับสุรพศแล้ว พุทธทาส "พยายาม" เป็นอิสระจากอ านาจรัฐ น่าสนใจท่ีประโยค
สุดท้ายที่ว่า "ตลอดชีวิตของท่านพุทธทาส ไม่เคยมีการจัดอุปสมบทหรือปฏิบัติธรรมถวาย
พระราชกุศลแต่อย่างใด" นัยของค าว่า "ปฏิบัติธรรมถวายพระราชกุศล" ที่สุรพศใช้นั้น
ไม่ได้จ ากัดอยู่ที่ "วิธีการ" ว่าต้องเป็นการนั่งสมาธิหรือท าพิธีกรรมอะไรบางอย่าง หากแต่
หมายถึงการ "แสดง" ความยกย่อง, บูชาและให้ความเห็นในทางบวกต่อสถาบันกษัตริย์ 
ซึ่งนั้นหมายความว่า "การเทศนาธรรม" ที่ยกย่อง, บูชาและให้ความเห็นทางบวกของพุทธ
ทาสต่อสถาบันกษัตริย์จึงมีนัยตรงกับการ "ปฏิบัติธรรมถวายพระราชกุศล" ทุกประการ  
เพราะพุทธทาสได้เคยแสดงธรรมเพื่อถวายพระพรแด่พระมหากษัตริย์อย่างแน่นอน 
หลักฐานที่ส าคัญซ่ึงจะอภิปรายต่อไปในบทความนี้ คือเอกสารที่ชื่อว่า "ค าบรรยายก่อน
พิธีถวายพระพร เนื่องในวันเฉลิมพระชนมพรรษา ๕ ธันวาคม ๒๕๒๐"2 ซึ่งแสดงให้เห็น
อย่างชัดแจ้งถึงทัศนคติของพุทธทาสท่ีมีต่อแนวคิดเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างระบอบ
รัฐสภา กับสถาบันพระมหากษัตริย์ไทยและอุดมการณ์ของชาติในช่วงเวลานั้นโดยตรง ซึ่ง
นับว่าเป็นการพูดถึงการเมืองไทยที่ค่อนข้างเฉพาะเจาะจงมากกว่าจะเป็นในลักษณะท่ัวไป 

ในแง่นี้ บทความนี้จึงเห็นต่างจาก Jackson (1988: 242) ที่มองว่าการพูดถึง
การเมืองในลักษณะเฉพาะเจาะจงมากที่สุดของพุทธทาสคือการน าเสนอแนวคิด "ธัมมิก
สังคมนิยมแบบเผด็จการ"  ซึ่งในมุมมองของ Jackson แม้ในทางอุดมคติ พุทธทาสจะ
สนับสนุนระบอบเผด็จการโดยธรรมหรือโดยกษัตริย์หรือโดยผู้น าคนใดก็ตาม แต่ในทาง
ปฏิบัติที่มองลงมาอย่างเฉพาะเจาะจงที่การเมืองไทยในเวลานั้น พุทธทาสไม่สามารถถูกจัด
ประเภทว่าสนับสนุนระบอบการเมืองหรืออุดมการณ์การเมืองของกลุ่มใด ไม่ว่าจะเป็นทุน
นิยมหรือสังคมนิยม, ฝ่ายขวาหรือฝ่ายซ้าย (หน้า 235, 243, 257-8) ผู้เขียนเองเห็น
ด้วยว่าถ้าเราถือว่าอุดมการณ์ทางการเมืองในเวลานั้นมีเพียงประชาธิปไตย, ทุนนิยม, และ
สังคมนิยมแล้ว ค าอธิบายของ Jackson ก็ย่อมเป็นสิ่งท่ีถูกต้อง แต่ผู้เขียนเห็นว่า Jack-
son ได้ละเลยระบอบการเมืองและอุดมการณ์อีกอย่างหนึ่งซึ่งมีความส าคัญมากย่ิงกว่า
ระบอบที่ได้กล่าวมาทั้งหมดในบริบทของประเทศไทย และยังเป็นอุดมการณ์ที่ด ารงอยู่จริง
ในช่วงเวลานั้น ไม่ใช่แค่ในอุดมคติเท่านั้น นั้นคือระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์
ทรงเป็นประมุขและอุดมการณ์ราชานิยม ในแบบเดียวกับท่ีกลุ่มการเมืองฝ่ายอนุรักษ์นิยม
ต้องการพิทักษ์รักษาไว้ในเวลานั้น (หลัง 14 ตุลาเป็นต้นมา) 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

187 

โดยจากเอกสารชิ้นดังกล่าว จะเห็นได้ว่าพุทธทาสได้พูดถึงการเมืองไทยอย่าง
เฉพาะเจาะจงมากกว่าการน าเสนอแนวคิด "ธัมมิกสังคมนิยม" ยกตัวอย่างเช่น ในการ
น าเสนอแนวคิด "ธัมมิกสังคมนิยมแบบเผด็จการ" พุทธทาสไม่ได้ระบุแต่อย่างใดว่าบุคคล 
"ร่วมสมัย" ผู้ใดมีคุณสมบัติของผู้ปกครองที่ประกอบด้วยธรรมอย่างครบถ้วนตรงตามที่
พุทธทาสบรรยายไว้ แต่ในเอกสารดังกล่าวและอ่ืนๆที่เกี่ยวข้อง พุทธทาสได้กล่าวอย่าง
ชัดเจนว่าบุคคลดังกล่าวคือในหลวงรัชกาลท่ี 9 และแนวคิดในเชิงอุดมคติเหล่านั้นแท้จริง
แล้วก็คือ "ความเป็นไทย" โดยในตอนต้นสุดก่อนเข้าสู่การแสดงธรรม พุทธทาส (2559: 
4)  ได้ย ้าเองว่า "เด๋ียวนี้เราก าลังประชุมกัน เพื่อประกอบพิธีถวายพระพรสมเด็จบรม
บพิตรพระราชสมภาร ผู้เป็นเอกอัครศาสนูปถัมภกแห่งประเทศไทย" ซึ่งสนับสนุนการ
ตีความว่าความคิดของพุทธทาสไม่เพียงแต่ไม่ได้เป็นอิสระจากอ านาจรัฐเท่านั้น แต่ยัง
สนับสนุนและให้ความชอบธรรมกับอ านาจรัฐอย่างมากอีกด้วย3  

ข้อเสนอหลักของบทความนี้ คือ ความคิดของพุทธทาสให้ความชอบธรรมอย่าง
เฉพาะเจาะจงต่อการเมืองไทยร่วมสมัยในเวลานั้น นั้นคือ "ระบอบการเมืองอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย" ซึ่งให้ความส าคัญและอ านาจแก่สถาบัน
พระมหากษัตริย์ในการประกอบพระราชกรณียกิจต่างๆและในการเป็นผู้น าในด้าน
อุดมการณ์และวัฒนธรรม และในขณะเดียวกันก็มีสถานะท่ีต้องได้รับการเคารพอยู่
ตลอดเวลา ใดยบทความนี้จงใจใช้ค าว่า "การเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข" 
แทนที่จะเป็น "ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข" ด้วยเหตุผลว่าในขณะที่
พุทธทาสยกย่องสถาบันพระมหากษัตริย์อย่างมาก แต่โจมตีระบอบรัฐสภาอย่างหนักและมี
แนวโน้มที่จะสละทิ้งระบอบรัฐสภาได้ทุกเมื่อ ดังนั้น การใช้ค าว่า "ประชาธิปไตย" จึงอาจ
สร้างความสับสนได้เพราะประชาธิปไตยไม่ใช่สิ่งที่พุทธทาสให้ความสนใจหรือปกป้องแต่
อย่างใด แต่ควรใช้ค าว่า "การเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข" ซึ่งหมายถึงว่า 
การเมืองในระดับล่าง (สภา, นักการเมือง, ผู้ควบคุมนโยบายสาธารณะ ฯลฯ) จะเป็น
เผด็จการหรือประชาธิปไตยก็ได้ แต่ในส่วนบนสุดจะต้องรักษาสถาบันพระมหากษัตริย์ไว้
เสมอ 

บทความชิ้นนี้แบ่งออกเป็น 5 ส่วน โดยส่วนแรกเป็นการทบทวนภาพพจน์ของพุทธ
ทาสท่ีสาธารณชนรับรู้ โดยพยายามชี้ให้เห็นว่าภาพพจน์พุทธทาสที่ปรากฏในความเข้าใจ
โดยทั่วไปนั้นมีส่วนที่เข้าใจผิด (misleading) อย่างไร ส่วนที่สองเป็นการถกเถียงถึง
ความหมายของค าว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" โดยต้องการชี้ให้เห็นว่าการใช้
ค าๆนี้ของพุทธทาสไม่สามารถถูกตีความว่าพุทธทาสโน้มเอียงไปทางระบอบประชาธิปไตย
ตะวันตกได้ ส่วนที่สามเป็นการแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสใช้ทฤษฎีสัญญาประชาคมในการให้
ความชอบธรรมกับระบอบราชาธิปไตยอย่างไร ส่วนที่สี่เป็นการแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสมี
กระบวนการในการให้ความชอบธรรมกับระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็น
ประมุขแบบไทยและอุดมการณ์แห่งรัฐไทยอย่างไร และส่วนสุดท้ายคือข้อสรุปของงานชิ้นนี้ 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

188 

ภาพพจน์พทุธทาส 

 เป็นความจริงที่ว่าพุทธทาสมีความขบถต่อการตีความพุทธศาสนาแบบทางการ 
รวมถึงการพยายามกลับไปแก่นของศาสนาพุทธโดยการตีความค าสอนของพระพุทธเจ้า
ใหม่ทั้งหมด ในแง่นี้ พุทธทาสอาจถูกมองว่าเป็นผู้ท้าทายต่อรูปแบบและเนื้อหาบางอย่าง
ของอ านาจรัฐส่วนกลาง แต่ทว่านี้ไม่ใช่หลักฐานที่เพียงพอในการสรุปว่า เช่นนั้นแล้วพุทธ
ทาสจึงเป็นผู้ปฏิเสธอ านาจรัฐและรูปแบบความสัมพันธ์ของสงฆ์กับรัฐอย่างนักคิดปัญญาชน
หัวเอียงซ้ายแต่อย่างใด ในทางตรงข้าม เราสามารถต้ังสมมติฐานได้ว่าพุทธทาสไม่เพียง
ไม่มีปัญหากับอ านาจรัฐในการควบคุมศาสนาเท่านั้น แต่ยังให้ความชอบธรรมกับอ านาจ
ดังกล่าวอีกด้วย ปัญหาเพียงอย่างเดียวท่ีพุทธทาสมีคือการไม่เห็นด้วยกับการตีความ
ศาสนาที่ด ารงอยู่ในเวลานั้นซึ่งไม่ถูกต้องในความคิดของพุทธทาส ควรระลึกว่ามีความ
แตกต่างอย่างมากระหว่างการไม่เห็นด้วยกับการตีความศาสนาของอ านาจรัฐในช่วงเวลา
หนึ่งๆ กับการไม่เห็นด้วยกับการผูกขาดการตีความของอ านาจรัฐในทุกช่วงเวลา ในขณะท่ี
แนวคิดแรกยังคงยอมรับหลักการที่ว่ารัฐกับศาสนาไม่ควรจะแยกขาดจากกันแถมยังควร
เดินไปคู่กันด้วย แต่เป็นไปได้ว่าบางครั้งบางคราวรัฐอาจตีความผิดและการพยายาม
ตีความใหม่อาจหมายถึงเพียงการพยายามท าให้รัฐกลับเข้าสู่ความเป็นอนุรักษ์นิยมที่
ถูกต้อง  แต่แนวคิดที่สองคือการยอมรับหลักการที่ว่ารัฐกับศาสนาควรแยกกันอย่าง
เด็ดขาด และปล่อยให้การตีความศาสนาเป็นเรื่องของปัจเจกชน (secularization)  
บทความนี้ต้องการเสนอว่าพุทธทาสสมควรถูกจัดอยู่ในแนวคิดแบบแรกเท่านั้น นั้นคือ 
พุทธทาสไม่ใช่ผู้ที่ปลดปล่อยการตีความศาสนาออกจากรัฐ แต่คือผู้ที่ต้องการให้รัฐบังคับใช้
การตีความศาสนาแบบท่ีตนเองเข้าใจว่าถูกต้องเท่านั้น ดังที่จะได้อภิปรายถึงต่อไป 

ภิญญพันธุ์ (2554) ได้แสดงให้เห็นว่าพุทธทาสได้ถูกจัดวางอยู่ใน "เรื่องเล่า" (story) 
ของพระปัญญาชนหัวเอียงซ้ายอย่างไร ยกตัวอย่างเช่น ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธทาสกับ
ปัญญาชนที่ถือกันว่าหัวเอียงซ้ายในขณะนั้นอย่าง ปรีดี พนมยงค์ และ กุหลาบ สาย
ประดิษฐ์ (สุพจน,์ 2549; วิศรุต, 2557: 224-227) หรือการโดนเล่นงานจากฝ่ายรัฐ
ในข้อหาคอมมิวนิสต์ เป็นต้น นอกจากนั้น พุทธทาสยังได้น าเสนอความคิด "ธัมมิกสังคม
นิยม” ในห้วงเวลาที่ชนชั้นน าไทยก าลังต่อต้านสังคมนิยมอย่างเข้มข้น ด้วยเหตุนี้เอง สุ
รพศ (15 พฤศจิกายน 2557) จึงได้ตอกย า้ภาพพจน์ของพุทธทาสในฐานะปัญญาชนหัว
ก้าวหน้าว่า 

"แต่ที่จริงแล้วในช่วงรอยต่อประวัติศาสตร์ 14 ตุลาคม 2516 – 6 ตุลาคม 2519 
ที่ท่านพุทธทาสเสนอแนวคิด “ธรรมิกสังคมนิยม” และ “เผด็จการโดยธรรม” น้ัน เป็น
บริบททีอ่ านาจรัฐไทยเวลาน้ันก าลังต่อต้านอุดมการณ์สังคมนิยมอย่างเข้มข้น มีการใช้
ข้อหา “คอมมิวนิสต์” จัดการกับฝ่ายตรงข้ามแบบเหวี่ยงแห มีการรณรงค์ว่าลัทธิ
คอมมิวนิสต์เป็นภัยร้ายแรงต่อสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ แต่ท่านพุทธทาส
กลับเสนอว่า “หากคอมมูนิสต์เข้ามาพุทธศาสนาก็ยังอยู่ได้” (ตีพิมพ์เป็นหนังสือเผยแพร่
ในปี 2517) ขณะเดียวกันท่านพทุธทาสก็ถูกโจมตีอย่างหนักและถูกกล่าวหาว่าเป็น
คอมมิวนิสต์ แม้จะไม่ได้ถูกด าเนินคดีอย่างพระพิมลธรรม (อาจ อาสโภ) แต่ท่านก็มี
ความคิดเชิงสนับสนุนอุดมการณ์สังคมนิยมมากกว่า ถึงขนาดตีความว่า “พระพุทธเจ้า
เป็นแบบอย่างนักสังคมนิยม” ซึ่งไม่เคยมีใครกล้าตีความเช่นน้ีมาก่อนในจารีตพุทธ



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

189 

ศาสนาแบบทางการ โดยเฉพาะการตีความที่สุ่มเสี่ยงเช่นน้ันในสถานการณ์ที่รัฐไทย
ก าลังมองอุดมการณ์สังคมนิยมเป็นปฏิปักษ์ส าคัญ" 
 

ตามค าอธิบายข้างต้น การกระท าของพุทธทาสถือว่าเป็นความกล้าหาญอย่างยิ่ง
เพราะเป็นการท้าทายอ านาจรัฐโดยตรง แต่ดังที่ ภิญญพันธ์ (2554) ได้แสดงให้เห็นว่า
การเลือกใช้ค าว่า "สังคมนิยม" ของพุทธทาสนั้นไม่ใช้เพื่อสนับสนุนระบบสังคมนิยมแต่
อย่างใด ตรงกันข้ามนี้เป็นเพียง trick อย่างหนึ่งของพุทธทาสในการดึงความสนใจของ
สาธารณะ  

 
"พุทธทาสเร่ิมต้นด้วยค าที่หวาดเสียวส าหรับชนชั้นน าสมัยน้ันก็คือ “สังคมนิยม” แต่เอา
เข้าจริงแล้วต้องถือว่าเป็นการเล่นศัพทข์องพทุธทาสเพือ่ล้อสังคมนิยม ตามทฤษฎีทาง
สังคมศาสตร์เสียมากกว่าหัวข้อธรรมที่ว่าด้วย “สังคมนิยม” คร้ังน้ี เป็นปีแรกที่ 
“ทางการ” ขอมา สิ่งน้ีจึงสะท้อนให้เหน็ว่าชนชั้นน า มีความต้องการให้พุทธทาสวิพากษ์
สังคมนิยมที่ก าลังเติบโตงอกงามในสังคมไทย ด้วยลีลาโวหารของพทุธทาส"4 
 

และแม้เมื่อมองลงไปในเนื้อหาของ "ธัมมิกสังคมนิยม" แล้ว ก็จะเห็นว่าพุทธทาส
ไม่ได้มุ่งเน้นที่จะวางพื้นฐานความคิดทางเศรษฐกิจอย่างเป็นระบบนัก แต่เป็นการเทศนา
ธรรมที่มุ่งเน้นให้คนท าความดี ไม่เบียดเบียนซ่ึงกันและกัน ท าตามหน้าที่ของตนเอง 
ความโดดเด่นคือการใช้ค าว่า "สังคมนิยม" ทั่วทั้งงาน อันเป็นค าแสลงส าหรับชนชั้น
ปกครองในเวลานั้น แต่นี้ไม่ได้หมายความว่าพุทธทาสสนับสนุนสังคมนิยมที่ชนชั้น
ปกครองต่อต้านแต่อย่างใด เอาเข้าจริงแล้ว พุทธทาสต้องการสื่อเพียงแค่ว่าสังคมพุทธ
และไทยต่างก็มีความคิดสังคมนิยมฝั่งอยู่ภายในอยู่แล้ว (พุทธทาส 2548a: 129-135, 
วิศรุต 2557: 255) แถมยังเป็นสังคมนิยมที่จริงกว่าถูกต้องกว่า ดังนั้น การเรียกร้อง
โดยพวกนักศึกษาให้ใช้ระบบสังคมนิยมตามแบบตะวันตกนั้นจึงนอกจากจะไม่มีความ
จ าเป็น แล้วยังเป็นการหลงไปกับสังคมนิยมจอมปลอมอีกด้วย ดังที่พุทธทาสได้กล่าวไว้ใน
วันที่ 27 พฤษภาคม 2518  ซึ่งเป็นห้วงเวลาที่ลัทธิสังคมนิยมแบบตะวันตกก าลังเป็นที่
วิตกกังวลในหมู่ชนช้ันปกครอง ว่า "ฉะนั้นระวังไว้ให้ดี ลัทธิสังคมนิยมอะไรที่ก าลังจะแพร่
เข้ามา ระบาดเข้ามาในประเทศไทยเรานั้น มันจะไม่ใช่สังคมนิยมของธรรมที่ถูกต้อง เป็น
สังคมนิยมจ าเป็นของคนพวกใดพวกหนึ่ง หมู่ใดหมู่หนึ่ง มันก็มีอุบายวิธีโฆษณาชวนเชื่อ
จนท าให้หลงกันไปได้ตั้งครึ่งโลกค่อนโลกก็ได้" (2548a: 165)  

พูดอีกอย่างคือ พุทธทาสถกเถียงว่าพุทธศาสนานี่แหละเข้าใจค าว่า "สังคมนิยม" ได้
ถูกต้องมากเสียย่ิงกว่าปรัชญาตะวันตก นัยของข้อเสนอนี้ก็คือการปฏิเสธหรือการต่อต้าน
สังคมนิยมแบบตะวันตกและให้ความชอบธรรมกับศาสนาพุทธที่เป็นรากฐานทาง
วัฒนธรรมของคนไทยทุกคน ซึ่งไม่แตกต่างจากความคิดและอุดมการณ์ของฝ่ายขวาและ
ชนช้ันปกครองในสมัยนั้นแต่ประการใด แม้จะเป็นความจริงดังที่ Jackson (1988) 
ชี้ให้เห็นว่าความคิดทางการเมืองของพุทธทาสนั้นไม่ใช่ท้ังทุนนิยมและสังคมนิยมที่ด ารงอยู่
จริงในเวลานั้น แต่การที่ Jackson สรุปว่าดังนั้นแล้วพุทธทาสจึงไม่อาจถูกจัดว่าเป็นขวา
หรือซ้ายได้นั้นไม่น่าจะถูกต้อง เพราะอันที่จริงแล้ว "หัวใจ" ของการต่อสู้ระหว่างฝ่ายขวา
กับฝ่ายซ้ายในบริบทประเทศไทย กลับไม่ใช่การต่อสู้ระหว่างความคิดทุนนิยมกับความคิด



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

190 

สังคมนิยมแบบบางประเทศในตะวันตก หากแต่เป็นการต่อสู้ระหว่างความคิดอนุรักษ์นิยม
ทางการเมืองที่มุ่งรักษาความเป็นไทยและสถาบันประเพณีกับความคิดสังคมนิยม ดังนั้น
ฝ่ายขวาในบริบทประเทศไทยจึงไม่จ าเป็นต้องหมายถึงผู้ที่สนับสนุนทุนนิยม แต่ควรจะ
หมายถึงผู้ที่สนับสนุนความเป็นไทยและศาสนามากกว่า ในแง่นี้ ผู้เขียนจึงเห็นต่างจาก 
Jackson ที่มองว่าแม้ความคิดทางการเมืองของพุทธทาสเป็นอนุรักษ์นิยม แต่ไม่สามารถ
ถูกจัดวางให้อยู่ในกลุ่มอุดมการณ์ที่ด ารงอยู่จริงในเวลานั้นได้เลย ตรงกันข้าม ผู้เขียนเห็น
ว่าความเป็นอนุรักษ์นิยมของพุทธทาสสามารถถูกจัดวางให้อยู่ในกลุ่มอุดมการณ์ที่ด ารงอยู่
จริงในเวลานั้นได้ 

นอกจากการอ้างถึงความเป็นเลิศของศาสนาพุทธแล้ว พุทธทาสยังได้อ้างถึง "ความ
เป็นไทย"5 ว่าเป็นสิ่งที่ดีท่ีสุด เหมาะสมกับคนไทยท่ีสุด โดยนัยก็คือการเสนอว่าสิ่งที่ดีที่สุด
ส าหรับคนไทยก็คือสิ่งท่ีเรามีอยู่แล้ว เพียงแต่เราอาจจะลืมมันไป จึงไปค้นคว้าหาสิ่งอื่นท่ี
ไม่เหมาะกับสังคมไทยมาใช้ ในหนังสือ "ธรรมะกับการเมือง" (2549) ซึ่งเป็นการ
รวบรวมการบรรยายธรรมของพุทธทาสระหว่างวันท่ี 3 กรกฎาคม 2519 ถึงวันที่ 25 
กันยายน 2519 ก็ได้พูดไว้อย่างชัดเจนว่า "มันเป็นบาปกรรมของผู้จัดการศึกษาของ
ประเทศชาติ ท่ีไม่ได้รีบสอนให้ยุวชนของเรารู้จักความเป็นไทยของเราเอง รู้จัก
วัฒนธรรมไทย รู้จักเลือดเนื้อ ท่ีมีวัฒนธรรมไทย หรือมีความเป็นไทยอย่างไร; แล้ว
เด็กๆเขาก็ไม่สนใจ และไม่ชอบความเป็นไทย จึงได้ชะเง้อหน้าเร่หาไปยังทางอื่น, ไป
หลงใหลในเรื่องอื่น โดยไม่อาจจะมองเห็นว่า ของเรามันดีที่สุด เป็นพื้นฐานที่ดีท่ีสุด 
เหมาะส าหรับคนไทยต่อไป" (ตัวเน้นตามต้นฉบับ) (หน้า 113)   อีกสิ่งที่น่าสนใจก็คือใน
หนังสือเดียวกันนี้ พุทธทาสได้อ้างถึงการมี "อิสรภาพ 4 ขั้นตอน" คือ (1) อิสรภาพใน
การรวบรวมเอามาส าหรับวินิจฉัย (2) อิสรภาพในการวินิจฉัย (3) อิสรภาพในการเลือก 
(4) อิสรภาพในการปฏิบัติ (หน้า 109) ในบริบทของการเสนอนี้ พุทธทาสก าลังถกเถียง
ว่ามนุษย์ไม่มีอิสรภาพในการเลือกว่าจะใช้ระบอบการเมืองแบบใด "ฝ่ายขวาก็ติดขวา ฝ่าย
ซ้ายก็ติดซ้าย"  ในแง่นี้ จึงดูราวกับว่าพุทธทาสให้ความส าคัญกับ "อิสรภาพ" อย่างมาก 

อย่างไรก็ตาม ความเข้าใจดังกล่าวมีความซับซ้อนกว่าแค่ท่ีปรากฏในรูปประโยค
แบบพุทธทาส ก่อนอื่น ต้องเข้าใจเสียก่อนว่าค าว่า "อิสรภาพ" ที่พุทธทาสใช้ในบริบทนี้
เป็นคนละความหมายกับค าว่า "อิสรภาพ" ที่เรามักเข้าใจกันในปัจจุบันว่าหมายถึงการมี
เสรีภาพที่จะเลือกสิ่งท่ีเราเห็นว่าดี โดยไม่จ าเป็นต้องเป็นไปตามค าสอนทางศาสนาหรือ
ประเพณีของความเป็นชาติแต่อย่างใด แต่ค าว่า "อิสรภาพ" ส าหรับพุทธทาสแล้วหมายถึง
การเข้าถึงหัวใจค าสอนของศาสนาและความเป็นไทยด้วยความเข้าใจอย่างแท้จริง และสิ่ง
ใดก็ตามที่มาขัดขวางกระบวนการในการเข้าถึงดังกล่าวนี้จึงเรียกว่าเป็นการไม่มีอิสรภาพ 
ดังที่ผู้เขียนได้ยกค าพูดเรื่องความเป็นไทยของพุทธทาสข้างต้นมาให้ดู จะเห็นได้ว่าถึงแม้
เราจะมี "อิสรภาพ 4 ขั้นตอน" ตามที่พุทธทาสเสนอไว้ แต่เราก็ไม่อาจได้ข้อสรุปอ่ืน
นอกจากการเห็นว่าสิ่งท่ีดีท่ีสุดคือความเป็นไทย ส่วนผู้ที่ได้ข้อสรุปแบบอ่ืนจึงไม่ถือว่ามี 
"อิสรภาพ" อย่างแท้จริง แต่กลับยังตกเป็น "ทาสของระบบการเมืองใดๆ" อยู่ และที่พุทธ
ทาสอ้างว่าเราควรมีอิสรภาพในการปฏิบัติ เอาเข้าจริงแล้วก็ไม่ใช่การเลือกที่จะปฏิบัติได้
ตามใจชอบแม้ว่าจะผ่านกระบวนการคิดและรวบรวมข้อมูลทั้งหมดมาวินิจฉัยแล้วก็ตาม 
เพราะพุทธทาสก็ได้ย ้าว่ามีแต่ผู้ที่ไม่ตกเป็นทาสทางสติปัญญาเท่านั้น จึงจะเลือกและปฏิบัติ



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

191 

ได้อย่างถูกต้อง และความถูกต้องนั้นก็คือพุทธศาสนาและความเป็นไทยนั้นเอง6 จะเห็นได้
ว่าแนวคิดเรื่อง "อิสรภาพ" ของพุทธทาสนี้เป็นแนวคิดคล้ายเรื่องอิสรภาพแบบ Aristoteli-
an และ Hegelian ซึ่งมองว่ามีความถูกต้องที่ด ารงอยู่แล้วในธรรมชาติ (teleology)7 
ถึงแม้ว่าจะได้ข้อสรุปว่าอะไรคือ telos แตกต่างกันก็ตาม ดังนั้น การมี้ "อิสรภาพ" ตาม
ความหมายนี้จึงหมายถึงการไม่ท าตามกิเลสหรือผลประโยชน์ส่วนตน (พุทธทาส 2549: 
318) แม้ว่าสิ่งนั้นจะไม่ได้เป็นการละเมิดสิทธิคนอื่นแต่อย่างใด แต่เป็นการท าตาม telos  
ซึ่งอาจหมายความถึง "กฏของธรรมชาติ," “ธรรมะ," “เจตนารมณ์ของธรรมชาติ" ฯลฯ  

สิ่งที่ส าคัญในการท าความเข้าใจความคิดของพุทธทาส คือการต้องระลึกไว้เสมอว่าใน
บางครั้งพุทธทาสก็พูดขัดแย้งกันเอง เราจึงไม่สามารถถือเอาค าพูดท่ีเป็นประโยค 
"นามธรรมสูง"  หรือประโยคที่เมื่อพูดออกมาแล้วไม่มีค าอธิบายในเชิงรูปธรรมใดๆที่
เพียงพอต่อจากนั้น อย่างจริงๆจังๆได้ (can't take his abstract sentences seriously)  
ยกตัวอย่างเช่น ในที่หนึ่งพุทธทาสพูดว่า “ทุกศาสนามีหัวใจแห่งศาสนา เพื่อก าจัด
ความเห็นแก่ตัวด้วยกันทุกศาสนา ถ้าเป็นศาสนามีพระเจ้า ก็ถือว่าพระเจ้าต้องการไม่ให้
เห็นแก่ตัว ต้องการให้เห็นแก่พระเจ้า อะไรๆก็เอาไปมอบให้แก่พระเจ้าเสีย อย่าเอามาเป็น
ตัวกูของกู อย่างนี้ก็ท าได้ ศาสนานั้นๆก็มีวิธีการตามแบบนั้นๆ" (2559: 74)8 แต่ในอีกที่
หนึ่งกลับพูดว่า “พระพุทธศาสนาสอนเรื่องความไม่มีตัว ดังนั้นการที่จะไม่เห็นแก่ตัวมันก็
เป็นไปได้โดยง่าย, แต่บางศาสนาเขาสอนความมีตัวมันก็ยากท่ีจะให้ไม่ให้เห็นแก่ตัว เพราะ
มันมีตัว, มันมีตัวเป็นที่ตั้งแห่งความยึดถือ มันก็ย่อมจะงอกงามออกไปเป็นความเห็นแก่
ตัว" (2559: 152) จะเห็นได้ว่าสองข้อความนี้ขัดแย้งกันเองอย่างชัดเจน ถ้าข้อความแรก
เป็นจริง ข้อความที่สองต้องไม่เป็นจริง เพราะเป็นไปไม่ได้ท่ีจะพูดว่าทุกศาสนาสอนให้คน
ไม่ให้แก่ตัวไปพร้อมกับการพูดว่าบางศาสนาสอนให้คนเห็นแก่ตัว 

หรืออีกที่หนึ่ง พุทธทาส (27 กันยายน 2478)  พูดว่า "ลัทธิศาสนาบางลัทธิ หวัง
ความช่วยเหลือจากผู้อื่นจนไร้หลักแห่งการช่วยตนเอง ไฉนจะมีการบังคับตัวเอง บางลัทธิ 
มีการบังคับตัวเอง แต่ไร้เหตุผล เพราะเป็นเพียง การนึกเอา อย่างตื้นๆ หรือเป็นการเดา 
จึงเลยเถิด เป็น อัตตกิลมถานุโยค ไปก็มี ที่อ่อนแอ เอาแต่ความสนุกสบาย กลายเป็น 
อย่างท่ีเรียกว่า กามสุขัลลิกานุโยค ก็มี จึงแปลกกับ พุทธศาสนา ซึ่งมีหลักการบังคับ
ตัวเอง อย่างมีระเบียบ เรียบร้อย ชัดเจน มั่นคง ปรากฏเป็น ศีล สมาธิ ปัญญา หรือ 
อัฏฐังคิกมรรค และมีเหตุผลพร้อมอยู่เสมอ เป็นอันกล่าวได้ว่า พุทธศาสนา คือ ศาสนา 
แห่งการบังคับตัวเอง ชนะตัวเอง เช่ือตัวเอง พึ่งตัวเอง ฯลฯ โดยแท้" และพุทธทาสยังยก
ย่องลักษณะส่วนตัวของพระพุทธเจ้าว่าเหนือกว่าศาสดาของศาสนาอื่นๆอีกด้วย“นี่ก็เรียกว่า
ลักษณะแห่งความอ่อนโยนในการประกาศพระศาสนาไม่เหมือนพระศาสดาของบางศาสนา 
ซึ่งกล่าวอย่างปราศจากความอ่อนโยน เป็นการขัดแย้ง ท าให้มีอุปสรรค เกิดอันตรายถึง
แก่ชีวิตก็ยังมี" (2559: 100)  

ทั้งหมดนี้ไม่ได้หมายความว่าเราไม่สามารถเช่ือถือในค าพูดหรืออ้างอิงค าพูดของพุทธ
ทาสได้ แต่หมายความว่าค าพูดท่ีมีความเป็น "นามธรรมสูง" จะต้องได้รับการตั้งค าถามว่า
พูดในบริบทใดและมีความหมายที่ลึกลงไปอย่างไร ยกตัวอย่างเช่น ประโยคอย่าง "ระบอบ
การเมืองที่ดีต้องประกอบด้วยธรรมะและยึดเอาผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่” หรือ 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

192 

“จะจัดระบบการเมืองแบบใดก็ได้แต่ต้องประกอบด้วยธรรมะ” เราจะต้องดูในบริบทหรือ
ความหมายท่ีค าว่า "ธรรมะ" และ  "ผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" ถูกใช้เสียก่อน
จึงจะเข้าใจได้ว่าประโยคข้างต้นควรจะหมายความว่าอย่างไร หรืออย่างที่แสดงให้เห็นไป
ข้างต้นอย่างประโยคที่ว่า "ทุกคนต้องมีอิสรภาพในการเลือกและปฏิบัติ" ซึ่งถือเป็น
ประโยคที่เป็นนามธรรมสูงและอาจท าให้เข้าใจได้ว่าพุทธทาสสนับสนุนให้คนมี "อิสรภาพ" 
แบบประชาธิปไตยตะวันตก แต่ดังที่แสดงให้เห็นแล้วว่าค าว่า "อิสรภาพ" ที่พุทธทาสใช้อยู่
ในบริบทที่ว่าทุกคนควรเข้าถึง "กฏธรรมชาติ" ไม่ใช่การท าอะไรก็ได้โดยไม่ละเมิดสิทธิคน
อื่นอย่างที่ค าว่า "อิสรภาพ" มักจะถูกใช้ในปัจจุบัน ดังนั้น จากประโยคข้างต้นท่ีเป็น 
"นามธรรมสูง" จึงยังไม่สามารถถูกใช้อ้างอิงลอยๆเพื่อบอกว่าพุทธทาสสนับสนุนเสรีภาพ
ของปัจเจกชนอย่างที่เราเข้าใจกันได้ 

ขอให้สังเกตด้วยว่าการเน้นย ้าความดีงามของศาสนาพุทธของพุทธทาส ไม่ใช่เพียงแค่
ความคิดเห็นในเชิงส่วนตัวและเป็นอิสระจากรัฐ กล่าวคือพุทธทาสไม่ได้มองว่าการประกาศ
ศาสนาควรเป็นเรื่องของปัจเจกและรัฐไม่ควรเข้ามายุ่ง ในทางตรงข้าม พุทธทาสกลับ
สนับสนุนอย่างเต็มที่ให้รัฐไทยเข้ามาเป็นผู้ค า้จุนและเผยแพร่พุทธศาสนาในแบบท่ีตนเอง
สนับสนุน ดังที่พุทธทาส (2559: 34) ได้พูดว่า “ทั้งในฝ่ายสมเด็จบรมบพิตรพระราช
สมภาร และท้ังในฝ่ายประชาชนพสกนิกรทั้งหลาย ร่วมกันท าให้ทศพิธราชธรรมแผ่
ไพศาลครอบคลุมบ้านเมืองท่ัวประเทศ และท าให้เป็นหลัก ใช้เป็นหลัก ถือเป็นหลักได้ใน
กิจกรรมทุกอย่าง ทุกประการในหน้าที่ท่ีจะประกอบการเลี้ยงชีวิตก็ดี ในหน้าที่ท่ีจะบริหาร
ชีวิตประจ าวันให้เป็นปกติสุขก็ดี ในหน้าที่ท่ีจะสัมพันธ์แก่กันและกันให้เกิดค าว่าเป็นเพื่อน
เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันและกันทั้งหมดทั้งสิ้นท่ัวทั้งบ้านท้ังเมืองก็ดี ถ้าได้อาศัยหลักอัน
นี้แล้วก็จะเป็นได้โดยง่าย" อย่างที่ทุกคนทราบดีว่าหลักคิดเรื่องทศพิธราชธรรมเป็นแนวคิด
ของศาสนาพุทธ ดังนั้น การที่พุทธทาสสนับสนุนให้ทุกส่วน (ทั้งภาครัฐและเอกชน) และ
ทุกคนของประเทศไทยยึดหลักดังกล่าว เท่ากับว่าพุทธทาสสนับสนุนให้ศาสนาพุทธอยู่
เหนือศาสนาอื่นๆและรัฐกับศาสนาต้องไม่แยกขาดจากกัน เช่นในบางท่ี พุทธทาสแสดง
ความเห็นว่าศาสนาควรถูกบรรจุอยู่ในหลักสูตรการศึกษา ไม่ใช่เพียงการศึกษาเพื่อรู้ แต่
เพื่อการปฏิบัติตามหลักการทางศาสนาด้วย (พุทธทาส, 2550a: 170-171) และดังนั้น 
พุทธทาสจึงเห็นว่า “secularization นี้เหลวที่สุด เลวร้ายที่สุด ในโลกปัจจุบันนี้” (พุทธ
ทาส, 2550a: 196)  ขอให้ดูที่ ภาพประกอบท่ี 1 ซึ่งแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสสนับสนุน
ให้รัฐบังคับใช้กฏหมายทางศาสนาเพ่ือลงโทษคนที่ "ดูหมิ่น" ศาสนา 

 
  



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

193 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพประกอบท่ี 1  ลายมือพุทธทาสในสมุดบันทึกเรื่อง  
"พุทธศาสนากับลัทธิการเมือง" เขียนขึ้นในปี พ.ศ. 2519  
ท่ีมา เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, 
รหัสเอกสาร BIA4.3/38 กล่อง 6 [4]) 

จากข้อความข้างต้น เห็นได้ว่า
พุทธทาสไม่เพียงไม่เห็นว่าทุก
ศาสนามีหัวใจเดียวกันคือการ
สละซ่ึงความเห็นแก่ตัวอย่างที่
กล่าวอ้างเท่านั้น แต่ยังยกให้
ศาสนาพุทธให้อยู่เหนือกว่า
ศาสนาอื่นๆ ทั้งทางศีลธรรม
และการใช้เหตุผล ข้อควร
สังเกตอย่างหนึ่งคือ พุทธทาส
มักจะใช้ค าว่า "พระเจ้า" อยู่
เสมอๆ  
ในด้านหนึ่งนี้จึงหมายความว่า
พุทธทาส "พยายาม" ประสาน
ความแตกต่างระหว่างศาสนา
เพื่อชี้ให้เห็นว่าทุกศาสนามี
หัวใจเดียวกัน ในขณะท่ีอีก
ด้านหนึ่งเราจะเห็นได้ว่าพุทธ
ทาส "เลือก" (select) อธิบาย
ความหมายของ "พระเจ้า"  

เฉพาะแบบที่เข้ากันได้กับค าสอนของศาสนาพุทธ เช่น กฏธรรมชาติหรือกฏอิทิปปัจจยตา 
เป็นต้น (พุทธทาส, 2548b) แล้วจึงสรุปว่าทุกศาสนาสอนให้คนไม่เห็นแก่ตัว แต่ให้เห็น
แก่กฏธรรมชาติหรือกฏของพระเจ้า  
 แต่อย่างที่ทราบกันดีว่าไม่ใช่ทุกศาสนาที่เช่ือว่ามีพระเจ้าจะสอนให้คนไม่เห็นแก่ตัว
หรือละกิเลส บางศาสนาแม้จะสอนให้คนยอมอุทิศทุกอย่างแม้กระท้ังชีวิตตนเองเพื่อพระ
เจ้า แต่ก็ไม่ใช่เพื่อขัดเกลากิเลสและลดความอยากมีอยากได้ลงไป ในทางตรงข้าม 
แรงจูงใจกลับกลายเป็นว่าเพ่ือได้สิ่งที่ดีกว่าและมากกว่าในโลกหลังความตายหรือโลกหน้า 
จึงยอมอดทนเชื่อฟังพระเจ้าในโลกนี้และหวังจะสุขสบายไปตลอดกาล คือมีตัวตนไปตลอด
กาลในโลกหน้า ซึ่งแน่นอนว่าความคิดเรื่องการท าบุญหรือท าดีเพื่อหวังผลในทางที่เห็นแก่
ประโยชน์ตนเองในระยะยาวย่อมไม่ใช่สิ่งที่พุทธทาสให้การสนับสนุน ในแง่นี้ จึง
หมายความว่าค าว่า "พระเจ้า" ที่พุทธทาสใช้จึงไม่ได้หมายถึงทุกศาสนาหรือเป็นไปตามค า
สอนทุกอย่างของบางศาสนาที่เช่ือเรื่องพระเจ้า แต่หมายถึงค าที่ใช้แทนหลักการบางอย่าง
ของพุทธเท่านั้น  แน่นอนว่าไม่ใช่เรื่องผิดแปลก, โดยเฉพาะอย่างยิ่งในฐานะพระใน
ศาสนาพุทธ, ที่พุทธทาสจะยกย่องศาสนาของตนเองและวิจารณ์ศาสนาอ่ืนๆ แต่ประเด็น
อยู่ตรงที่ว่าภาพของพุทธทาสที่มีความอดทนอดกลั้น (tolerance) ต่อการอยู่ร่วมกัน
ระหว่างศาสนาต่างๆแบบเสรีนิยม9 ควรเป็นสิ่งท่ีต้องถูกต้ังค าถาม10 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

194 

พุทธทาสกับความหมายของค าว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" 
 ประโยคส าคัญของพุทธทาสที่ผู้คนในทุกฝ่ายการเมืองมักจะพูดถึงคือประโยค
ดังต่อไปนี้ "ประชาธิปไตย ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่ ไม่ใช่ประชาชนเป็นใหญ่ 
ประชาชนเป็นใหญ่นั้นมันไม่แน่ ประชาชนบ้าบอก็ได้ ประชาชนเห็นแก่ตัว โดยประชาชน 
ของประชาชน เพื่อประชาชน ถ้าประชาชนเห็นแก่ตัวแล้วฉิบหายหมด" (สุลักษณ์ 2535)  
โดยในส่วนนี้ผู้เขียนจะช้ีให้เห็นว่าไม่เพียงข้อความในประโยคข้างต้นเท่านั้น แต่ยังรวมถึง
ความเข้าใจของพุทธทาสในภาพรวมก็ไม่สามารถตีความได้ว่าพุทธทาสสนับสนุนระบอบ
ประชาธิปไตยแบบตะวันตกท่ีอนุญาตให้ประชาชนผู้มีกิเลส และต้องการผลักดัน
ผลประโยชน์ของกลุ่มหรือตนเองสู่สาธารณะได้ พูดอีกอย่างคือ ส าหรับพุทธทาสแล้ว ค า
ว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" ไม่ได้หมายถึงประโยชน์ของประชาชนที่มีกิเลส แต่
หมายถึงเฉพาะประชาชนที่ไม่มีกิเลสเท่านั้น ดังนั้น การที่ประชาชนเรียกร้องให้แบ่งปัน
ทรัพย์สินระหว่างชนชั้นเพื่อผลักดันตนเองให้เป็นคนมีฐานะจึงหมายถึงประชาชนที่มีกิเลส 
และนั้นก็หมายความว่าประโยชน์ของประชาชนเหล่านี้ไม่คู่ควรแก่การตอบสนองของรัฐแต่
อย่างใด 
 สุรพศ (5 กรกฎาคม 2555) ถกเถียงว่าความหมายของค าว่า "ประโยชน์ของ
ประชาชนเป็นใหญ่" ที่พุทธทาสใช้สามารถถูกตีความเพื่อให้ความส าคัญกับการก าหนด
ขอบเขตของผู้มีอ านาจรัฐ ข้อความตอนหนึ่งเขียนว่า 
 

"สังเกตว่า พุทธทาสใช้ “ธรรมเป็นใหญ่” กับ “ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ”่ แทน
กันได้ เพราะถ้าถือธรรมเป็นใหญ่ก็หมายถึงยึดประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่ ตรงกัน
ข้ามกับ “ธรรม” ก็คือ “ความเห็นแก่ตัว” เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัว และละเมิดประโยชน์
ของประชาชน ฉะนั้น เราอาจตีความได้ว่าข้อเสนอ “ธรรมเป็นใหญ”่ หรือ “ประโยชน์
ของประชาชนเป็นใหญ่” ก็คือข้อเสนอ “ขอบเขต” ของการใช้อ านาจรัฐนัน่เอง หาก
เป็นรัฐประชาธิปไตยทีอ่ านาจเป็นของประชาชน เสียงข้างมากจะใช้อ านาจละเมิดธรรม
หรือประโยชน์ของประชาชนไม่ได้"11 (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขยีน) 
 

ส าหรับสุรพศ ค าว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" หมายถึงการจ ากัดขอบเขต
ของอ านาจรัฐไม่ให้ละเมิดประโยชน์ของประชาชน และดังนั้น จึงสรุปว่าพุทธทาสไม่ได้เป็น
ปฏิปักษ์ต่อระบอบประชาธิปไตย แต่อย่างที่ได้กล่าวไปในส่วนที่แล้วว่าเราไม่สามารถถือเอา
ค าพูดในลักษณะนามธรมสูงของพุทธทาสอย่างจริงจังได้ อย่างในกรณีประโยคข้างต้นนี้
ด้วย ก่อนอ่ืน ต้องท าความเข้าใจก่อนว่าในระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตกนั้นอนุญาต
ให้ประชาชนเลือกกระท าได้หลายอย่างซึ่งกลับเป็นสิ่งที่พุทธทาสนิยามว่าเป็นการละเมิด 
"ประโยชน์ของประชาชน" เช่น การวิจารณ์ตัวผู้น าหรือประมุขของประเทศนั้นเป็นสิ่งท่ี
ระบอบประชาธิปไตยตะวันตกถือว่าเป็นสิทธิอันชอบธรรมของประชาชน ถึงแม้ว่าการ
วิจารณ์นั้นจะไม่ได้เป็นไปเพื่อประโยชน์ส่วนรวมของประเทศแต่อย่างใด แต่นี้เป็นสิ่งที่พุทธ
ทาสมองว่าเป็นการกระท าที่ไม่มีศีลธรรม ดังท่ีพุทธทาส (2559: 15-16) พูดว่า 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

195 

“ทีนี้ก็อยากจะพูดว่าโลกน่ีมีอะไรๆที่แสดงว่าได้ละทิ้งระบบมีพระราชายิ่งขึ้นไปทกุที 
ยิ่งขึ้นไปทุกที ไปสู่ระบบบ้าบออะไรก็ไม่รู้ท่ีไม่มีความเคารพผู้ท่ีควรเคารพ ไปหาระบบ
ที่ว่าจะอยู่กันอย่างเสมอภาค; น้ีความบ้าบอมันจะอยูท่ี่ตรงน้ี. ธรรมชาติไม่ได้ยอมให้
คนเราอยู่กันอย่างเสมอภาค จะตอ้งมีลดหลั่นกันตามกรรมที่ตนกระท า, หรือว่าการที่
ธรรมชาติมันสร้างมนุษย์มาให้ไม่เหมือนกัน; ฉะน้ันการท่ีจะมาอยู่กันอย่างเสมอภาคน้ัน
มันเป็นเรื่องของกิเลส เรื่องของความโง่, มันต้องมีการเคารพกันตามลดหลั่น ... 
เด๋ียวน้ีก็มีการพูดจาชนิดที่ไม่แสดงความเคารพ แม้แต่ผู้บังคับบัญชา เรียกอา้ยเรียกอีก็มี. 
อย่างทีเ่ราเห็นในหน้าหนังสือพิมพ ์ พอเหลอืบเห็นค าแรกน้ีไม่รู้ว่าใคร ตาบ้าอะไรที่ไหน 
อ้าว พอไปอ่านรู้เรื่อง เอ้า! น่ีเป็นถึงประธานาธิบดี อย่างน้ีเป็นต้น; น้ันแหละคือความ
เลวทรามของมนุษย์โดยไม่รู้สึกตัว คือนิยมลัทธิ ไม่มีที่เคารพตามลดหลัน่" (ตัวเน้น
เป็นของผู้เขยีน) 

 จากข้อความข้างต้น จะเห็นได้ว่าพุทธทาสไม่ได้นิยาม "ประโยชน์ของประชาชน" 
ในทางท่ีสอดคล้องกับระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตกแต่อย่างใด นอกจากนั้น ควร
ระลึกด้วยว่าเอกสารที่เรียกว่า "ค าบรรยายก่อนพิธีถวายพระพร เนื่องในวันเฉลิมพระ
ชนมพรรษา ๕ ธันวาคม ๒๕๒๐" ที่พุทธทาสได้แสดงความเห็นในทางสนับสนุนอุดมการณ์
ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ อย่างเปิดเผยต่อสาธารณะนั้นเกิดขี้นภายหลังเหตุการณ์ 6 
ตุลาคม 2519 เพียงหนึ่งปีเท่านั้น ซึ่งเป็นที่ทราบกันดีว่านักศึกษาและประชาชนบางส่วน
ก่อนหน้านี้ได้เรียกร้องเสรีภาพทางการเมืองในการวิจารณ์ผู้น า แต่พุทธทาสก็ไม่เห็นด้วย
และมีความเห็นว่าสิทธิในการวิจารณ์ผู้น าดังกล่าวเป็นเรื่อง "เลวทราม" นอกจากนั้น พุทธ
ทาสก็ไม่เคยยอมรับวิธีคิดท่ีว่าทุกคนเท่าเทียมกันหรือควรเท่าเทียมกันอย่างประชาธิปไตย
แบบตะวันตก ซึ่งอนุญาตให้ประชาชนวิจารณ์ผู้น าและเรียกร้อง "ประโยชน์ส่วนตัว" ได้โดย
เปิดเผย หากแต่สนับสนุนแนวคิดท่ีว่าต้องมีการเคารพคนตามลดหลั่น มีต ่ามีสูง ไม่อาจมี
ใครที่เท่าเทียมกันได้ เมื่อพิจารณาดูในบริบทเช่นนี้แล้ว เป็นการยากที่จะปฏิเสธการตีความ
ว่าพุทธทาสเป็นผู้สนับสนุนอุดมการณ์แห่งรัฐไทยได้ ยิ่งไม่ต้องพูดถึงความเป็นไปได้ที่พุทธ
ทาสจะน าเสนอความคิด "ธัมมิกสังคมนิยม" เพื่อสนับสนุนการเคลื่อนไหวของนักศึกษาก่อน 
6 ตุลา ในทางตรงข้าม มีหลักฐานมากมายแสดงให้เห็นถึงทัศนคติด้านลบของพุทธทาสที่
มีต่อขบวนการนักศึกษาในช่วงเวลา 14 ตุลา 2516 ถึง 6 ตุลา 2519 เช่น การที่พุทธ
ทาสมองว่า นักศึกษา กรรมกร ชาวนาเป็นเพียง "อันธพาลทางธรรม" (ดูภาพประกอบที่ 
2) นอกจากนั้น ในการบรรยายธรรมวันที่ 19 มีนาคม 2520 ในหัวข้อ “เยาวชนกับ
ศีลธรรม” พุทธทาสได้ต าหนิเยาวชนไทย (โดยมีนัยเฉพาะถึงนักศึกษาฝ่ายซ้าย) ในขณะนั้น
ว่าไม่เข้าใจประชาธิปไตยที่เหมาะสมกับสังคมไทย จนท าให้มีทัศนคติด้านลบหรือเฉยชาต่อ
สถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ (พุทธทาส, 2550b: 412) 

 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

196 

ภาพประกอบท่ี 2  พิมพ์ดีดและลายมือพุทธทาสในบัตรย่อเรื่อง
บรรยายธรรม "ศีลธรรมกับโลกปัจจุบัน" เขียนขึ้นเม่ือ 2 ต.ค. 
2519  
ท่ีมา เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, รหัสเอกสาร 
BIA3.1/7 กล่อง 2 [124]) 

ถึงแม้พุทธทาสเองจะพูดไว้อย่าง
ชัดเจนในงานเขียนทางการเมือง 
เช่น "ธัมมิกสังคมนิยมแบบเผด็จ
การ” (2518), “ธัมมิกสังคม
นิยม" (2548a)  และ "ธรรมะ
กับการเมือง" (2549)  ว่าตัวเขา
ไม่เห็นด้วยกับความคิดสังคมนิยม
แบบตะวันตกเลย แต่ผู้เขียนเห็นว่า
มีเรื่องที่ควรอภิปรายในที่นี้ถึง
ความเหมือนและแตกต่างระหว่าง 
"ธัมมิกสังคมนิยม" กับสังคมนิยม
ตะวันตก เนื่องจากความเหมือน
และแตกต่างนี้จะท าให้เราเข้าใจถึง
ความหมายของค าว่า 
"ผลประโยชน์ของประชาชนเป็น
ใหญ่" ได้ชัดเจนขึ้น  
พุทธทาส (2549; 495-498) 
แสดงความไม่เห็นด้วยกับการให้
คนมีกรรมสิทธิ์ในที่ดินอย่าง
เบ็ดเสร็จเด็ดขาด  

แต่เห็นด้วยกับการปฏิรูปที่ดินเพื่อจัดสรรที่ดินให้แก่คนไม่มีที่ดิน โดยเห็นว่าการมี
กรรมสิทธิ์ร่วมกันจะท าให้คนสละความเห็นแก่ตัวไปได้อย่างมาก นอกจากนั้น พุทธทาสก็
ยังสนับสนุนการกระจายส่วนเกินจากคนมีให้แก่คนไม่มี ดังที่ พุทธทาส (2548a: 143-
144) กล่าวว่า "ถ้าแต่ละคนไม่เอาส่วนเกินแล้วมันก็จะเหลืออยู่มาก ส่วนเกินนั้นมันก็ตก
ทอดไปเป็นของคนอื่น คนอ่ืนก็ไม่ขาดแคลน ถ้ากอบโกยส่วนเกินกันไว้มากแล้ว มันก็ต้อง
ขาดแคลน พวกคนที่ยากจนก็ต้องมีมากโดยเร็ว ทีนี้ถ้าว่าไม่เอาส่วนเกิน ก็ไม่เกิดคน
ยากจน คนที่เอาส่วนเกินนั้นมันเอามากๆ เข้าด้วยความละโมบ ด้วยแผนการสกปรก 
ลึกลับ ไม่มีที่สิ้นสุด ไม่เท่าไรก็ท าให้เกิดการขาดแคลนกันใหญ่หลวง พวกอื่นก็เป็นคน
ยากจน"  ในแง่นี้แล้ว สามารถพูดได้ว่าพุทธทาสสนับสนุนการกระจายส่วนเกินจากคนท่ีมี
มาให้แก่คนที่ไม่มี ซึ่งนับว่ามีความเหมือนกับสังคมนิยมตะวันตกอย่างมาก แต่การจะ
สรุปว่า "ธัมมิกสังคมนิยม" มีจุดมุ่งหมายไม่ต่างจากสังคมนิยมตะวันตกน่าจะไม่ถูกต้อง
เพราะแม้จะมีข้อเสนอบางอย่าง (เช่น ระบบสหกรณ์และการปฏิรูปท่ีดิน) เหมือนกัน แต่ท่ี
จริงแล้ว "จุดมุ่งหมาย" หรือเหตุผลของข้อเสนอเหล่านั้นมีความแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง 

ประการแรก ในขณะท่ีสังคมนิยมตะวันตกมีจุดมุ่งหมายในการท าลายสังคมที่มีชนช้ัน
ที่มีความเหลื่อมล ้า แต่พุทธทาสต้องการรักษาสังคมที่มีชนชั้นและความเหลื่อมล ้าไว้คงเดิม 
แน่นอนว่าไม่ใช่เรื่องผิดแต่อย่างใดในการเสนอให้รักษาสังคมที่มีชนชั้นไว้เพราะนี้ก็เป็น



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

197 

ข้อเสนอทางเศรษฐศาสตร์การเมืองและปรัชญาการเมืองอย่างหนึ่ง  แต่ความน่าสนใจอยู่
ตรงที่ "เหตุผล"  ที่พุทธทาสใช้นั้นสะท้อนให้เห็นถึงความหมายของค าว่า "ผลประโยชน์
ของประชาชนเป็นใหญ่" อย่างมีนัยส าคัญ  พุทธทาสได้เขียนกลอนช่ือ "ความเป็นไทย" (ดู 
ภาพประกอบท่ี 3) เพื่อต่อต้านคอมมิวนิสต์ ขอให้สังเกตว่าข้อเสนอแนะของพุทธทาสคือ
การกลับไปหา "ความเป็นไทย" ซึ่งพุทธทาสเห็นว่าเป็นสังคมที่ยอมรับความเหลื่อมล ้าได้ 
เพราะคนรวยจนก็เพราะกรรมที่ท าไว้ ซึ่ง "กรรม" ในที่นี้ไม่ได้หมายถึงกรรมเก่าในชาติที่
แล้ว แต่หมายถึงผลของการกระท าในปัจจุบัน เช่น คนรวยเพราะขยันและอดออม คนจน
เพราะข้ีเกียจและฟุ่มเฟือย เป็นต้น ดังที่ พุทธทาส (2548a: 146) กล่าวว่า "นี่คนจนมี
การท าผิดหลายอย่างหลายประการ มีเจตนาก็ได้ ไม่มีเจตนาก็ได้ ด้วยความ
รู้เท่าไม่ถึงการณ์เป็นส่วนใหญ่ แต่ก็ไม่น้อยเหมือนกันที่ว่า มันบังคับตัวเองไม่ได้ ถูกกิเลส
ครอบง า ถูกน าไป สู่อบายมุขจึงยากจน ใครบ้างที่ยากจนเพราะเหตุอ่ืนที่ไม่ใช่อบายมุข 
ไปโทษเหตุอื่น ไปโทษดินฟ้าอากาศ กระทั่งไปโทษนายทุนอย่างนี้ มันเป็นเรื่องหลับหู
หลับตาพูด แล้วดูให้ดีว่า ตัวความยากจนนั้นมันเกิดข้ึนเพราะการท าผิดในทางศีลธรรม"12  

ความเหลื่อมล ้าในความเป็นไทยจึงไม่ใช่ปัญหา เพราะคนรวยมีน ้าใจต่อคนจน ซึ่ง
ตรงกันข้ามกับคอมมิวนิสต์ที่พุทธทาสเห็นว่า "ไม่ยอมรับความเหลื่อมล ้า" ซึ่งตามทัศนะ
ของพุทธทาสแล้ว ความเหลื่อมล ้าเป็นสิ่งที่เหมาะสม เพราะคนเราควรจะแตกต่างกันตาม 
"กรรม" ที่ท าไว้ ไม่ใช่ให้ทุกคน (ไม่ว่าคนดี คนเลว คนขยัน คนขี้เกียจ ฯลฯ) เสมอภาค
กัน เท่าเทียมกัน13 ซึ่งพุทธทาสเห็นว่าเป็นสิ่งที่ผิด พุทธทาสยังได้เขียนกลอน "ราษฎร" (ดู 
ภาพประกอบท่ี 4) เพื่อชี้ให้เห็นในประเด็นนี้อย่างชัดเจนว่าเป็นเรื่องเป็นไปไม่ได้ท่ีทุกคน
จะเท่ากันหรือควรจะเท่ากัน  ถึงตอนนี้เราสามารถตั้งค าถามได้ว่าถ้าพุทธทาสเห็นว่าความ
เหลื่อมล ้าไม่ใช่ปัญหาและความแตกต่างทางชนช้ันก็มีที่มาจากกรรมที่แต่ละคนสมควรได้รับ
แล้วนั้น เหตุใดพุทธทาสจึงเสนอให้มีการปฏิรูปที่ดินและกระจายส่วนเกินให้แก่คนยากจน? 
พูดอีกอย่างคือ เราจะสามารถเข้าใจการที่พุทธทาสเสนอว่าสังคมต้องมีความเหลื่อมล ้าไป
พร้อมๆกับการเสนอให้มีการกระจายส่วนเกินในสังคมอย่างไร?  

แน่นอนว่าพุทธทาสไม่ได้ตอบค าถามนี้ไว้โดยตรง แต่ค าตอบท่ีอาจจะเป็นไปได้อย่าง
หนึ่ง (a potential alternative) คือถ้าคนต้องยากจนมากถึงขนาดไม่มีที่ดินหรือปัจจัยยัง
ชีพบ้างเลย ก็อาจท าให้คนผู้นั้นต้องตายหรือทนทุกข์ทางร่างกายโดยไม่จ าเป็น (พุทธทาส 
2548a: 189-190)  ดังนั้น การกระจายส่วนเกินจากผู้ที่มีมาให้ผู้ที่ไม่มีจึงไม่ได้มุ่งหมาย
จะลดความเหลื่อมล ้าระหว่างชนชั้น แต่เพื่อช่วยเหลือคนยากจนให้ด ารงชีพอยู่ได้อย่างมี
คุณภาพระดับหนึ่ง ในแง่นี้ จึงเป็นข้อเสนอที่ไม่ต่างกับหลักการเรื่อง "the difference 
principle” ของ Rawls (1971: 2001) ที่เสนอให้มีการกระจายทรัพยากรเพื่อช่วยเหลือ
คนท่ีเสียเปรียบที่สุดในสังคม (the least advantaged) แต่ไม่ได้มุ่งหมายให้ความแตกต่าง
ทางชนชั้นเหลือน้อยท่ีสุดเท่าที่จะน้อยได้ ดังนี้แล้ว การเสนอให้รักษาความเหลื่อมล ้ากับ
การเสนอให้มีการกระจายส่วนเกินจึงเป็นเรื่องที่เป็นไปได้   

อย่างไรก็ตาม พุทธทาสก็ต่างจาก Rawls ตรงที่ในขณะที่ Rawls เสนอให้มีการ
กระจายทรัพยากรให้แก่คนท่ีเสียเปรียบท่ีสุดในสังคม เพื่อให้คนเหล่านั้นมีอ านาจทาง
เศรษฐกิจที่เพียงพอจะน าไปใช้ในการด าเนินชีวิตตามที่ตนคิดว่าดีและถูกต้องได้อย่างอิสระ 
(Rawls 2001: 57) แต่พุทธทาสสนับสนุนการกระจายส่วนเกินและปฏิรูปท่ีดินไม่ใช่เพื่อให้



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

198 

ประชาชนมีที่ท ากินและรายได้เพื่อน าไปสนองความต้องการหรือแนวคิดว่าอะไรคือชีวิตท่ีดี
ของตัวเองได้อย่างอิสระ หากแต่เป็นไปเพื่อให้ประชาชนมีที่ท ากินและรายได้แค่พอยังชีพ
และเพียงพอต่อการด าเนินชีวิต แบบท่ีศาสนาพุทธและพุทธทาสเห็นว่าถูกต้องเท่านั้น 
ดังนั้น ค าว่า "ผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" จึงไม่ได้หมายถึงผลประโยชน์ท่ีจะ
สามารถถูกน าไปใช้อย่างอิสระเพ่ืออะไรก็ได้ แต่เป็นผลประโยชน์ที่ถูกก าหนดให้แล้วว่าต้อง
ถูกน าไปใช้อย่างไร นัยส าคัญของข้อเสนอนี้คือท าให้ความต้องการที่จะ "กินดีอยู่ดี" เกิน
ระดับ "กินอยู่แต่พอดี” หรือ "พอทนอยู่ได้” กลายเป็นเรื่องความเห็นแก่ตัวซึ่งไม่ถูกนับรวม
ว่าเป็น "ผลประโยชน์ของประชาชน" ที่ควรเป็นใหญ่ (พุทธทาส 2548a: 194, 210-
11) 

ภาพประกอบท่ี 3:  พิมพ์ดีดและลายมือพุทธทาสใน
บทกลอน "ความเป็นไทยกลับมาเถิด" เขียนขึ้นในช่วง 
2518-2521 
ท่ีมา: เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, 
รหัสเอกสาร BIA5.2/22 กล่อง 4 [27]) 

ภาพประกอบท่ี 4:  พิมพ์ดีดและลายมือพุทธทาสในบท
กลอน "ราษฏร" เขียนขึ้นในช่วง 2518-2521 
ท่ีมา: เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ,  

รหัสเอกสาร BIA5.2/22 กล่อง 4 [52]) 

ประการที่สอง ในขณะที่สังคมนิยมตะวันตกไม่เห็นด้วยกับการเลื่อนช้ันทางสังคม 
(social mobility) เพราะมองว่าแม้คนจะมีการขยับฐานะทางชนชั้นและรายได้ แต่สังคมก็
ยังคงมีคนที่เสียเปรียบอยู่ ดังนั้นจึงต้องการท าลายชนช้ันลงท้ังหมด และเมื่อไม่มีชนช้ัน
แล้ว การเลื่อนช้ันทางสังคมจึงเป็นไปไม่ได้เช่นกัน ซึ่งพุทธทาสเองก็ไม่เห็นด้วยกับการ
เปลี่ยนแปลงสถานะทางชนช้ันของคนในสังคม แต่ไม่ใช่ด้วยเหตุผลเดียวกับสังคมนิยม
ตะวันตก แต่เป็นเพราะ "ความต้องการ" เลื่อนชั้นทางสังคมเป็นการสะท้อนถึงการมีกิเลส



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

199 

และไม่มีธรรมะ เป็นผู้ที่ไม่สามารถท างานด้วยจิตว่างได้ แต่ท าเพราะมีกิเลสและหวังลาภ
ยศ  ดังที่พุทธทาส (2559: 115) พูดว่า "กรรมกร ก็บังคับให้เกิดความอดกลั้นอดทน
จนสนุกสนานในการงาน อาบเหงื่อต่างน า้ก็ยังเหมือนกับอาบน า้มนต์ เพราะบังคับจิตใจ
ได้ ขอทาน ก็บังคับให้ยอมรับสภาพของตนว่ามันมีเหตุปัจจัยให้เป็นอย่างนี้ ก็ท าการ
ขอทานอย่างถูกต้อง อย่างสงบเยือกเย็น เป็นที่น่าเอ็นดูของผู้ที่พบเห็น"  ซึ่งเห็นได้ว่า
พุทธทาสไม่ได้มองว่าความยากจนเป็นปัญหาโดยตัวมันเอง แต่ปัญหาอยู่ท่ีจิตใจที่จะ
ยอมรับสภาพของตนให้ได้ พูดอีกอย่างคือ คนท่ีอยากเปลี่ยนสถานะทางชนช้ันของตนเอง
คือผู้ที่เต็มไปด้วยกิเลสและอวิชชา และดังนั้น นี้จึงไม่ใช่ "ประโยชน์ของประชาชน" ที่ควร
เป็นใหญ่  

ประการที่สาม เมื่อมองดูอย่างผิวเผินแล้ว จะเห็นว่าพุทธทาสและสังคมนิยมตะวันตก
ต่างก็ต้องการท าลายความรู้สึกแปลกแยก (alienation) ในการท างานการผลิตต่างๆลงไป 
กล่าวคือ ทั้ง "ธัมมิกสังคมนิยม" และสังคมนิยมตะวันตกต่างก็ต้องการท าให้คนไม่มองว่า
การท างานเป็นสิ่งท่ีขัดขวางความสุขของตนเอง แต่เมื่อมองลึกลงไปในค าอธิบาย จะเห็น
ว่ามีความแตกต่างกันอย่างมาก กล่าวคือ ในขณะท่ีสังคมนิยมตะวันตก (ในอุดมคติ) 
ต้องการท าให้คนท างานการผลิตต่างๆอย่างมีจิตส านึก โดยไม่ต้องการให้คนมองว่างาน
เป็นสิ่งกีดขวางความสุข แต่ให้มองว่าการท างานเป็นกิจกรรมที่สร้างความสุขและเติมเต็ม
ความเป็นมนุษย์โดยตัวของมันเอง ซึ่งมองว่าการท างานอย่างซ ้าซากจ าเจกับงานเดิมๆทุก
วันๆถือเป็นการท างานอย่างขาดจิตส านึก ดังนั้น ทางออกคือการท าให้คนสามารถท างาน
ที่หลากหลายมากข้ึน (Youngmevittaya 2016a: 78-9)  พุทธทาสแม้จะมีความเห็นไป
ในทิศทางคล้ายกันว่าการท างานไม่ควรถูกมองว่าเป็นสิ่งกีดขวางความสุข แต่พุทธทาส
ไม่ได้เสนอให้มีการเปลี่ยนแปลงความสัมพันธ์ทางการผลิต ให้คนๆหนึ่งสามารถมีลักษณะ
การท างานที่หลากหลายมากข้ึนหรือสามารถท างานที่ใช้ทักษะท่ีมากข้ึน หากแต่เสนอให้
คนท าการผลิตเปลี่ยนวิธีคิดของตนเองให้ยอมรับในงานที่ตัวเองท าอยู่ให้ได้ แม้ว่างานนั้น
จะเป็นงานที่ซ ้าซากหรือขาดชีวิตชีวาแค่ไหนก็ตาม การท างานด้วยจิตว่างจึงหมายถึงการ
ท างานแบบใดด้วยสภาพแบบใดก็ได้ด้วยความไม่มีกิเลส (พุทธทาส, 2551) ดังที่แสดงให้
เห็นแล้วว่า แม้กระท่ังขอทานก็ต้องยอมรับสภาพตนเองและท างานอย่างถูกต้อง (มี
จิตส านึก) ให้ได้ ในแง่นี้ ค าว่า "ผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" จึงไม่รวมถึงการ
เรียกร้องให้ปรับปรุงสภาพการท างานหรือความหลากหลายในการท างานแต่อย่างใด 

ดังนั้นแล้ว ความหมายโดยแท้จริงของค าว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" จึง
ไม่ใช่การที่ประชาชนต้องบังคับรัฐไม่ให้ละเมิดอ านาจ หากแต่คือการที่รัฐต้องบังคับปัจเจก
ชนทุกคนไม่ให้หลงตามกิเลส ถึงแม้ว่าการท าตามกิเลสนั้นจะไม่ได้สร้างความเดือดร้อน
ให้แก่ผู้อื่นตามความคิดแบบตะวันตกก็ตาม เช่น ในระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตก 
ปัจเจกชนมีสิทธิในการวางแผนโครงสร้างครอบครัวว่าจะอยู่กันอย่างไร จะอยู่กันอย่างมี
ผู้น าครอบครัวหรือทุกคนเท่าเทียมกัน ไม่มีใครน าใคร แต่พุทธทาสกลับมองว่าครอบครัว
ที่ไม่มีผู้น าเป็นเรื่องที่ผิด "ทุกส่วนจะต้องมีประมุข, อย่างในบ้านเมืองในเมือง กระทั่งใน
ครอบครัวมันก็ต้องมีประมุข. ลองเป็นครอบครัวที่ไม่มีประมุขเถอะ มันจะเป็นอย่างไร, มัน
จะฉลาดจะวิเศษจะอวดดีไปถึงไหน ที่จะไม่มีประมุขหรือไม่มีผู้น า" (2559: 9-10) ในทาง



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

200 

ตรงข้าม สิ่งที่ในระบอบประชาธิปไตยตะวันตกมองว่าผิด กลับเป็นสิ่งที่พุทธทาสให้
ความชอบธรรมในนามของ "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" เช่น ในตะวันตก การ
ลงโทษด้วยการท าร้ายร่างกายระหว่างครูกับศิษย์ หรือแม่กับลูกถูกมองว่าเป็นการละเมิด 
"สิทธิประชาชน" แต่ส าหรับพุทธทาสไม่จ าเป็นเสมอว่าการท าร้ายร่างกายต้องเป็นเรื่องที่
ผิด หากการกระท านั้นเป็นไปเพื่อ "ประโยชน์ของประชาชน" ดังที่พุทธทาส (2559: 
150-152) พูดว่า 

 
“ทีนี้พิจารณาถึงการลงโทษ เช่นครูตีลูกศิษย์ หรือแม่ตีลูก การลงโทษเพือ่ให้เกิดความ
ถูกต้องอย่างน้ีไม่ใช่การเบียดเบยีน อย่าถือเสียว่าเม่ือท าใหผู้้อื่นเจ็บปวดเดือดร้อน แล้ว
จะเป็นการเบียดเบียนไปเสยีหมด การท าให้เกิดการเปล่ียนแปลงในทางท่ีถูกต้อง แม้จะ
เป็นการท าความล าบากให้แก่ผู้นั้น ก็ไม่ใช่การเบียดเบียน เราจึงเห็นได้อย่างหนึ่งว่า 
การเบียดเบียนกระท าไปด้วยกิเลส ส่วนการไม่เบียดเบียนท าด้วยสติปญัญา ... การตาม
รอยพระยุคลบาทไม่มีทางที่จะเกิดการเบียดเบยีน แม้จะล าบากก็เป็นไปเพื่อผลดีที่ท าลาย
ความเบียดเบียนอันแท้จริง ความล าบากที่มิใช่การเบียดเบียน มีเพือ่ท าลายความล าบาก
ที่เป็นการเบียดเบียนอันแท้จริง ไม่มีการเบียดเบยีนโดยประการทั้งปวง" (ตัวเน้นเป็นของ
ผู้เขยีน) 

เมื่อพูดถึงเรื่อง "การลงโทษร่างกาย" หรือ "การเบียดเบียน" แล้ว นี้อาจจะเป็นอีก
ครั้งหนึ่งท่ีเราไม่สามารถถือเอาประโยคหรือค าพูดของพุทธทาสที่มีลักษณะ "นามธรรมสูง" 
ได้อย่างจริงๆจังๆ เช่น พุทธทาส (2549: 76) มักจะพูดเสมอๆว่า "การเมืองนั้นคือระบบ
ของการจัด หรือการกระท า เพื่อให้คนจ านวนมากอยู่กันโดยปราศจากปัญหาโดยไม่ต้อง
ใช้อาชญา" จากประโยคนี้ถ้าเราอ้างโดยไม่ดูบริบทหรือมองเห็นการใช้ของพุทธทาสว่า
ต้องการสื่ออะไร ก็อาจท าให้เราเข้าใจได้ว่าพุทธทาสไม่สนับสนุนการประหัตประหารหรือ
ความรุนแรงในการแก้ปัญหาเลย แต่ทว่าค าว่า "อาชญา" ในที่นี้ ไม่ได้ถูกใช้ใน
ความหมายของการลงโทษทางร่างกาย แต่หมายถึง "เจตนา" ของการกระท า กล่าวคือ 
ส าหรับพุทธทาส การลงโทษทางร่างกาย, การฆ่ากัน, การสงคราม ฯลฯ ไม่ได้หมายถึง 
"อาชญา" โดยตัวมันเอง หากแต่สิ่งที่ท าให้การกระท าเหล่านั้นกลายเป็น "อาชญา" คือ 
"เจตนา" ของการกระท าว่ากระท าไปด้วยความปราถนาดีหรือไม่  

ดังที่พุทธทาส (2549) กล่าวว่า "สงครามก็คือศีลธรรม, ถ้าเขากระท าอย่าง
ถูกต้อง" (หน้า 35), “ถ้าท าสงคราม ก าจัดข้าศึกของธรรมะ ให้ธรรมะคงเหลืออยู่อย่าให้
อธรรมมาครองโลก อย่างนี้ ก็พอจะเรียกว่าเป็นศีลธรรม; เพราะมันจัดเพื่อให้มีความ
ถูกต้อง หรือมีความปรกติ" (หน้า 39), “ไม่มีเหตุผลอันสมควรแล้ว อย่าไปท าสัตว์ตัว
เล็กๆให้ตายเลย. เว้นไว้แต่มันมีเหตุผลที่สมควรคือมันมีเจตนาอันบริสุทธิ์เป็นอย่างอ่ืน ก็
ท าลายชีวิต หรือว่าท าลายคน อะไรมันก็ได้; แต่มันต้องประกอบไปด้วยธรรม" (หน้า 
464). และท่ีน่าสนใจคือการลงโทษด้วยก าลังความรุนแรงหรือการบังคับที่เป็น "ธรรม" 
ส าหรับพุทธทาสแล้วเป็นคนละอย่างกับการลงโทษคนเพ่ือป้องกันการละเมิด "สิทธิ" ตาม
แนวคิดเรื่องปัจเจกชนนิยม (individualism) แบบตะวันตก หากแต่ส าหรับพุทธทาสแล้ว 
การลงโทษที่เป็น "ธรรม" ควรบังคับใช้แม้กับผู้ที่ไม่ละเมิดสิทธิผู้อื่นด้วย กล่าวคือ แม้จะ
เป็นผู้ท่ีไม่เคยละเมิดสิทธิคนอื่นและไม่สร้างความเดือดร้อนแก่ผู้ใด แต่ถ้าไม่ประกอบ 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

201 

"ธรรม" แล้วก็อาจถูกลงโทษได้ ดังที่ พุทธทาส (2518: 104-5) กล่าวถึงตัวอย่างของ
พระเจ้าอโศกไว้ว่า  

 
"... แต่ว่าวิธีด าเนินการของพระเจ้าอโศกน้ีเฉียบขาดเป็นเผด็จการ จึงท าให้มีการฆ่า
กระทั่งพระสงฆ์ พระสงฆ์จ านวนหนึ่งถูกฆ่าไปโดยเหตุที่ว่าพระเจ้าอโศกยืนยันให้มีการ
ประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้อง ฝ่ายเจ้าหน้าที่ผู้รับใชผู้้ปฏิบัติงาน เขาจะท าสะเพร่าไป หรือดี
เกินไป หรือว่าถูกกับเร่ืองแล้วก็ได้ เขาฆ่าพระสงฆ์ท่ีเป็นมิจฉาทิฏฐิเสียจ านวนหนึ่ง แต่
พระเจ้าอโศกมหาราชนี้ไม่ใช่ทุรราช เพราะเป็นผู้กระท าทุกกระเบียดน้ิวเพือ่ประโยชน์แก่
สังคม ยกตัวอย่างว่าสั่งให้ขุดบ่อน ้า ให้ท าศาลา ให้ปลูกมะม่วง ปลูกต้นพกุิล ถ้าไม่
ปลูกก็ถูกลงโทษเท่าน้ันเอง นี่จะเรียกว่าเป็นเผด็จการอะไรกันก็ตามแต่ว่าไม่ได้เผด็จการที่
เอามาให้แก่ตัวเอง" (ตัวเน้นเป็นของผู้เขียน) 

จะเห็นได้ว่าหากการกระท าใดประกอบด้วย “ธรรม” หรือเห็นแก่ประโยชน์ของสังคม
แล้ว การลงโทษด้วยความรุนแรงหรือแม้กระทั่งการฆ่าก็เป็นเรื่องท่ีมีศีลธรรมอยู่นั้นเอง 
การลงโทษผู้ที่มี "มิจฉาทิฏฐิ" ในที่นี้ก็คือการลงโทษผู้ที่ไม่ปฏิบัติหรือคิดตามค าสอนของ
ศาสนา ถึงแม้ว่านี้จะเป็นเพียงความคิดต่างที่ไม่เบียดเบียนผู้อื่นทางร่างกายตามแนวคิด
แบบตะวันตกก็ตาม ถึงแม้ว่าพุทธทาสจะมองว่าไม่มีสงครามครั้งใดในยุคของเขา (เช่น 
สงครามโลกครั้งที่ 1) ที่สามารถอ้างได้ว่าเป็นการท าสงครามเพื่อประโยชน์แก่ศีลธรรม
อย่างแท้จริง (พุทธทาส 2518: 42, 2548a: 39) แต่ในทางหลักการแล้วพุทธทาสไม่ได้
มองว่า "ความรุนแรง" ต้องเป็นเรื่องไร้ศีลธรรมเสมอไป ดังนั้น การอ้างอิงค าพูดของ
พุทธทาสท่ีว่าการเมืองคือการไม่ใช่อาชญาเพ่ือช้ีว่าพุทธทาสปฏิเสธความรุนแรงหรือการ
บังคับอาจชวนให้สับสนได้ 

สรุปความได้ว่าความหมายของค าว่า "ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่" ของพุทธ
ทาสไม่สามารถถูกตีความให้เข้ากับระบอบประชาธิปไตยตะวันตกท่ีวางเรื่องการเมืองอยู่ท่ี 
"สิทธิประชาชน" (ที่มีกิเลส) ได้ ส าหรับพุทธทาสแล้ว การเมืองเป็นเรื่องการบังคับตนเอง
ไม่ให้กิเลสอยู่เหนือธรรมะ และเพื่อประโยชน์ของธรรมะดังกล่าว แม้ต้องมีการจ ากัดสิทธิ
สิทธิของปัจเจกชน (ที่มีกิเลส) บ้างก็ย่อมเป็นเรื่องท่ีชอบธรรม "ประโยชน์ของประชาชน
เป็นใหญ่" จึงไม่ได้หมายถึงการจ ากัดอ านาจรัฐแบบตะวันตก หากแต่หมายถึงการบังคับ
ประชาชนให้มีศีลธรรมตามค าสอนทางพุทธศาสนาเท่านั้น 

 
พุทธทาสกับทฤษฎีสัญญาประชาคม 

 ในส่วนนี้ผู้เขียนจะอภิปรายถึงทฤษฏีว่าด้วยรัฐ (a theory of the state) ของ
พุทธทาส โดยข้อมูลส่วนใหญ่จะมากจากเอกสาร "ค าบรรยายก่อนพิธีถวายพระพร เนื่อง
ในวันเฉลิมพระชนมพรรษา ๕ ธันวาคม ๒๕๒๐" ความน่าสนใจของเอกสาร (อันที่จริง
ต้องเรียกว่าเทปบรรยาย) ชิ้นนี้คือเป็นเอกสารที่พุทธทาสพูดถึงการเมืองในความหมาย
แคบ (politics per se) ได้อย่างตรงไปตรงมาที่สุด ข้อความหลายอย่างเป็นการพูดถึงตัว
บุคคลและสถาบันที่เป็นรูปธรรมในช่วงเวลานั้นๆ เช่น พุทธทาสพูดถึงสถาบันกษัตริย์และ
พระมหากษัตริย์ไทยอย่างเฉพาะเจาะจง (specific) มากกว่าโดยทั่วไป (general) และพูด
ถึงพระราชกรณียกิจต่างๆที่พระองค์ทรงได้กระท าจริง โดยในส่วนนี้ ผู้เขียนจะอภิปรายถึง



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

202 

ส่วนที่เป็นลักษณะค าอธิบายแบบนามธรรมหรืออย่างอุดมคติของพุทธทาสก่อน และจะพูด
ถึงทัศนคติของพุทธทาสต่อการเมืองและสถาบันพระมหากษัตริย์ไทยอย่างเป็นรูปธรรมใน
ส่วนต่อไป  แน่นอนว่า ทฤษฎีสัญญาประชาคมหรือคติสมมติเทพเป็นคติความเชื่อด้ังเดิม
ของพุทธศาสนาอยู่แล้ว (สุรพศ, 2557: 3) ในพระไตรปิฎกก็มีค าสอนเรื่อง "อัคคัญญ
สูตร" (วีระ 2550: 49-53, สุรพศ 2557: 111-118) ดังนั้น การที่พุทธทาสน าเรื่อง
นี้มาพูดซ ้าจึงไม่ใช่อะไรใหม่หรือเป็นแบบฉบับเฉพาะตัว (original) แต่เหตุท่ียังต้องพูดถึง
เรื่องนี้เพราะ (1) เพื่อเป็นการแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสเห็นด้วยและสนับสนุนคติดังกล่าว 
เนื่องจากเราทราบดีว่าพุทธทาสท าการ "ช าระ" พระไตรปิฎกในหลายๆเรื่อง และไม่ใช่ทุก
เรื่องในพระไตรปิฎกที่พุทธทาสจะเห็นด้วย ดังนั้น การเน้นย ้าในเรื่องนี้เป็นการท าให้เห็น
ชัดเจนว่านี้เป็นสิ่งที่พุทธทาสยังคงให้การสนับสนุน และ (2) พุทธทาสยังใช้มันเป็นฐาน 
(foundation) ของค าอธิบายเรื่องรัฐไทยตามความเข้าใจของพุทธทาส 

เป็นความจริงที่ พุทธทาสได้ท าการปฏิรูปมรดกค าสอนหรือความเชื่อเกี่ยวศาสนา
พุทธที่มีมาอย่างยาวนานในประเทศไทย โดยเฉพาะอย่างย่ิงความเชื่อเรื่องลี้ลับอย่างชาติ
ภพภูมิ ผลกรรมจากชาติที่แล้ว ท าบุญเพื่อไปสวรรค์ เป็นต้น งานของ Jackson 
(1988) และ Gabaude (1990) ได้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่าพุทธทาสได้ขจัด
ค าอธิบายท่ีลึกลับเหล่านี้ออกจากค าอธิบายของศาสนาพุทธอย่างไร เราอาจจะสรุปต่อไป
ได้อีกว่าพุทธทาสเองก็ไม่อาจจะยอมรับค าอธิบายท่ีลึกลับเก่ียวกับผู้มีอ านาจในแวดวง
อ านาจรัฐได้เช่นกัน เช่นความเชื่อท่ีว่าผู้มีอ านาจมีอ านาจได้เพราะเหตุผลจากอดีตชาติหรือ
อ านาจจากนอกโลก (divine right) อย่างไรก็ตาม แม้พุทธทาสจะพยายามขจัดสิ่งลึกลับ
เหล่านั้น แต่ไม่ได้หมายความว่าพุทธทาสจะปฏิเสธโครงสร้างอ านาจแบบรัฐไทยที่มี
อุดมการณ์หลักคือ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์แต่อย่างใด พุทธทาสยังคงให้ความชอบ
ธรรมกับสังคมแบบลดหลั่นเหมือนเดิม แต่ดังที่จะแสดงให้เห็นต่อไปว่าพุทธทาสเพียงแค่
เปลี่ยนค าอธิบายของความชอบธรรมเหล่านี้ใหม่เท่านั้น 

มักมีความเข้าใจว่าพุทธทาสเพียงแค่วางโครง (framework) ของการปกครองแบบมี
ธรรมะเท่านั้น หาได้พูดอย่างเฉพาะเจาะจงว่าจะต้องใช้ระบบการเมืองแบบใดแบบหนึ่งแต่
อย่างใด กล่าวคือ พุทธทาส "อาจจะ" สนับสนุนประชาธิปไตยแบบตะวันตกหรือระบอบ
อื่นใด ท่ีไม่ใช่ระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทยก็ได้14 ผู้เขียน
จะแสดงให้เห็นว่าแท้จริงแล้ว พุทธทาสไม่ได้เพียงวางโครงเท่านั้น แต่ยังได้พูดอย่างชัดเจน
ว่าระบอบการปกครองแบบใดที่เหมาะสมที่สุดกับสังคมไทย ซ่ึงนั้นก็คือระบอบการเมือง
อันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย แน่นอนว่า พุทธทาส (2549: 288)  ได้
พูดเองว่าจะจัดระบบการเมืองแบบใดก็ได้แต่ต้องมีธรรมะและถือเอาผลประโยชน์ของ
ประชาชนหรือธรรมเป็นใหญ่ นี้อาจท าให้เข้าใจได้ว่าพุทธทาสไม่จ าเป็นต้องต่อต้าน
ประชาธิปไตยเสมอไป เพราะหากประชาธิปไตยท่ีทุกคนเสมอภาคกันประกอบด้วยธรรม
แล้ว การเมืองก็จะมีความชอบธรรม  

แต่ดังที่จะแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสมองว่าระบบการเมืองที่ทุกคนเสมอภาคกัน เป็นสิ่ง
ที่ขัดแย้งกับธรรมชาติของสังคมมนุษย์อย่างท่ีควรจะเป็น และคนท่ีเรียกร้องความเสมอ
ภาคก็ถูกมองว่าเป็นผู้ที่มีกิเลสหรืออวิชชาตั้งแต่ต้น ฉะนั้น จึงเป็นไปได้ยากท่ีพุทธทาสจะ
ยอมรับการเมืองที่ทุกคนเสมอภาคกันได้ ถ้าหากเรายอมรับว่าระบอบประชาธิปไตยเป็น



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

203 

การเมืองที่ทุกคนเท่าเทียมกันและพลเมืองได้รับอนุญาตให้ท าตามกิเลสหรือผลประโยชน์
ส่วนตัวได้ โดยมีข้อแม้ว่าต้องไม่ละเมิดสิทธิคนอ่ืนแล้ว ในมุมมองของพุทธทาสจะต้องมอง
ว่านี้เป็นการเมืองที่ไร้ศีลธรรม และดังนั้น จึงเป็นการเมืองที่ไม่ประกอบด้วยธรรม พูดอีก
อย่างคือ ที่พุทธทาสพูดว่าจะจัดระบบการเมืองแบบใดก็ได้แต่ต้องประกอบด้วยธรรม จึง
ไม่ใช่อะไรอื่นนอกจากการบอกเป็นนัยว่าการเมืองแบบประชาธิปไตยอย่างที่เรารู้จักกันนั้น
เป็นไปไม่ได้ และการเสนอว่าการเมืองแบบนี้ต้องประกอบด้วยธรรมจึงเปรียบเสมือนการ
พูดอ้อมๆว่าเราไม่สามารถให้ความชอบธรรมกับการเมืองแบบนี้ได้เพราะการน า "ธรรม" 
แบบพุทธทาสเข้ามาเพิ่ม ก็ถือเป็นการท าลายหลักการโดยพื้นฐานของประชาธิปไตย
ตะวันตกหรือแบบท่ีเรารู้จักกันไปอย่างสิ้นเชิง 
 ในแง่อุดมคติแล้ว พุทธทาสมองว่าระบอบการเมืองที่ดีท่ีสุดคือระบอบราชาธิปไตย 
เพราะเป็นระบอบที่เหมาะสมกับธรรมชาติของมนุษย์ซึ่งมักจะแย่งชิงและทะเลาะเบาะแว้ง
กันเมื่อขาดผู้น า พุทธทาสได้ให้ความชอบธรรมกับระบอบราชาธิปไตยไม่ใช่ด้วยทฤษฎีที่
ลึกลับเหนือธรรมชาติ หากแต่ด้วยทฤษฎีสัญญาประชาคม (social contract) ตามแบบ 
Thomas Hobbes (1651) ซึ่งมองว่ามนุษย์โดยธรรมชาติมีแนวโน้มที่จะท าร้ายท าลายซ่ึง
กันและกัน ดังนั้น จึงได้ตกลงกันโดยความเต็มใจของสมาชิกทุกคนในสังคมและแต่งตั้งให้
มีผู้น าข้ึนมาปกครอง เรียกว่ากษัตริย์ ดังนั้น ตามทฤษฎีนี้ กษัตริย์ไม่ใช่ผู้น าที่เผด็จการ
โดยบังคับผู้อื่นให้เป็นผู้ตาม หากแต่เป็นความยินยอมสมัครใจของทุกคนท่ีอยากจะเป็นผู้
ตามเสียเอง15 ผู้เขียนขอยกค าพูดของพุทธทาส (2559: 6-7) ซึ่งค่อนข้างยาวมาดังนี้ 

 
“ทีนี้เราจะมาพิจารณากันต่อไป ถึงขอ้ที่ว่า การที่พระมหากษัตริย์เป็นประมุขนั้น มันมี
ความหมายอย่างไร? โดยเฉพาะอย่างยิ่งส าหรับคนไทย ซึ่งมีความเป็นไทยมาในลักษณะ
อย่างน้ี, แล้วก็เชื่อกันว่าเป็นพันปีหรือพันๆปีมาแล้ว. คนไทยเก่ียวข้องกันกับระบบการมี
ประมุขเป็นพระมหากษัตริย์ ในรูปแบบใดก็ตาม แต่เราเรียกกันว่าพระราชาหรือ
พระมหากษัตริย์ แล้วแต่จะใช้ค าไหน. เหตุการณ์ที่ล่วงมาแล้ว ท าให้เรามีความเชื่อว่า 
ระบบนีเ้ป็นระบบที่เหมาะสมส าหรบัคนไทย หรือจะเรียกว่าคนไทยรอดมาได้ก็เพราะ
ระบบนี ้คือระบบที่มีประมุขเป็นพระมหากษัตริย์. ทีนี้ถ้าลองนึกดู ศึกษาดู ใคร่ครวญ
ดู ก็จะพบว่าระบบมีพระมหากษัตริย์เป็นผู้ปกครองน้ี มันเก่าแก่ที่สุดกว่าระบบไหนหมด, 
ระบบการเมืองที่มีพระมหากษัตริย์เป็นผู้ปกครองน้ี มันเก่าแก่กว่าระบบไหนหมด. ถ้าถือ
ตามพระบาลีก็จะพบอย่างน้ัน หรือเอาตามเหตุผล ที่จะใคร่ครวญเอาด้วยเหตุผล มันก็
เป็นอย่างน้ัน. ถ้าถือตามบาลี ก็นึกถึงระบบสมมติราช คือเม่ือมนุษย์มีขึ้นมาในโลกแล้ว
พบปญัหาที่ไม่มีการปกครอง แล้วอยู่กันไม่เป็นผาสุกยิ่งขึ้นๆตามจ านวนมนุษย์ที่มีมากขึ้น. 
ถึงสมัยหนึ่ง ยุคหนึ่งมันก็ทนอยู่ไม่ได้ ก็เลือกบุคคลให้เป็นหัวหน้าส าหรับบงัคับบัญชา
และปกครอง (น้ีเล่าโดยยอ่ที่สุด โดยสัน้ๆที่สุด) เพื่อที่จะขจัดส่ิงเลวร้ายทั้งหลาย ที่ค่อย
เพิ่มมากขึ้นในสังคมของมนุษย์ซึ่งเพิ่มมากขึ้น. แล้วโดยความสมมติของประชาชน
เหล่าน้ันเอง คือความสมัครใจ ความพอใจของประชาชนเหล่าน้ันเอง ไม่มีใครบังคับ 
ถ้าจะเรียก ก็เรียกความจ าเป็นมันบังคับ ไม่ใช่มนุษยบ์ังคับ. ท าให้เกิดมีบุคคลที่เรียกกัน
ว่า พระเจ้าสมมติราชขึ้นมาเป็นคร้ังแรกหรือเป็นคนแรกในประวัติของมนุษย์" (ตัวเน้น
เป็นของผู้เขยีน) 
 

จากข้อความข้างต้น เห็นได้ว่าพุทธทาสไม่ได้อ้างถึงเหตุผลที่ลึกลับเหนือธรรมชาติเลย 
แต่กลับใช้หลักการเรื่องความสมัครใจซ่ึงเป็นแหล่งที่มีมาของอ านาจแบบสมัยใหม่ซึ่งใช้กัน



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

204 

ในระบอบประชาธิปไตยตะวันตกมาใช้อธิบายความชอบธรรมของระบอบราชาธิปไตยซึ่ง
ส าหรับพุทธทาสแล้วเป็นระบอบการปกครองที่ดีที่สุดและเหมาะสมที่สุด โดยธรรมชาติของ
ทฤษฎีสัญญาประชาคม ไม่ว่าจะแบบของ Hobbes (1651), Locke (1690), Rous-
seau (1762), Kant (1797), Harsanyi (1953, 1955, 1975, 1977), Rawls 
(1971), และ Nozick (1974) เป็นต้น การตกลงยินยอมพร้อมใจไม่ใช่สิ่งที่ "เคย" 
เกิดขึ้นจริงๆในประวัติศาสตร์ หากแต่เป็นสิ่งท่ี "ควร" ได้เกิดขึ้นตามหลักเหตุและผล 
(rationality) แต่จะเห็นได้ว่าแม้กระนั้น ทฤษฎีของนักคิดเหล่านี้กลับได้ข้อสรุปที่แตกต่าง
กันไปมากบ้างน้อยมาก ท้ังนี้เหตุผลก็เพราะแนวคิดเรื่อง rationality ถูกผูกติดกับทฤษฎีว่า
ด้วยมนุษย์ (a theory of the person) อีกที กล่าวคือ การจะหาว่าอะไรคือ rationality 
และอะไรคือ การตกลงอย่างมีเหตุมีผล จะต้องค้นหาก่อนว่า มนุษย์ในจินตนาการ 
(hypothetical person) "สมควร" จะมีบุคลิกและวิธีคิดอย่างไร เมื่อค้นหาได้แล้ว ก็จะน า
คนท่ีมีลักษณะแบบนั้นๆมาเข้าสู่การตัดสินหา "ระบบ" ที่ดีที่สุดของสังคมที่ทุกคนยินยอม
พร้อมใจ ในแง่นี้ เราอาจมีค าถามได้ว่าเพราะเหตุใดพุทธทาสจึงมองว่าทุกคน "สมควร" 
จะเลือกระบอบราชาธิปไตยแทนที่จะเป็นระบอบอ่ืนๆ? หรืออาจถามได้ว่าท าไมพุทธทาสจึง
ไม่มองว่าเมื่อกาลเวลาพัฒนาไป คนก็ย่อมพัฒนาตามไปด้วย และระบอบที่ทุกคนในยุค
ใหม่นี้ "สมควร" เลือกคือระบอบอ่ืน? การจะตอบค าถามนี้ได้ เราต้องตอบให้ได้ว่าพุทธ
ทาสมีแนวคิดเกี่ยวกับ "คน" อย่างไร 

พุทธทาสได้ตอบค าถามนี้ไว้โดยวางอยู่บนแนวคิดเรื่อง "ธรรมชาติของมนุษย์" ซึ่งมอง
ว่าการมีประมุขเป็นความจ าเป็นของธรรมชาติ มนุษย์โดยธรรมชาติไม่อาจอยู่โดย
ปราศจากประมุขได้ และนั้นหมายความว่าไม่ว่าสมองหรือความคิดของมนุษย์จะถูกพัฒนา
ไปมากเพียงใด ธรรมชาติของมนุษย์ก็ยังคงไม่เปลี่ยนแปลง เหมือนกับการพูดว่าไม่ว่า
มนุษย์จะฉลาดหรือสุขสบายทางกายมากขึ้นเพียงใด แต่ความทุกข์ทางจิตใจก็ยังคงด ารง
อยู่ไม่เสื่อมคลายเพราะธรรมชาติของมนุษย์คือเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ที่ไม่ว่าก่ียุค
สมัย ธรรมชาติแบบนี้ก็ยังคงผูกติดกับความเป็นมนุษย์อยู่เสมอ พูดอีกอย่างคือ มนุษย์ถูก
สร้างข้ึนมาโดยธรรมชาติเพื่อให้อยู่ในระบอบราชาธิปไตย ดังที่พุทธทาส (2559: 9-10) 
กล่าวว่า  

“ต้ังแต่แรกเร่ิมเดิมทีมาก็มีผู้น า เพราะส่วนมากไม่ฉลาด แม้จะสมมติว่าฉลาดเท่าๆกัน ก็
ถ้าไม่มีผู้น าที่ได้รับการสมมติเป็นผู้น าสักคนหนึ่ง มันก็ทะเลาะวิวาทกัน, แล้วให้ผู้มี
ปัญญาทั้งหลายเลือกผู้น า มันก็ต้องเลอืกขึ้นมาได้สักคนหนึ่ง ส าหรับเป็นผู้น า ก็เรียกว่า
เป็นจุดศูนย์รวมด้วย แล้วก็น าไปได้ ถ้ามันไม่เป็นจุดศูนย์รวม มันน าไปไม่ได้. น่ีความ
เป็นประมุขของผู้น าที่เป็นจุดศูนย์รวมน้ันมันมีความจ าเป็นโดยธรรมชาติ มาตาม
ธรรมชาต;ิ ฉะน้ันเราอยากจะพูดว่าเป็นเจตนารมณ์ของธรรมชาติ จะมีชีวิตไม่มีชีวิตก็
ตามใจ มันมีเจตนาได้ตามระดับของมัน ... จึงพูดเสยีว่า ความมีประมุขน้ี มันเป็น
เจตนารมณ์ของธรรมชาติ" (ตัวเน้นเปน็ของผู้เขียน) 
 

จะเห็นได้ว่าพุทธทาสให้ความชอบธรรมกับระบอบราชาธิปไตยบนฐานการคิดเรื่อง 
"ธรรมชาติมนุษย์" กล่าวคือ เนื่องจากมนุษย์โดยธรรมชาติแล้วไม่สามารถอยู่ได้โดย
ปราศจากผู้น า มิเช่นนั้นแล้วจะเกิดการทะเลาะวิวาทกัน (ตามค าของ Hobbes คือ the 
war of all against all) ดังนั้น การอ้างเหตุผลของสุรพศ (2557: 111) ที่ว่า 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

205 

"ธรรมชาติด้านมืดของมนุษย์นี่เองที่เป็นสาเหตุให้เกิดสังคมการเมืองเพราะในสังคมตาม
สภาพธรรมชาติ (natural state) หรือ “สังคมก่อนสังคมการเมือง (pre-political socie-
ty)” ที่ไม่มีกติกาในการอยู่ร่วมกันนั้น มนุษย์สามารถใช้แรงจูงใจตามธรรมชาติด้ายมืด
เบียดเบียนกันอย่างไรก็ได้ เช่น ลักขโมย ท าร้ายร่างกาย เข่นฆ่ากัน เป็นต้น" จึงเป็น
ค าอธิบายถึงการให้ความชอบธรรมต่อสังคมการเมืองบนฐานคิดเรื่องธรรมชาติมนุษย์ที่
เหมาะสม   
 อย่างไรก็ดี เพื่อป้องกันความสับสน ควรเข้าใจว่าการใช้เหตุผลเรื่อง "ธรรมชาติ” ใน
ลักษณะนี้เป็นคนละอย่างกับการใช้เหตุผลว่ามนุษย์มีหน้าที่เข้าถึงเนื้อแท้ (teleology/
essence) ของ "ธรรมชาติ" มนุษย์ ในขณะที่ "ธรรมชาติ" ในความหมายแบบแรก
หมายถึงการอธิบายเชิงพรรณา (descriptive statements) ถึงพฤติกรรม (behaviors) 
ของมนุษย์ท่ีมีแนวโน้มจะกระท าในความเป็นจริง แต่ "ธรรมชาติ" ในความหมายอย่าง
หลังคือการอธิบายเชิงเสนอแนะ (normative statements) ของ "ธรรมชาติ" ที่มนุษย์ควร
จะเป็น ในแง่นี้ จึงเป็นเรื่องไม่ขัดแย้งแต่อย่างใดที่จะพูดว่ามนุษย์มีแนวโน้มที่จะเห็นแก่ตัว
และเอาเปรียบซ่ึงกันและกัน ไปพร้อมๆกับการพูดว่ามนุษย์ไม่ควรเห็นแก่ตัวเพราะแท้จริง
แล้วมนุษย์ไม่ได้ถูกสร้างมาเพื่อให้เห็นแก่ตัว ดังนั้น การที่พุทธทาสเรียกร้องให้มนุษย์มี
สังคมและมีประมุขปกครองจึงเป็นเปรียบเสมือนการพูดว่าแม้ว่าธรรมชาติอย่างที่ควรจะ
เป็นของมนุษย์คือการไม่เห็นแก่ตัว แต่เนื่องจากธรรมชาติที่มนุษย์มักจะเป็นจริงๆคือการ
เห็นแก่ตัว ดังนั้น ต้องมีการปกครองเพื่อให้มนุษย์เข้าถึงเนื้อแท้ของตัวเอง และการ
ปกครองที่เหมาะสมกับความเป็นมนุษย์ที่สุดก็คือระบอบราชาธิปไตยเพราะมนุษย์แต่ละคน
มีระดับความเห็นแก่ตัวไม่เท่ากัน หากอนุญาตให้แต่ละคนมีเสียงในการปกครองเท่ากันแล้ว 
การเมืองนั้นก็จะกลายเป็นการส่งเสริมให้ใช้ความเห็นแก่ตัวแทนที่จะเป็นการควบคุม
ความเห็นแก่ตัว 

ในแง่นี้แล้ว พุทธทาสไม่เพียงวางโครง (framework) ว่าการปกครองใดๆต้อง
ประกอบด้วยธรรมะเท่านั้น หากแต่ยังพูดอย่างชัดเจนว่าระบอบการปกครองแบบใดที่
เหมาะสมกับมนุษย์ซ่ึงก็คือระบอบราชาธิปไตยนั้นเอง พุทธทาส (2559: 11-12) ยังย ้า
ต่อไปอีกว่า “พระเจ้าสมมติราชนั้น ประชาชนสร้างขึ้นเลือกข้ึน อุปโลกน์ขึ้น. หลักการ
อันนี้ก็ยังใช้กันมากระท่ังวันนี้ แม้พระเจ้าแผ่นดินแห่งประเทศไทยทุกๆพระองค์ ก็จะ
เรียกว่าสมมติราชรวมอยู่ในพระบรมนามาภิไธยท้ังนั้นแหละ ก็แปลว่ายังยอมรับหลักการ

ที่ว่าประชาชนสร้างท่านข้ึนมา. ถ้าพูดให้ชัดๆก็ว่า เรานี่สร้างท่านขึ้นมา ฉะนั้นเราจึงมี
หน้าที่โดยตรงที่จะต้องพทิักษ์รักษา, มีความรับผิดชอบในการท าหน้าที่ของประชาชน
ผู้สร้างพระราชาสมมติราชข้ึนมา" (ตัวเน้นเป็นของผู้เขียน) โดยขอให้สังเกตว่าพุทธทาสไม่
เพียงแต่อธิบายหลักการสัญญาประชาคม ในแง่การเสนอการเกิดขึ้นของระบอบราชาธิป
ไตยเป็นครั้งแรกของโลกเท่านั้น หากแต่ยังอธิบายด้วยว่าแม้ "กระทั่งวันนี"้ หลักการของ
สมมติราชก็ยังคงเป็นจริงอยู่ นั้นแสดงว่าค าอธิบายดังกล่าวไม่ใช่แค่จริงตามหลักการการ
ทดลองคิด (thought experiment) เท่านั้น แต่ยังหมายถึงความจริงของประวัติศาสตร์ 
(actual history) ด้วย  เท่ากับว่าพุทธทาสไม่เพียงมองว่าระบอบกษัตริย์ดีท่ีสุดและ



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

206 

เหมาะสมที่สุดส าหรับมนุษย์ทั่วๆไปเท่านั้น แต่ยังเหมาะสมมากข้ึนไปอีกส าหรับคนไทยและ
ประเทศไทยซ่ึงมีประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวพันกับระบอบนี้มาอย่างยาวนาน ขอให้ดู 
ภาพประกอบท่ี 5 ซึ่งแสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่าพุทธทาสมองว่าระบอบการปกครองท่ีดี
ที่สุดส าหรับประเทศไทยคือการปกครองแบบราชาธิปไตย 

ความน่าสนใจของการใช้ทฤษฎีแบบสัญญาประชาคมแบบพุทธทาสหรือแบบ Hobbes 
คือท าให้ความชอบธรรมของอ านาจรัฐแบบนี้วางอยู่บนหลักการของเหตุผลแบบ 
"ค่อนข้าง" สมัยใหม่ (ความยินยอมพร้อมใจ, ผลประโยชน์ของประชาชน, ความดีของ
พระมหากษัตริย์ ฯลฯ) แทนที่จะเป็นหลักการที่ลึกลับและเหนือธรรมชาติ (บุญบารมี, 
กรรมเก่า, ฯลฯ)   Jackson (1994: 108) เองก็เห็นไปในทางเดียวกันนี้ว่า พุทธทาส
ได้วิพากษ์วิจารณ์แหล่งที่มาของอ านาจของสถาบันกษัตริย์แบบโบราณที่เช่ือว่าเป็นเพราะ
บุญและกรรม โดยเปลี่ยนมาเป็นใช้เรื่องคุณความดีของพระมหากษัตริย์เป็นแหล่งที่มาของ
อ านาจแทน ในแง่นี้พุทธทาสจึงท าการปฏิรูปค าอธิบายการให้ความชอบธรรมแก่สถาบัน
กษัตริย์ใหม่ นี้อาจเป็นอีกเหตุผลหนึ่งที่อธิบายว่าท าไมอุดมการณ์แห่งรัฐไทย (ชาติ 
ศาสนา พระมหากษัตริย์) จึงได้รับการยอมรับอย่างมากในหมู่ชนชั้นกลางไทย และนี้เป็น
การยืนยันสมมติฐานที่ว่าการที่พุทธทาสปฏิเสธการตีความศาสนาหรือสังคมแบบก่อน
สมัยใหม่16  ไม่ได้หมายความว่าเขาต้องปฏิเสธโครงสร้างอ านาจแบบรัฐไทยแต่อย่างใด 
ตรงกันข้าม พุทธทาสเพียงแค่เปลี่ยนค าอธิบายความชอบธรรมของโครงสร้างอ านาจและ
อุดมการณ์แห่งรัฐไทยให้ "ดูเหมือน" 
สมัยใหม่มากข้ึน17 และเป็นที่ยอมรับ
ได้ในหมู่ชนช้ันกลางเท่านั้น พูดอีก
อย่างคือ พุทธทาสต้องการให้
ประชาชนรักษาขนมธรรมเนียม
ประเพณีและอุดมการณ์แห่งรัฐไทย
เอาไว้ แต่ไม่ใช่ด้วยความงมงายหรือ
เพียงเพราะเป็นสิ่งที่สืบทอดมานาน
หรือถูกสั่งให้ต้องท า แต่ควรท าเพราะ
เข้าใจอย่างถูกต้องว่านี้เป็นสิ่งที่ดีงาม
และประกอบด้วยเหตุผล ดังที่พุทธ
ทาส (2559: 64) พูดว่า "ขอให้เรา
ทั้งหลายทุกคนอุทิศตนตามรอยพระ
ยุคลบาทในทศพิธราชธรรมในข้อศีล
อย่างท่ีเป็นศีลโดยแท้จริงเถิด อย่าไป
เป็นศีลชนิดที่ว่ารักษาศีลจนตายก็ไม่มี
ศีล เหมือนท่ีก าลังเป็นกันอยู่มาก
เพราะว่ารักษาศีลกันแต่ปาก รักษา
ศีลตามขนบธรรมเนียมประเพณี 
ไม่ได้มีปัญญาหรือสัมมาทิฏฐิเป็น
เครื่องชักจูง"  

ภาพประกอบท่ี 5  ลายมือพุทธทาสในสมุดบันทึกเรื่อง "พุทธ
ศาสนากับลัทธิการเมือง" เขียนขึ้นในปี พ.ศ. 2519  
(จาก เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, รหัส

เอกสาร BIA4.3/38 กล่อง 6 [5]) 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

207 

พุทธทาสกับระบอบการเมืองอันมีพระมหากษตัริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย  

 จากส่วนที่แล้ว จะเห็นได้ว่าพุทธทาสให้ความชอบธรรมกับระบอบราชาธิปไตยไม่ใช่
เพียงแค่ในทางปฏิบัติ แต่ในทางทฤษฎีด้วย ไม่ใช่เพียงแค่ในทางหลักการทั่วๆไป แต่ใน
บริบทของประเทศโดยเฉพาะเจาะจงด้วย ในส่วนนี้จะแสดงให้เห็นว่าพุทธทาสได้ให้
ความชอบธรรมกับระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย หรือสิ่ง
ที่ ธงชัย (2556) เรียกว่า "ระบอบประชาธิปไตยที่มีกษัตริย์อยู่เหนือการเมือง" อย่างไร 
การสร้างความชอบธรรมให้กับระบอบดังกล่าวนี้ พุทธทาสไม่เพียงท าไปด้วยการยกย่อง
สถาบันกษัตริย์เท่านั้น แต่ยังท าไปพร้อมๆกับการวิจารณ์ระบอบรัฐสภาและนักการเมืองว่า
เป็นผู้พยายามหาผลประโยชน์จากประเทศเพื่อประโยชน์ส่วนตัว ไม่ได้หวังดีต่อประเทศชาติ
อย่างจริงใจเหมือนกับสถาบันกษัตริย์ หลักฐานที่แสดงให้เห็นถึงทัศนะของดังกล่าว 
สามารถพบได้จากข้อความดังต่อไปนี้  

“ประชาชนเห็นแก่ตัวยิ่งกว่าเห็นแก่ชาติน้ีก็ยังมีอยู่มาก นักการเมืองเห็นแก่ตัวยิ่งกว่าเห็น
แก่ชาติ ก็มีอยู่โดยมาก นักการเมืองเห็นแก่ตัว เห็นแก่พรรคของตัวเองโดยไม่เห็นแก่ชาติ 
ก็โต้แย้งทัดทานก็ท าการหมายม่ันไปแต่เพือ่ประโยชน์ของตัวหรือของพรรคตัว อย่างน้ีไม่
มีทางที่จะเป็นไปเพื่อสันติภาพ" (2559: 71) 

 
"เด๋ียวน้ีเขาพูดกันว่าผู้แทนสมัครเข้ามา บอกว่าจะมาควบคุมรัฐบาล ให้ช่วยเลือกเถิด แต่
คร้ันเข้ามาเป็นผู้แทนแล้วก็กลายเป็นว่ามาแย่งกันเป็นรัฐบาลเสียเอง อยากจะเข้าไปเป็น
รัฐบาลเสียเอง เม่ือแรกก็พูดว่าจะมาคุมรัฐบาล พอได้เป็นแล้วก็จะมาเป็นรัฐบาล หรือ
แย่งเป็นรัฐบาลเสียเอง ตรงหรือไม่ตรงลองคิดดู" (2559: 88-89) 

 
“ถ้าเป็นประชาธิปไตยของคนทีเ่ห็นแก่ตัว ไม่เห็นแก่ชาติ เห็นแก่ตัวหรือว่าเห็นแก่พรรค
พวกของตัวยิ่งกว่าเห็นแก่ชาติ ในหมู่พวกนักการเมือง อย่างน้ีก็ต้องเรียกว่าสังคมวิปริต 
เป็นประชาธิปไตยของคนทีเ่ห็นแก่ตัว ไม่เห็นแก่ชาติ ไม่เห็นแก่ธรรมะ ไม่เห็นแก่
ความถูกต้อง น้ีเป็นสังคมวิปริต เขาบูชาวัตถุ บูชาเงิน บูชาตัวกูบูชาของกู แล้วยังแถม
ถือไสยศาสตร์แทนพุทธศาสตร์ พึ่งผีพึง่สางภายนอก ไม่พึ่งตัวเอง น้ีก็เป็นสังคมวิปริต
เพราะถือไสยศาสตร์แทนพุทธศาสตร์" (2559: 181) 
 

“คงจะไม่เป็นการด่าเกินไปนะ ที่พูดอยา่งน้ี คือเรากล้าพูดว่าเราหาไม่พบ สภาท่ีแท้จริง
ตรงตามความหมาย คือ ที่ประชุมสัตบุรุษ. อย่าระบุทีไ่หนเลย ที่ประชมุไหนมีแต่
เอะอะมะเทิ่งของบุคคลทีเ่ห็นแก่ตัว เถียงกันน ้าลายเป็นฟองเพื่อรักษาผลประโยชน์หรือ
อะไรของตัวแล้ว ที่นั้นไม่ใช่สภา. แม้จะปิดป้ายตัวโตๆว่าสภา สะเภอก็ตามใจ มันไม่ใช่
สภา" (2549: 62) (ตัวเน้นตามต้นฉบับ) 

อันท่ีจริง การวิจารณ์นักการเมืองและระบอบรัฐสภาแบบพุทธทาสข้างต้นไม่ใช่สิ่งที่
ใหม่หรือเป็นเฉพาะในประเทศไทยเท่านั้น หลายๆประเทศก็สามารถพบค าวิจารณ์เช่นนี้ได้
โดยท่ัวไป แต่สิ่งท่ีท าให้การวิจารณ์ของพุทธทาสแตกต่างออกไปคือ การวิจารณ์สิ่งเหล่านี้
ไม่ใช่เพื่อน าไปสู่การเมืองประชาธิปไตยที่อ านาจรัฐสามารถถูกควบคุมได้มากข้ึน มีการ
ตรวจสอบและเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมนักการเมืองมากข้ึน หากแต่เป็นการวิจารณ์เพื่อ
น าไปสู่การท าลายความชอบธรรมโดยรากฐานของระบอบประชาธิปไตยเสียเอง ขอให้



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

208 

สังเกตด้วยว่าการวิจารณ์ว่านักการเมืองหรือพรรคการเมือง "เห็นแก่ตัว" ในที่นี้ ไม่ใช่
หมายความเพียงแค่การ "ละเมิด" สิทธิของผู้อื่น หรือการโกงเท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึง
การต่อสู้กันทาง "อุดมการณ์" ด้วย ดังที่ทราบดีว่า ในระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตก
โดยทั่วไปแล้ว การต่อสู้ทางอุดมการณ์และการน าเสนอ "ผลประโยชน์" ของกลุ่มหรือชน
ชั้นตัวเองต่อสังคมภายใต้ระบอบรัฐสภาเป็นสิ่งที่ยอมรับได้อย่างเปิดเผย และไม่ใช่การ
ละเมิดสิทธิหรืออ านาจประชาชนแต่อย่างใด แต่นี้เป็นสิ่งที่พุทธทาสมองว่าเป็นความเห็น
แก่ตัวและผิดศีลธรรม ดังที่พุทธทาส (2549: 64) กล่าวว่า  

"คือว่าในที่ประชุมน้ัน เขาเป็นพรรคๆแบ่งเป็นพรรค, เป็นพรรค, เป็นพรรค, แต่ละ
พรรคมีอุดมคติต่างกัน, แต่ละพรรคพูดกันอย่างขัดขวางกัน ด้วยประโยชน์ต่างกัน. น้ีมัน
ก็เป็นประจักษ์พยานชัดอยู่แล้วว่า เขาต้องพูดเพื่อประโยชน์แห่งตน หรือพรรคของตน; 
ไม่ต้องน าสืบดอก มันเห็นชัดอยู่แล้ว. ทีป่ระเทศไหนก็ตาม ไม่เฉพาะประเทศไทย ที่
ประเทศนอก ประเทศใหญ่ๆ แล้วยิ่งเป็นอย่างน้ีมาก เพราะเขาเป็นพรรคที่เป็นปฏิปักษ์
ต่อกัน มุ่งหมายท าลายซึ่งกันและกันอยู่ตลอดเวลา, น่ันคือประจักษพ์ยานที่วา่ ใน สภา
ที่ไม่มีสัตบุรุษ น้ัน ก็มีแต่สภาของผู้ใช้กิเลสเป็นเบือ้งหน้า. มันเป็นนักการเมืองที่ใช้กล
โกง, กลที่คดโกงต่างๆ, เพื่อประโยชนต์น หรือพวกของตน" (ตัวเน้นตามต้นฉบับ) 

จะเห็นได้ว่าส าหรับพุทธทาสแล้ว การเมืองที่ไม่มีความเห็นแก่ตัว ไร้ซึ่งกิเลสคือภาพท่ี
ตรงกันข้ามกับการเมืองระบอบรัฐสภาอย่างชัดเจน การแข่งขันของพรรคการเมืองเพ่ือหา
คะแนนเสียงถูกมองว่าเป็นการท าลายซ่ึงกันและกัน การเสนอผลประโยชน์ของกลุ่มตาม
อุดมคติของตนเองถูกมองว่าเป็นผู้ใช้กิเลส การเมืองในระบอบรัฐสภาแบบตะวันตกให้
ความส าคัญกับการตรวจสอบและวิจารณ์รัฐบาล โดยหน้าที่อย่างเป็นทางการดังกล่าวเป็น
ของพรรคฝ่ายค้านในสภา แนวคิดคืออนุญาตให้พรรคฝ่ายค้านตรวจสอบและวิจารณ์
รัฐบาลด้วยแรงจูงใจที่ว่าการเลือกต้ังครั้งต่อไป พรรคตนเองอาจได้ขึ้นมาเป็นรัฐบาลแทน 
แต่ส าหรับพุทธทาสแล้ว นี้เป็นการเมืองที่เต็มไปด้วยกิเลสและเห็นแก่ตัว ดังที่พุทธทาส 
(2549: 226-7) กล่าวไว้ว่า "ประเทศเล็กๆ หรือประเทศใหญ่ประเทศมหาอ านาจ, 
ประเทศอภิมหาอ านาจอะไรก็ตาม, มันมีอย่างนี้ทั้งนั้น. พรรคหนึ่งมันคอยจ้องจะท าลาย
พรรคท่ีก าลังเป็นรัฐบาลอยู่ เพื่อจะเป็นรัฐบาลเสียเอง; ทีนี้พรรคฝ่านหนึ่งก็ต้องต่อสู้. 
เพราะฉะนั้นพรรคของกู มันก็ได้ต่อสู้กัน ระหว่างพรรคของกู; แล้วก็เลยไม่มีพรรค
การเมืองของพระเจ้า"  ดังนี้แล้ว การวิจารณ์ระบอบรัฐสภาของพุทธทาสจึงไม่ได้หมายถึง
เพียงปัญหาของ "ตัวบุคคล" เช่น นักการเมือง เท่านั้น แต่หมายรวมถึง "ตัวระบอบ
กลไก" ของมันเอง ในขณะที่พรรคการเมืองที่ดีในแนวคิดแบบตะวันตกคือพรรคท่ีท าการ
ตรวจสอบและวิจารณ์การท างานของรัฐบาลอย่างเข้มข้น แต่พุทธทาสมองว่าการกระท า
ดังกล่าวเป็นการกระท าที่เห็นแก่ตัว 

ในแง่นี้แล้ว เราอาจคิดต่อได้ว่าแม้จะมีนักการเมืองหรือพรรคการเมืองที่ได้รับเลือกตั้ง
เข้ามาในสภาโดยปราศจากการซื้อสิทธิขายเสียง และเมื่อเข้ามาแล้วก็พยายามท าตาม
อุดมการณ์ของพรรคตนเอง เช่น อาจจะออกนโยบายท่ีท าให้ชนช้ันล่างมีรายได้และ
อ านาจซื้อมากขึ้น จนคนจ านวนมากก็พากันไปซ้ือโทรศัพท์มือถือ เสื้อผ้าแฟชั่นหรือ
รถยนต์ เมื่อมองจากฐานคิดแบบประชาธิปไตยตะวันตก หากนโยบายดังกล่าวไม่ได้
ก่อให้เกิดหนี้สินจนเป็นปัญหาก็อาจถือได้ว่านโยบายดังกล่าวประสบความส าเร็จเพราะ



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

209 

ยกระดับชีวิตของคนจ านวนมาก แต่หากมองในมุมพุทธทาสแล้ว เราอาจพูดได้ว่านโยบาย
ดังกล่าวเป็นเรื่องของกิเลสเพราะท าให้คนหลงไปกับการบริโภคนิยม และนักการเมืองก็
ไม่ได้ท าเพื่อ "ผลประโยชน์ประชาชน" หากแต่เป็นการท าเพื่อ "ผลประโยชน์ของกลุ่ม
ตนเอง" เท่านั้น  
 จริงอยู่ท่ีพุทธทาสไม่เคยพูดถึงปัญหาของประชานิยมตรงๆ แต่เราสามารถคิดต่อ
ยอดจากชุดความคิดของพุทธทาสได้ ยกตัวอย่างจากข้อความดังต่อไปนี้ "ตัวอย่างดังที่
ก าลังมีปัญหาน่าหัวเราะว่า คนบางคนเขาจะเป็นบ้าตายเสียแล้ว เพราะว่าหมูมันแพง 
อย่างพวกกรุงเทพฯโดยมากสมัยหนึ่ง ท าไมจึงจะต้องเดือดร้อนกันถึงอย่างนั้น มันควรจะ
แก้ไขได้ เปลี่ยนแปลงได้ ถ้าหมูมันแพงก็อย่าไปกินมันก็แล้วกัน กลับไปโวยวายให้มันมี
เรื่องยุ่งยากลึกบากข้ึนมา ไม่รู้จักละอาย นี้เรียกว่าค่าที่เกิดจากความต้องการของ
มนุษย์" (พุทธทาส 2548: 188-9)  จะเห็นได้ว่าแม้แต่การเรียกร้องให้มีการแก้ปัญหา
หมูราคาแพงก็ยังเป็นเรื่องที่ผิดศีลธรรมส าหรับพุทธทาส จึงเป็นเรื่องท่ีควรผิดศีลธรรม
ด้วยตรรกะเดียวกันนี้ถ้าประชาชนต้องการมีให้มีการแก้ปัญหาเงินไม่พอใช้จ่าย ในแง่นี้ 
ระบอบประชาธิปไตยและรัฐสภาแบบตะวันตกที่เปิดโอกาสให้ประชาชนธรรมดาต่อร้องและ
เรียกร้องให้สนองความต้องการของกิเลสตนเองและกลุ่มตัวเองได้อย่างเปิดเผย จึงเป็น
ระบอบการเมืองของกิเลสมากกว่าของธรรมะ 
 ในทางตรงข้ามพุทธทาสให้การยกย่องและบูชาต่อสถาบันกษัตริย์และพระมหากษัตริย์
อย่างมาก โดยเป็นการยกย่องในพระราชกรณียกิจท่ีทรงท าท้ังในทางการปกครองทาง
โลกและทางศาสนา ในมุมมองของพุทธทาส เราทุกคนในฐานะประชาชนเป็นหนี้บุญคุณ
ต่อสถาบันกษัตริย์เพราะท่านทรงท าพระราชกรณียกิจต่างๆเพื่อพวกเราทุกคน ดังนั้น ทุก
คนจึงมี "หน้าที"่ ต้องตอบแทนพระองค์ท่านอย่างสุดความสามารถ หลักฐานที่แสดงให้
เห็นว่าพุทธทาสมีความจงรักภักดีต่อสถาบันกษัตริย์ไทยสามารถพบได้จากข้อความ
ดังต่อไปนี้ 

“เม่ือมองดูในแง่ส่วนตัว เราก็ถือว่าเราเป็นหน้ีบุญคุณหรืออย่างน้อยก็ขอบพระคุณผู้ท่ี
ช่วยทะนุบ ารุงพระศาสนาอันเป็นที่รักของเรา ถ้าเราอยากจะใหพ้ระศาสนาอยู่ได้ และ
เราได้อาศัยพระศาสนาน้ันเป็นที่พึ่งตลอดไป ทีน้ีก็จะมองกันในแง่ที่เป็นประชาชนคนไทย
ธรรมดา ไม่เก่ียวกับศาสนา, สมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภาร ผู้เป็นเอกอัคร
ศาสนูปถัมภก ซึ่งเราเรียกกันสั้นๆว่าในหลวงน้ัน ท่านได้ทรงท าอะไรมากมายเพือ่ความ
อยู่รอดของประเทศชาติ หรือจะเรียกว่าพวกเราชาวไทย. ด้วยเหตผุลเพยีง ๒ อย่างน้ีก็
พอแล้ว ที่เราจะตอ้งกระท าอะไรสักอยา่งหนึ่งให้สุดความสามารถของเรา" (2559: 4-
5) (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขียน) 

“น้ีก็ขอให้มองดูความเป็นพเิศษสักหน่อยว่าจะยังเหลืออยู่แต่ประเทศไทยกระมัง ที่มี
พระราชาในความหมายของพระราชาทีเ่ต็มเปี่ยมตามความหมายของค าค าน้ีเม่ือพันๆปี
มาแล้ว. ประเทศอื่นแม้จะมีพระราชา ก็สักว่ามีเป็นพิธีเสียมากกว่า ในประเทศไทยน่ียังมี
พระราชาที่มีความหมายถูกต้องเต็มตามความหมายเดิม" (2559: 10-11) 

“นับตั้งต้นแต่ว่า ท่านเป็นผู้ที่ท าการค้นคว้า การประดิษฐ์ การอะไรต่างๆอยูอ่ย่างไม่
ทรงเห็นแก่เหน็ดเหนื่อย มีอะไรที่ค้นคว้าพบกระท าได้ หรือกระท าได้ดีกว่าเก่า เร่ือง
ฝนเทยีม เร่ืองอะไรก็ตามน้ีมันเป็นเรื่องการค้นพบเพื่อประโยชน์แก่การผลิต. ทรง
ค้นคว้าเก่ียวกับการผลิตมาแนะน าประชาชนเก่ียวกับการผลิต ในแง่ของเกษตรกรรม 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

210 

หรือกสิกรรม หรือการประมง ทรงกระท าอย่างไม่เห็นแก่เหน็ดแก่เหน่ือย. แม้แต่ในแง่
ของอุตสาหกรรมก็ทรงค้นคว้า ทรงทดลอง ทรงท าตัวอย่าง เท่าที่ทา่นจะท าได ้
เพราะว่ามันมีอะไรก ากับอยู่บ้าง ไม่ได้อยู่เหนือกฎหมายแบบสมบูรณาญาสทิธิราชย์ไป
เสียทั้งหมด แต่ว่าโอกาสมีเท่าไร พระองค์ก็ทรงท าอย่างยิ่ง แม้แต่ระบบสหกรณ์. ระบบ
สหกรณ์น้ีส าคัญมาก ขอบอกกล่าวเป็นพเิศษว่า โลกต่อไปจะอยู่รอดได้ด้วยระบบ
สหกรณ,์ ในหลวงท่านทรงค้นคว้ามากเร่ืองระบบสหกรณ์ เป็นที่ประจักษอ์ยู่แก่ทุกคนว่า
สหกรณ์ชนิดไหนจะเหมาะแก่คนไทย ในส่วนไหน ในแขนงไหน ด้านไหน จนจะเป็นนัก
สหกรณ์ชั้นเอก" (2559:13) (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขยีน) 

“ทีนี้อีกด้านหนึ่ง เร่ืองสุขภาพอนามัยของประชาชน บางคนไม่รู้ ถ้าไปรู้เข้าแล้วจะตกใจ 
คือทรงเสียสละมาก ทั้งก าลังทรัพย์ ก าลังแรง เพื่อสุขภาพอนามัยของประชาชน ในทุก
อย่างเท่าที่ท่านจะท าได้ ด้วยความสนพระทัย, ด้วยความบริสุทธิ์ใจ. ทีนี้มามองกันใน
แง่ของศาสนา ในด้านศาสนาก็ทรงท าอย่างยิ่งทีเ่ป็นทีป่รากฏอยู่แล้วเราก็จะไม่ต้อง
อธิบายกันนัก. ท่านทรงท าทุกอย่างที่จะเป็นผลดีแก่พระศาสนา เพื่อสืบอายุพระ
ศาสนาก็ดี, เพื่อให้ศาสนาเป็นประโยชน์แก่ประชาชน ประเทศชาติก็ดี. ... แม้แต่พูดกัน
ในแง่ของการเมือง ก็ทรงเสียสละมากมาต้ังแต่แรกๆ, ทรงเหน็ดเหนื่อยมาก การเมือง
ในประเทศ การเมืองนอกประเทศ เสด็จไปเรียกได้ว่าจะทั่วทั้งโลก เพือ่ประโยชน์แก่
การเมือง; ได้ทรงท าสุดก าลังที่จะท าได้" (2559: 14) (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขยีน) 

“พระจริยาวัตรของสมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภารแห่งประเทศไทยเต็มไปด้วยการให้
ทานในลักษณะอย่างน้ี ใครๆก็เห็นอยูรู้่จักอยู่ ทรงกระท าให้เกิดโอกาส ใหเ้กิดวิธีใหม่ๆ 
ให้เกิดอุปกรณ์แห่งการท ากิน ให้เกิดแหล่งน า้ เป็นต้น น่ีเป็นวัตถุทาน, ให้เกิด
สติปัญญา ทรงตักเตือนอยูทุ่กเวลา ทกุโอกาส มีผู้น ามาถ่ายทอดทางวิทยุ เป็นต้น น่ี
เป็นการให้ธรรมทานอยู่ทุกเวลาหรือตามโอกาสและทรงมีอภัยทานยกโทษแม้ในกรณีท่ี
เป็นการหม่ินพระเดชานุภาพ เป็นการหม่ินพระบรมเดชานุภาพ ซึ่งเขาก็พูดกันอยู่ รู้กัน
อยู่ เห็นกันอยู่" (2559: 48-49) (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขยีน) 

ขอให้สังเกตที่ข้อความสุดท้ายที่ยกมา จะเห็นได้ว่าพุทธทาสสนับสนุนและให้ความชอบ
ธรรมกับกฏหมายหมิ่นพระบรมเดชานุภาพเพราะมองว่าการที่พระมหากษัตริย์ทรง
อภัยทานยกโทษถือเป็นการให้ทานในลักษณะหนึ่ง นั้นหมายความว่า สมควรมีกฏหมาย
คุ้มครองพระมหากษัตริย์ต้ังแต่แรกเริ่ม ส่วนการอภัยทานถือว่าเป็นอ านาจของ
พระมหากษัตริย์ ตอนนี้เราได้เห็นแล้วว่าพุทธทาสกระท าสองสิ่งไปพร้อมๆกันคือ ด้าน
หนึ่งก็คือการวิจารณ์ระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตกว่าเป็นการเมืองท่ีเห็นแก่ตัวของ
ประชาชนผู้มีกิเลสและนักการเมืองคือผู้ไม่หวังดีต่อชาติบ้านเมือง ในขณะท่ีอีกด้านก็ยก
ย่องพระมหากษัตริย์ไทยว่าเป็นผู้ที่อุทิศตัวในการท าพระราชกรณียกิจต่างๆเพื่อประโยชน์
ของประชาชนชาวไทย ภาพสองภาพที่แตกต่างกันอย่างมากจึงถูกน ามาเปรียบเทียบกัน 
ภาพหนึ่งคือภาพของนักการเมืองที่เข้ามาแสวงหาผลประโยชน์เพ่ือตนเองและพวกพ้อง แม้
จะกระท าไปด้วย "อุดมคติ" หรือความเชื่อทางการเมืองก็ยังคงเป็นการกระท าเพ่ือแลกกับ
ผลประโยชน์ทางการเมืองของกลุ่มตน มีวาระซ่อนเร้นและไม่จริงใจ ในขณะท่ีอีกภาพหนึ่ง
คือภาพของพระมหากษัตริย์ท่ีประกอบพระราชกณณียกิจต่างๆเพ่ือผลประโยชน์ของ
ประเทศชาติและประชาชนอย่างแท้จริง ไม่ได้ท าไปด้วยหวังผลทางการเมืองหรือรักษา
ผลประโยชน์ส่วนตนแต่อย่างใด ด้วยเหตุนี้เอง พุทธทาสจึงเน้นย ้าว่าหน้าที่ของชาวไทยทุก
คนคือการเดินตามรอยพระยุคลบาลและตอบแทนพระองค์ท่านอย่างเต็มที่ ต่อมา ขอให้



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

211 

เราพิจารณาถึงทัศนคติของพุทธทาสต่อความสัมพันธ์ระหว่างระบอบประชาธิปไตยแบบ
ตะวันตกกับสถาบันกษัตริย์ที่เฉพาะเจาะจงลงไป โดยผลลัพธ์ของกระบวนการข้างต้นคือ
การที่พุทธทาสมองว่าระบอบประชาธิปไตยแบบตะวันตกซึ่งพยายามจ ากัดพระราชอ านาจ
ของพระมหากษัตริย์ไม่เหมาะสมกับประเทศไทย โดยเราสามารถดูได้จากหลักฐาน
ดังต่อไปนี้ 

 
“แล้วทีนี้ประเทศไทยเรา เป็นทีเ่ชือ่ถือได้ว่าจะหวังที่พึ่งระบบธรรมิกราชาเป็นผู้ปกครอง; 
แม้ว่าเหตุการณ์จะเปลี่ยนแปลงไปจ ากัดสิทธิอ านาจของพระราชาลงไปเปน็อันมาก 
มันก็ยังเหลืออยู่มากเพราะมันอยู่ในน า้ใจของประชาชน ที่มีความเป็นมาอย่างน้ี อบรม
กันมาอย่างน้ี โดยอ านาจของพระพทุธศาสนาน้ัน. ฉะน้ันเราจึงมีบุคคลที่ชนะน า้ใจ
ประชาชนถึงขนาดที่เรียกว่าเผด็จการโดยธรรมอยู่บุคคลหน่ึงเป็นอย่างน้อย คือผู้ทีเ่ราจะ
เรียกกันอย่างภาษาพระว่าสมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภาร ผู้เป็นเอกอัครศาสนูปถัมภก
โดยน า้ใจ ท่านสามารถที่จะเผด็จการได้ด้วยคุณธรรมหรือบารมีที่ได้สร้างสรรค์มาเป็น
อย่างดี; น่ีระบบของธรรมะ มันจ าเปน็อย่างน้ี. เด๋ียวน้ีขอให้มองต่อไปอีกสกันิดหนึ่งว่า 
เราจะต้องมีองค์ประกอบทีเ่รียกว่า ประเทศชาต ิศาสนา พระมหากษัตริย์. ๓ อย่าง
นี้จ าเป็นอย่างย่ิงเหมือนกับไม้ ๓ ขา ถึงอิงกันอยู่ได้ก็ไม่ล้ม ปลดออกเสียขาหนึ่งก็
จะต้องล้ม. ประเทศชาติหนึ่ง ศาสนาหนึ่ง พระมหากษัตริย์หนึ่ง จะอยู่ตามล าพังไม่ได้; 
ประเทศชาติชาติก็จะอยู่โดยปราศจากศาสนาไม่ได้ ปราศจากพระมหากษัตริย์คือผู้น าน้ี
ไม่ได,้ ศาสนาก็มีอยู่ไม่ได้โดยปราศจากประเทศชาติหรือปราศจากผู้อุปถัมภ์
พระมหากษัตริย์ก็มีอยู่ไม่ได้ โดยทีป่ราศจากประเทศชาติหรือศาสนา. ฉะน้ันขอให้ถือว่า
องค์ ๓ น้ีจ าเป็นทีจ่ะต้องมีพร้อมๆกัน เขียนเป็นค ากลอนส้ันๆว่า ประเทศชาติ ศาสนา 
มหากษัตริย์ รวมเป็น อัตภาพไทย อันไพศาล. อัตภาพภาพไทย รวมอยู่ด้วย
องค์ประกอบ ๓ คือประเทศชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ จึงไพศาล จึงม่ันคง จึง
ใหญ่หลวง จึงปลอดภัย. เดี๋ยวน้ีเราก าลังกระท ากิจกรรมบางอย่างเพ่ือ
พระมหากษัตริย์จะถวายพระพร ส านึกในพระมหากรุณาธิคุณ แสดงออกซึ่งความ
พอใจ ความจงรักภักดี ความอะไรตามหน้าที่ของตน. แม้บรรพชิตก็มีหน้าที่ที่จะตอ้ง
ท า เพราะเรายอมรับว่าพระศาสนาต้ังอยู่ได้ด้วยความมีประมุขของประเทศชาติ คือ
พระมหากษัตริย์ จึงขอใหเ้ราท าหน้าทีอ่ันน้ี อย่าละเลยหน้าทีอ่ันน้ี" (2559: 19) (ตัว
เน้นเป็นของผู้เขยีน) 
 
“เรามีหลักเกณฑ์ว่า ระบอบประชาธิปไตยมีพระมหากษัตริย์เป็นประมุข ก็คือมีการเป็น
ผู้น า แต่แล้วมันก็กระทบความรู้สึกอยู่อย่างหนึ่ง คือว่ารัฐธรรมนูญมิได้ถวายพระราช
อ านาจในการเป็นผู้น าโดยประการทัง้ปวง ยังควบคุมอยู่บางอย่าง แต่ถึงอย่างน้ันก็ไม่
สูญเสียความเป็นผู้น า เพราะว่ามีการน าได้อีกหลายทาง หลายอย่างหลายประการ แม้
จะไม่มีอ านาจในทางการเมืองสมบูรณ์ แต่ก็มีโอกาสที่จะน าในทางเศรษฐกิจ ในทาง
พัฒนา ในทางวัฒนธรรมในทางการศึกษา อะไรๆซึ่งดีไปกว่าการเมืองซึ่งเป็นเรื่อง
หลอกหลวงเรียกว่าเป็นผู้น าในทางวญิญาณ เป็นผู้น าในทางวิญญาณ ฟังดูให้ดีๆว่าการ
ท าให้เกิดความถูกต้องในทางจิตใจ ในการด าเนินชีวิต น่ีเป็นการน าในทางวิญญาณ เรา
ทั้งหลายสามารถที่จะถวายโอกาสหรือท าให้เกิดโอกาสจนพระประมุขแห่งชาติสามารถจะ
น าได้อย่างเต็มที่ครบถ้วน ทุกอย่างที่จะท าใหเ้กิดความสุขความเจริญ เราทั้งหลาย
สามารถท าให้เกิดโอกาสแก่การน าโอกาสน้ันถวายแด่สมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภาร
แห่งประเทศไทย จะไดท้รงน าได้ตามพระราชประสงค์ พระราชประสงค์ใดๆล้วนแต่เป็น
ความประสงค์ที่ดทีี่ถูกต้อง เราก็ถวายโอกาสแห่งการน าอันถูกต้อง" (2559: 26-27) 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

212 

(ตัวเน้นเป็นของผู้เขียน) 
 

จากข้อความข้างต้นจะเห็นได้ว่า พุทธทาสเข้าใจถึงการเปลี่ยนแปลงจากระบอบสม
บูรณายาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขเป็น
อย่างดี จะเห็นได้จากการแสดงความตระหนัก (awareness) ถึง  "ข้อจ ากัด" ที่สถาบัน
กษัตริย์ในระบอบใหม่ต้องเผชิญ เราสามารถรับรู้ได้ถึงนัยของข้อความข้างต้นได้ว่า ทั้งๆที่
พระมหากษัตริย์ทรงมีพระราชประสงค์ที่จะทรงท ากิจกรรมต่างๆอันเกิดประโยชน์แก่
ประชาชนชาวไทย แต่กลับต้องมาถูกควบคุมไว้โดยระบบรัฐสภาและนักการเมืองที่เต็มไป
ด้วย "เรื่องหลอกหลวง" แต่ถึงกระนั้นพระมหากษัตริย์ก็ยังทรงพยายามอย่างเต็มที่ในการ
ช่วยเหลือประชาชนของพระองค์อย่างจริงใจและทรง "อยู่เหนือ" การเมืองไม่เพียงในเชิง
สถาบันเท่านั้น แต่ยัง "อยู่เหนือ" ความหลอกลวงและเลวทรามของการเมืองแบบรัฐสภา
และนักการเมืองอีกด้วย นอกจากนั้น พุทธทาสยังพูดอย่างชัดเจนว่าประเทศไทยไม่อาจ
ขาดซึ่งอุดมการณ์ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ได้ โดยเปรียบเหมือนไม้ 3 ขาที่ต้องต้ัง
อิงกัน มิเช่นนั้นแล้ว ไม้ใดไม้หนึ่งก็ต้ังอยู่ไม่ได้ น่าสนใจด้วยว่า ในแง่นี้พุทธทาสจึงมี
แนวโน้มสนับสนุน "ศาสนาประจ าชาติ" เพราะต้องการให้ศาสนาเป็นสิ่งค ้าจุนศีลธรรม
ของชาติ ในขณะเดียวกันก็เห็นว่าศาสนาจะอยู่ได้ก็ด้วยการสนับสนุนจากรัฐนั้นเอง  

พุทธทาสจึงไม่เพียงวิจารณ์การเมืองในเวลานั้นในลักษณะทั่วไป (general) เท่านั้น 
หากแต่ยังสนับสนุนระบอบการเมืองแบบเฉพาะเจาะจง (specific) นั้นคือระบอบการเมือง
แบบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย ซึ่งมีอุดมการณ์หลักคือ 
ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ โดยที่พุทธทาสยืนยันว่าสถาบันพระมหากษัตริย์จะต้องเป็น
ศูนย์รวมจิตใจของคนไทยทั้งชาติอย่างไม่อาจเปลี่ยนแปลงได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งบทบาท
หน้าที่ของพระมหากษัตริย์ในระบอบการเมืองแบบนี้ก็คือการประกอบพระราชกรณียกิจ
ต่างๆทั้งในทางเศรษฐกิจ การพัฒนาและการศึกษาต่อไปตามเดิมแม้จะมีระบอบรัฐสภาอยู่
แล้วก็ตาม ในแง่นี้ การตีความว่าพุทธทาสพูดถึงประเด็นทางการเมืองแบบทั่วไป(general) 
จึงอาจท าให้สับสนได้ เพราะเหตุผลอย่างน้อย 4 ประการ ได้แก่ (1) ในความเป็นจริง 
พุทธทาสไม่เพียงแต่พูดเรื่องการเมืองบนฐานคิดของศาสนาพุทธในทางหลักการเท่านั้น แต่
ยังพูดอยู่บนฐานคิดเรื่อง "ความเป็นไทย" ซึ่งมีลักษณะเฉพาะเจาะจงอย่างยิ่งอีกด้วย, (2) 
พุทธทาสพูดอย่างชัดเจนว่าประเทศไทยไม่อาจขาดซึ่งสถาบันพระมหากษัตริย์และ
อุดมการณ์ ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ได้ ดังนั้น ระบอบการเมืองอื่นใดที่ท าให้สิ่ง
ดังกล่าวขาดหายไปจากประเทศไทยย่อมเป็นระบอบการเมืองที่ไร้ศีลธรรมในมุมมองของ
พุทธทาส พูดอีกอย่างคือ พุทธทาสสนับสนุนระบอบการเมืองที่มีอุดมการณ์และโครงสร้าง
แบบดังกล่าวเท่านั้น, (3) ในขณะท่ีระบอบรัฐสภาหรือประชาธิปไตยแบบตะวันตกพยายาม
จ ากัดและควบคุมอ านาจของสถาบันพระมหากษัตริย์อย่างมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
กฏหมายหมิ่นพระบรมเดชานุภาพ แต่พุทธทาสมองว่าสถาบันพระมหากษัตริย์ไม่ควรถูก
ควบคุมมากขนาดนั้น โดยเฉพาะอย่างย่ิงกฏหมายหมิ่นพระบรมเดชานุภาพยังควรมีอยู่ใน
ระบอบการเมืองแบบที่พุทธทาสสนับสนุน, และ (4) พุทธทาสมองว่าสถาบัน
พระมหากษัตริย์เป็นสิ่งท่ีไม่อาจยกเลิกได้ ดังที่ พุทธทาส (2559: 12) พูดว่า 
 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

213 

“ทีนี้จะขอโอกาสแทรกอะไรสักนิดหนึ่งว่า สิ่งที่สร้างขึ้นด้วยจิตใจ ด้วยความรู้สึกแห่ง
จิตใจ โดยจิตใจน้ีมันไม่ควรจะเปลี่ยน มันไม่ควรจะเปลี่ยนทุก ๓ ปี ๔ ป ี เช่นที่การ
ปกครองบางประเทศในโลกน้ี ในเวลาน้ี เขาเปลี่ยนประมุขทุก ๓ ป ี๔ ปี. หรือแม้ว่า
เราจะเพ่งเล็งไปถึงรัฐบาล รัฐบาลก็เป็นส่ิงที่เปลี่ยนได้ และควรเปลี่ยนหรือต้องเปลีย่น; 
แต่พระราชาน้ี ไม่อยู่ในฐานะท่ีควรเปล่ียนหรือต้องเปล่ียน เพราะมีความหมายอีกอย่าง
หนึ่ง จะเปลี่ยนมันก็ต้องเป็นเรื่องใหญ่ ไม่ใชเ่รื่องประจ า ไม่ใชเ่ป็นเรื่องที่เราต้อง
เปลี่ยนเหมือนกับเลือกตั้ง. ฉะน้ันจึงต่างจากประมุขรัฐบาลที่ต้องเปลี่ยนบ่อยๆ. 
พระราชาด ารงอยู่ในฐานะที่สูงกว่า ด ารงอยู่ในฐานะที่ไม่ต้องเปลีย่น จนกว่าจะมี
เหตุการณ์อย่างอื่น ซึ่งมันจะเกิดโกลาหลวุ่นวายขนาดที่ว่ามันล้มละลาย โดยไม่มีใคร
เปลี่ยนได้ เด๋ียวน้ีเรามีระบอบการปกครองที่เปลีย่นแปลงไปบ้างหรือเปลี่ยนแปลงไปมาก 
แต่ก็ไม่มีหลักการที่ว่าจะเปลี่ยนพระราชาได้ตามชอบใจ, ให้ถือว่าอยู่เหนอืการเมือง 
เหนือกฎหมาย เหนืออะไรไปตามเดมิ เท่าทีจ่ะท าได้ เพือ่เป็นจุดศูนย์รวมแห่งจิตใจอัน
สูงสุดแล้วท าความพอใจให้ตลอดเวลา"18 (ตัวเน้นเป็นของผู้เขียน) 
 

ดังนั้น สมมติฐานหรือความเชื่อที่ว่าพุทธทาสไม่ได้พูดถึงระบอบการเมืองอย่าง
เฉพาะเจาะจงจึงควรถูกแทนที่ด้วยความเข้าใจว่า แท้จริงแล้วพุทธทาสมีอุดมการณ์และ
ระบอบการเมืองที่ตัวเองสนับสนุนซึ่งมีลักษณะเฉพาะเจาะจงในบริบทของการเมืองไทยใน
ขณะนั้น ที่มากไปกว่าหลักการของศาสนาพุทธแบบทั่วไป หากพุทธทาสเป็นดังที่ถูกอธิบาย
ว่าไม่ได้สนับสนุนระบอบการเมืองแบบเฉพาะเจาะจงแล้ว เท่ากับว่าพุทธทาสไม่สามารถพูด
ได้ว่าสถาบันหรืออุดมการณ์ใดควรมีอยู่ตลอดเวลาและไม่ควรถูกเปลี่ยนแปลง เพราะการ
พูดเช่นนั้นเท่ากับเป็นการบอกเป็นนัยว่าระบอบการเมืองแบบใดบ้างท่ียอมรับได้และยอมรับ
ไม่ได้ แต่ดังที่แสดงให้เห็นแล้วว่าพุทธทาสได้ระบุอย่างชัดเจนว่าสถาบันและอุดมการณ์ใด
ควรมีอยู่ตลอดเวลา ดังนั้น ความคิดทางการเมืองของพุทธทาสจึงมีลักษณะเฉพาะเจาะจง
(specific) มากกว่าทั่วไป (general)  
 ความน่าสนใจของการที่พุทธทาสพูดถึงพระมหากษัตริย์โดยตรงอย่างท่ีได้ยกมา
จากหลายข้อความนี้ คือการท าให้ค าถามที่ว่าในทางปฏิบัติและโลกแห่งความเป็นจริง 
การเมือง ผู้น า และการกระท าแบบใดจึงจะตรงกับภาพในอุดมคติของพุทธทาส มีความ
ชัดเจนขึ้นมาบ้าง อาจจะไม่เป็นการกล่าวเกินเลยไปนักว่าความคิดแบบอุดมคติท่ีพุทธทาส
เสนอไว้ใน "ธัมมิกสังคมนิยม" และ  "ธรรมะกับการเมือง" ก็คือภาพสะท้อนของการเมือง
ระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขแบบไทย ที่ยึดอุดมการณ์แบบ
ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ และอาจกล่าวได้อีกเช่นกันว่าถ้าอยากจะเข้าใจว่าการมี
ธรรมะ การเป็นคนดี การเห็นแก่ผลประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ่มีลักษณะในเชิง
ปฏิบัติในโลกแห่งความเป็นจริงอย่างไรแล้ว เราสามารถศึกษาได้จากพระมหากษัตริย์ของ
ไทย โดยเฉพาะในหลวงรัชกาลที่ 9 ผ่านวิสัยทัศน์และความสามารถของพระองค์ 
(Paribatra, 2003) และพระราชกรณียกิจต่างๆ (ชนิดา, 2550) นั้นเอง ดังนี้แล้ว 
หลักการนามธรรม เช่น การเมืองที่ดีต้องมี "คุณธรรม" ต้องยึด "ผลประโยชน์ของ
ประชาชน" เป็นใหญ่ และผู้น าและประชาชนต้อง "ไม่เห็นแก่ตัว" ฯลฯ ที่พุทธทาสได้พูด
และเขียนไว้จึงถูกท าให้ปรากฏเด่นชัดขึ้นและความสับสนในหลักการเหล่านั้นจึงลดลงไปใน
ขณะเดียวกัน 
 ท้ายสุดนี้ อาจมีผู้โต้แย้งได้ว่าสิ่งที่พุทธทาสน าเสนอมาทั้งหมด โดยเฉพาะเรื่อง



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

214 

ความเป็นไทยคือสิ่งที่ดีท่ีสุดอาจหมายความเพียงแค่แนวคิดโดยส่วนตัวของพุทธทาสเท่านั้น 
กล่าวคือ สิ่งที่พุทธทาสในบทความนี้น าเสนอมาทั้งหมดอาจเป็นเพียงแนวคิดเชิงศีลธรรม
ในฐานะข้อเสนอส่วนตัว (private proposal) เท่านั้น แต่พุทธทาสก็อาจยังอนุญาตให้ผู้ที่
ได้ข้อสรุปแบบอื่นเลือกและปฏิบัติตามข้อสรุปของตนเองก็ได้ เปรียบเสมือนราวกับว่าพุทธ
ทาสยอมรับในหลักการ "เสรีนิยมทางการเมือง" (political liberalism) ที่ว่าตราบใดที่ทุก
คนในสังคมยอมรับในความเสมอภาคที่ไม่มีใครสามารถใช้แนวคิดทางศาสนาหรือแนวคิด
เรื่องศีลธรรมของตนเองไปบังคับใช้ต่อผู้อื่นในพื้นที่สาธารณะ (public sphere) แล้ว ทุก
คนย่อมมีสิทธิในการน าเสนอแนวคิดเชิงศาสนาและศีลธรรมของตนเองในพื้นที่ส่วนบุคคล 
(private sphere) ได้ (Rawls, 1993)19 

พุทธทาสได้เน้นย ้าอยู่เสมอว่าจะใช้ระบอบการเมืองแบบใดก็ได้แต่ต้องประกอบด้วย 
"ธรรม" หรือ  "ผลประโยชน์ประชาชนเป็นใหญ่" ในแง่นี้ ด้านหนึ่งอาจจะตีความได้ว่า
พุทธทาสก็ไม่จ าเป็นต้องปฏิเสธประชาธิปไตยถ้าหากประกอบด้วย "ธรรม" แต่ดังที่
บทความนี้แสดงให้เห็นว่าความหมายของค าดังกล่าวแท้จริงแล้วก็หมายถึงแนวทางค าสอน
ของศาสนาพุทธและความเป็นไทย และเมื่อพุทธทาสย ้าว่าจะใช้ระบอบการเมืองแบบใดก็ได้
แต่ต้องประกอบด้วย "ธรรม" จึงเท่ากับว่าพุทธทาสสามารถยอมรับและให้ความชอบธรรม
กับระบอบเผด็จการได้ ในขณะเดียวกันถ้าระบอบประชาธิปไตยไม่ได้ประกอบด้วยธรรม 
พุทธทาสก็ไม่อาจยอบรับระบอบดังกล่าว ยกตัวอย่างเช่น ถ้ามีสังคม 2 แบบ แบบแรก
คือสังคมเผด็จการที่ประกอบด้วย "ธรรม" แบบท่ีสองคือสังคมประชาธิปไตยที่ไม่
ประกอบด้วย "ธรรม" ค าถามคือพุทธทาสจะเลือกสังคมแบบไหน? เป็นที่ชัดเจนว่าพุทธ
ทาสจะต้องเลือกสังคมแบบแรกเพราะประกอบด้วย "ธรรม"20 เมื่อเป็นเช่นนี้จึงเท่ากับว่า
ข้อเสนอของพุทธทาสที่บทความนี้กล่าวถึงมาทั้งหมดจึงไม่ใช่เพียงแค่ข้อเสนอในทาง
ส่วนตัวเพื่อแลกเปลี่ยนกับความคิดเห็นอื่นๆตามวิธีคิดของ "เสรีนิยมทางการเมือง" แต่เป็น
ข้อเสนอท่ีให้บังคับใช้กับทุกคนในสังคม 

นอกจากนั้น การเมืองประชาธิปไตยตะวันตกแบบที่เราเข้าใจก็เป็นการเมืองที่อนุญาต
ให้ปัจเจกชนใช้กิเลสและความเห็นแก่ตัวของตัวเองได้อย่างเต็มที่ โดยต้องไม่ละเมิดสิทธิ
ของผู้อื่น ซึ่งตรงกันข้ามกับการเมืองที่ประกอบด้วย "ธรรม" ในทัศนะของพุทธทาส ในแง่
นี้แล้ว การน าเอาค าสองค าที่ไปกันคนละทิศละทางอย่าง "ประชาธิปไตย" (ในความหมาย
แบบตะวันตกที่เราใช้กันอยู่ในปัจจุบัน) และ "ธรรม" (ตามความหมายของพุทธทาส) มา
รวมกัน จึงถือเป็น oxymoron ที่ท าให้ความหมายไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่งหมดความหมาย
ไปโดยปริยาย ถ้ายึดเอา "ประชาธิปไตย" เป็นหลัก ก็หมายความว่า "ธรรม" เป็นเพียง
ตัวเลือก (choice) อย่างหนึ่งของปัจเจกชนเท่านั้น จะมีหรือไม่มีก็ได้ แต่ถ้ายึดเอา 
"ธรรม" เป็นหลัก ก็หมายความว่า "ประชาธิปไตย" เป็นเพียงวิธีการอย่างหนึ่งเท่านั้น จะ
มีหรือไม่มีก็ได้ จะเห็นได้ว่าพุทธทาสยึดเอาความหมายอย่างที่สอง ดังที่พุทธทาส (2549: 
313) กล่าวไว้ว่า "ทีนี้จะดูที่ค าว่า ประชาธิปไตย นี้ก็ยังอยากจะให้มันเป็นเพียงเครื่องมือ
หรือวิธีการ" ดังนั้น การที่พุทธทาสพูดว่าระบอบการเมืองแบบใดก็ได้แต่ "ต้อง" 
ประกอบด้วยธรรม จึงหมายความว่า "ธรรม" ไม่ใช่เพียงแค่ตัวเลือกท่ีจะมีหรือไม่มีก็ได้ 
แต่ต้องเป็นปัจจัยข้ันรากฐาน (foundation) ของระบอบการเมือง จึงเห็นได้ว่าถ้าหาก
ประชาธิปไตย "ต้อง" ประกอบด้วย "ธรรม" ในฐานะ foundation แล้ว ก็เท่ากับท าให้



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

215 

ความหมายด้ังเดิมของประชาธิปไตยแบบท่ีเราเข้าใจกันสูญหายไปจนไม่อาจเรียกระบอบ
การเมืองแบบนี้ว่าประชาธิปไตยได้อีกต่อไป 
 ดังนั้น พุทธทาสไม่เพียงน าเสนอแนวคิดเชิงศีลธรรมในฐานะข้อเสนอส่วนตัว
เท่านั้น แต่พุทธทาสยังสนับสนุนให้ใช้แนวคิดแบบนี้ในการจัดการปกครองของทั้งสังคม
ด้วย ซึ่งนั้นก็หมายความว่าพุทธทาสไม่ได้สนับสนุนให้คนไทยใช้ "อิสรภาพ 4 ขั้นตอน" 
เพื่อสนับสนุนระบอบการเมืองแบบใดก็ได้ แต่เพื่อสนับสนุนการเมืองที่ตรงตามค าสอนของ
ศาสนาพุทธและความเป็นไทยเท่านั้น  
 
บทสรุป 

 โดยสรุปแล้ว เราสามารถตีความจากหลักฐานและบริบทท้ังหมดของความคิด
ทางการเมืองของพุทธทาสได้ว่า พุทธทาสให้การสนับสนุนอุดมการณ์แห่งรัฐไทย (ชาติ 
ศาสนา พระมหากษัตริย์) อย่างเปิดเผย และไม่ใช่ด้วยความบังเอิญหรือเหตุผลความ
จ าเป็นทางการเมืองใดๆ หากแต่เป็นด้วยความคิดท่ีฝ่ังรากลึกอยู่ในความคิดแบบพุทธทาส
ตลอดเวลาในเรื่องธรรมชาติและเหตุผลของระบอบการเมืองอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็น
ประมุขแบบไทย จริงอยู่ว่าพุทธทาสไม่ได้พยายามเข้าใกล้อ านาจรัฐมากเท่าพระรูปอื่นๆ 
แต่นั้นก็ไม่ได้หมายความว่าพุทธทาสจะมีความเป็นอิสระทางความคิดและอุดมการณ์จาก
อ านาจรัฐไทยท่ีรวมศูนย์อยู่ที่สถาบันพระมหากษัตริย์ และจริงอยู่ว่าพุทธทาสได้แสดงความ
ไม่เห็นด้วยกับวัฒนธรรมหรือประเพณีของไทยบางอย่าง โดยเฉพาะความเชื่อท่ีงมงายและ
เหนือธรรมชาติ แต่นั้นก็ไม่ได้หมายความว่าพุทธทาสจะปฏิเสธโครงสร้างอ านาจของรัฐ
และอุดมการณ์แห่งรัฐไทย ตรงกันข้าม พุทธทาสเพียงแค่เปลี่ยนค าอธิบายการให้
ความชอบธรรมกับอ านาจดังกล่าวให้มีความ "ค่อนข้าง" ทันสมัยข้ึน บทความนี้ได้แสดง
ให้เห็นกระบวนการของพุทธทาสดังกล่าว นั้นคือพุทธทาสเริ่มต้นด้วยการอธิบายว่าระบอบ
การเมืองที่ดีและเหมาะสมที่สุดส าหรับมนุษย์และคนไทยคือระบอบราชาธิปไตย โดยใช้
ทฤษฎีสัญญาประชาคมและความเป็นไทย เพื่อท าให้เห็นว่ากษัตริย์ข้ึนสู่อ านาจได้เพราะ
ความยินยอมพร้อมใจของประชาชนเอง และต่อมาพุทธทาสได้อธิบายว่าคนไทยเป็นหนี้
บุญคุณต่อพระมหากษัตริย์เพราะท่านทรงประกอบพระราชกรณียกิจต่างๆ เพื่อประชาชน
ชาวไทยอย่างบริสุทธิ์ใจ ซึ่งต่างจากนักการเมืองที่คิดแต่จะหาผลประโยชน์จากชาติให้กับ
ตนเอง ในขณะเดียวกันพุทธทาสก็ได้แสดงความคิดเห็นที่ค่อนข้างเฉพาะเจาะจงเกี่ยวกับ
การเมืองไทยในเวลานั้น โดยระบอบการเมืองที่พุทธทาสสนับสนุนคือระบอบการเมืองอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข 

 

 
 
 

 
 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

216 

เชิงอรรถ 
1หนังสือเล่มน้ีถือเป็น "ฉบับปรับปรุง" ของหนังสอืเล่มแรกของ Jackson คือ "Buddhadasa: 

A Buddhist Thinker for the Modern World” ซึ่งตีพิมพ์ในปี 1988 ส่วน "ฉบับปรับปรุง" น้ีถูกตีพิมพ์
ในปี 2003  แต่เน่ืองจากเน้ือหาโดยสาระส าคัญแล้ว ฉบับปรับปรุงยังคงเหมือนกับฉบับแรก ดังน้ัน การ
อ้างอิงในบทความน้ี จะใชป้ี 1988 เม่ือพูดถึง "ฉบับปรับปรุง" 

2เอกสารชิ้นน้ีเป็นบทหน่ึงในหนังสือ"โชคดีมีโอกาสได้ตามรอยพระยุคลบาทโดย
ทศพิธราชธรรม" (2559) โดยต่อไปน้ีเม่ืออ้างอิงจากเอกสารชิ้นน้ี จะใช้เลขที่หน้าอ้างอิงตามหน้าใน
หนังสือดังกล่าว 

3ควรท าความเข้าใจว่าการอยากอยู่ห่างจากอ านาจรัฐหรือไม่อยากเข้าไปมีอ านาจด้วยตัวเองน้ัน
แตกต่างอย่างมากกับการให้ความชอบธรรมและสนับสนุนอ านาจรัฐ การที่คนๆหนึ่งไม่อยากอยู่ใกล้อ านาจ
รัฐหรือไม่อยากมีต าแหน่งและบทบาทใดๆในอ านาจนั้น ไม่ได้หมายความว่าคนผู้น้ันจะต้องปฏิเสธและท้า
ทายอ านาจรัฐแต่อย่างใด ตรงกันข้าม เป็นไปได้อย่างยิ่งว่าเขาอาจจะให้การสนับสนุนอ านาจรัฐอย่างมาก 
เพียงแต่ตัวเขาเองไม่สนใจในการมีบทบาทหรือเป็นส่วนในอ านาจนั้น จากข้อความของสุรพศข้างต้น เราจะ
ได้ภาพของพุทธทาสทีพ่ยายามไม่เพียงแต่ออกจากห่างอ านาจรัฐและการเมืองในเชิงกายภาพ (physical) 
เท่าน้ัน แต่ยังหมายรวมถึงการท้าทายและไม่สนับสนุน (แม้จะไม่ได้ปฏิเสธแบบตรงๆ) อ านาจรัฐด้วย ความ
คิดเห็นท านองเดียวกันน้ียังสามารถพบได้จากงานของ Gabaude (1994: 49) ซึ่งเห็นว่าพุทธทาสเป็น
อิสระจากรัฐเพราะไม่ได้อยากยศต าแหน่งทั้งทางศาสนาและการเมือง แต่ดังที่บทความน้ีจะแสดงให้เห็น 
แม้ว่าพุทธทาสจะไม่อยากอยู่ใกล้ชิดอ านาจรัฐในเชิงกายภาพหรืออยากได้ยศต าแหน่งใดๆ แต่ในทางวิธีคิด
และอุดมการณ์แล้วพุทธทาสให้การสนับสนุนและให้ความชอบธรรมกับโครงสร้างทางการเมืองของรัฐไทย
อย่างมาก 

4Gabaude (1990: 220) ก็ได้ชี้ให้เห็นถึงประเด็นการเลือกใช้ค าที่ก ากวมของพุทธทาสซึ่ง
ก่อให้เกิดความสับสนได้เช่นกัน 

5ดังที่จะได้แสดงให้เห็นต่อไปว่าความเขา้ใจเร่ือง "ความเป็นไทย" ของพทุธทาสโดยสาระส าคัญ
แล้วไม่แตกต่างจากปัญญาชนอนุรักษ์นิยมคนอื่นๆนัก โดยมองว่าความเป็นไทยคือการมีพระมหากษัตริย์ที่
ทรงปกครองด้วยทศพิธราชธรรมและมีพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางศีลธรรมของคนไทยมาช้านาน ทั้งน้ี
ทั้งน้ัน ความแตกต่างเพียงอย่างเดียวระหว่างพุทธทาสกับปัญญาชนอนุรักษนิ์ยมร่วมสมัยคนอื่นๆ อาจจะ
เป็นการที่พุทธทาสตัดค าอธิบายเร่ืองเทวราชาออกไปทั้งหมด แล้วเน้นเพยีงเร่ืองคติอเนกชนนิกรสโมสร
สมมุติเท่าน้ัน ในขณะที่นักคิดคนอื่นๆ เช่น คึกฤทธิ์ ปราโมช ยังคงอธิบายความชอบธรรมของสถาบัน
กษัตริย์โดยอ้างอิงแหล่งที่มาของอ านาจทั้งแบบเก่าคือ "เทวราชา" และแบบใหม่คือ "อเนกชนนิกรสโมสร
สมมุติ" อยู่ (สายชล, 2548). 
 6สุรพศ (2559:161) ได้ต้ังข้อสังเกตอย่างน่าสนใจว่า แท้จริงแล้วการท าให้พุทธศาสนามีความ
เป็นวิทยาศาสตร์และมีเหตุมีผลมากขึ้นนับตั้งแต่รัชกาลที่ 4 มาน้ันมีความแตกต่างอย่างมีนัยส าคัญกับความ
มีเหตุมีผลแบบตะวันตกซึ่งอนุญาตให้ตัง้ค าถามและวิพากษ์วิจารณ์ชนชั้นปกครองได้ แต่พุทธศาสนาแบบ
เหตุผลนิยมกลับไม่สามารถท าเช่นน้ันได้  ในแง่น้ี เราจึงสามารถสรุปต่อจากสุรพศได้ว่าพุทธทาสไม่ได้ใช้ค า
ว่า "อิสรภาพ" ในความหมายแบบตะวันตก 

7น้ีไม่ใช่การวิพากษ์พุทธทาสที่รับเอาแนวคิดแบบน้ีมาใช้แต่อย่างใดแต่ประเด็นที่ต้องการชี้ให้เห็น
ในที่นี้คือ ถึงที่สุดแล้ว แนวความคิดแบบน้ีไม่สมควรถูกท าให้สับสนกับค าว่า "อิสรภาพ" แบบเสรีนิยมอย่าง
ที่คนทั่วไปเข้าใจกัน พูดอีกอย่างคือเราอาจเห็นด้วยกับแนวคิดเร่ือง "อิสรภาพ 4 ขั้นตอน" ของพุทธทาสได้ 
แต่ไม่ควรมองว่าพุทธทาสสนับสนุนให้มีการใช้ "อิสรภาพ" แบบเสรีนิยม เพราะมีความแตกต่างกัน 

8น้ีเป็นค าพูดในเอกสาร "ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสยีงแห่งประเทศไทย วัน
อาทิตยท์ี่ ๑๗ พฤษภาคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.” ซึ่งเป็นบทหนึ่งของนังสือ "โชคดีมีโอกาส
ได้ตามรอยพระยุคลบาทโดยทศพิธราชธรรม" หนังสือเล่มน้ีนอกจากจะมีเอกสาร "ค าบรรยายก่อนพิธีถวาย
พระพร เน่ืองในวันเฉลิมพระชนมพรรษา ๕ ธันวาคม ๒๕๒๐" แล้ว ก็ยังเปน็การรวมรวบการเทศนาธรรม



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

217 

ของพทุธทาสในชุดบรรยาย "ปีแห่งทศพิธราชธรรม" ซึ่งประกอบด้วย (1) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทาง
วิทยุกระจายเสยีงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๑๘ มกราคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (2) 
ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๑๕ กุมภาพันธ์ ๒๕๓๐ เวลา 
๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (3) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๑๕ 
มีนาคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (4) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่ง
ประเทศไทย วันอาทิตย์ที่ ๑๗ พฤษภาคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (5) ปาฐกถาธรรม
ถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๒๑ มิถุนายน ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - 
๘.๓๐ น.; (6) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสยีงแห่งประเทศไทย วันอาทิตย์ที ่๑๙ กรกฎาคม 
๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (7) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วัน
อาทิตยท์ี่ ๑๖ สิงหาคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (8) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทาง
วิทยุกระจายเสยีงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๒๐ กันยายน ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (9) 
ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี ่ ๑๘ ตุลาคม ๒๕๓๐ เวลา 
๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (10) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสยีงแห่งประเทศไทย วันอาทิตย์ที ่
๑๕ พฤศจิกายน ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (11) ปาฐกถาธรรมถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียง
แห่งประเทศไทย วันอาทิตย์ที ่ ๒๐ ธันวาคม ๒๕๓๐ เวลา ๘.๐๐ น. - ๘.๓๐ น.; (12) ปาฐกถาธรรม
ถ่ายทอดทางวิทยุกระจายเสียงแห่งประเทศไทย วันอาทิตยท์ี่ ๑๗ มกราคม ๒๕๓๑ เวลา ๘.๐๐ น. - 
๘.๓๐ น. 
 9น้ีไม่ใช่การวิจารณ์ว่าพุทธทาสผิดที่ไม่สนับสนุนความคิดเร่ือง tolerance แบบเสรีนิยม ที่มอง
ว่ารัฐควรเป็นกลางต่อแนวคิดทางศีลธรรมแบบใดแบบหนึ่ง (a particular conception of the good) 
แต่ต้องการเพียงต้ังค าถามถึงความเชื่อที่ว่าพุทธทาสมีแนวโน้มไปทางเสรีนิยม 

10ยกตัวอย่างเช่น พิชัย (2558; 186): "เป็นที่น่าสังเกตว่า แม้ขณะที่ท่านกล่าวถีงค าสอนทาง
พุทธศาสนา ท่านยังเปิดกว้างว่าศาสนาไหนๆก็ย่อมมีเป้าหมายคล้ายๆกัน คือพยายามไม่ให้คนเห็นแก่ตัว
และเข้าถึง ความบริสุทธ์ิของพระเจ้า หรือใจกลางของศาสนาน้ันๆ การแทรกความเห็นไว้ในข้อความ
ดังกล่าว เพื่อไมใ้หเ้ราเอาความแตกต่างทางศาสนามาท าให้เป็น เร่ืองของการเมืองเสียอีก ปัญหาน้ีได้
ปรากฏอยู่ในบางมุมของโลก และไม่ชัดเจนว่าการต่อสู้ระหว่างความแตกต่างทางศาสนา เป็นการน าเอา
ศาสนามาเป็นโล่เพื่ออ าพรางความต้องการของตนเองไว้หรือไม่ ท่านเสนอ ว่าความแตกต่างทางศาสนา
แตกต่างกันเพียงเปลอืกนอกเท่าน้ัน แต่แก่นแท้ตรงกันหมด น่ีคือการตีความว่าศาสนามีจุดหมายหรือมีใจ
กลางแบบเดียวกัน" 

11ในอีกบทความหนึ่ง สุรพศ  (1 กรกฎาคม 2555) ก็เสนอในท านองเดียวกันน้ีว่า "หาก
กล่าวอย่างกว้างๆ เรอาจเข้าใจได้ว่า การที่พุทธทาสยืนยัน “ประโยชน์ของประชาชนเป็นใหญ”่ น้ัน คือ
การยืนยัน “กรอบ” หรือ “ขอบเขต” ของการใช้อ านาจ (ไม่ว่าจะเป็นอ านาจของเสยีงข้างมาก หรือของ
บุคคล คณะบุคคล) ที่จะละเมิดประโยชน์สุขของประชาชนไม่ได ้(คล้ายกับที่ลอ็กอ้าง “สิทธิทางธรรมชาติ” 
เป็นกรอบการใช้อ านาจรัฐ" 

12 โดยพทุธทาส (2550b: 58-59) ได้แจกแจงว่าสาเหตุของความยากจนคืออบายมุข 6 
ได้แก่ “ด่ืมน้ าเมา เที่ยวกลางคืน ดูการเล่น เล่นการพนัน คบคนชั่วเป็นมิตร แล้วเกียจคร้านในหน้าที่ของ
ตน” และในบางทีพทุธทาสก็มองว่า บางคนต้องเป็นกรรมกรเพราะมีสติปัญญาน้อย ส่วนคนที่เป็นเจ้าของ
งานก็เพราะความมีสติปัญญาดี พูดอีกอย่างคือ การมีกรรมกร นายทุน คนรวยท คนจน ฯลฯ เป็นเรือ่งที่
ชอบธรรมเสมอเพราะเป็นการแบ่งตามสติปัญญา ความขยันและศีลธรรมของคนแต่ละคน (พุทธทาส, 
2550a: 158) 

13นอกจากความเท่าเทียมในด้านเศรษฐกิจแล้ว พุทธทาสก็ยังเห็นด้วยว่าแม้ในทางเพศก็ไม่ควรมี
ความเท่าเทียมกันระหว่างชายหญิง โดยพุทธทาสใชเ้หตุผลที่ว่าธรรมชาติสร้างผู้ชาย ผู้หญิงมาให้แตกต่าง
กัน มีหน้าที่ต่างกัน และ "ฝ่ายหนึ่ง [ควร] อยู่ในความควบคุม หรือดูแล ของสติปัญญาของอีกฝ่ายหนึ่ง, 
หรือว่าฝ่ายหนึ่งก็มีหน้าที่ที่จะตอ้งท าอกีอย่างหนึ่ง ซึ่งอีกฝ่ายหนึ่งท าไม่ได้" (2549: 268). 

14ตัวอย่างงานที่สนับสนุนสมมติฐานน้ี เช่น Gabaude (1990) และ สุรพศ (2555) 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

218 

15ควรกล่าวไว้ด้วยว่าส าหรับ พุทธทาส (2518: 12-4) แล้ว ถึงแม้พระมหากษัตริย์จะถูก
สมมติว่าถูกเลือกมาด้วยความสมัครใจของประชาชน แต้่พระมหากษัตริย์ก็ไม่ได้มีสถานะเป็น "ข้าของ
ประชาชน" ของประชาชนที่เลอืกขึ้นมา 

16เราอาจถือว่าการอธิบายโครงสร้างรัฐแบบ "ก่อน" สมัยใหม่ของศาสนาพุทธแบบ "ด้ังเดิม" 
คือสิ่งที่ ธงชยั (2559: 200) เรียกว่า "สังคมอินทรียภาพแบบพุทธ" (Buddhist organic society) ซึ่ง 
ธงชัยอธิบายไว้ว่าคือสังคมที ่  "บุคคลย่อมไม่เท่ากันเพราะยอ่มมีสถานะสูงต ่าตามระดับของบุญ สถานะ
สูงต ่าแสดงออกที่สถานะทางอ านาจไม่ว่าในครอบครัว ในชุมชน ในสังคมย่อยต่างๆและในอ านาจรัฐ บุญที่
สูงต ่าต่างกันย่อมส่งผลให้มีหน้้าที่ต่างกันเสมือนองคาพยพในอินทรยีภาพ ไม่มีความคิดว่าปัจเจกชนเสมอ
ภาคเท่าเทยีมกันในสังคมไทยมาแต่เดิม" (ตัวเน้นเป็นของผูเ้ขยีน) ขอให้สังเกตว่าหากยกเว้นเพียงท่อนที่ว่า 
"มีสถานะสูงต ่าตามระดับของบุญ" แลว้ ค าอธิบายทั้งหมดของธงชัยข้างต้นน้ียังคงใช้อธิบายแนวคิดที่พุทธ
ทาสใช้อธิบายรัฐไทยได้อย่างลงตัว ท าให้เห็นได้ชัดว่าพุทธทาสเปลี่ยนเพียงแค่ "ค าอธิบาย" แต่ยังคงให้
ความชอบธรรมกับ "โครงสร้าง" รัฐแบบเดิม 

17ธเนศ (2559: 26-7) ได้ต้ังข้อสังเกตว่าความยินยอมพร้อมใจแบบ "สมัยใหม่” แตกต่างจาก
ความยินยอมพร้อมใจแบบ "อเนกชนนิกรสโมสรสมมติ" ที่พุทธทาสใช้เป็นค าอธิบายซึ่งเป็นแบบ "ก่อน
สมัยใหม่": “แต่การที่จะยินยอมพร้อมใจให้ใครเป็นผู้ปกครองน้ันก็มิได้เกิดขึ้นจากกรอบคิดตามแบบสัญญา
ประชาคมที่ว่า ผู้คนต่างได้ตกลงกันที่จะมอบอ านาจให้แก่ใครคนหนึ่งเป็นองค์อธิปัตย์หรือผู้ปกครอง ใน
ลักษณะที่เรียกกันว่า 'อเนกชนนิกรสโมสรสมมติ' ตามแบบที่เข้าใจกันว่าเป็นการเมืองของรัตนโกสินทร์
ตอนต้น เพยีงแต่การพิจารณาการเมืองในลักษณะแบบน้ีเป็นอุดมคติตามแบบหลักการของการหย่อนบัตร
ลงคะแนนเสียงเลือกต้ังที่หน่ึงคนมีหนึ่งเสียง จนท าให้มหาเศรษฐีกับคนจนกลายเป็น 'ประชาชน' ซึ่งไม่มี
ความแตกต่างกัน นอกจากน้ันต้องไม่ลืมว่า การเมืองก่อนสภาวะสมัยใหม่ (pre-modern) ใช่ว่าทุกคนจะได้
มีบทบาททางการเมือง เพราะการเมืองเป็นเรื่องของคนพิเศษบางคนเท่าน้ัน."  น้ีจึงหมายความว่าแม้พุทธ
ทาสจะรับเอาวิธีคิดของสัญญาประชาคมมาใช้อธิบายความชอบธรรมของรัฐไทย แต่ก็ยังคงเป็นแบบ "ก่อน
สมัยใหม่" อยู่ดี แต่ดังที่ ธเนศ ก็ได้ชี้ให้เห็นว่าค าอธิบายลักษณะนี้เป็นอุดมคติของการเมือง "สมัยใหม่" ที่
วางฐานความชอบธรรมที่ประชาชน ดังน้ัน จึงเป็นการเหมาะสมที่จะเรียกค าอธิบายของพุทธทาสว่าเป็น
แบบ "ค่อนข้างสมัยใหม่" หรือ  "ดูเหมือนสมัยใหม่" ทั้งน้ีเพราะด้านหนึ่งก็เป็นการปฏิเสธค าอธิบายที่งม
งายเหนือธรรมชาติซึ่งเป็นแบบ "ก่อนสมัยใหม่" อย่างชัดเจน แต่ในขณะที่อีกด้านหนึ่งก็ยังยอมรับ
โครงสร้างรัฐที่ไม่เท่าเทียมและลดหลั่นกันแบบเดิม ซึ่งไม่สามารถเรียกว่าเป็นแบบ "สมัยใหม่" ได้เช่นกัน 

18อาจมีข้อโต้แย้งได้ว่าขอ้ความที่ยกมาน้ี พุทธทาสพูดถึง “กษัตริย์” ในฐานะ “บุคคล” 
มากกว่า “สถาบัน” แต่ขอให้สังเกตว่าจุดมุ่งหมายคือการท าให้พระราขามีสถานะพิเศษ คือ “เหนอื
การเมือง เหนือกฎหมาย” และเป็น “จุดศูนย์รวมแห่งจิตใจอันสูงสุด” ซึง่หากข้อความน้ีหมายถึงเพียง
พระราชาในฐานะบุคคลแล้ว การท าให้พระราชามีสถานะดังกล่าวย่อมไม่มีสิ่งใดรับประกันว่าจะเป็นเช่นน้ัน
ไปตลอดได้ เพราะประมุขประเทศอาจมาได้หลากหลายวิธี เช่น การเลือกต้ังแบบประธานาธิบดี เป็นต้น 
แต่จะเห็นได้ว่าสิ่งที่พุทธทาสสนับสนุนคือการมีประมุขเป็นพระมหากษัตริย์แบบของไทย ดังน้ัน การรักษา
สถานะดังกล่าวไว้จึงย่อมหมายถึงการรักษาธรรมเนียมและอ านาจของกษัตริย์ในเชิง“สถาบัน”ไว้ด้วยน่ันเอง 
 19สามารถดูการอภิปรายและวิพากษ์แนวคิด "เสรีนิยมทางการเมือง" ของ Rawls ของผูเ้ขยีน
ได้ใน Youngmevittaya (2016b). 

 20เราอาจตั้งค าถามได้ต่อไปอีกว่าแล้วถ้าสังคมทั้งสองชนิดคือเผด็จการและประชาธิปไตยต่างก็
ไม่ประกอบด้วย "ธรรม" สังคมแบบไหนที่พุทธทาสจะเลือก? เราอาจสรุปได้ว่าพุทธทาสจะยังคงเลอืกสังคม
แบบแรก ดังที่พุทธทาส (2548a: 83-4) ไดอ้ธิบายว่า "สังคมนิยมที่ประกอบด้วยธรรมเท่าน้ัน แหละจะ
ช่วยโลกได้ ถ้ามิได้ประกอบอยู่ด้วยธรรมเพราะความโง่ ความเขลา หรือความอะไรต่างๆมันก็ช่วยไม่ได้ แต่
มันก็ยังดีกว่าเสรีนิยมในแง่ที่ว่า เสรีนิยมน้ันแม้จะประกอบอยู่ด้วยธรรมด้วยกัน มันก็ยังเปิดช่องโหว่ไว้มาก 
เพราะว่าเห็นแก่ประโยชน์ของบุคคลได้ เสรีนิยมจะใช้ได้จริงก็แต่เร่ืองไปนิพพานเท่าน้ัน." 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

219 

รายการอ้างอิง 
เอกสารภาษาไทย 
ชนิดา ชิตบัณฑิตย์. (2550). โครงการอันเนื่องมาจากพระราชด าริ: การสถาปนาพระ

ราชอ านาจน าในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว.  กรุงเทพ: มูลนิธิโครงการต ารา
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 

ธงชัย วินิจจะกุล. (2556). ประชาธิปไตยที่มีกษัตริย์อยู่เหนือการเมือง: ว่าด้วย
ประวัติศาสตร์การเมืองไทยสมัยใหม่. นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน. 

ธงชัย วินิจจะกุล. (2559). บททดลองเสนอ: อภิสิทธิ์ปลอดความผิด (impunity) และ
ความเข้าใจสิทธิมนุษยชนในนิติรัฐแบบไทยๆ. ฟ้าเดียวกัน, 14 (2): 191-221. 

ธเนศ วงศ์ยานนาวา. (2559). ความสมเหตุสมผลของความชอบธรรม (การครอบง า). 
กรุงเทพ: สมมติ. 

พิชัย สุขวุ่น. (2558). บทวิจารณ์หนังสือธัมมิกสังคมนิยม. วารสารราชภัฎสุราษฎร์ธานี. 
2 (1): 181-188. 

พุทธทาส อินทปัญโญ. (27 กันยายน 2478). พุทธศาสนา ศาสนาแห่งการบังคับ
ตนเอง. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://
www.buddhadasa.com/shortbook/selfcontrol.html. 

พุทธทาส อินทปัญโญ. (2518). ธัมมิกสังคมนิยมแบบเผด็จการ. กรุงเทพ: อักษรสัมพันธ์. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2548a). ธัมมิกสังคมนิยม. กรุงเทพ: สุขภาพใจ. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2548b). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าท่ีพุทธบริษัทควรทราบ.    

สุราษฎร์ธานี: ธรรมทาน มูลนิธิไชยา. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2549). ธรรมะกับการเมือง. กรุงเทพ: สุขภาพใจ. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2550a). สรรนิพนธ์พุทธทาส ว่าด้วยวิถีประชาธิปไตยและหัวใจ

เศรษฐกิจพอเพียง. รวบรวมและเรียบเรียงโดยกวีวงศ์. กรุงเทพ: สุขภาพใจ. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2550b). สรรนิพนธ์พุทธทาส ว่าด้วยสมานฉันท์และสันติวิธี. 

รวบรวมและเรียบเรียงโดยกวีวงศ์. กรุงเทพ: สุขภาพใจ. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2551). ความสุขในการท างาน: การท างานทุกชนิดด้วยจิตว่าง. 

กรุงเทพ: ธรรมสภา. 
พุทธทาส อินทปัญโญ. (2559). โชคดีมีโอกาสได้ตามรอยพระยุคลบาทโดย

ทศพิธราชธรรม. กรุงเทพ: อมรินทร์ธรรมะ. 
ภิญญพันธุ์ พจนะลาวัณย์. (27 พฤษภาคม 2554). ธัมมิกะสังคมนิยมแบบเผด็จการ! 

วิพากษ์พุทธทาสในวันล้ออายุปีที่ 105. สืบค้นเมื่อ วันที่ 9 มีนาคม 
2560 จาก http://www.prachatai.com/journal/2011/05/35144#ref-01. 

ภิญญพันธุ์ พจนะลาวัณย์. (2556). วิหารไม่ว่างเปล่า: ประวัติศาสตร์(ฉบับย่อ)ของพุทธ
ศาสนาหัวก้าวหน้าหลัง 14 ตุลา (พ.ศ. 2516- 2541). ฟ้าเดียวกัน, 11 (3): 
139-179. 

วีระ สมบูรณ์. (2550). ธรรมะกับการเมืองของพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพ: ประพันธ์สาสน.์ 
วิศรุต บวงสรวง. (2557). ก่อนจะมาเป็น "ธัมมิกสังคมนิยมแบบเผด็จการ": การ

เคลื่อนไหวทางความคิดของพุทธทาสภิกขุในทศวรรษ  2490 – พ.ศ. 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

220 

2509. ประวัติศาสตร์ธรรมศาสตร์, 1 (1): 210-261. 
สุพจน์ ด่านตระกูล. (2549). สามบุคคลส าคัญของโลก ผู้มาจากสามัญชน. นนทบุรี: 

สถาบันวิทยาศาสตร์สังคม. 
สุรพศ ทวีศักดิ์. (1 กรกฎาคม 2555). พุทธทาส (ไม่) สนับสนุนประชาธิปไตย (?). สีบ

ค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://www.matichon.co.th/
news_detail.php?newsid=1341069961. 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (5 กรกฎาคม 2555). พุทธทาสสนับสนุนประชาธิปไตยแบบพันธมิตร 
(?). สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก https://blogazine.pub/blogs/
buddhistcitizen/post/3502. 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (21 พฤศภาคม 2556). ล้อพุทธทาส (ล้ออายุ 107 ปี) ตอนที่ 1. 
สืบค้นเมื่อวันที่ 16 มีนาคม 2560 จาก https://blogazine.pub/blogs/
buddhistcitizen/post/4165. 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (25 พฤศภาคม 2556). ล้อพุทธทาส (ล้ออายุ 107 ปี) ตอนที่ 2. 
สืบค้นเมื่อวันที่ 16 มีนาคม 2560 จาก https://blogazine.pub/blogs/
buddhistcitizen/post/4168. 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (15 พฤศจิกายน 2557). พุทธทาสภิกขุและสวนโมกข์. สืบค้นเมื่อวันที่ 
9 มีนาคม 2560 จาก http://prachatai.com/journal/2014/11/56513. 

สุรพศ ทวีศักด์ิ. (2557). ไตรทัศน์วิจารณ์: ความคิดว่าด้วยพุทธศาสนา สถาบันกษัตริย์ 
และประชาธิปไตยของ ส. ศิวรักษ์. กรุงเทพ: สยามปริทัศน.์ 

สุรพศ ทวีศักดิ์. (2559). พุทธศาสนากับรัฐ-การเมืองสมัยใหม่: อิทธิพลทางความคิดของ
พระพรหมคุณาภรณ์และพุทธทาสภิกขุ. รัฐศาสตร์สาร, 37 (3): 150-199. 

สุลักษณ์ ศิวรักษ์. (2535). สนทนากับท่านพุทธทาสภิกขุ: ว่าด้วยเรื่องการศึกษา 
นิเวศวิทยาและการเมือง. กรุงเทพ: คณะกรรมการศาสนาเพื่อการพัฒนา. 

สายชล สัตยานุรักษ์. (2548). การสราง “ความเปนไทย” กระแสหลัก และ “ความ
จริง” ที่ “ความเปนไทย” สราง. ฟ้าเดียวกัน, 3 (4): 40-67.  

เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ. พุทธศาสนากับลัทธิการเมือง. รหัสเอกสาร 
BIA4.3/38 กล่อง 6 [4]. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://
archives.bia.or.th/front-show_page_detail_bak.php?
 pdfid=7696&main_level=2&main_refcode=BIA04030006-0380-0000-
01-0001.  

เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ. พุทธศาสนากับลัทธิการเมือง. รหัสเอกสาร 
BIA4.3/38 กล่อง 6 [5]. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://
archives.bia.or.th/front-show_page_detail_bak.php?
 pdfid=7696&main_level=2&main_refcode=BIA04030006-0380-0000-
01-0001. 

เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ. ศีลธรรมกับโลกปัจจุบัน. รหัสเอกสาร 
BIA3.1/7 กล่อง 2 [124]. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

221 

archives.bia.or.th/front-description_bak.php?refcode=BIA03010002-
0070-0124-00- 0000&pdfid=776&main_level=2. 

เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ. ความเป็นไทยกลับมาเถิด. รหัสเอกสาร 
BIA5.2/22 กล่อง 4 [27]. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก http://
archives.bia.or.th/front-show_page_detail_bak.php?
 pdfid=8130&main_level=2&main_refcode=BIA05020004-0220-0001-
00-0000. 

เอกสารจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ. ราษฏร. รหัสเอกสาร BIA5.2/22 กล่อง 4 
[52]. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2560 จาก  http://archives.bia.or.th/front-
show_page_detail_bak.phppdfid=8130&main_level=2&main_refcode=BIA
05020004-0220-0001-00-0000 . 

เอกสารภาษาต่างประเทศ 
Gabaude, Louis. (1990). Thai Society and Buddhadasa: Structural Difficulties. 

Extract from Buddhism in the Contemporary World. In Sivaraksa, 
Suluk. (Ed.). Articles in Honour of Bhikkhu Buddhadasa's 84th   
Birthday Anniversary. Bangkok: INEB. 

Gabaude, Louis. (1994). Buddhadasa's Contribution as a Human Being, as a 
Thai, as a Buddhist. In Sivaraksa, Suluk. (Ed.). The Quest for a Just 
Society: The Legacy and Challenge of Buddhadasa Bhikkhu.    
Bangkok: The Inter-Religious Commission for Development Santi Pra-
cha Dhamma Institute. 

Harsanyi, John. (1953). Cardinal Utility in Welfare Economics and in the 
Theory of Risk-Taking. Journal of Political Economy, 61(October): 
434-435. 

Harsanyi, John. (1953). Cardinal Welfare, Individualistic Ethics, and Interper-
sonal Comparisons of Utility. Journal of Political Economy, 63
(August): 309-321. 

Harsanyi, John. (1975). Can the Maximin Principle Serve as a Basis for 
Morality? A Critique of John Rawls's Theory. The American Political 
Science Review, 69 (2): 594-606. 

Harsanyi, John. (1977). Morality and the Theory of Rational Behaviour.  
Social Research, 44 (4): 623-656. 

Hobbes, Thomas. (1651/2008). Leviathan. In Gaskin, J.C.A. (Ed.). Oxford: 
Oxford University Press. 

Jackson, Peter. (1988/2003). Buddhadasa: Theravada Buddhism and     
Modernist Reform in Thailand. 2nd Edition. Chiang Mai: Silkworm 
Books. 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

222 

Jackson, Peter. (1994). Buddhadasa Bhikkhu – His Last Days and His  
Legacy. Journal of the Siam Society, 82 (2): 103-113. 

Kant, Immanuel. (1797/1996). The Metaphysics of Morals (Gregor, M., ed. 
and trans.). Cambridge: Cambridge University Press. 

Locke, John. (1690/1980). Second Treatise of Government. Cambridge: 
Hackett. 

Nozick, Robert. (1974/2013). Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic 
Books. 

Paribatra, Sukhumbhand. (2003). Some Reflections on the Thai Monarchy. 
Southeast Asian Affair, 291-309. 

Rawls, John. (1971). A Theory of Justice. Original edition. Cambridge:   
Harvard University Press. 

Rawls, John. (1993). Political Liberalism. Expanded Edition. New York:    
Columbia University Press. 

Rawls, John. (2001). Justice As Fairness: A Restatement. (Kelly, E., ed.). 
Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press. 

Rousseau, Jean Jacques. (1762/1998). The Social Contract. Hertfordshire: 
Wordsworth Editions. 

Youngmevittaya, Wanpat. (2016a). Ethics, Freedom, and Capitalism: A Critical 
Account of Marxism and Libertarianism. Journal of Social Sciences, 
Naresuan University, 12 (2): 71-111. 

Youngmevittaya, Wanpat. (2016b). Justice and the Public Sphere: A Critique 
of John Rawls' Political Liberalism. Prajna Vihara, 17 (2): 79-120. 

 
Translated Thai Reference 
Documents 
Buangsuang, W. (2014). Before the Coming of Dictatorial Dhammic Social-

ism: The Movement of Buddhadasa Bhikku's Thought 1940s – 
1966 A.D., Thammasat Journal of History, 1(1): 210-261. 

Buddhadasa. (27 September 1935). Buddhism: A Religion of Self-Control. 
Retrieved 9 March 2017 from http://www.buddhadasa.com/shortbook/
selfcontrol.html. 

Buddhadasa. (1975). A Dictatorial Style of Dhammic Socialism. Bangkok: 
Aksorn Sampan. 

Buddhadasa. (2005a). Dhammic Socialism. Bangkok: Sukapab Jai. 
Buddhadasa. (2005b). The Essence of Christianity that Buddhists should 

know. Suratthani: Thammathan Foundation. 
Buddhadasa. (2006). Dhamma and Politics. Bangkok: Sukapab Jai. 



 

พุทธทาสกับการให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์แห่งรัฐไทย 

223 

Buddhadasa. (2007a). On Democracy and Sufficiency Economy. Kawiewong 
(ed.). Bangkok: Sukapab Jai 

Buddhadasa. (2007b). On Reconciliation and Peaceful Way. Kawiewong (ed.). 
Bangkok: Sukapab Jai.  

 
Buddhadasa. (2008). Happiness of Working: Working with Freed Mind.  

Bangkok: Thammasapa. 
Buddhadasa. (2016). The Great Chance To Follow His Majesty's Footsteps 

with Royal Virtues. Bangkok: Amarin Dhamma. 
Buddhadasa Archive. Buddhism and Political Theory. BIA4.3/38 Box 6[4].     

Retrieved 9 March 2017 From http://archives.bia.or.th/front-
show_page_detail_bak.php pdfid=7696&main_level=2&main_refcode= 

 BIA04030006-0380-0000-01-0001.  

       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Buddhadasa Archive. Buddhism and Political Theory. BIA4.3/38 Box 6[5]. 

Retrieved 9 March 2017 From http://archives.bia.or.th/front-
show_page_detail_bak.phppdfid=7696&main_level=2&main_refcode=BIA
04030006-0380-0000-01-0001 . 

Buddhadasa Archive. Morality and The Present World. BIA3.1/7 Box 2 
[124]. Retrieved 9 March 2017 From http://archives.bia.or.th/front-
description_bak.php?refcode=BIA03010002-0070-0124-00 
0000&pdfid=776&main_level=2. 

Buddhadasa Archive. Thainess! Please Come Back! BIA5.2/22 Box 4 [27]. 
Retrieved 9 March 2017 From http://archives.bia.or.th/front-
show_page_detail_bak.phppdfid=8130&main_level=2&main_refcode=BIA
05020004-0220-0001-00-0000. 

Buddhadasa Archive. People. BIA5.2/22 Box 4 [52]. Retrieved 9 March 
2017 From http://archives.bia.or.th/front-show_page_detail_bak.php?
 pdfid=8130&main_level=2&main_refcode=BIA05020004-0220-0001-
00-0000. 

Chitbundid, C. (2007). The Royally-initiated Projects: The Making of King 
Bhumibol's Royal Hegemony. Bangkok: The Foundation for the Pro-
motion of Social Science and Humanities Textbook Project. 

Dantakul, S. (2006). Three Great Ordinary Persons. Nontaburi: Social    
Science Institute. 

Podjanarawan, P. (27 May 2011). A Dictatorial Style of Dhammic Socialism! 
A Critique of Buddhadasa in his 105  Birthday. Retrieved 9 
March 2017 From http://
www.prachatai.comjournal/2011/05/35144#ref-01. 



 

วันพัฒน์ ยังมีวิทยา 

224 

Podjanarawan, P. (2013). Occupied Temple: A Brief History of Progreesive 
Buddhism After 14 October (1973 –  1998). Fa Diao Kan, 11
(3): 139-179. 

Sattayanurak, S. (2005). The Construction of Main Stream Thought on 
“Thainess” and the “Truth” Constructed  by “Thainess.” Fa Diao 
Kan, 3(4): 40-67. 

Sivaraksa, S. (1992). Conversation with Buddhadasa: On Education, Ecology, 
and Politics. Bangkok: Committee of Religion for Development. 

Somboon, V. (2007). Dhamma and Politics of Buddhadasa Bhikku. Bangkok: 
Prapansan. 

Sookwoon, P. (2015). A Review of Dhammic Socialism. Suratthani Rajabhat 
Journal, 2(1): 181-188. 

Taweesak, S. (1 July 2012). Is Buddhadasa against Democracy? Retrieved 9 
March 2017 From http://www.matichon.co.th/news_detail.php?
newsid=1341069961. 

Taweesak, S. (5 July 2012). Does Buddhadasa Support the PADs Style of 
Democracy? Retrieved 9 March 2017 From https://blogazine.pub/
blogs/buddhistcitizen/post/3502. 

Taweesak, S. (21 May 2013). Teasing Buddhadasa (107 Years Old) Part I. 
Retrieved 16 March 2017 From https://blogazine.pub/blogs/
buddhistcitizen/post/4165. 

Taweesak, S. (25 May 2013). Teasing Buddhadasa (107 Years Old) Part II. 
Retrieved 16 March 2017 From https://blogazine.pub/blogs/
buddhistcitizen/post/4168. 

Taweesak, S. (15 November 2014). Buddhadasa Bhikku and Suan Mok. 
Retrieved 9 March 2017 From http://prachatai.com/
journal/2014/11/56513. 

Taweesak, S. (2014). Tri-Criticism: On Buddhism, Monarchy, and Democracy 
in S.Sivaraksa's Thought. Bangkok: Siam Paritat. 

Taweesak, S. (2016). Buddhism and Modern State-Politics: The Intellectual 
Influence of Phra Phromkhunaphorn and Buddhadasa Bhikku.   
Ratasatsarn, 37(3): 150-199. 

Winichakul, T. (2013). Democracy with King above Politics: On the History 
of Modern Thai Politics. Nontaburi: Fa Diao Kan. 

Winichakul, T. (2016). An Initiative Proposal: Impunity and the Thai-style Un-
derstanding of Human Rights. Fa Diao Kan, 14(2): 191-221. 


