
333

วารสารสัังคมศาสตร์์ มหาวิิทยาลััยนเรศวร  ปีีที่่� 20 ฉบัับที่่� 1 (มกราคม - มิิถุุนายน 2567): 333-358
© 2024 Journal of Social Sciences Naresuan University: JSSNU

Received: 11 Jul. 2022; Revised: 6 Dec. 2022; Accepted: 12 Jan. 2023

แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์1 

บทคััดย่่อ 

ปิติาธิปิไตยทุนุนิยิม (capitalist patriarchy) ตามแนวทางสตรีนีิยิมสายสังัคมนิยิม 

(socialist feminism) เป็็นความสััมพัันธ์์ระหว่่างอุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยม  

ที่่�ส่งผลต่่อความเป็็นแม่่ในสัังคมอย่่างหลีีกเลี่่�ยงไม่่ได้้อุุดมการณ์์ของความเป็็นแม่่ 

แบบปิิตาธิปิไตยได้้ส่่งผลให้้แม่่ที่่�นอกเหนือืไปจากบรรทัดัฐานทางสังัคมเกิดิการเบียีดขับั

และถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่ (motherhood denial) ขณะเดีียวกัันนำไปสู่่�การเกิิดขึ้้�น 

ของแม่่นอกกฎ (outlaw mother) ในสัังคม บทความนี้้�มุ่่�งนำเสนอการทบทวนแนวคิิด

ความเป็็นแม่่ตามแนวทางสตรีีนิิยม และสะท้้อนภาพของความเป็็นแม่่ในสัังคมไทย

ผ่่านงานศึึกษาที่่�เผยแนวคิิดความเป็็นแม่่ที่่�มีีความหลากหลายในสัังคม โดยใช้้กรอบ

แนวคิิดของปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม ภายใต้้เงื่่�อนไขดัังกล่่าวในสัังคมไทยทำให้้เห็็นถึึง 

ความสััมพันัธ์์ของอุดุมการณ์์ปิติาธิิปไตยและทุุนนิิยมที่่�ยังคงดำเนิินอยู่่�อย่่างต่่อเนื่่�อง 

ท่่ามกลางการประกอบสร้้างอัตัลัักษณ์์ตัวัตนของความเป็็นเเม่่ในรููปแบบที่่�หลากหลาย 

และการต่่อรองกัับเงื่่�อนไขของอุุดมการณ์์ทางเพศในสัังคมไทย ท้้ายที่่�สุุดบทความนี้้�

มุ่่�งเผยให้เ้ห็น็ถึงึการบรรจบกันัของโครงสร้า้งและอุดุมการณ์ไ์ม่เ่พียีงแต่ค่วามเป็น็แม่่

เท่่านั้้�น แต่่ยัังหมายรวมถึึงเพศสถานะ ชนชั้้�นทางสัังคมและเศรษฐกิิจด้้วย

คำสำคัญั: ความเป็น็แม่ ่ปิติาธิปิไตยทุนุนิยิม การถููกปฏิเิสธความเป็็นแม่ ่แม่น่อกกฎ

1	 ศิิลปศาสตรมหาบััณฑิิต สาขาสตรีี เพศสถานะ และเพศวิิถีีศึึกษา วิิทยาลััย 
สหวิิทยาการ มหาวิิทยาลััยธรรมศาสตร์์ <Email: chersira@gmail.com>



Journal of Social Sciences Naresuan University, Volume 20 Number 1 (January-June, 2024): 333-358
© 2024 Journal of Social Sciences Naresuan University: JSSNU

Received: 11 Jul. 2022; Revised: 6 Dec. 2022; Accepted: 12 Jan. 2023

334

Motherhood Concepts and The Capitalist Patriarchy: 
Mothers in Thai Society

Cherrisa Inpim2

ABSTRACT 

The concept of capitalist patriarchy in socialist feminism examines the 

relationship between patriarchal ideology and capitalism, interrelated systems 

that inevitably affect motherhood in society. This includes the capitalist model of 

motherhood that leads to the marginalization of mothers beyond societal norms, 

resulting in motherhood denial. Simultaneously, it leads to the emergence of 

outlaw mothers within society. This article aims to present a review of motherhood 

concepts within the framework of socialist feminism and reflect the image of 

motherhood in Thai society through studies that reveal diverse motherhood  

ideologies in society. Using the framework of capitalist patriarchy under the 

aforementioned conditions in Thai society allows us to observe the ongoing  

relationship between patriarchal ideology and capitalism. At the same time,  

maternal identity and negotiation with gendered conditions are being constructed 

in Thai society, this article ultimately aims to expose the intersectionality of  

structures and ideologies not only concerning motherhood but also encompassing 

gender, social class, and economic.

Keywords: Motherhood, Capitalist Patriarchy, Motherhood Denied, Outlaw 
Mother

2 Master of Arts (Women, Gender and Sexuality Studies), College of  
Interdisciplinary Studies, Thammasat University <Email: chersira@gmail.com>



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 335

บทนำ 

จุดุเริ่่�มต้้นของการศึึกษาความเป็็นแม่่ผ่่านมุุมมองสตรีนีิยิมเริ่่�มจากการตั้้�งคำถาม

และวิิพากษ์์ต่่ออุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยมที่่�ส่่งผลต่่อการดำเนิินชีีวิิต 

ของปััจเจกบุุคคลในฐานะของแม่ ่ขณะที่่�ความเป็็นแม่ใ่นปัจัจุบุันัมีลีักัษณะที่่�ไม่ต่ายตัวั

และเป็็นประสบการณ์์ที่่�มีีความหลากหลายตามแต่่ละบริิบทสัังคมและวััฒนธรรม 

รวมถึึงสัังคมปััจจุุบัันการโอบรัับอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่อย่่างเดีียวอาจไม่่เพีียงพอ

ต่อ่การตอบสนองความต้อ้งการที่่�จะมีบีุตุรหรือืเลี้้�ยงดููบุตรได้อ้ย่า่งมีคีุณุภาพ อันัเนื่่�อง

มาจากเงื่่�อนไขของชนชั้้�น อำนาจทางการเงิิน สถานะทางสัังคมและเศรษฐกิิจล้้วน 

มีีผลต่่อการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ร่่วมด้้วยทั้้�งสิ้้�น (Collins & Bilge, 2016) 

นอกจากนี้้� ความเป็็นแม่่ในสัังคมปััจจุุบัันได้้สะท้้อนผ่่านประสบการณ์์ของคนผิิวขาว 

ชนชั้้�นกลาง ภายใต้้การประกอบสร้้างความเป็็นแม่่และครอบครัวัในอุดุมคติ ิ(O’Reilly, 

2007)

ในการศึึกษาแนวคิิดเกี่่�ยวกัับแม่่ของนัักสตรีีนิิยมจะพบคำว่่า ความเป็็นแม่่ 

(motherhood) และการเป็็นแม่่ (mothering) ซึ่่�งคำทั้้�งสองคำได้้สะท้้อนถึึงความหมาย

ในลักัษณะที่่�แตกต่า่งกัันออกไปอย่า่งชััดเจน จุดุเริ่่�มต้น้ของการทำความเข้า้ใจแนวคิดิ

เกี่่�ยวกัับความเป็็นแม่่จำเป็็นต้้องเข้้าใจบริิบทระหว่่างความเป็็นแม่่และการเป็็นแม่่ 

ดัังกล่่าวก่่อน ความหมายของความเป็็นแม่่ที่่�มีีความสำคััญและน่่าสนใจอย่่างยิ่่�งได้้

ถููกอธิิบายโดย Rich ซึ่่�งเป็็นนัักคิิดที่่�สำคััญในการศึึกษาความเป็็นแม่่และระบบชาย

เป็็นใหญ่่ ภายใต้้บริิบทของของตะวัันตก โดยในช่่วงทศวรรษ 1970 ริิชให้้ความ

หมายความเป็็นแม่่ในเชิิงของความเป็็นสถาบััน โดยสถาบัันดัังกล่่าวของริิช คืือ  

ปิิตาธิิปไตย (Patriarchy) ที่่�ถููกกำหนดและควบคุุมโดยผู้้�ชายและเข้้ามามีีบทบาท 

ต่่อการเป็็นแม่่ รวมถึึงนำมาสู่่�การกดขี่่�ผู้้�หญิิง ขณะเดีียวกัันริิชให้้ความหมายของ 

การเป็น็แม่ใ่นแง่ข่องประสบการณ์ก์ารเป็น็แม่ ่ซึ่่�งเป็น็การให้อ้ำนาจแก่ผู่้้�หญิงิในฐานะ

ที่่�แม่่เป็็นศููนย์์กลาง ปิิตาธิิปไตยในฐานะสถาบัันของริิชได้้เข้้ามามีีอิิทธิิพลต่่อสถาบััน

ของความเป็็นแม่่และนำมาสู่่�การสร้้างเงื่่�อนไขในการตััดสิินใจและหล่่อหลอม

ประสบการณ์์ของปััจเจกบุคุคลในฐานะแม่่ โดยริชิกล่่าวว่่าประสบการณ์์ในการเป็็นแม่่

และประสบการณ์์ทางเพศจึึงเป็็นไปเพื่่�อตอบสนองผลประโยชน์์ของผู้้�ชาย  

(Rich, 1986)



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

336

นอกจากริิชที่่�แสดงให้้เห็็นความเป็็นแม่่ในเชิงิสถาบัันของอุุดมการณ์์ปิิตาธิปิไตย

และในเชิงิของอำนาจผ่่านประสบการณ์์ของการเป็็นแม่่แล้้ว ในงานศึกึษาของ O’Reilly 

ได้้เน้้นย้้ำความหมายของความเป็็นแม่่เช่่นเดีียวกัันกัับริิช คืือ การนิิยามความเป็็นแม่่

ในเชิงิสถาบันัผ่่านอุดุมการณ์์ปิิตาธิปิไตยที่่�มีส่ี่วนในการกำหนด ควบคุมุ และกดขี่่�ผู้้�หญิงิ

และการเป็็นแม่่ในเชิิงประสบการณ์์ของผู้้�หญิิงที่่�เสริิมอำนาจและต่่อต้้านอุุดมการณ์์

ความเป็็นปิิตาธิปิไตย ในสัังคมปิิตาธิปิไตยของโอเรลลี่่� ความเป็็นแม่ห่รือืการเลี้้�ยงลููก

เป็็นความรัับผิิดชอบของแม่่ผู้้�ให้้กำเนิิดและสัังคมไม่่ได้้ให้้อำนาจแก่่พวกเขาในฐานะ

แม่่ที่่�เป็็นแม่่ แต่่ในขณะเดีียวกัันอำนาจและเงื่่�อนไขในความเป็็นแม่่ถููกกำหนดและ

ควบคุุมโดยปิิตาธิปิไตยและเงื่่�อนไขของสัังคม โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�งการสืบืพัันธุ์์�ที่่�ถููกควบคุุม

โดยกฎหมายและรััฐ เงื่่�อนไขดัังกล่่าวกลายเป็็นกรอบในการกำหนดบรรทััดฐานของ

ความเป็็นแม่่ที่่�เป็็นกระแสหลัักของสัังคม (O’Reilly, 2004a) โดยงานของ โอเรลลี่่� 

ได้้นำเสนอและสะท้้อนถึึงประสบการณ์์การเป็็นแม่่ในชีีวิิตประจำวัันของผู้้�หญิิงที่่�มีี

ความกดดัันอย่่างมาก

จากที่่�กล่่าวมาข้้างต้้นอาจสรุุปได้้ว่่า ความเป็็นแม่่ หมายถึึง อุุดมการณ์์ของ

การดููแลและการเลี้้�ยงดููที่่�ส่่งผลต่่อการขััดเกลาทั้้�งในด้้านร่่างกาย สัังคม และจิิตใจ 

ภายใต้้เงื่่�อนบริิบทของอุุดมการณ์์ทางสัังคม เศรษฐกิิจ และวััฒนธรรม สำหรัับ 

การเป็น็แม่ ่หมายถึงึ กิจิกรรมหรือืปฏิบิัตัิกิารที่่�ปัจเจกบุคุคลที่่�นิยิามตนเองว่า่เป็น็แม่่

ได้้ปฏิิบััติิการภายใต้้ความคิิดเกี่่�ยวกัับความเป็็นแม่่ โดยปััจเจกบุุคคลจะเรีียนรู้้�  

ปรัับตััว และแสดงบทบาทในฐานะแม่่เพื่่�อดููแลและเลี้้�ยงดููบุุตรของตนและครอบครััว 

ซึ่่�งการเป็็นแม่่อาจเป็็นมากกว่่าความรับัผิดิชอบในบทบาททางชีวีวิทิยาแต่่หมายรวมถึงึ

บทบาททางสัังคมด้้วย 

ปััจจุุบัันอุุดมการณ์์ปิิตาธิปิไตยยัังคงทรงอิทิธิพิลและส่่งผลต่่อการประกอบสร้้าง

ความเป็็นแม่่ โดยปิิตาธิิปไตยได้้ฝัังรากลึึกผ่่านระบบอำนาจในสัังคมทุุนนิิยมผ่่าน 

การจัดัความสัมัพันัธ์เ์ชิงิอำนาจและการจัดัระเบียีบของสถาบันัในสังัคม และทุนุนิยิม

เป็็นเงื่่�อนไขที่่�สำคััญในการขัับเคลื่่�อนความเป็็นแม่่และการเป็็นแม่่ในสัังคม (Ortner, 

2014) ดังันั้้�น การศึึกษาแนวคิิดความเป็็นแม่่กับัปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมผ่่านการทำความ

เข้า้ใจความเป็็นแม่ใ่นบริบิทสัังคมไทยจะทำให้้เห็น็ภาพของความเป็็นแม่ภ่ายใต้ค้วาม

เป็็นปิิตาธิปิไตยทุนุนิยิมได้้อย่่างชัดัเจนมากขึ้้�น ปิิตาธิปิไตยทุนุนิยิม (capitalist patriarchy) 

จึึงเป็็นเงื่่�อนไขที่่�มีีความสำคััญที่่�ส่่งผลต่่อการทำความเข้้าใจความไม่่เท่่าเทีียมกััน 

ทางเพศและความเหลื่่�อมล้้ำในสัังคมอย่่างมาก ตามแนวคิิดของสตรีีนิิยม 

สายสังัคมนิิยม (socialist feminism) ได้้อธิิบายถึึงการแสวงผลประโยชน์์และการกดขี่่� 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 337

(Eisenstein, 1979) โดยตั้้�งสมมติิฐานที่่�ว่่าความเป็็นแม่่ในปิิตาธิิปไตยอาจจะเป็็นผล

ของปฏิิสััมพัันธ์์และความสััมพัันธ์์ทางสัังคม อุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมมีีส่่วน

สำคัญัในการกำหนดบทบาทของผู้้�หญิงิและการเป็น็แม่ข่องผู้้�หญิงิในสังัคมอย่า่งมาก 

(Chodorow, 1987) อีกีทั้้�งการเป็น็แม่แ่ละการเลี้้�ยงดููบุตุรไม่ส่ามารถแยกขาดออกจาก

ประเด็็นทางเศรษฐกิิจและสัังคมได้้ เช่่น แม่่ที่่�เป็็นชนชั้้�นแรงงานที่่�ต้องดิ้้�นรนกัับ 

ความยากลำบากและความไม่่แน่่นอนเพื่่�อทำให้้ชีีวิิตของตนเองและลููกดีีขึ้้�น  

(Couvrette, Brochu, & Plourde, 2016) เป็็นต้้น 

ในสัังคมปิิตาธิิปไตยและการใ ห้้คุุณค่่า กัับบรรทััดฐานรัักต่่าง เพศ  

(heteronormativity) นำมาซึ่่�งการเกิิดขึ้้�นของอุุดมการณ์์การเป็็นแม่่แบบปิิตาธิิปไตย 

(ideologies of patriarchal motherhood) เงื่่�อนไขดัังกล่่าวทำให้้อำนาจของรููปแบบ

ครอบครัวัที่่�มีบีรรทัดัฐานแบบรัักต่่างเพศหรือืครอบครัวัทางชีวีภาพ (biological family) 

ได้้รัับการเสริิมอำนาจและยัังคงมีีอิิทธิิพลอยู่่�อย่่างต่่อเนื่่�อง (Lewin, 1993) นำมาสู่่�

การควบคุุมทางเพศวิิถีีและการสืืบพัันธุ์์�ของผู้้�หญิิง (Burris, 1982, p. 61) ภายใต้้

อุุดมการณ์์ดัังกล่่าวได้้ส่่งผลกระทบต่่อผู้้�หญิิงหรืือปััจเจกบุุคคลที่่�ไม่่สามารถเป็็นแม่่

หรืือไม่่มีีความต้้องการที่่�จะเป็็นแม่่ กลายเป็็นบุุคคลชายขอบ (marginalized mother) 

บทความนี้้�เป็็นความพยายามในการทำความเข้้าใจแนวคิดิเกี่่�ยวกับัความเป็็นแม่่

ภายใต้้เงื่่�อนไขของปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมและฉายภาพของความเป็็นแม่่ที่่�หลากหลาย 

ในปัจัจุบุันัของสังัคมไทยที่่�ดำรงอยู่่� ผ่า่นอุดุมการณ์ค์วามเป็น็แม่แ่บบปิติาธิปิไตยและ

เงื่่�อนไขของทุุนนิิยมที่่�ส่่งผลต่่อการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ อีีกทั้้�งยัังเป็็น 

ความพยายามที่่�สำคััญในการศึึกษาความเป็็นแม่่ในมิิติิที่่�คำนึึงอััตลัักษณ์์ทัับซ้้อน 

ของ เพศสถานะ ชนชั้้�นทางเศรษฐกิิจและสัังคม ซึ่่�งเป็็นจุุดเด่่นสำคััญของการศึึกษา

ในงานวิิชาการด้้านสตรีีศึึกษา โดยผู้้�เขีียนแบ่่งการนำเสนอออกเป็็น 4 ส่่วน คืือ  

1) การชี้้�ให้้เห็็นพััฒนาการในการทำความเข้้าใจความเป็็นแม่่ภายใต้้มุุมมองสตรีีนิิยม

ของโลกตะวัันตก ในช่่วงทศวรรษ 1970 เป็็นต้้นมา จากสตรีีนิิยมสายรากเหง้้า  

(radical feminism) นำมาสู่่� 2) การนำเสนอแนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม (Capitalist 

patriarchy) ผ่่านมุุมมองสตรีีนิิยมสายสัังคมนิิยม และ 3) การชี้้�ให้้เห็็นแนวคิิดการถููก

ปฏิิเสธความเป็็นแม่่ (motherhood denied) รวมถึึงแม่่นอกกฎ (outlaw mother)  

เพื่่�อที่่�จะนำไปสู่่� 4) การฉายภาพและการทำความเข้้าใจงานศึึกษาแม่่ในสัังคมไทย 

ผ่่านแนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมเพื่่�อสะท้้อนให้้เห็็นถึึงการประกอบสร้้างและ 

การต่่อรองภายใต้้การเกิิดขึ้้�นของความเป็็นแม่่ที่่�หลากหลายภายใต้้เงื่่�อนไขดัังกล่่าว



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

338

ความเป็็นแม่่ภายใต้้มุมุมองสตรีีนิยม (feminist perspectives on motherhood)

บทความนี้้�ได้้ให้้ความสำคััญกัับมุุมมองของ สตรีีนิิยมสายรากเหง้้า (radical 

feminism) ซึ่่�งเป็็นบริิบทการศึึกษาความเป็็นแม่่ในมุุมมองสตรีีนิิยมและปิิตาธิิปไตย

ทุุนนิิยมในโลกตะวัันตก ตั้้�งแต่่ช่่วงทศวรรษ 1970 เป็็นต้้นมา หมายรวมถึึงสตรีีนิิยม

สายรากเง้า้ทางวัฒันธรรม (radical-cultural feminism) ที่่�เป็็นจุดุเริ่่�มต้น้ของการศึกึษา

ความเป็็นแม่แ่ละตั้้�งคำถามกัับการกดขี่่�ผ่า่นเรือืนกายทางชีวีภาพของผู้้�หญิงิ และ สตรีี

นิิยมสายสัังคมนิิยม (socialist feminism) ในการอธิิบายและวิิพากษ์์ความเป็็นแม่่ 

ภายใต้้แนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม 

ความเป็็นแม่่ของสตรีีนิิยมสายรากเหง้้าตั้้�งอยู่่�บนฐานคิิดของความแตกต่่าง

ของอำนาจและอธิบิายถึงึความแตกต่า่งทางชีวีวิทิยาระหว่า่งชายและหญิงิว่า่เป็น็ที่่�มา

ของการกดขี่่�ผู้้�หญิิงและนำไปสู่่�การแบ่่งแยกบทบาททางเพศในสัังคม ทางออกที่่�จะ

บรรลุุและนำไปสู่่�การปลดปล่่อยผู้้�หญิิงจากการกดขี่่�ของสตรีีนิิยมสายรากเหง้้า คืือ 

การนำเทคโนโลยีีเข้้ามาช่่วยในการเจริิญพัันธุ์์� ขณะเดีียวกัันมีีการวิิพากษ์์ถึึงการนำ

เทคโนโลยีีที่่�เข้้ามาช่่วยในการสืืบพัันธุ์์�ว่่าเป็็นการผลิิตซ้้ำของสถาบัันปิิตาธิิปไตย 

และอำนาจสููงสุดุของความเป็น็ชาย (masculinity) ในฐานะที่่�ผู้้�ชายเป็น็ผู้้�ควบคุมุภาวะ

เจริิญพัันธุ์์�ของสตรีี (Firestone, 1970) อีีกทั้้�งครอบครััวทางชีีววิิทยา (the biological 

family) เป็็นจุดุเริ่่�มต้น้ที่่�สำคัญัที่่�นำมาสู่่�การสร้า้งอำนาจในการพัฒันาความเป็น็ชนชั้้�น

และนำมาสู่่�ความไม่่สมดุลุในการแบ่่งบทบาททางเพศ และการจััดระเบีียบทางสังัคม 

ภายใต้ค้วามคิดิของสตรีนีิยิมสายรากเหง้้าเห็็นได้ช้ัดัว่า่ การเป็็นแม่ข่องผู้้�หญิงิจะทำให้้

เกิิดการสานต่่อและเป็็นการครอบครองทรััพย์์สิิน เชื้้�อชาติิ และชนชั้้�น ให้้คงอยู่่�ต่่อไป 

รวมถึึงเสริิมกำลัังให้้กัับอุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยให้้มีีความแนบแน่่นมากยิ่่�งขึ้้�น 

นอกจากความแตกต่่างทางชีีววิิทยาของมนุุษย์์ที่่�นำมาสู่่�การแบ่่งบทบาท 

ทางเพศและบทบาทของความเป็็นแม่่ของคนในสัังคม ความแตกต่่างทางชีีววิิทยา 

ยังัเป็น็เครื่่�องมืือของปิติาธิปิไตยที่่�มีอีำนาจสููงสุดุที่่�มีผีลต่อ่สถาบันัต่า่ง ๆ  ตั้้�งแต่ร่ะดับั

ครอบครััว กฎหมาย สัังคม เศรษฐกิิจ และการเมืือง เช่่นเดีียวกัับ Oakley (1985)  

ที่่�ได้้ให้้ความสำคััญกัับมุุมมองในความแตกต่่างทางเพศทางชีีววิิทยาที่่�มีีส่่วนในการ

กำหนดบทบาททางสัังคมและเป็็นเงื่่�อนไขนำมาสู่่�การแบ่่งแยกระหว่่างงานในการ

สืบืพันัธุ์์�และระบบเศรษฐกิจิ Oakley ได้ต้่อ่ต้า้นในประเด็น็ความคิดิที่่�ว่า่ผู้้�หญิงิแท้จ้ริงิ

แล้้วไม่่ได้้มีีสััญชาติิญาณของความเป็็นแม่่และหลายคนไม่่ได้้มีีความคิิดหรืือ 

ความต้อ้งการที่่�จะมีบีุตุรและมองว่า่สภาพสังัคมและวัฒันธรรมได้บ้ีบีคั้้�นทำให้ผู้้้�หญิงิ

ต้้องสยบยอมต่่อการมีีลููกและการเป็็นแม่่ (Oakley, 1985, p. 137) 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 339

ส่่วน Rich (1986) มองว่่าประสบการณ์์ในการคลอดบุุตรและประสบการณ์์

ทางเพศตามมุุมมองของริิชเป็็นไปเพื่่�อตอบสนองผลประโยชน์์ของผู้้�ชาย อีีกทั้้�งการ

คลอดบุุตรแฝงไปด้้วยความกลััว ความวิิตกกัังวล ความเครีียด และความเจ็็บปวด 

รวมถึงึความแปลกแยกในร่่างกายตััวเอง ขณะเดียีวกัันริชิมองว่า่ ผู้้�หญิงิควรจะมีสีิทิธิิ

ในการเลือืกการคลอดบุตุรและการใช้เ้ทคโนโลยีเีข้า้มาช่ว่ยในการเจริญิพัันธุ์์� เช่น่เดียีว

กัับ Bokiniec (2016) มองว่่าร่่างกายของผู้้�หญิิง ความเป็็นแม่่ และการสืืบพัันธุ์์�  

เป็น็พื้้�นที่่�ของความสัับสนและความขััดแย้ง้ ร่า่งกายของผู้้�หญิงิมัักถููกเอารััดเอาเปรีียบ

ในแง่่ของความเร้้าอารมณ์์และการสืบืพัันธุ์์�ในสัังคม จากความคิิดดัังกล่่าวได้้ตอกย้ำ้ว่่า

แก่น่แท้ข้องอุุดมการณ์์ปิติาธิปิไตยของสัังคมคือื การควบคุุมผู้้�หญิงิและความเป็็นแม่่

กลายเป็็นเครื่่�องมืืออีีกชนิิดหนึ่่�งในกระบวนการดัังกล่่าวนี้้� นำมาสู่่�การเกิิดขึ้้�นของ

อุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิิปไตย (ideologies of patriarchal motherhood)  

โดยอุดุมการณ์์ดังักล่่าวไม่่ได้้เป็น็เพีียงเป็็นเพีียงเรื่่�องการสืืบพันัธุ์์�ทางชีีววิิทยาเท่่านั้้�น

แต่ร่วมถึงึหน้า้ที่่�รับัผิดิชอบหลักักิจิกรรมในการดููแลเด็็กภายใต้้ค่่านิยิมทางวััฒนธรรม

และครอบครัวัของความเป็็นชาย (Park, 2013) 

การทำความเข้้าใจอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิิปไตยจะทำให้้เห็็นภาพ

ของแนวคิิดความเป็็นแม่ภ่ายใต้ส้ังัคมที่่�มีคีวามเป็็นปิิตาธิปิไตยและทุุนนิยิมมากยิ่่�งขึ้้�น 

อุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่มีีจุุดเริ่่�มต้้นมาจากบริิบทการเปลี่่�ยนแปลงไปสู่่�เศรษฐกิิจ

ทุุนนิิยมอุุตสาหกรรม โดยเกิิดขึ้้�นในช่่วงกลางศตวรรษที่่� 20 จากการขยายตััวอย่่าง

รวดเร็็วของเศรษฐกิิจหลัังสงครามโลก การเติิบโตของชานเมืือง การแต่่งงาน  

และการเปลี่่�ยนแปลงของครอบครััว หรือืสามารถกล่า่วอีกีอย่า่งหนึ่่�งว่า่ ความเป็็นแม่่

ที่่�เข้้มข้้น (intensive motherhood) ที่่�ยึดึโยงอย่่างเหนียีวแน่่นกับัวาทกรรมของการเป็็นแม่่

ที่่�ดีีและการเป็็นแม่่ที่่�เสีียสละ (Hays, 1996) โดยลัักษณะของความเป็็นแม่่ที่่�เข้้มข้้น 

ตั้้�งอยู่่�บนสมมติิฐานของความเป็็นแม่่ที่่�ว่่า แม่่เป็็นเรื่่�องธรรมชาติิสำหรัับผู้้�หญิิง  

แม่่ผู้้�ให้้กำเนิิดจะต้้องเป็็นผู้้�เลี้้�ยงดููลููกเท่่านั้้�น รวมถึึงแม่่คืือผู้้�ดููแลคนกลางที่่�ให้้ 

ความสำคััญกัับการเลี้้�ยงลููกแบบเต็็มเวลา (full-time) (O’Reilly, 2007)

ขณะเดีียวกัันในงานของ O’Reilly ได้้วิิพากษ์์อุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่ที่่�ดีี 

ดังักล่่าวที่่�สะท้้อนถึงึอุดุมการณ์์ปิิตาธิปิไตยของความเป็็นแม่่ ซึ่่�งได้้สร้้างความรับัผิดิชอบ

ทั้้�งหมดให้้กัับแม่่แต่่ไม่่ได้้ให้้อำนาจที่่�แท้้จริิงกัับแม่่ และในบางครั้้�งได้้สร้้างความวิิตก

กัังวลกัับแม่่ได้้ นอกจากนี้้� อุุดมการณ์์ของการเป็็นแม่่ที่่�ดีีไม่่เพีียงแต่่หลอกลวงแต่่ยััง

ละเลยความต้้องการของแม่่ สิ่่�งเหล่่านี้้�ได้้ส่่งผลต่่อระดัับความตระหนัักรู้้�ในตนเอง 

รวมถึงึการรับัรู้้�ถึงึอัตัวิสิัยัหรือืตัวัตนในฐานะของการเป็็นแม่่ด้้วย (O’Reilly, 2007, p. 332) 



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

340

จากที่่�กล่่าวมาข้้างต้้น อุดุมการณ์์ความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิปิไตยดังักล่่าวนำมาสู่่�

การประเมิินค่่าของสัังคมในลัักษณะของการแบ่่งขั้้�วตรงข้้ามในการแบ่่งแม่่ที่่�ดีีและ 

แม่่ที่่�ไม่่ดีี กล่่าวคืือ ในสัังคมปิิตาธิิปไตยแม่่ที่่�ดีี คืือ แม่่ที่่�สามารถให้้กำเนิิดบุุตรได้้ ซึ่่�ง

เป็็นผู้้�หญิิงที่่�แต่่งงานแล้้วที่่�ต้้องการเติิมเต็็มพื้้�นฐานทางชีีววิิทยาของตนเองหรืือ 

เพื่่�อช่่วยเหลืือสามีีและธำรงไว้้ซึ่่�งสถาบัันครอบครััว ในทางตรงกัันข้้ามแม่่ที่่�ไม่่ดีี คืือ 

ผู้้�หญิิงโสดที่่�มีีฐานะทางเศรษฐกิิจและสัังคมต่่ำ (Wald, 1997) ความเป็็นแม่่ในสัังคม

ปิิตาธิปิไตยทำให้้บทบาทของผู้้�หญิงิในครอบครัวัและครัวัเรือืนมีคีวามเข้้มข้้นมากยิ่่�งขึ้้�น

จนกลายเป็็นมาตรฐานของสัังคม ดัังที่่� Chodorow (1987) มองว่่า ผู้้�หญิิงถููกขััดเกลา

ทางสัังคมผ่า่นสถาบัันต่า่ง ๆ  เช่น่ สถาบัันศาสนา สถาบัันทางเศรษฐกิิจ สถาบัันสื่่�อสาร

มวลชน สถาบัันครอบครััว เป็็นต้้น สถาบัันเหล่่านี้้�ได้้เข้้ามาควบคุุมทางสัังคมสำหรัับ

การสืืบพัันธุ์์�ของแม่่หลายประการ เช่่น การแบ่่งงานตามเพศและการสืืบพัันธุ์์�ภายใต้้

โครงสร้้างและการจัดัการของสถาบันั รวมถึึงการพัฒันาระบบทุนุนิิยมอุุตสาหกรรม

ในตะวัันตก เป็็นต้้น 

เห็็นได้้ชััดว่่าความเป็็นแม่่ของสตรีีนิิยมสายรากเหง้้าได้้วิิพากษ์์ความเป็็นแม่่

โดยสายเลืือดหรืือทางชีีวภาพ ในทางตรงกัันข้้ามการวิิพากษ์์ดัังกล่่าวอีีกนััยหนึ่่�ง

เป็็นการกีีดกัันประสบการณ์์ของการเป็็นแม่่และความพึึงพอใจในการเป็็นแม่่ 

เช่่นเดีียวกััน นำมาสู่่�ฐานคิิดของสตรีีนิิยมทางวััฒนธรรมซึ่่�งเป็็นแขนงหนึ่่�งของสตรีี

นิยิมสายรากเง้้า (Tong, 2017) โดยสตรีีนิยิมรากเง้้าสายวััฒนธรรมเน้้นการเชิดิชููสตรีี

ในความสามารถของเพศหญิิงและเน้้นย้้ำถึึ ง เสีียงที่่� แตกต่่างของผู้้�หญิิง 

ผ่า่นประสบการณ์์เฉพาะตััวในการเป็็นแม่ ่โดยมองว่า่ความเป็็นแม่เ่ป็น็การแสดงออก

ถึึงธรรมชาติิที่่�สำคััญที่่�สุุดของผู้้�หญิิง (Wald, 1997) ขณะเดีียวกัันได้้วิิพากษ์์มุุมมอง

สตรีีนิิยมสายรากเง้้าว่่าเป็น็การปิดิกั้้�นและขาดการส่่งเสริิมวััฒนธรรมของผู้้�หญิิงที่่�มีี

ความต้้องการที่่�จะมีีลููกและเติิมเต็็มในการเป็็นแม่่ ด้้วยเหตุุผลประการหนึ่่�งที่่�ว่่า

ประสบการณ์์ของการเป็็นแม่่เป็็นประสบการณ์์ทางอารมณ์์ที่่�ทรงพลัังทำให้้ผู้้�หญิิง 

ได้้สััมผััสกัับร่่างกายของพวกเขา (Glenn, Chang, & Forcey, 1994) เช่่นเดีียวกัับ 

Ahmed ได้้กล่่าวไว้้ว่่าสตรีีนิยิมเป็็นเรื่่�องที่่�เกี่่�ยวกัับความรู้้�สึกึ (feminism is sensational) 

โดยความรู้้�สึึกเป็็นวิิธีีที่่�ร่่างกายที่่� เชื่่�อมต่่อกัับสิ่่�งแวดล้้อมภายในโลกที่่�เผชิิญ  

(Ahmed, 2017) จะเห็็นได้้ชััดว่่า สตรีีนิิยมสายรากเง้้าทางวััฒนธรรมให้้ความสำคััญ

กัับความเป็็นหญิิง (femaleness) ตรงข้้ามความเชื่่�อของนัักสตรีีนิิยมสายรากเง้้า 

ที่่�ผู้้�หญิิงควรแสดงทั้้�งลัักษณะที่่�เป็็นผู้้�ชายและผู้้�หญิิง



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 341

ทั้้�งนักัสตรีนีิยิมสายรากเหง้า้และสตรีีนิยิมสายรากเง้้าทางวัฒันธรรมได้ย้อมรัับ

ถึึงการดำรงอยู่่�ของอุุดมการณ์์แม่่ที่่�เป็็นปิิตาธิิปไตยแต่่ไม่่ยอมรัับประสบการณ์์ 

ของการเป็็นแม่่ที่่�ถููกทำให้้เป็็นสากล เนื่่�องจากทำให้้ประสบการณ์์ของผู้้�หญิงิอีกีหลายคน

ถููกละเลยและการมองประสบการณ์์ในลัักษณะที่่�เป็็นสากลจะเป็็นการยากที่่�จะรื้้�อ

สร้้างธรรมชาติิของคำว่่าแม่่ที่่�เป็็นปิิตาธิิปไตย (Wald, 1997)

แนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม (capitalist patriarchy) ผ่่านมุุมมองสตรีีนิิยม 
สายสัังคมนิิยม

งานศึึกษาของ Eisenstein (1979) ได้้อธิิบายถึึงแนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม 

(capitalist patriarchy) ผ่่านแนวคิิดวิิภาษวิิธีีในการสัังเคราะห์์ทฤษฎีีใหม่่ (synthesis) 

ระหว่่างสภาวะขััดแย้้ง (antithesis) และสภาวะพื้้�นฐาน (thesis) โดยสภาวะขััดแย้้ง 

ใช้้แนวความคิิดสตรีนีิยิมสายรากเหง้้า (radical feminism) ที่่�เน้้นการวิเิคราะห์์ปิิตาธิปิไตย 

และสภาวะพื้้�นฐานใช้ก้ารวิเิคราะห์แ์บบมาร์ก์ซิสิ (marxist analysis) บนฐานของชนชั้้�น 

นำมาสู่่�การสัังเคราะห์์ทฤษฎีีใหม่่ และการเกิิดขึ้้�นของสตรีีนิิยมสายสัังคมนิิยม  

(socialist feminism) ภายใต้้ความเชื่่�อที่่�ว่าปิิตาธิปิไตยและทุุนนิยิมหากแยกออกจากกััน

จะไม่่สามารถทำความเข้้าใจปััญหาการกดขี่่�ของผู้้�หญิิงได้้ 

การทำความเข้้าใจสภาวะพื้้�นฐานเกิิดขึ้้�นบนสมมติิฐานที่่�ว่่า ผู้้�หญิิง คืือ ชนชั้้�น 

โดยการวิิเคราะห์์ของมาร์์กซิิสต์์ ทำให้้เห็็นประเด็็นของความสััมพัันธ์์เชิิงอำนาจ  

การแสวงหาผลประโยชน์์ (exploitation) และสภาวะของความแปลกแยก (alienation) 

ที่่�เกิิดขึ้้�น Eisenstein ได้้อธิิบายผ่่านความคิิดของ Karl Marx และ Frederick Engels 

โดยมองว่่า ระบบทุุนนิิยมได้้อ้้างถึึงกระบวนการผลิิตสิินค้้าและกระบวนการของ

อำนาจที่่�ไม่่เท่่าเทีียมกันั อันัเนื่่�องมาจากตำแหน่่งทางสังัคมหรืือโครงสร้้างทางชนชั้้�น

ที่่�นำมาซึ่่�งการแสวงหาผลประโยชน์์จากผู้้�หญิิง การเกิิดขึ้้�นของครอบครััวถืือเป็็น 

การแบ่่งงานตามธรรมชาติิครั้้�งแรกผ่่านบทบาทและเพศ นอกจากนี้้� การสืืบพัันธุ์์� 

(reproduction) และการผลิิต (production) ถููกมองว่่าเป็็นสิ่่�งเดีียวกัันไม่่ต่่างอะไรจาก

การวิเิคราะห์์การแบ่่งงานในสังัคมทุนุนิยิม ภายใต้้อำนาจของความสัมัพันัธ์์ในการผลิติ

ทางเศรษฐกิิจ ผู้้�ชายเป็็นตััวแทนของชนชั้้�นนายทุุนภายในครอบครััวและภรรยา 

เป็็นตััวแทนของชนชั้้�นกรรมาชีีพ (Eisenstein, 1979, p. 12) 

สำหรัับสภาวะขััดแย้้ง (antithesis) เป็็นการอธิิบายการกดขี่่�ทางเพศผู้้�หญิิง 

บนฐานเพศทางชีีววิิทยามากว่่าชนชั้้�นตามแนวคิิดของสตรีีนิิยมสายรากเหง้้า 

ดังัที่่�กล่า่วไปในหััวข้อ้ที่่�แล้ว้ สมมติฐิานของการแบ่่งแยกทางเพศของแรงงานและสัังคม



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

342

นำมาสู่่�การสร้้างความเป็็นลำดัับชั้้�น (hierarchy) และเป็็นพื้้�นฐานของอุุดมการณ์์ 

ปิตาธิปิไตย สตรีนีิยิมสายรากเหง้า้ให้ค้วามสำคัญักับัความแตกต่า่งทางเพศในแง่ข่อง

ชีีววิิทยาที่่�ส่่งผลทำให้้ผู้้�หญิิงถููกจำกััดบทบาทในพื้้�นที่่�ต่่าง ๆ ทั้้�งพื้้�นที่่�ส่่วนตััวไปจนถึึง

พื้้�นที่่�ทางการเมืือง เช่่น ความเป็็นชายที่่�ถููกสถาปนาไว้้ภายในระบบการแต่่งงาน 

และครอบครัวั เป็็นต้้น ดังันั้้�นจึงึไม่่สามารถแยกการกดขี่่�ทางเพศออกจากความเชื่่�อมโยง

ระหว่่างมิิติิของเศรษฐกิิจ (Eisenstein, 1979, pp. 16-18)

จากทั้้�งสองสภาวะนำมาสู่่�แนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมของสตรีีนิิยม 

สายสัังคมนิิยมที่่�อธิิบายการแสวงหาผลประโยชน์์ การกดขี่่� รวมถึึงการแบ่่งงาน 

ตามเพศ ที่่�เชื่่�อมโยงระหว่า่งความสัมัพันัธ์ข์องชนชั้้�นนายทุนุกับัชนชั้้�นแรงงานซึ่่�งกล่า่ว

คืือ ผู้้�ชายและผู้้�หญิิง การกดขี่่�สะท้้อนถึึงการเอารััดเอาเปรีียบภายใต้้ความสััมพัันธ์์

แบบปิิตาธิิปไตยทำให้้ผู้้�หญิิงเกิิดการแยกชนชั้้�นทางสัังคมควบคู่่�ไปกัับการแสวงหา 

ผลประโยชน์์และการกดขี่่�ทางเพศ (Eisenstein, 1979, p. 22) ดังันั้้�นเห็็นได้ช้ัดัว่า่ระบบ

ทุุนนิิยมต้้องการการปกครองแบบปิิตาธิิปไตยเพื่่�อให้้เกิิดการดำรงอยู่่�อย่่างมีี

ประสิิทธิิภาพและขณะเดีียวกัันปิิตาธิิปไตยถููกนิิยามบนความจำเป็็นของทุุนนิิยม  

โดยอำนาจสููงสุุดจะถููกจััดผ่่านระบบลำดัับชั้้�นทางเพศที่่�ให้้อำนาจแก่่ผู้้�ชายสููงสุุด 

(male supremacy) 

นอกจากนี้้� การแบ่ง่งานตามเพศและสัังคมจะเป็็นตัวักำหนดกิจิกรรมของผู้้�คน

โดยใช้้เงื่่�อนไขของเพศทางชีีววิิทยา ทำให้้ผู้้�หญิิงต้้องอยู่่�บ้้านและไม่่ได้้รัับค่่าจ้้าง 

หรืือได้้ค่่าจ้้างที่่�ต่่ำกว่่า นำมาสู่่�การเกิิดขึ้้�นของแม่่ที่่�ทำงาน (working mother)  

ซึ่่�งเป็น็การปรัับตััวของระบบเศรษฐกิจิและอุดุมการณ์ป์ิติาธิปิไตย โดยผู้้�หญิงิจะเสริมิ

ความมั่่�นคงของโครงสร้้างปิิตาธิิปไตยผ่่านการเป็็นแม่่ การสร้้างครอบครััวเดี่่�ยว 

หรือืครอบครัวัทางชีวีภาพ และปิติาธิปิไตยทุนุนิยิมจะผลิติซ้ำ้แรงงานใหม่ใ่นการดููแล

และสร้า้งเสถียีรภาพทางเศรษฐกิจิในฐานะแม่ท่ี่่�เป็น็ผู้้�บริโิภคสินิค้า้เพื่่�อตอบสนองต่อ่

ความเป็็นแม่่ (Eisenstein, 1979, pp. 27-30) เช่่นเดีียวกัับ Kitirianglarp (2015)  

ได้ข้ยายความให้เ้ห็น็ถึงึความสัมัพันัธ์ข์องปิติาธิปิไตยและทุนุนิยิมให้ช้ัดัเจนมากยิ่่�งขึ้้�น 

โดยแสดงว่า่ในสังัคมที่่�มีคีวามเป็น็ปิติาธิปิไตยทุุนนิยิม ผู้้�หญิงิต้อ้งเผชิญิหน้า้กับัสัังคม

ทุุนนิิยมใน 3 ลัักษณะ ได้้แก่่ การเผชิิญหน้้าโดยตรงในฐานะแรงงานในระบบทุุนนิิยม 

การเผชิิญหน้้าผ่่านตััวกลางคืือผู้้�ชายโดยเป็็นการผลิิตแรงงานในพื้้�นที่่�ภายในบ้้าน  

และการเผชิิญทั้้�งงานนอกบ้้านและงานในบ้้าน จะเห็็นได้้ชััดว่่าสถานะงานบ้้าน 

(housework) ในระบบทุุนนิิยมเป็็นพื้้�นที่่�ที่่�เกิิดการบริิโภคกำลัังแรงงานของผู้้�หญิิง 

ในฐานะแรงงานอวััตถุุ (immaterial labor) ขณะเดีียวกัันก็็เป็็นไปเพื่่�อผลิิตซ้้ำกำลััง



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 343

แรงงานของผู้้�ชาย ดัังนั้้�น การปลดแอกของผู้้�หญิิงชนชั้้�นแรงงานภายใต้้การกดขี่่� 

จากโครงสร้า้งทางสังัคมแบบชายเป็น็ใหญ่ใ่นระบบทุนุนิยิมจึงึควรเริ่่�มจากการปฏิเิสธ

งานบ้้านและความเป็็นผู้้�หญิิง 

นอกจากนี้้� Hartmann (1976) ได้้ให้้คำอธิิบายเกี่่�ยวกัับการแบ่่งงานตามเพศ

และบทบาทของผู้้�หญิิงในระบบเศรษฐกิิจที่่�ถููกกำหนดและให้้คุุณค่่าโดยผู้้�ชาย ได้้นำ

มาซึ่่�งการกดขี่่�ทางชนชั้้�นและการแสวงประโยชน์์ โดยพบว่่า แรงงานชายมีีบทบาท

สำคัญัในการรักัษาความไม่่เสมอภาคทางเพศในระบบการจ้้างงาน เช่่น ค่่าแรงที่่�ต่ำ่กว่่า

นำมาสู่่�การที่่�ผู้้�หญิงิต้อ้งพึ่่�งพาผู้้�ชาย กระบวนการเหล่า่นี้้�เกิดิจากปฏิสิัมัพันัธ์ท์ี่่�เกิดิขึ้้�น

อย่่างต่่อเนื่่�องของระบบทุนุนิยิมและปิิตาธิปิไตย เช่่นเดียีวกััน Fine (1992) ได้้แสดงถึงึ

ความเกี่่�ยวข้้องระหว่่างเพศสถานะและการเข้า้ถึงึปััจจัยัการผลิติ (means of production) 

สะท้้อนผ่่านการเข้้าถึึงตลาดแรงงานของผู้้�ชายและผู้้�หญิิงที่่�มีีความแตกต่่างกัันมาก 

แม้ใ้นปัจัจุบุันัจะเกิดิการเปลี่่�ยนแปลงทำให้ผู้้้�หญิงิมีอีิสิระจากการเป็น็แรงงานในบ้า้น

ได้ส้่ว่นหนึ่่�งจากการลดลงของการคลอดบุุตรและประชากรแต่่ขณะเดีียวกัันยัังคงพบ

ข้้อจำกััดในการเข้้าสู่่�ตลาดแรงงานของผู้้�หญิิงในสัังคมอยู่่� (Fine, 1992, p. 25)

จากที่่�กล่่าวมา สตรีีนิิยมสายสัังคมนิิยมตั้้�งอยู่่�บนพื้้�นฐานของการวิิเคราะห์์ 

ตามแนวความคิิดของมาร์์กซ์์ ดัังที่่�ดอนนา ฮาราเวย์์ (Donna Haraway) มองว่่าเป็็น 

การขยายประเภทของแรงงานเพื่่�อรองรับัสิ่่�งที่่�ผู้้�หญิงิบางคนกระทำ แม้ว้่า่ภายใต้ร้ะบบ

ทุุนนิิยมปิิตาธิิปไตยความสััมพัันธ์์ด้้านค่่าจ้้างของผู้้�หญิิงจะด้้อยกว่่า (Hanks, 2010) 

ขณะเดียีวกัันยังัคงมีขี้อ้ถกเถียีงเกี่่�ยวกับัความสััมพันัธ์ร์ะหว่า่งปิติาธิปิไตยกัับทุนุนิยิม 

โดย Fraser (1997) ชี้้�ให้้เห็็นว่่าในสัังคมทุุนนิิยมร่่วมสมััย (contemporary capitalism) 

บรรทััดฐานแบบรัักต่า่งเพศไม่่ได้ส้่ง่ผลต่อ่การจััดโครงสร้้างของการแบ่่งงานทางสัังคม

หรืือรููปแบบของการแสวงหาผลประโยชน์์จากอำนาจแรงงานในสัังคมทุุนนิิยม  

อย่่างไรก็็ตามในสัังคมเสรีีนิิยมใหม่่และลััทธิิทุุนนิิยมในศตวรรษที่่� 21 ปิิตาธิิปไตย 

ได้้ฝัังรากลึกึผ่่านระบบอำนาจในสังัคมทุนุนิยิม โดยเฉพาะในสังัคมอเมริกัิันที่่�เห็น็ได้้ชัดั

ถึึงความสััมพัันธ์์ของระบบปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยมผ่่านการจััดความสััมพัันธ์์ 

เชิงิอำนาจและการจััดระเบียีบของสถาบัันในสัังคม โดยเฉพาะอุุตสาหกรรมการผลิิต 

(industrial production) สถาบัันทางการทหาร (military) และบรรษััท (corporation) 

(Ortner, 2014) 

อุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมในปััจจุุบัันได้้ส่่งผลต่่อความเป็็นแม่่โดยมีี 

ความสัมัพันัธ์์กับัเงื่่�อนไขทางวััฒนธรรม ชนชั้้�นทางสังัคมและเศรษฐกิจิ จากที่่�กล่่าวมา

จะเห็็นได้้ว่่าในสัังคมปััจจุุบัันความสััมพัันธ์์ระหว่่างทุุนนิิยมและปิิตาธิิปไตยยัังคง 



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

344

ทรงอิิทธิิพลและมีีผลกระทบโดยตรงต่่อความเป็็นแม่่ในปััจจุุบััน ทำให้้ความเป็็นแม่่ 

ในปััจจุุบัันต้้องเผชิิญกัับความท้้าทายอย่่างมาก

การถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่ (motherhood denied) และแม่่นอกกฎ (outlaw 
mother)

อุดุมการณ์ข์องความเป็็นแม่แ่บบปิติาธิปิไตยและปิติาธิปิไตยทุนุนิยิมที่่�ได้ก้ล่า่ว

ไปข้า้งต้น้ได้น้ำมาซึ่่�งการเกิดิขึ้้�นของวาทกรรมเบี่่�ยงเบนของแม่่ที่่�หลากหลายในสัังคม 

เมื่่�อเผชิิญกัับแบบแผนหรืือเกณฑ์์มาตรฐานสากลทำให้้แม่่ที่่�มีีความหลากหลาย 

ถููกปฏิเิสธความเป็็นแม่่ (motherhood denied) และกลายเป็็นแม่่ชายขอบ (marginalized 

mother) (Collins, 2000) รวมถึึงต้้องเผชิิญกัับแรงกดดัันให้้ปฏิิบััติิตามกฎเกณฑ์์ 

ที่่�เข้้มงวดของแม่่ที่่�ดีีและเสีียสละ (Fields, 2001) อีีกทั้้�งภายใต้้กฎหมายและนโยบาย

ทางสัังคมที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับการเป็็นพ่่อแม่่และครอบครััวที่่�สังคมส่่วนใหญ่่ให้้คุุณค่่า  

ส่่งผลให้้แม่่เหล่่านี้้�มักจะถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่ แม้้จะมีีการเข้้ามาของเทคโนโลยีี 

การเจริิญพัันธุ์์�และการพััฒนาทางการแพทย์์แต่่การเข้้าถึึงบริิการดัังกล่่าวยัังถููก

ปฏิิเสธและมีีจำกััด (O’Reilly, 2010)

ขณะเดีียวกัันก็็ทำให้้เกิิดความพยายามในการที่่�จะเพิ่่�มอำนาจให้้กัับผู้้�หญิิง 

หรืือบุุคคลที่่�สวมบทบาทในการเป็็นแม่่ให้้มากขึ้้�น นำมาสู่่�แนวคิิดแม่่นอกกฎ (outlaw 

mother) ของ O’Reilly (2004) ที่่�ได้้รัับอิิทธิิพลความคิิดพื้้�นฐานมาจากงานของ  

Rich (1986) ที่่�กล่่าวไปข้้างต้้น O’Reilly ได้้ให้้ความสำคััญกัับการเป็็นแม่่ที่่�เป็็นอิิสระ

ที่่�ปราศจากสถาบัันความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิิปไตยและพลัังอำนาจของการเป็็นแม่่ 

ที่่�เรีียกว่่า การเป็็นแม่่นอกกฎ (outlaw mothering) หรืือ การเป็็นแม่่แบบเสริิมพลััง

อำนาจ (empowered mothering) กล่่าวคืือ เมื่่�อแม่่ได้้รัับอำนาจแล้้วจะสามารถดููแล

และปกป้้องบุุตรของตนได้้ดีีขึ้้�นและนำไปสู่่�การสร้้างสิิทธิิและเสรีีภาพของแม่่  

อีีกทั้้�งยัังสามารถทำให้้เกิิดการเปลี่่�ยนแปลงทางสัังคมผ่่านการขััดเกลาทางสัังคม 

ของเด็็กหรืือลููกของพวกเขา O’Reilly ได้้แสดงให้้เห็็นถึึงรููปแบบของการเป็็นแม่่ 

แบบเสริิมพลัังอำนาจที่่�สำคััญโดยในบทความนี้้�ได้้หยิิบยกมานำเสนอใน 3 รููปแบบ 

ที่่�น่าสนใจ ได้้แก่่ การเป็็นแม่่แบบสตรีนีิยิม (feminist mothering) การเป็็นแม่่เลสเบี้้�ยน 

(lesbian mothering) และการเป็็นแม่่แบบแอฟริิกัันอเมริิกััน (African-American  

mothering) 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 345

ประการแรก การเป็็นแม่่แบบสตรีีนิิยม (feminist mothering) เป็็นการต่่อต้้าน

และปฏิเิสธความเป็็นแม่่ที่่�เป็็นปิิตาธิปิไตยที่่�ทำให้้การเป็็นแม่่ถููกจำกัดัหรือืเกิดิการกดขี่่�

ต่่อสตรีี การเป็็นแม่่แบบสตรีีนิิยม หมายถึึง แนวปฏิิบััติิ ทฤษฎีีการเลี้้�ยงลููกแบบสตรีี

นิิยมที่่�ให้้อำนาจแก่่ผู้้�หญิิงหรืือผู้้�ดููแล การเป็็นแม่่แบบสตรีีนิิยมเผยให้้เห็็นวิิธีีที่่�ใช้้ 

ในการเรีียกร้้องสิิทธิิ การต่่อต้้านการเหยีียดเพศ เชื้้�อชาติิ รวมถึึงวิิธีีการเลี้้�ยงดููลููก

อย่่างเท่่าเทีียมผ่่านการสร้้างการมีีส่่วนร่่วม อีีกทั้้�งเป็น็การวิิพากษ์์วิิจารณ์์โครงสร้้าง

และวััฒนธรรมทางสัังคม รวมถึึงมายาคติิของการเป็็นแม่่ในรููปแบบต่่าง ๆ  

ประการถััดมา การเป็็นแม่่เลสเบี้้�ยน (lesbian mothering) เป็็นความพยายามทำให้้

เห็็นถึงึความแตกต่่างระหว่่างสตรีนีิยิมสายรากเหง้้าและสายวัฒันธรรมได้้ดีมีากยิ่่�งขึ้้�น 

ประสบการณ์์เลสเบี้้�ยนแสดงให้้เห็็นถึึงความเป็็นไปได้้ของประเด็็นของคุุณค่่าของ 

การเลี้้�ยงดููที่่�ดีีที่่�ผููกติิดไว้้กัับความเป็็นแม่่แบบจารีีต ในขณะเดีียวกัันก็็แสดงถึึงอิิสระ

ที่่�ปราศจากการกดขี่่�ของปิิตาธิิปไตย (Wald, 1997, p. 179) และประการสุุดท้้าย  

การเป็็นแม่่แบบแอฟริิกัันอเมริิกััน (African-American mothering) เป็็นการสำรวจ 

ผู้้�หญิิงชาวแอฟริิกััน-อเมริิกััน ในความคิิดเกี่่�ยวกัับการเป็็นแม่่ผ่่านการรื้้�อถอน 

แนวความคิิดการเลี้้�ยงลููกที่่�เข้้มข้้น รวมถึึงบทบาทของการเสริิมพลัังอำนาจ  

(O’Reilly, 2004b, p.22) จุดุเน้้นของการเป็็นแม่่แบบแอฟริกัิันอเมริกัิัน คือื ความเป็็นแม่่

ที่่�เป็็นสถาบันัแห่ง่พลัังอำนาจของผู้้�หญิงิผิวิดำ ทั้้�งในการปฏิิบัตัิกิารและความคิิด ได้แ้ก่่ 

การรัักษา และการปกป้้อง โดยทั่่�วไปการเป็็นแม่่แบบแอฟริิกัันอเมริิกัันจะให้้อำนาจ

แก่่ลููกของพวกเขาอย่่างเต็็มที่่�เพื่่�อนำไปสู่่�การต่่อต้้านการเหยีียดเชื้้�อชาติิและสร้้าง 

การเติิบโตเป็็นผู้้�ใหญ่่ที่่�สมบููรณ์์ (Collins, 2000, p. 171)

จากแนวคิิดดัังกล่่าวทั้้�งหมดข้้างต้้นเป็็นความพยายามสะท้้อนให้้เห็็นถึึงพลััง

อำนาจของการเป็็นแม่่ที่่�พยายามต่่อรองและดำรงตนภายใต้้สัังคมที่่�มีีความเป็็น 

ปิติาธิิปไตยและทุนุนิิยม ผ่่านการสร้้างอำนาจให้้กับัลููกของตนเอง รวมถึึงการพิิทัักษ์์

สิิทธิิของความเป็็นแม่่ท่่ามกลางสัังคมที่่�ให้้คุุณค่่ากัับความเป็็นแม่่ที่่�เป็็นสากล 

และเบีียดขัับความเป็็นแม่่ในรููปแบบที่่�หลากหลายให้้เป็็นอื่่�น ภายใต้้แนวคิิดดัังกล่่าว

สามารถนำมาเป็็นกรอบในการทำความเข้้าใจความเป็็นแม่่ในสัังคมไทยได้้ ซึ่่�งจะ

อภิิปรายในหััวข้้อถััดไป



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

346

แม่ใ่นสังัคมไทย: ความหลากหลายของความเป็น็แม่ภ่ายใต้ป้ิติาธิปิไตยทุนุนิยิม 

การประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ในสัังคมไทยได้้สะท้้อนถึึงความหลากหลาย

ของความเป็็นแม่่และแสดงให้้เห็็นถึึงความเป็็นแม่่ที่่�มีีลัักษณะที่่�ไม่่ตายตััว ในส่่วนนี้้�

เป็็นการแสดงให้้เห็็นถึึงความเป็็นแม่่ในสัังคมไทยและการเปิิดมุุมมองการศึึกษา 

ความเป็น็แม่ข่องสัังคมไทยผ่า่นแนวคิดิปิติาธิปิไตยทุนุนิยิม โดยสามารถแบ่ง่งานศึกึษา

แม่่ในสัังคมไทยออกเป็็น 3 กลุ่่�ม ได้้แก่่ 1) งานศึึกษาที่่�อภิปิรายอััตลัักษณ์์ที่่�ทับซ้้อน 

(intersectionality) ของความเป็็นแม่่ในเชิิงสถาบััน 2) งานศึึกษาที่่�อภิิปรายถึึง 

ความสััมพัันธ์ร์ะหว่า่งความเป็็นแม่แ่ละปิิตาธิปิไตยทุุนนิยิมโดยตรง และ 3) งานศึึกษา

ที่่�อภิิปรายถึึงการถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่และแม่่นอกกฎ 

1. งานศึึกษาที่่�อภิิปรายอััตลัักษณ์์ที่่�ทัับซ้้อน (intersectionality) ของ

ความเป็็นแม่่ในเชิิงสถาบััน

สถาบัันของความเป็็นแม่่ในสัังคมไทยมัักจะมีีความยึึดโยงกัับความเป็็นแม่่ 

แบบดั้้�งเดิิมหรือืแบบจารีีตประเพณีี โดยความเป็็นแม่ใ่นความหมายนี้้� แม่่จะมีบีทบาท

ในการทำงานอย่่างหนัักและใช้้เวลากัับการเป็็นแม่่อย่่างเต็็มที่่�บนพื้้�นฐานวาทกรรม

แม่่ที่่�ดีี ขยััน กตััญญูู ที่่�ได้้เข้้ามาผลิิตซ้้ำและเกิิดการขััดเกลาทางสัังคมผ่่านสถาบััน

ต่่าง ๆ  ในสังัคม เช่่น ศาสนา งานศึกึษาของ Boonrat (2004) แสดงให้้เห็น็ว่่าหลักัคำสอน

ของพระพุุทธศาสนานิิกายเถรวาทส่่งผลอย่่างมากในการนิิยามหรืือประกอบสร้้าง

ความเป็็นแม่่ในสังัคมไทย ภายใต้้ความเชื่่�อที่่�ว่่า การเป็็นแม่่นั้้�นเป็็นสิ่่�งที่่�ไม่่ใช่่เรื่่�องง่่าย 

ต้้องเกิิดจากความพร้้อมทั้้�งทางกาย จิิตใจ และได้้สะท้้อนให้้เห็็นความทุุกข์์ภายใต้้

เงื่่�อนไขความทับัซ้้อนของบริบิททางเศรษฐกิจิและวัฒันธรรมและปััญหาสังัคมที่่�เกิดิขึ้้�น 

นอกจากนี้้�ได้้แสดงให้้เห็น็ถึงึการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ที่่�ดีผ่ี่านหลักัพระพุทุธศาสนา 

โดยใช้ค้วามกตัญัญูกูตเวที ีความมีศีีลีธรรมและการประพฤติทิี่่�ดีงีาม เป็น็เงื่่�อนไขและ

ค่่านิิยมหลัักที่่�สำคััญในการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ที่่�ดีี 

นอกจากนี้้� สื่่�อสารมวลชนมีีส่่วนสำคััญในการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ 

ผ่า่นการผลิติซ้ำ้ความเป็น็แม่ท่ี่่�ดีใีนสังัคมไทยเช่น่กันั ในงานของ Soythongdee (2009) 

แสดงให้้เห็็นถึึงการนำเสนอภาพตััวแทนหรืืออุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่ในสัังคมไทย  

รวมถึึงการประกอบสร้้าง วาทกรรมดัังกล่่าวได้้ถููกเสนอผ่่านสื่่�อโฆษณาในนิิตยสาร

เกี่่�ยวกัับครอบครััว แม่่และเด็็ก โดยภาษาเป็็นเครื่่�องตอกย้้ำอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่

ในแนวคิิดแม่่ที่่�ดีีหรืือแม่่ในอุุดมคติิ ภายใต้้ความคิิดที่่�ว่่าแม่่ที่่�ดีีจะต้้องมีีบทบาท 

ในการเลี้้�ยงลููกอย่่างดีีที่่�สุุด แม่่ต้้องเก่่งรอบด้้าน และแม่่เป็็นหน้้าที่่�ที่่�เหมาะสม 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 347

ในการเลี้้�ยงดููมากที่่�สุุด เช่่นเดีียวกัับ Sermsathanasawat (2019) ที่่�ทำการศึึกษา

ประสบการณ์ก์ารเป็น็แม่ข่องตนเองด้ว้ยวิธิีวีิทิยาแนวอัตัชีวีประวัตัิชิาติพิันัธุ์์�วรรณนา 

พบว่่า ร่่างกายและอััตลัักษณ์์ทางเพศถููกกำหนดภายใต้้อุุดมการณ์์ทางเพศสถานะ

และจิิตไร้้สำนึึก ปรากฏการณ์์ดัังกล่่าวได้้ถ่่ายทอดจากรุ่่�นสู่่�รุ่่�นผ่่านความสััมพัันธ์์

ระหว่่างผู้้�หญิิงในรููปแบบผู้้�สืืบสกุุลราวกัับเป็็นภาพสะท้้อนตนเองในกระจก  

(self-same reflection) 

จากที่่�กล่่าวมาข้้างต้้นจะเห็็นได้้ชััดว่่าการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ในสัังคม

ไทยในปััจจุุบััน ภายใต้้ความเป็็นปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยมสููง ความเป็็นแม่่ยัังคงมีี 

ความยึดึโยงกับัสถาบันัทางสังัคมต่า่ง ๆ  ทั้้�งสถาบัันทางศาสนา สถาบันัสื่่�อสารมวลชน 

รวมถึึงสถาบัันครอบครััวที่่�มีีการผลิิตซ้้ำและส่่งต่่ออุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่ที่่�ดี ี

ผ่่านปฏิิสััมพัันธ์์ในสัังคม 

ขณะเดีียวกัันการให้้คุุณค่่าเพศวิิถีีกระแสหลัักและการสร้้างความชอบธรรม

ให้้บรรทััดฐานแบบรัักต่่างเพศและการแต่่งงานของสัังคมไทยผ่่านระบบสถาบััน

ครอบครััวเป็็นเงื่่�อนไขที่่�สำคััญของการผลิิตซ้้ำอุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยม  

โดยเฉพาะในพื้้�นที่่�ครััวเรือืนและ ในงานศึกึษาของ Songsrida and Patthaisong (2016) 

สะท้้อนให้้เห็็นตััวตนของความเป็็นแม่่ภายใต้้สัังคมปิิตาธิิปไตยได้้อย่่างชััดเจน  

โดยเฉพาะพื้้�นที่่�ภายในบ้้านที่่�เต็็มไปด้้วยความสััมพัันธ์์เชิิงอำนาจในเชิิงเพศสถานะ 

(gender based violence) ผ่่านเรื่่�องเล่่าประสบการณ์์ของภรรยาที่่�ถููกทำร้้ายร่่างกาย

หรืือทำร้้ายจิิตใจจากสามีี สะท้้อนให้้เห็็นถึึงความสััมพัันธ์์เชิิงอำนาจทางเพศสถานะ

ที่่�เกิิดขึ้้�นภายในครอบครััว นอกจากนี้้�การยึึดโยงกัับวาทกรรมทางการแพทย์์ที่่�ให้้ 

ความสำคัญับนพื้้�นฐานเพศทางชีวีวิทิยาทำให้ชุ้ดุความรู้้�ดังักล่า่วกลายมาเป็น็อำนาจ

ในการกดขี่่�ผู้้�หญิิงในฐานะของความเป็็นแม่่ที่่�ดีี สิ่่�งเหล่่านี้้�ได้้ขััดเกลาผู้้�หญิิงนำไปสู่่� 

การให้้คุุณค่่ากัับความเป็็นแม่่ในลัักษณะแม่่ที่่�ดีีและแม่่ที่่�ไม่่ดีีเช่่นกััน อีีกทั้้�งนโยบาย

และสิิทธิิเกี่่�ยวกัับความเป็็นแม่่ถููกนิิยามและให้้คุุณค่่าบนอุุดมการณ์์ทางเพศสถานะ

แบบดั้้�งเดิิม เช่่น แม่่เท่่ากัับผู้้�หญิิง ผู้้�หญิิงโดยกำเนิิดจะสามารถเลี้้�ยงดููลููกได้้ดีีสุุด  

ส่่งผลให้้เกิิดความขััดแย้้งและแรงต้้านต่่อแม่่ในรููปแบบอื่่�น ๆ ได้้ภายใต้้มายาคติิและ

บทบาทตามกรอบเพศ (gender role) ในสัังคมไทย (Meksuk & Siriwong, 2018)



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

348

2. งานศึึกษาที่่�อภิิปรายถึึงความสััมพัันธ์์ระหว่่างความเป็็นแม่่และ 

ปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมโดยตรง

ความเป็็นแม่่และความสััมพัันธ์์ภายในครอบครััวของสัังคมไทยในปััจจุุบััน 

มีคีวามทัับซ้อ้นและมีีความหลากหลาย ทั้้�งในเชิงิบริบิททางสัังคม เศรษฐกิิจ อัตัลักัษณ์์

ตััวตน รวมถึึงการเผชิิญบทบาททัับซ้้อนทั้้�งในการเป็็นแม่่และการทำงาน โดยเฉพาะ

ในสังัคมที่่�ขับเคลื่่�อนด้้วยเศรษฐกิจิและการจ้้างงาน หากมองในประเด็็นของความแตกต่่าง

ของค่่าจ้้างระหว่่างชายหญิิงในประเทศไทยสะท้้อนให้้เห็็นได้้ชััดถึึงความแตกต่่าง 

ทางเพศที่่�ส่่งผลกระทบโดยตรงต่่อการสร้้างความไม่่เป็็นธรรมในระบบเศรษฐกิิจ 

และครอบครััว ในงานศึึกษาของ Paweenawat (2019) แสดงให้้เห็็นถึึงช่่องว่่าง 

ของค่่าจ้้างระหว่่างผู้้�ชายและผู้้�หญิิงที่่�ส่่งผลต่่อการมีีลููกในประเทศไทย โดยพบว่่า  

การมีีลููกส่่งผลกระทบทางลบต่่อค่่าจ้้างของแรงงานหญิิง (motherhood wage  

penalty) และแรงงานชาย (fatherhood wage penalty) กล่่าวคืือ แรงงานที่่�ไม่่มีีลููก 

จะมีีระดัับค่่าจ้้างเฉลี่่�ยที่่�สููงกว่่าแรงงานที่่�มีลููก นอกจากนี้้� งานศึึกษานี้้�ยังพบว่่า  

ระบบเศรษฐกิิจทุุนนิยิมและปิิตาธิปิไตยในสัังคมไทยทำให้้ความต้้องการในการครองโสด

ของผู้้�หญิิงไทยมีีแนวโน้้มเพิ่่�มสููงขึ้้�นอีีกด้้วย อีีกทั้้�งในงานศึึกษาของ Sirisamphan, 

Nonsi, & Thitiphanrangsarit (2019) เป็็นเครื่่�องยืืนยัันว่่าปััจจััยทางเศรษฐกิิจมีี 

ความสำคัญักับัการตัดัสินิใจที่่�จะครองสถานะโสดของผู้้�หญิงิไทย โดยมีคีวามสัมัพันัธ์์

ระหว่่างปััจจััยของผลตอบแทนทางเศรษฐกิิจต่่อแรงงาน ฐานะทางเศรษฐกิิจ  

ระดัับการศึึกษา ความสามารถในการพึ่่�งพาตนเองทางสัังคม รวมถึึงการวางแผน

เกี่่�ยวกัับการแต่่งงานและมีีบุุตร 

ขณะเดีียวกัันผู้้�หญิิงไทยในปััจจุุบัันมีีมุุมมองต่่อการแต่่งงานในลัักษณะที่่� 

แตกต่่างออกไปจากเดิิม โดยมองว่่าการแต่่งงานต้้องมีีความพร้้อมในความมั่่�นคง

ทางการเงิินและมีีการจััดการเวลาที่่�เหมาะสม รวมถึึงการสร้้างความสมดุุลระหว่่าง

การทำงานและการสร้้างครอบครััว (work-family balance) เนื่่�องจากในปััจจุุบััน

บทบาทของผู้้�หญิงิไม่่ได้้กำหนดบทบาทแค่่งานภายในพื้้�นที่่�ครัวัเรือืนเท่่านั้้�น ประกอบกับั

ค่่านิิยมของสัังคมไทยที่่�เมื่่�อเข้้าสู่่�วัยเจริิญพัันธุ์์�จะต้้องหาคู่่�ครองหรืือให้้กำเนิิดบุุตร

หรือืต้้องแต่่งงานมีีครอบครััว ส่่งผลทำให้้ผู้้�หญิงิหลายคนเกิิดความกัังวลในการเลี้้�ยงดููบุตร 

โดยความกัังวลดัังกล่่าวมีี 2 ประการ ทั้้�งในด้้านปััจจััยเงิินทุุน ได้้แก่่ ค่่าใช้้จ่่าย  

การทำงาน และด้้านจิิตใจ ได้้แก่่ เวลาในการดููแล และความปลอดภััยของสัังคม  

ซึ่่�งถือืเป็น็ความท้า้ทายให้ผู้้้�ที่่�จะตััดสินิใจมีบีุตุรในปัจัจุบุันัจะต้อ้งการสร้า้งความสมดุลุ

ระหว่่างการทำงานและการสร้้างครอบครััว 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 349

ในสังัคมไทยปััจจุบุันัแม่่หลายคนต้้องเผชิญิกับับทบาทที่่�ทับซ้้อนทั้้�งในการเป็็นแม่่

และการทำงานทำให้้ไม่่อาจรัับผิิดชอบงานทั้้�งสองอย่่างได้้อย่่างเต็็มที่่�และนำไปสู่่�

ความรู้้�สึึกกดดัันหรืือความรู้้�สึึกเชิิงลบทางจิิตใจหากไม่่สามารถปรัับตััวได้้  

Kanchanachitra, Thianlai, & Tadi (2019) ได้้ชี้้�ให้้เห็็นถึึงความกัังวลในการเลี้้�ยงดููลููก

ในสัังคมไทยในปััจจุุบััน พบว่่า ผู้้�หญิิงจะมีีความกัังวลมากกว่่าผู้้�ชาย โดยเฉพาะ 

ในเรื่่�องของค่่าใช้้จ่่าย เวลาในการเลี้้�ยงดููบุุตร และความสมดุุลของชีีวิิต รวมถึึง 

ความไม่่ปลอดภััยของสัังคม อีีกทั้้�ง Chamchan, Jaratsit, & Loyfah (2019) เช่่นกััน 

ที่่�ได้้กล่่าวถึึงต้้นทุุนการเลี้้�ยงดููบุตรว่่าเป็็นปััจจััยสำคััญมากที่่�มีีผลต่่อการตััดสิินใจ 

มีบีุตุรของคู่่�สมรสในสัังคมไทย โดยต้น้ทุนุการเลี้้�ยงดููบุตรเป็็นไปในลัักษณะเป็็นอัตัรา

ก้้าวหน้้าตามระดัับเศรษฐานะของครััวเรืือน ครััวเรืือนที่่�มีีเศรษฐานะสููงมีีการลงทุุน

มากและในระยะยาวมีีแนวโน้้มจะได้้รับัผลประโยชน์์จากการลงทุุนในมนุุษย์์ที่่�สููงกว่่า

ด้้วยเช่่นกััน 

อีีกทั้้�ง Lomrattananont (2012) แสดงให้้เห็็นถึึงอััตลัักษณ์์ของความเป็็นแม่่ 

ภายใต้้ความเชื่่�อ ค่่านิิยม และวััฒนธรรมของสัังคมไทยที่่�มีผลอย่่างมากต่่อบทบาท

ความเป็น็แม่ ่โดยเฉพาะการเปลี่่�ยนแปลงที่่�เกิดิขึ้้�นภายใต้บ้ริบิทสังัคมเมือืงเป็น็ปัจัจัยั

ที่่�นำมาสู่่�ความขััดแย้ง้ระหว่า่งอัตัลัักษณ์แ์บบเก่า่และแบบใหม่ใ่นการที่่�ผู้�หญิงิต้อ้งออก

มาทำงานนอกบ้้าน ขณะเดีียวกัันบทบาทของผู้้�หญิิงในพื้้�นที่่�ส่่วนตััวยัังคงมีีผลต่่อ 

อััตลัักษณ์์ของความเป็็นแม่่เช่่นกัันทำให้้ผู้้�เป็็นแม่่ต้้องพยายามที่่�จะปรัับตััวให้้เข้้ากัับ

สถานการณ์์และไม่่สามารถละทิ้้�งบทบาทความเป็น็แม่่และการทำงานได้ ้เช่่นเดียีวกับั 

Tamdee (2016) ที่่�สะท้้อนให้้เห็็นถึึงความเป็็นแม่่ภายใต้้สัังคมปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม 

และอุุปสรรคในการเลี้้�ยงลููกด้้วยนมแม่่ของแม่่ที่่�ต้้องประกอบอาชีีพ ผ่่านการต่่อรอง

ระหว่่างเงื่่�อนไขของการทำงานและการเลี้้�ยงลููกด้้วยนมแม่่ ประกอบกัับอุุดมการณ์์ 

ความคิิด ความเชื่่�อทางสัังคม ความเหนื่่�อยล้้าของร่่างกาย ปััจจััยดัังกล่่าวล้้วนส่่งผล

ให้้แม่่ต้้องเผชิิญกัับสภาวการณ์์ที่่�ยากลำบากและมีีข้้อจำกััดอย่่างมาก เห็็นได้้ 

อย่่างชััดเจนว่่า การเลี้้�ยงลููกด้้วยนมแม่่เชื่่�อมโยงกัับปััจจััยทางสัังคมและวััฒนธรรม

อื่่�น ๆ เช่่น ค่่านิิยม ความเชื่่�อ และสถานภาพทางสัังคมของผู้้�หญิิง รวมถึึงอำนาจ 

ทางเศรษฐกิจิ นอกจากนี้้�ยังัมีวีาทกรรมทางการแพทย์ท์ี่่�เข้า้มามีอีิทิธิพิลและครอบงำ

ชีวีิติของผู้้�หญิงิผ่า่นการสร้า้งองค์ค์วามรู้้�ในการจััดการเรือืนกายหรือืวาทกรรมนมแม่่

ทำให้เ้กิดิความเป็น็ขั้้�วตรงข้า้มในลักัษณะของการให้คุ้ณุค่า่สิ่่�งหนึ่่�งกับัลดทอนคุณุค่า่

สิ่่�งหนึ่่�ง อัันนำไปสู่่�การตีีตราและการปฏิิเสธความเป็็นแม่่ในกลุ่่�มแม่่ที่่�ไม่่สามารถ 

ให้้นมแม่่ได้้อัันเนื่่�องมาจากข้้อจำกััดทางด้้านชีีววิิทยา สัังคมและเศรษฐกิิจ 



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

350

3. งานศึึกษาที่่�อภิิปรายถึึงการถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่และแม่่นอกกฎ 

การประกอบสร้้างความเป็็นเเม่่ในสัังคมไทย่่ล้้วนอยู่่�ภายใต้้อุุดมการณ์์ 

ของครอบครััวที่่�มีีลัักษณะเป็็นครอบครััวที่่�สมบููรณ์์ตามอุุดมคติิ คืือ การที่่�มีีพ่่อ แม่่ 

และลููก การให้้คุุณค่่าครอบครััวที่่�สมบููรณ์์ตามอุุดมคติิและอุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตย

ทุุนนิิยมนำมาสู่่�การเบีียดขัับและการเลืือกปฏิิบััติิต่่อครอบครััวหรืือบุุคคลที่่�ทำหน้้าที่่�

ภายในครอบครัวัในรููปแบบอื่่�น ๆ  เช่น่ แม่เ่ลี้้�ยงเดี่่�ยว แม่ว่ัยัรุ่่�น แม่ท่ี่่�เป็น็บุคุคลข้า้มเพศ 

แม่่เลสเบี้้�ยน เป็็นต้้น ขณะเดีียวกัันพวกเขาเหล่่านี้้�ก็็มีีความพยายามที่่�จะต่่อรองและ

ดำรงสถานะความเป็็นแม่่และความเป็็นครอบครััวผ่่านการเกิิดขึ้้�นของแม่่ในรููปแบบ 

ที่่�หลากหลายในสัังคมไทยหรืือที่่�ในงานศึึกษานี้้�ใช้้คำว่่าแม่่นอกกฎตามที่่� O'Reilly 

เสนอไว้้ ในงานของ Natrujirote (2017) ได้้แสดงให้้เห็็นถึึงแม่่ในรููปแบบหลากหลาย 

ที่่�ต้้องเผชิิญกัับการเปลี่่�ยนแปลงและวิิกฤติิภายในครอบครััว ทั้้�งในการปรัับตััว 

และเปลี่่�ยนแปลงบทบาท รวมถึึงการถููกปฏิิเสธความเป็็นแม่่ (motherhood denied) 

ในสัังคม สำหรัับแม่่เลี้้�ยงเดี่่�ยว การรัับผิิดชอบคนเดีียวในฐานะพ่่อแม่่ทำให้้มีีภาระ

หน้้าที่่�ที่่�ต้องรับัผิดิชอบมากขึ้้�นทั้้�งในด้้านเศรษฐกิจิและการอบรมเลี้้�ยงดูู หลายครอบครัวั

ต้้องเผชิิญกัับความเครีียดและความกัังวล ทั้้�งในด้้านกายภาพและด้้านจิิตใจ 

เช่น่เดียีวกับั Yakasem and Chaiyasung (2014) ได้แ้สดงให้เ้ห็น็ถึงึประสบการณ์์

การเป็็นแม่่วััยรุ่่�นในสัังคมไทย ความน่่าสนใจของการเป็็นแม่่วััยรุ่่�นสะท้้อนผ่่าน

ประสบการณ์์ในการสร้้างครอบครััวใหม่่ จุุดเริ่่�มต้้นของแม่่วััยรุ่่�นเกิิดจาก 

ความต้้องการที่่�ไม่่อยากอยู่่�กัับครอบครััวเดิิมและความพยายามในการให้้ในสิ่่�งที่่�

ตนเองไม่่เคยได้้รัับ การเป็็นแม่่วััยรุ่่�นในสัังคมไทยมีีความยึึดโยงกัับสถานภาพ 

และชนชั้้�นทางเศรษฐกิิจที่่�ส่่งผลต่่อข้้อจำกััดในการตอบสนองความต้้องการลููกที่่� 

แตกต่่างกัันไป แม่่วััยใสหรืือวััยรุ่่�นต้้องเผชิิญกัับภาวะวิิกฤติิในชีีวิิตไม่่ต่่างกัันสะท้้อน

ให้้เห็็นถึึงการตีีตราและการเลืือกปฏิิบััติิภายในสัังคมไทยที่่�แม่่เหล่่านี้้�ต้้องเผชิิญ  

รวมถึงึความคิิดของสัังคมต่่อแม่่เหล่่านี้้�ที่่�มองว่่าไม่่สามารถทำหน้้าที่่�ได้้อย่่างเหมาะสม

และการเป็็นแม่ใ่นรููปแบบที่่�นอกเหนืือไปจากบรรทััดฐานของสัังคมเป็็นความล้้มเหลว

ของระบบครอบครััว โดยความคิิดดัังกล่่าวสะท้้อนความเป็็นปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม 

ได้้อย่่างชััดเจน จะเห็็นได้้ว่่าสัังคมปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมนอกจากปฏิิเสธความเป็็นแม่่

แล้ว้ยังัทำให้ค้วามเป็็นแม่ต่้อ้งเผชิญิกับัสภาวะกดดัันและความเครีียดอัันเนื่่�องมาจาก

สัังคมภายนอกอีีกด้้วย



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 351

นอกจากนี้้�การเกิิดขึ้้�นของแม่่ที่่�เป็็นผู้้�หญิิงที่่�พิิการ แม่่ที่่�เป็็นบุุคคลข้้ามเพศ  

รวมถึงึแม่เ่ลสเบี้้�ยน เป็น็ตัวัอย่า่งหนึ่่�งของการสะท้อ้นการเป็น็แม่น่อกกฎภายใต้สั้ังคม

ปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมโดยเห็็นได้้ชััดถึึงความพยายามในการต่่อรองผ่่านการสร้้างพลััง

อำนาจและการประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ในสังัคม รวมถึงึความพยายามในการปฏิเิสธ

ความเป็็นแม่่ที่่� เป็็นปิิตาธิิปไตยที่่�ทำให้้การเป็็นแม่่ถููกจำกััดไว้้ภายใต้้เงื่่�อนไข 

ความสมบููรณ์์ของการเป็็นพ่่อแม่่ในอุุดมคติิ 

งานของ Boonpiam (2006) ได้้ทำความเข้้าใจประสบการณ์์ความเป็็นแม่่ 

ของผู้้�หญิงิพิกิารในประเทศไทย รวมถึงึการตีตีราในสังัคม ความต้อ้งการในการมีลีููก

ของแม่่ที่่�มีีความพิิการเกิิดจากการตััดสิินใจบนเจตจำนงที่่�เข้้มแข็็งและการยอมรัับ 

ในสิ่่�งที่่�ต้้องเผชิิญในสัังคม เช่่น การตีีตรา และการเลืือกปฏิิบััติิในสัังคม รวมถึึง 

ข้้อจำกััดทางด้้านร่่างกายและการคลอดบุุตร แม่่ที่่�พิิการจำเป็็นจะต้้องดููแลลููก 

ของตนเองอย่่างดีีภายใต้้การต่่อรองความเป็็นแม่่และความกดดัันในสัังคมที่่�อาจจะ

มองว่่าลููกที่่�เกิิดมาจากเขานั้้�นจะมีีความบกพร่่องเช่่นเดีียวกััน ซึ่่�งทำให้้พวกเขาต้้อง

เผชิิญกัับความรู้้�สึึกเชิิงลบในหลายรููปแบบ ขณะเดีียวกัันพวกเขาก็็มีีความพยายาม

ในการต่่อรองกัับความเป็็นแม่่ในอุุดมคติิด้้วยการเป็็นแม่่ที่่�ดีีด้้วยการตััดสิินใจ 

ด้้วยตนเองในการเลี้้�ยงดููลููก

เช่่นเดีียวกัับการเกิิดขึ้้�นของแม่่ที่่�เป็็นบุุคคลข้้ามเพศในสัังคมไทยที่่�พยายาม

ดำรงสถานะของการเป็็นแม่่ภายใต้้ข้้อจำกััดของกฎหมาย ทััศนคติิทางวััฒนธรรม  

และการเข้้าถึึงเทคโนโลยีีการเจริิญพัันธุ์์� ภายใต้้อุุดมการณ์์ปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมที่่� 

ส่่งเสริิมการมีีลููกภายใต้้ความสััมพัันธ์์ของวััฒนธรรม ชนชั้้�นทางสัังคมและเศรษฐกิิจ 

ทำให้้ความต้้องการที่่�จะสร้้างครอบครััวคนข้้ามเพศในสัังคมไทยยัังคงมีีข้้อจำกััด  

การดำเนิินชีีวิิตภายใต้้สภาพสัังคมไทยที่่�ให้้คุุณค่่ากัับการยอมรัับบรรทััดฐานแบบ 

รักัต่า่งเพศ นำมาสู่่�ความท้้าทายที่่�เกิดิขึ้้�นในสัังคมไทยของพ่อ่แม่ท่ี่่�ข้า้มเพศ และทำให้้

เกิิดเพศวิิถีีกระแสหลัักและกระแสรองในลัักษณะของความเป็็นขั้้�วตรงข้้ามนำไปสู่่� 

การจััดเรีียงลำดัับขั้้�นการยอมรัับของสัังคม (hierarchy of social acceptance)  

(Phantaneeya, 2019) นอกจากนี้้�ในงานศึึกษาของ Meksuk and Siriwong (2018) 

ทำให้้เห็็นทางเลืือกของการมีีลููกผ่่านการรัับเลี้้�ยงบุุตรจากแม่่ไม่่มีีความสามารถใน

การเลี้้�ยงบุุตรเพีียงพอเนื่่�องจากข้้อจำกััดของสถานการณ์์ชีีวิิต สภาพสัังคม และ

เศรษฐกิิจ รวมถึึง Inpim (2021) เช่่นกัันได้้ชี้้�ให้้เห็็นถึึงการที่่�ผู้้�หญิิงข้้ามเพศตััดสิินใจ

เลือืกที่่�จะรัับเลี้้�ยงลููกจากคนที่่�ไม่่มีคีวามพร้้อมที่่�จะเลี้้�ยงดููลููก สะท้้อนถึงึความแตกต่่าง

ทางชนชั้้�นทางเศรษฐกิิจและสัังคมดัังกล่า่วของทั้้�งสองฝ่า่ย จากที่่�กล่่าวมาชี้้�ให้้เห็็นว่า่



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

352

ผู้้�หญิงิข้้ามเพศที่่�โอบรัับการเป็็นแม่่ต้้องยอมและจำนนภายใต้้อุดุมการณ์์ความเป็็นแม่่

แบบปิิตาธิิปไตยและความเป็็นแม่่ที่่�ดีีเพื่่�อเป็็นเครื่่�องมืือในการต่่อรองกัับสัังคมและ

การประกอบสร้้างความเป็็นแม่่ที่่�แท้้จริิงของผู้้�หญิิงข้้ามเพศ ขณะเดีียวกัันสะท้้อนถึึง

พลัังอำนาจของผู้้�หญิิงข้้ามเพศที่่�ต่่อรองกัับอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิิปไตย

ผ่่านพลัังอำนาจที่่�พยายามจะสนัับสนุุนลููกและลดบาดแผลทางสัังคมให้้แก่่ลููก 

ของพวกเขาผ่่านอำนาจทางเศรษฐกิิจและชนชั้้�นที่่�พวกเขามีี

นอกจากนี้้� ในงานของ Asa (2019) ได้้สะท้้อนถึึงความสััมพัันธ์์แม่่แบบเควีียร์์

ที่่�เกิิดขึ้้�นได้้ท้้าทายกัับอุุดมการณ์์รัักต่่างเพศ การมีีแม่่คนเดีียวและการเผชิิญกัับ

อุุดมการณ์์การเป็็นเมีียที่่�ดีีและการเป็็นแม่่ที่่�ดีี การดำรงชีีวิิตภายใต้้ความทัับซ้้อน 

ทั้้�งมิิติิของครอบครััวเควีียร์์และครอบครััวรัักต่่างเพศถืือเป็็นความพยายาม 

ในการประกอบสร้้างของครอบครััว และใช้้เพศวิิถีีแบบรัักต่่างเพศเพื่่�อเอาตััวรอด 

ในข้้อจำกัดัทางสภาพสังัคมและเศรษฐกิจิผ่่านการเป็็นแม่่เลสเบี้้�ยนและการมีแีม่่สองคน 

จากที่่�กล่่าวมาจะเห็็นได้้ว่่า การเกิิดขึ้้�นของแม่่ที่่�มีีความหลากหลายและ 

แม่น่อกกฎที่่�กล่า่วมาข้า้งต้น้ถือืเป็น็การสั่่�นคลอนอำนาจความคิดิกระแสหลัักผ่า่นชุดุ

ความคิิดเรื่่�องประเด็็นเพศสถานะและเพศวิิถีี และจะนำไปสู่่�การทลายกำแพง  

ความเป็็นแม่ ่ความเป็็นพ่อ่ ความเป็็นหญิงิ ความเป็็นชาย รวมถึงึครอบครััวที่่�ถููกนิยิาม

แบบเดิิมหรืือครอบครััวตามธรรมชาติิ การสั่่�นคลอนเชิิงอำนาจที่่�เกิิดขึ้้�นจะนำไปสู่่�

ความพยายามในการทำให้้เกิิดความปกติิในสัังคม (O’Reilly, 2004a) 

บทสรุุป 

แนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมตามแนวทางของสตรีีนิิยมสายสัังคมนิิยม 

เป็น็เงื่่�อนไขที่่�สำคัญัและส่่งผลต่่อความเป็น็แม่่อย่่างมาก โดยปิิตาธิิปไตยได้้สถาปนา

ความเป็็นสถาบัันและมีสี่ว่นในการเข้้าไปควบคุุมและกำหนดแบบแผนการดำเนิินชีวีิติ

ของคนในสัังคม โดยมีีจุุดเริ่่�มต้้นจากความแตกต่่างทางชีีวภาพระหว่่างเพศ และ 

การเกิดิขึ้้�นของครอบครัวัในเชิงิชีวีภาพ ซึ่่�งเป็น็เงื่่�อนไขที่่�สำคัญัในการควบคุมุและกดขี่่�

ผู้้�หญิิง ยิ่่�งไปกว่่านั้้�นปิิตาธิิปไตยได้้เสริิมสร้้างความสััมพัันธ์์กัับระบบทุุนนิิยมและได้้

ยึึดโยงเข้้าไปในชีีวิิตประจำวัันของผู้้�คนและสัังคม ภายใต้้ความสััมพัันธ์์เชิิงอำนาจ 

และโครงสร้้างทางชนชั้้�นที่่�ไม่่เท่่าเทีียมกันั นำมาสู่่�การแสวงหาผลประโยชน์์ โดยผ่่าน

เงื่่�อนไขของการผลิิตที่่�ส่่งผลต่่อการกำหนดการผลิิต การสืืบพัันธุ์์� และการบริิโภค 

ของครอบครััว ความมั่่�นคงของโครงสร้้างปิิตาธิิปไตยสะท้้อนผ่่านการเกิิดขึ้้�น 

ของครอบครัวั รวมถึงึการเป็น็แม่ ่และผลิติซ้ำ้แรงงานใหม่ใ่นการดููแลและเป็น็ผู้้�สร้า้ง



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 353

เสถียีรภาพทางเศรษฐกิิจในฐานะผู้้�บริโิภค อีกีทั้้�งในสัังคมเสรีีนิยิมใหม่่และในศตวรรษ
ที่่� 21 ปิิตาธิิปไตยได้้ฝัังรากลึึกผ่่านระบบอำนาจในการจััดความสััมพัันธ์์เชิิงอำนาจ
และการจััดระเบีียบของสถาบัันในสัังคม อุุดมการณ์์ของปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมมีีส่่วน
สร้้างความกดดัันและสร้้างบทบาทที่่�ซับซ้้อน นำมาสู่่�การเกิิดขึ้้�นของแม่่ที่่�ทำงาน  
รวมถึงึอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่แบบปิิตาธิปิไตยและการเป็็นแม่่ในยุคุสมัยัใหม่่ที่่�เกิดิจาก
การพัฒันาของเทคโนโลยีไีด้้สร้้างความท้้าทายต่่อความเป็็นแม่่ในรููปแบบที่่�หลากหลาย 
ขณะเดีียวกัันปิิตาธิิไตยและทุุนนิิยมได้้สร้้างกรอบบรรทััดฐานของการเป็็นแม่่ที่่�ดีี 
และมาตรฐานของการเป็็นแม่น่ำมาซึ่่�งการปฏิิเสธความเป็็นแม่ใ่นบุุคคลที่่�ไม่่สามารถ
สวมบทบาทการเป็็นแม่่ได้้ หรืือบุุคคลที่่�ไม่่มีีความต้้องการในการเป็็นแม่่ 

ในส่ว่นสุุดท้า้ยของบทความได้้แสดงให้เ้ห็น็ถึงึความเป็็นแม่ใ่นสัังคมไทยภายใต้้
มุุมของปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมผ่่านงานศึึกษา 3 กลุ่่�ม ได้้แก่่ งานศึึกษาที่่�อภิิปราย 
อััตลัักษณ์์ที่่�ทับซ้้อน (intersectionality) ของความเป็็นแม่่ในเชิิงสถาบััน งานศึึกษา 
ที่่�อภิิปรายถึึงความสััมพัันธ์์ระหว่่างความเป็็นแม่่และปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมโดยตรง  
และงานศึกึษาที่่�อภิปิรายถึงึการถููกปฏิเิสธความเป็น็แม่แ่ละแม่น่อกกฎ การให้คุ้ณุค่า่
ในสังัคมไทยเกี่่�ยวกับัความเป็น็แม่น่ั้้�นมักัจะผููกติดิกับัการเลี้้�ยงดููและการดููแลนำมาซึ่่�ง
การแบ่่งบทบาทหน้้าที่่�ภายในครอบครััวตามเพศ จะเห็็นได้้ชัดัว่่าภายใต้้สัังคมที่่�ยังคง
มีีความเป็็นปิิตาธิิปไตยและทุุนนิิยมสููงแม่่ในสัังคมไทยปััจจุุบัันมีีการประกอบสร้้าง 
อััตลัักษณ์์และต่่อรองกัับอุุดมการณ์์ความเป็็นแม่่ เช่่น การต่่อรองผ่่านบทบาททั้้�งใน
แง่่ของบทบาทการผลิติลููกและการดููแลเลี้้�ยงดูู การทำงานทั้้�งภายนอกบ้้านและในบ้้าน 
การสวมบทบาทของการเป็น็แม่่ที่่�ดีี การสร้้างพลังัอำนาจให้้กัับแม่่ภายใต้้การเกิิดขึ้้�น
ของรููปแบบในการเป็็นแม่่มีีความหลากหลาย เช่่น แม่่ที่่�ต้้องทำงาน แม่่เลี้้�ยงเดี่่�ยว  
แม่่วััยรุ่่�น แม่่ที่่�มีคีวามหลากหลายทางเพศ แม่่ที่่�พิกิาร แม่่เลสเบี้้�ยนหรือืแม่่แบบเควียีร์์ 
เป็น็ต้น้ โดยการเกิดิขึ้้�นของแม่่เหล่า่นี้้�ได้ส้ะท้อ้นถึงึความพยายามในการดำรงบทบาท
ความเป็็นแม่่ภายใต้้ข้้อจำกััดของเงื่่�อนไขทางเพศสถานะ ชนชั้้�นทางสัังคมและ
เศรษฐกิิจในสัังคมไทย

ในการศึึกษาความเป็็นแม่่ภายใต้้แนวคิิดปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยมในบทความชิ้้�นนี้้�
ได้้แสดงให้้เห็็นถึึงความเป็็นแม่่ภายใต้้บริิบทของสัังคมไทยในภาพกว้้างและเป็็น 
การศึึกษาความเป็็นแม่่ตามแนวทางสตรีีนิิยมซึ่่�งยัังมีีข้้อถกเถีียงที่่�ยัังคงดำเนิินต่่อไป
อย่่างเป็็นพลวััตแต่่ในขณะเดีียวกัันการเปิิดมุุมมองของการศึึกษาความเป็็นแม่่ 
ในบทความชิ้้�นนี้้�เป็็นจุุดเริ่่�มต้้นของความพยายามในการศึึกษาความเป็็นแม่่ที่่�ยึึดโยง
กัับอััตลัักษณ์์ที่่�ทัับซ้้อนภายในสัังคมและยัังคงเป็็นหััวข้้อที่่�น่่าสนใจของผู้้�ที่่�สนใจ 
ในการศึึกษาความเป็็นแม่่ในมิิติิที่่�หลากหลายที่่�เกิิดขึ้้�นในปััจจุุบัันและอนาคต



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

354

กิิตติิกรรมประกาศ

บทความนี้้�ได้้รัับการอุุดหนุุนการวิิจััยและนวััตกรรมจากสำนัักงานการวิิจััย 

แห่่งชาติิ โครงการทุุนวิิจััยมหาบััณฑิิต วช. ด้้านมนุุษยศาสตร์์-สัังคมศาสตร์์ ประจำ

ปีีงบประมาณ 2564 มหาวิิทยาลััยธรรมศาสตร์์ โครงการวิิจััยเรื่่�อง “แม่่กะเทย: 

ประสบการณ์์และการรัับรู้้�เกี่่�ยวกัับความเป็็นแม่่ในสัังคมไทยภายใต้้ปิิตาธิิปไตย

ทุุนนิิยม” โดยมีี ดร.โกสุุม โอมพรนุุวััฒน์์ เป็็นอาจารย์์ที่่�ปรึึกษา ตามสััญญาโครงการ

เลขที่่� N41A650584

References
Ahmed, S. (2017). Living a feminist life. Durham: Duke University Press.
Asa, A. (2019). Khropkhrua khwia: Phahu atta lak khwam samphan lae yutthasat 

khropkhrua let bian chonchan raengngan (in Thai). [Queer family  
indentities, familial relations and strategies of working-class lesbian 
family] (Master’s thesis). Bangkok: Thammasat University. Retrieved 
from https://ci.tu.ac.th/uploads/ci/academic-work/master-thesis/62ma_
atitaya.pdf

Bokiniec, M. (2016). Voices of motherhood: Feminism, motherhood and narrative 
identity. Miscellanea Anthropologica et Sociologica, 17(2), 149-164.

Boonpiam, N. (2006). Pra sop karn kham pen mae kong pooying ti mee  
khamphikarn ni prathetthai (in Thai). [Experience of motherhood among 
women with physical disability in Thailand] (Master’s thesis). Nakhon 
Pathom: Mahidol University. 

Boonrat, P. (2004). Khati rueang mae nai khamphi phraphutthasatsana na  
therawat (in Thai). [The concept motherhood in the Theravada Buddhist 
Canon] (Master’s thesis). Bangkok: Dhonburi Rajabhat University. 

Burris, V. (1982). The dialectic of women’s oppression: Notes on the relation 
between capitalism and patriarchy. Berkeley Journal of Sociology, 27, 
51-74.

Chamchan, C., Jaratsit, J., & Loyfah, N. (2019). Tonthun kan liangdu but  
(ayu 0-14 pi) nai prathet thai (in Thai). [Cost of raising a child (age 
0-14) in Thailand]. Chiang Mai University Journal of Economics, 23(1), 
55-78. 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 355

Chodorow, N. (1987). The Reproduction of mothering: Psychoanalysis and the 

sociology of gender. Berkeley: University of California Press.

Collins, P. H. (2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the 

politics of empowerment. New York: Routledge.

Collins, P. H., & Bilge, S. (2016). Intersectionality. Cambridge: Polity Press.

Couvrette, A., Brochu, S., & Plourde, C. (2016). The deviant good mother:  

Motherhood experiences of substance-using and lawbreaking women. 

Journal of Drug Issues, 46(4), 292-307.

Eisenstein, Z. R. (1979). Capitalist patriarchy and the case for socialist feminism. 

New York: Monthly Review Press.

Fields, J. (2001). Normal queers: Straight parents respond to their children’s 

“coming out”. Symbolic Interaction, 24(2), 165-187.

Fine, F. (1992). Women’s employment and the capitalist family. London:  

Routledge.

Firestone, S., (1970). The dialectic of sex: The case for feminist revolution.  

New York: William Morrow and Company.

Fraser, N. (1997). Heterosexism, misrecognition, and capitalism: A response  

to Judith Butler. Social Text, 52/53, 279-289. https://doi.

org/10.2307/466745

Glenn, E. N., Chang, G., & Forcey, L. R. (1994). Mothering: Ideology, experience 

and agency. New York: Routledge.

Hanks, C. (Ed.). (2010). Technology and values: Essential readings. West Sussex: 

Wiley-Blackwell.

Hartmann, H. (1976). Capitalism, patriarchy, and job segregation by sex.  

Signs: Women and the Workplace: The Implications of occupational 

segregation, 1(3), 137-169.

Hays, S. (1996). The cultural contradictions of motherhood. London: Yale  

University Press.



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

356

Inpim, C. (2021). Mae kathoei: Prasopkan lae kan rapru kiaokap khwam pen mae 

nai sangkhom thai phaitai pita thip tai thunniyom (in Thai). [Kathoey 

mothers: Experiences and perceptions of motherhood in Thai society 

under the capitalist patriarchy] (Master’s thesis). Bangkok: Thammasat 

University.

Kanchanachitra, M., Thianlai, K., & Tadi, R., (2019). Naeothang mattrakan  

songsoem kan mi but samrap prathet thai nai patchuban (in Thai). 

[Policies for birth promotion in Thailand] (Research report). Bangkok: 

Thailand Science Research and Innovation. 

Kitirianglarp, K. (2015). Chak “Motluk ko patchai kan phalit” Thueng kamnoet 

phak borikan nai rabop thunniyom: Kan phalit sam ngan ban lae  

phuying nai thruesadi mak sit oto no mia (in Thai). [From “objects and 

factors of production” to services sector in capitalism: Reproduction of 

housework and women in autonomist Marxism]. Political Science  

Journal, 36(3), 1-31.

Lewin, E. (1993). Lesbian mothers: Accounts of gender in American culture.  

New York: Cornell University Press.

Lomrattananont, C. (2012). Sueksa chapho korani satri wai thamngan aai  

krungthepmahanakhon (in Thai). [A modification of ideal and actual 

motherhood identity: A case study of working women in Bangkok  

metropolis] (Master’s thesis). Bangkok: Chulalongkorn University.

Meksuk, C., & Siriwong, S. (2018). Khon kham phet: Kan chai chiwit khu kan 

sang khropkhrua lae kan liangdu but (in Thai). [Life partner, family 

formation, and child parenting of the transgender]. Rajamangala  

University of Technology Srivijaya Research, 10(1), 37-51.

Natrujirote, W. (2017). Khropkhrua thanglueak lae kan khong yu khong sathaban 

khropkhrua (in Thai). [Alternative family and the existing of family  

institution]. Veridian E-Journal, 10(2), 1817-1827. 

Oakley, A. (1985). Sex, gender and society. England: Gower.

O’Reilly, A. (2004a). From motherhood to mothering: The legacy of Adrienne 

rich’s of woman born. New York: State University of New York Press. 



แนวคิิดความเป็็นแม่่กัับปิิตาธิิปไตยทุุนนิิยม: แม่่ในสัังคมไทย

  	 357

O’Reilly, A. (2004b). Mother outlaws: Theories and practices of empowered 
mothering. Toronto: Women’s Press. 

O’Reilly, A. (2007). Maternal theory: Essentially reading. Toronto: Demeter Press.
O’Reilly, A. (2010). Encyclopedia of motherhood. Thousand Oaks: Sage Publications.
Ortner, S. B. (2014). Too soon for post-feminism: The ongoing life of patriarchy 

in Neoliberal America. History and Anthropology, 25(4), 530-549. 
Park, S. M. (2013). Mothering queerly, queering motherhood: Resisting  

monomaternalism in adoptive, lesbian, blended, and polygamous  
families. Albany: State University of New York Press.

Paweenawat, S. W. (2019, July 25). Khwam taektang rawang khachang chai 
lae ying lae phonkrathop to kan mi luk nai prathet thai (in Thai).  
[Gender wage gap and their impact on having children in Thailand]. 
Retrieved June 7, 2022, from https://www.pier.or.th/abridged/2019/15/ 

Phantaneeya, S. (2019). “Khropkhrua khon kham phet” chak khwamphit  
pokkati lae khwam pen uen su kan mi tua ton lae phuenthi thang 
sangkhom: Bot wikhro tam naeokhit wathakam khong Michel Foucault 
(in Thai). [“Transgender Families” from abnormality and otherness to 
personal identity and social space: An analysis based on Michel  
Foucault’s notion of discourse]. Journal of Public Administration and 
Politics, 8(1), 24-44.

Rich, A. C. (1986). Of woman born: Motherhood as experience and institution. 
New York: W.W. Norton.

Sermsathanasawat, W. (2019). Kan yuenyan tua ton chak prasopkan khwam 
pen mae phan naeokhit pratya satri niyom khong Irigara (in Thai). 
[Mother subjectivity: (Re-)writing my motherhood journey through 
Irigarayan feminist perspective]. Suranaree Journal of Social Science, 
13(2), 133-151. 

Sirisamphan, T., Nonsi, S., & Thitiphanrangsarit, N. (2019). Kan khrong sot khong 
phuying nai yuk lokaphiwat kap setthakit nai mueangthai (in Thai). 
[Women’s celibacy in the era of globalization and economy in Thailand]. 
Thammasat Journal, 38(3), 27-44.



เชอริิศา อิินทร์์พิิมพ์์

358

Songsrida, S., & Patthaisong, S. (2016). Kan sang tua ton khwam pen mae nai 

sang kom chai pen yai (in Thai). [The construction of motherhood in the 

patriarchal society]. Journal of Education and Social Development, 11(2), 

223-234. 

Soythongdee, S. (2009). Kan nam sanoe udomkan khwam pen mae nai wathakam 

khosana nai nittayasan samrap khropkhrua (in Thai). [The presentation 

of motherhood ideology in advertisement discourse in family magazines] 

(Master’s thesis). Bangkok: Chulalongkorn University. Retrieved from 

http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/18058

Tamdee, P. (2016). Bon senthang sai namnom mae: Atta lak khong mae  

thamngan yuk mai kap khwam yaklambak nai khwam pen mae  

(in Thai). [The path of breast milk: Identity of modern working mothers 

and difficulties in motherhood]. Journal of Social Research, 39(1), 1-38.

Tong, R. (2017). Feminist thought: A comprehensive introduction (5th ed.).  

Boulder, CO.: Westview Press.

Wald, J. (1997). Outlaw mothers. Hastings Women’s Law Journal, 8(1), 169-193.

Yakasem, P., & Chaiyasung, P. (2014). Prasopkan kan pen mae khong wairun 

(in Thai). [Experiences in becoming a teenage mother]. Journal of Health 

Science Research, 8(1), 28-34.


