
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[93] 
 

 
 
 
 
 
 

การปรับแปลงมโนทัศน์ “ประชาธิปไตย” ของ ฌอง-ลุค นองซี 1 

Jean-Luc Nancy’s Conceptual Modification of “Democracy” 

 
 
 

กมลกา จิตตรุทธะ2 
Kamolaka Jittaruttha 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

                                                           
1ส่วนหนึ่งของการศึกษาหลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา                             
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
2 นิสิตหลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[94] 
 

บทคัดย่อ 
ในการวิเคราะห์ศึกษาการปรับแปลงมโนทัศน์ “ประชาธิปไตย” ของ ฌอง-

ลุค นองซี เป็นการอธิบายด้วยปรัชญาที่มีต่อแนวคิดประชาธิปไตยที่ท าความเข้าใจ
และให้ความหมายใหม่กับมโนทัศน์ประชาธิปไตย ซึ่งเช่ือมโยงกับการท าความเข้าใจ
แนวคิดเชิงภววิทยา ซึ่ งความพยายามที่จะก าจัดคุณค่าแลกเปลี่ยนทั่ว ๆ ไป               
เพื่อสามารถแก้ปัญหาทั้งทางปรัชญา การเมือง และรวมถึงอิทธิพลของทุนนิยมได้ใน
คราวเดียว และในการเปลี่ยนแปลงของผู้ รู้นั้น จะเป็นเง่ือนไขเบื้องต้นของ               
ความยุติธรรมทางสังคม 
ค าส าคัญ: การปรับแปลงมโนทัศน์, ประชาธิปไตย, ฌอง-ลุค นองซ ี
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[95] 
 

ABSTRACT  
 The analysis this Jean-Luc Nancy’s Conceptual Modification of 
Democracy for Explain the Concept Democracy with philosophy to 
understand, mean of Democracy Concept, Associated with the concepts of 
ontology Tries to cancel the General exchange value. Can solve the political 
and philosophical influence of capitalism at the same time. and the change of 
knowledge will be given to the existence. In basic terms, a social justice. 
Key Words: Conceptual Modification, Jean-Luc Nancy’s, Democracy 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[96] 
 

บทน า 
ในปัจจุบัน ประเทศต่างๆ ทั่วโลกมีแนวโน้มจะปรับปรุงหรือปฏิรูประบอบ

การปกครองของตนเองให้เป็นประชาธิปไตยมากขึ้น ยิ่งไปกว่านั้นประชาธิปไตยยัง
เป็นมโนทัศน์ทางการเมืองที่ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวาง สภาวการณ์นี้ท าให้เกิด
ค าถามว่า ท าไมจึงต้องเป็นประชาธิปไตย เหตุ ใดประชาธิปไตยจึงเป็นระบอบการ
ปกครองที่สามารถสนองตอบต่อความแตกต่างหลากหลายทางสังคม วัฒนธรรมและ
การเมืองได้ดีกว่าระบอบอื่น และ มีการปรับแปลงมโนทัศน์ประชาธิปไตยอย่างไรที่
สามารถเป็นหลักรับประกันและคุ้มครองความแตกต่างหลากหลายดังกล่าว 
 

ประชาธิปไตย: สัญญะที่ว่างเปล่า 
ขณะที่ประชาธิปไตยกลายเป็นกระแสเรียกร้องในโลกสมัยใหม่ หลากหลาย

บทความในหนังสือ “Democracy In What State?” ล้วนแต่ช้ีให้เห็นประเด็นปัญหา
ส าคัญประการหนึ่งของประชาธิปไตย น่ันคือ ปัญหาในการนิยามหรือท าความเข้าใจ
ว่าเวลาที่เราพูดถึงประชาธิปไตยเราก าลังพูดถึงอะไรกันแน่? และอะไรคือเหตุผล
เบื้องหลังค า ๆ นี้? จอร์จิโอ อกัมเบน (Giorgio Agamben)3 ตอบค าถามนี้ผ่านการท า
ความเข้าใจ ‘ประชาธิปไตย’ ว่ามีสองนัยยะด้วยกัน หนึ่งคือการสถาปนากายการเมือง 
(body politic – กรณีนี้คือกฎหมายมหาชนซึ่งก าหนดความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับ
ปัจเจกและปัจเจกด้วยกัน) และสองคือเทคนิคในการปกครอง หรือ การบริหาร
บ้านเมือง เพราะฉะนั้น โดยทั่วไปแล้วนัยยะของประชาธิปไตยจึงหมายรวมถึงทั้ง
รัฐธรรมนูญซึ่งมาก าหนดระบอบการเมืองและในฐานะที่เป็นระบอบการปกครองแบบ
หนึ่ง  

แม้ว่าการเข้าใจประชาธิปไตยในฐานะที่เป็นระบอบหนึ่งจะเป็นที่รับรู้ในวง
กว้างมากกว่า แต่เพื่อที่จะอธิบายว่าทั้งสองด้านของประชาธิปไตยไม่สามารถแยกออก
จากกันได้ อกัมเบนได้ย้อนกลับไปหาความหมายของค าว่า politeia (กิจกรรมทาง
การเมือง) ในภาษากรีกซึ่งช้ีให้เห็นว่านอกจากค านี้จะครอบคลุมความหมายของ

                                                           
3 Agamben G., (2011), “Introductory Note on the Concept of Democracy”, 
Democracy in What States?, (New York: Columbia Universirty Press), p. 1 – 5. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[97] 
 

รูปแบบการเมืองหลัก ๆ แล้ว อริสโต เติลยังใช้ค าว่า politeia สลับกับค าว่า
รัฐธรรมนูญและรัฐบาลในงานเขียนของเขา (The Constitution of Athens) ซึ่ง
แสดงให้เห็นการรวบนัยความหมายของที่มาของอ านาจอันชอบธรรมกับวิธีการในการ
ใช้อ านาจเอาไว้ในค าเดียวกัน ยิ่งไปกว่านั้นในงานเขียน Politics ของอริสโตเติลยัง
เช่ือมโยงค าว่า politeia เข้ากับค าว่า politeuma (ผลลัพธ์ทางการเมือง) อันเป็น
อ านาจสูงสุดของเมือง (kyrion) อีกด้วย ซึ่งเป็นนัยว่า อ ำนำจสูงสุดในกำรปกครอง
เป็นของรัฐบำล นั่นเอง 

อกัมเบนยังได้อ้างถึงข้อเขียนของรุสโซ (Jean-Jacques Rousseau) เพื่อ
แสดงให้เห็นการแยกแยะระหว่าง เจตจ ำนงทั่วไป (General will) และควำมสำมำรถ
ในกำรบัญญัติกฎหมำย กับ รัฐบำลและอ ำนำจบริหำร ออกจากกันอย่างชัดเจน ซึ่งรุส
โซเองต้องเผชิญกับความท้าทายในการแยกแยะให้เห็นความต่างขององค์ประกอบทั้ง
สอง ในขณะเดียวกันก็ต้องแสดงให้เห็นด้วยว่าทั้งสององค์ประกอบนั้นเช่ือมโยงกัน
อย่างเหนียวแน่นและแฝงไว้ซึ่งรัฐาธิปัตย์ด้วยกันทั้งคู่ อย่างไรก็ตาม พัฒนาการของ
มโนทัศน์เกี่ยวกับการเมืองที่ด าเนินมาจนถึงปัจจุบันได้ท าให้เกิดความก ากวมและการ
เช่ือมโยงองค์อธิปัตย์อันเป็นที่มาของความชอบธรรมทางการเมืองเข้ากับรัฐบาลซึ่ง
เป็นผู้ใช้อ านาจ น้ าหนักของค าว่าประชาธิปไตยจึงอยู่ที่อ านาจสูงสุดของรัฐบาลเหนือ
สิ่งอื่นใด  

แนวคิดของอกัมเบนได้แสดงให้ เห็นถึงสภาพการณ์ การลดทอนให้
ประชาธิปไตยกลายเป็นเพียงระบอบหนึ่งอย่างชัดเจน ส าหรับ อกัมเบนปัญหาต่อ
ประชาธิปไตยจึงอยู่ที่การใช้อ านาจของรัฐบาลซึ่งได้รับการรับรองจากประชาชน 
อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนมองว่าความลักลั่นในความหมายของค าว่าประชาธิปไตยดัง
แนวคิดข้างต้น อาจไม่ใช่ค าตอบที่ดีพอต่อการอธิบายว่าท าไมเราจึงต้องทบทวน
ความหมายของประชาธิปไตยกันใหม่ ผู้เขียนจึงจะพิจารณาข้อวิพากษ์ของ อแลง บา
ดู (Alain Badiou) ต่อไป 

ส าหรับบทความของ บาดู4 เขาได้วิจารณ์ประชาธิปไตยว่าเป็นสัญลักษณ์
ของสังคมการเมืองร่วมสมัย (the Democratic Emblem) – สัญลักษณ์ที่แตะต้อง

                                                           
4 Badiou A., “The Democratic Emblem” Ibid., p. 6 – 15. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[98] 
 

ไม่ได้ ตราบใดที่เราท าสิ่งต่าง ๆ ในนามของประชาธิปไตย เราจะใช้ค านี้เป็นข้ออ้างได้
เสมอ เพราะฉะนั้น การจะเข้าถึงความเป็นจริงของสังคมอย่างแท้จริง บาดูมองว่าเรา
ต้องหลุดออกจากสัญลักษณ์ของสังคมนั้น ๆ เสียก่อน  

บาดูย้อนกลับไปอาศัยค าอธิบายจากงานเขียน “Republic” ของ เพลโต5

ซึ่งอธิบายถึงประชาธิปไตยไว้ว่า ประชาธิปไตยเกิดมาจากระบอบคณาธิปไตยที่ไมด่ี ซึ่ง
ให้ความส าคัญกับการแสวงหาความมั่ งคั่ งร่ ารวย ทว่าลักษณะของรั ฐที่ เป็น
ประชาธิปไตยก็เต็มไปด้วยเสรีภาพและความหลากหลายของประชาชน ทั้งยังมี
สถาบันต่าง ๆ มากมายเพื่อรองรับความต้องการที่แตกต่างกันของผู้คน ความต้องการ
นี้เองเป็นสิ่งส าคัญเหนือสิ่งอื่นใด ไม่มีข้อเรียกร้องหรือตัวบทกฎหมายใดจะห้ามไม่ให้
คนท าสิ่งที่อยากท าหรือบังคับให้ใครท าอะไร ส่วนปัจเจกบุคคลเองก็เติบโตมากับความ
ปรารถนาที่จ าเป็น (necessary desires) และเมื่อเป็นหนุ่มเป็นสาวก็ปลดปล่อยความ
พึงใจ (pleasure) ที่ทั้งไร้ประโยชน์และไม่จ าเป็นนั้นอย่างเต็มที่ อ้างแต่เพียงว่าความ
พึงใจทั้งปวงนั้นเท่าเทียมกันและต้องถูกให้ค่าอย่างเท่าเทียม ชีวิตของผู้นิยม
ประชาธิปไตยจึงไม่มีทั้งล าดับและความจ าเป็นใด ๆ นอกไปจากความพึงใจ อิสระ 
และความสุขตลอดช่ัวชีวิต  

จากมโนทัศน์ของเพลโตในข้างต้น บาดูสรุปว่า ข้อวิจารณ์ของเพลโตต่อ
ประชาธิปไตยคือ 1) โลกประชำธิปไตยไม่ใช่โลกที่เป็นจริง 2) สิ่งเดียวที่สถำปนำ
ประธำนของประชำธิปไตยขึ้นมำก็คือควำมพึงใจหรือระบุให้ชัดก็คือพฤติกรรมกำร
แสวงหำควำมพึงใจ จากนั้น บาดูได้เช่ือมโยงค าอธิบายของเพลโตเข้ากับปรากฏการณ์
ที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน  ที่ซึ่งการอยู่ร่วมกันเป็นสังคมของผู้นิยมประชาธิปไตย
เริ่มต้นด้วยความเช่ือว่า ‘ทุกสิ่งสามารถน าไปใช้ประโยชน์ได้ ’ (everything is 
available) ทุกสิ่งสามารถใช้แลกเปลี่ยนหรือใช้แทนกันได้ ในการแลกเปลี่ยนสิ่งต่าง ๆ 
นั้น คุณค่าอันเป็นมาตรฐานสากลไดแ้ก่ เงินตรา ระบบเงินตราจึงเป็นส่วนท่ีไปยดัเยียด
ความเท่าเทียมจอมปลอมให้กับสิ่งซึ่งไม่ได้เท่าเทียมกันในตอนแรก และโลกของการ

                                                           
5 Plato, (1992), Republic, Grube GMA. Trans, (Indiana: Hackett Publishing Company, 
Inc.), p. 225 – 235. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[99] 
 

แทนที่กันได้อย่างเป็นสากล (A world of universal substitutability) ก็เป็นโลกที่
ไม่ได้มีตรรกะอันเหมาะสมในตัวเอง หรืออีกนัยหนึ่งคือไม่ได้เป็นโลกเลยโดยสิ้นเชิง  

ประธานของประชาธิปไตย (the democratic subject) ถูกสถาปนาขึ้น
ผ่านการหมุนเวียนของความปรารถนาตา่งๆ ต่อวัตถุอันเป็นท่ีปรารถนา  และการที่คน
สามารถเพิ่มปริมาณเงินหมุนเวียน (เพื่อน าไปแลกกับสิ่งที่ตนปรารถนา) ก็ช่วยให้
ระบบด าเนินต่อไปได้ บาดูมองว่างานเขียนของเพลโตช่วยให้เห็นภาพกว้างของสังคม
สมัยใหม่ที่ประกอบด้วยบรรทัดฐานหลัก 3 ประการ ได้แก่ 1) การไม่ปรากฏของโลก 
(the absence of the world) 2) สัญลักษณ์ประชาธิปไตยได้ถูกท าให้เป็นทาส
เงินตรา 3) ความจ าเป็นในการแสวงหาความพึงใจของวัยเยาว์อย่างเป็นสากล6 กล่าว
โดยสรุปบาดูก าลังช้ีให้เห็นว่า ประชาธิปไตยถูกท าให้กลายเป็นวิถีทางเพื่อให้ได้มาซึ่ง
สิ่งที่ต้องการ เช่น การถูกใช้เพื่อไปตอบโจทย์เชิงเศรษฐกิจ ประชาธิปไตยจึงกลายเป็น
เพียงสัญลักษณ์เพื่อแสดงหรือตอบสนองความต้องการให้เกิดขึ้นได้จริง ซึ่งท าให้ใน
ท้ายที่สุดประชาธิปไตยโดยตัวมันเองไม่เป็นอะไรเลย (ดังเช่นที่เพลโตกล่าวว่า โลกที่
ทุกอย่างแทนท่ีกันได้อย่างสากลไม่ใช่โลกท่ีแท้จริง) 

 เวนดี้ บราวน์ (Wendy Brown)7 เองก็สนับสนุนความคิดนี้โดยอธิบายว่า 
ป ระชาธิป ไตยกล าย เป็ น  ‘สั ญ ญ ะที่ ว่ า ง เป ล่ า ’ (empty signifier) เพ ราะ                           
1) ประชาธิปไตยถูกให้ความหมายเพื่อครอบคลุมทุกสิ่งทุกอย่างจนกลายเป็นไร้
ความหมาย  ไม่ว่าใครก็สามารถใส่ความหวังและความฝันของตนลงไปในค า ๆ นี้ได้       
2) ทุนนิยม แฝดคนละฝาของประชาธิปไตย ท าให้ประชาธิปไตยถูกลดทอนลงไปเป็น
เพียง “สลากพะยี่ห้อ(ความต้องการ)” ที่แยกภาพลักษณ์อันเหมาะสมในการขายออก
จากตัวเนื้อหา (content) ของผลิตภัณฑ์ 3) ประชาธิปไตยในฐานะที่เป็นศาสนาใหม่ 
เป็นแท่นบูชาที่ชาวตะวันตกและสาวกต่างยกย่องและใช้สร้างความชอบธรรมในการ
ท าสงครามล่าอาณานิคม 4) ประชาธิปไตยถูกท าให้เป็นสิ่งสูงส่งครอบคลุมทั่วทั้งโลก
และรูปแบบแนวคิดทางการเมือง แม้กระทั่งแนวคิดที่ต่างกันสุดขั้วก็ล้วนแต่ใช้ค าว่า
ประชาธิปไตยในการอธิบายความเช่ือทางการเมืองที่ต่างกันเหล่านี้  

                                                           
6 Democracy in what states?, p. 12. 
7Wendy Brown, “We are all democrats now…” Ibid., p. 44 – 45. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[100] 
 

จากสาเหตุทั้งหมดข้างต้น จึงน าไปสู่การคิดทบทวนประชาธิปไตยใหม่ว่า 
สุดท้ายแล้วประชาธิปไตยคืออะไรกันแน่? ในเมื่อประชาธิปไตยกลายเป็นสัญญะที่ว่าง
เปล่า เป็นไปได้หรือไม่ที่จะแก้ปัญหานี้? ในกรณีที่เป็นไปได้เราจะแก้ปัญหานี้อย่างไร? 
และกรณีที่เป็นไปไม่ได้ เราจะอยู่กับสัญญะที่ว่างเปล่านี้เช่นไร? 

 
การปรับแปลงมโนทัศน์ประชาธปิไตย 

ภายใต้เงื่อนไขของโลกสมัยใหม่ ผู้เขียนมองว่าเราอาจอภิปรายผลของความ
ลักลั่นภายในกระบวนการประชาธิปไตยได้ว่าเกิดจาก 2 ปัจจัยหลักอันได้แก่ อิทธิพล
จากทุนนิยม และ ผลจากแนวคิดประชาธิปไตยแบบเสรีนิยม (liberalism) อย่างไรก็
ต าม บ ราวน์ ได้ แ จ ก แ จ งส า เห ตุ ที่ ท า ให้ เกิ ด ก ารล ด ท อน ป ระ ช าธิ ป ไต ย                             
(de-democratization) ออกเป็น 6 ประการดังต่อไปนี้8 

1) ความร่วมมือของภาคธุรกิจกับรัฐบาลได้พัฒนาไปไกลกว่าในอดีตมาก 
อ านาจของภาคธุรกิจที่เข้ามามีบทบาทต่อภาครัฐเพื่อผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจได้
ขยายออกไปในทุกภาคส่วนของสังคมและทุกรูปแบบ รัฐกุมอ านาจควบคุมเหนือ
โครงการที่เกี่ยวกับการสะสมทุนโดยผ่านภาษี นโยบายทางการเงิน สังคม สิ่งแวดล้อม 
ฯลฯ  ส่วนประชาชนไม่อาจจะตามทันหรือเข้าใจพัฒนาการเหล่านี้ ทั้ งยังไร้อ านาจ
ต่อรองและไม่สามารถปฏิเสธความต้องการของทุนได้ 2) ชีวิตทางการเมืองถูกลดทอน
ไปสู่ความส าเร็จของสื่อและการตลาด การเลือกตั้งกลายเป็นเรื่องของการสรา้งแบรนด์
และภาพลักษณ์ทางการเมือง ผู้สมัครเข้าชิงต าแหน่งและนโยบายถูกขายไม่ต่างจาก
สินค้า ส่วนผู้มีสิทธิเลือกตั้งก็ถูกท าให้เป็นผู้บริโภคที่เข้ามาเลือกสินค้า 

 3) ผลจากแนวคิดแบบเสรีนิยมใหม่ ท าให้ภาคการเมืองต้องค านึงถึงเงื่อนไข
ทางเศรษฐกิจ สารัตถะของประชาธิปไตยจึงต้องไปตอบสนองเป้าหมายทางเศรษฐกิจ
ตามกลไกของตลาด รัฐถูกปรับแต่งใหม่จากที่เป็นการปกครองของประชาชนไปสู่การ
จัดการเชิงธุรกิจซึ่งช่วยให้เกิดการขยายอ านาจบริหารของรัฐในขณะเดียวกันก็เป็นการ
ปฏิเสธรัฐาธิปัตย์ จน ‘ประชาธิปไตย’ ในปัจจุบันไม่มีความเช่ือมโยงใด ๆ กับนัยยะ

                                                           
8 Ibid., p.46 – 52. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[101] 
 

ของการปกครองตนเอง9 4) เกิดการขยายอ านาจของตุลาการทั้งภายในประเทศและ
ต่างประเทศ ศาลเปลี่ยนหน้าที่จากการพิพากษาไปสู่การให้ความคุ้มครองตามตัวบท
กฎหมาย นอกจากนี้การเรียกร้องหรือเคลื่อนไหวทางการเมืองต่าง ๆ ยังถูกลดทอนให้
กลายเป็นข้อพิพาทที่ต้องผ่านกระบวนการทางตุลาการ 5) การแยกองค์อธิปัตย์ออก
จากรัฐน าไปสู่แนวคิดเรื่องการสลายเขตแดน และท าให้เห็นผู้ที่กุมอ านาจภายในรัฐได้
ชัดเจนขึ้น 6) ปัญหาผู้ก่อการร้ายภายในรัฐ ท าให้รัฐใช้อ านาจเบ็ดเสร็จในการ
แก้ปัญหา ซึ่งยิ่งเพิ่มอ านาจให้กับรัฐและลดทอนอ านาจขององค์อธิปัตย์ลง 

จากเง่ือนไขที่ซับซ้อนข้างต้น ท าให้นักปรัชญาพยายามเสนอทางออกใน
รูปแบบต่าง ๆ ส าหรับบราวน์ เขากลับไปพิจารณาที่รากศัพท์ของ Democracy      
ในภาษากรีก ว่าหมายถึงการปกครองโดยประชาชน (rule of the people) ซึ่งเป็น
ข้อตกลงที่เรียบง่ายและระบุเพียงว่าประชาชนก ากับปกครองตนเองและเป็นองค์
อธิปัตย์ทางการเมือง บราวน์มองว่าประชาธิปไตยนั้นเป็นหลักการที่ไม่สิ้นสุด (an 
unfinished principle) เพราะไม่มีกฎเกณฑ์หรือเง่ือนไขใด ๆ เช่นว่า ต้องเป็นการใช้
อ านาจแบบใด การปกครองนี้จะถูกจัดการอย่างไร หรือ สถาบันแบบใด/เง่ือนไขเสริม
ใดท่ีจะได้รับการรับรอง เป็นต้น ทว่า เมื่อมองในมุมกลับ น่ีอาจเป็นสาเหตุหนึ่งที่ท าให้
ประชาธิปไตยกลายเป็นสัญญะที่ว่างเปล่าก็เป็นได้ 

ทั้งนี้ เงื่อนไขส าคัญของประชาธิปไตยในมโนทัศน์ของบราวน์ ได้แก่ เสรีภาพ 
เสรีภาพซึ่งหมายถึงการก าหนดตนเอง (Self-legislation) ของผู้รู้ (subject) ความ
เป็นองค์อธิปัตย์ของผู้รู้นั้นเช่ือมโยงกับองค์อธิปัตย์ของระบอบการเมือง (polity)              
ผู้รู้ต้องตระหนักว่าอ านาจเป็นรากฐานของเสรีภาพ ทั้งตัวเราและสังคมต่างก็ประกอบ
สร้างขึ้นจากอ านาจ บราวน์มองว่าเราต้องพยายามเอื้อมเข้าไปในโครงข่ายของอ านาจ
ให้มากท่ีสุดเท่าที่จะเป็นไปได้ เพื่อท าให้ประชาธิปไตยเต็มไปด้วยความหมาย ส าหรับ 
บราวน์ เสรีภาพเป็นเพียงแค่ ‘รางวัล’ และประชาธิปไตยก็เป็นปลายทางที่ไม่อาจ
เอื้อมถึง ประชาธิปไตยเป็นเพียงโครงการทางการเมืองที่ต่อเนื่องและไม่อาจส าเร็จได้

                                                           
9 บราวนอ์ธิบายความหมายของประชาธปิไตยจากรากศัพท์กรีกว่าประชาธิปไตยคือการปกครอง
ตนเองของประชาชน (the people rule themselves)ดังจะอธิบายตอ่ไปในบทความ Ibid.,p. 45. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[102] 
 

ตลอดไป (นี่จึงเป็นความหมายอีกนัยยะหนึ่งของมโนทัศน์ที่ว่าประชาธิปไตยเป็น
หลักการที่ไม่สิ้นสุด)  

อันที่จริง โดยประชาธิปไตยเท่านั้นท่ีจะท าให้เรามีเสรี เพราะภายใต้ร่มของ
ประชาธิปไตยเราเป็นผู้ก ากับอ านาจที่ปกครองเราอยู่ อย่างไรก็ตาม ปัญหาก็คือความ
ลักลั่นในกระบวนการของประชาธิปไตยเอง ท่ีเราต้องมอบอ านาจให้กับตัวแทน โดยที่
เราต้องสละสิทธิอ านาจของตนเองให้ตัวแทนทางการเมืองได้ใช้อ านาจทางการเมือง
ตามกระบวนการของประชาธิปไตย ซึ่งในท้ายที่สุดประชาชนก็ไม่สามารถจะก ากับ
หรือควบคุมการใช้อ านาจให้เป็นไปตามที่ตนเองต้องการได้  

เมื่อย้อนกลับมาเปรียบเทียบกับแนวคิดของอกัมเบน ดังที่กล่าวไปแล้ว            
เขาไม่ได้พิจารณาประเด็นว่าปัญหาของประชาธิปไตยอยู่ที่ว่าอ านาจอธิปไตยเป็นของ
ประชาชนหรือไม่ แต่เขามองว่าปัญหาเกิดจากการที่รัฐบาลอยู่ในฐานะถือครองอ านาจ
สูงสุดซึ่งได้รับความชอบธรรมผ่านการรับรองโดยประชาชน ส่วนข้อเสนอของบาดูนั้น
มีความคล้ายคลึงกับบราวน์ในแง่ที่ให้ความส าคัญกับภาคส่วนของประชาชน บาดูมอง
ว่าการจะหลุดพ้นจากการเป็นทาสของระบบแลกเปลี่ยนสามารถท าได้ โดยการสร้าง 
“การด ารงอยู่ของส่วนรวม” (collective existence) ขึ้น เป็นการเมืองที่ผู้กระท า
ทางการเมืองมีอ านาจควบคุมอย่างเป็นอัตวิสัย (อ านาจควบคุมทั้งความคิดและการ
ปฏิบัติ) ซึ่งจะท าให้เกิดคุณค่าที่เป็นอิสระจากระบบการแลกเปลี่ยน กล่าวอีกนัยหนึ่ง
คือ บาดูก าลังกลับไปสู่ความหมายของประชาธิปไตยที่ประชาชนมีอ านาจเหนือการ
ด ารงอยู่ของตนเอง เพื่อให้การเมืองไม่ต้องอยู่ภายใต้อ านาจของรัฐ ยิ่งไปกว่านั้น บาดู
ยังผลักดันแนวคิดแบบชุมชนนิยม (communism) โดยเช่ือว่าพลังของประชาชนที่
เคลื่อนไหว (active) จะผลักดันให้ในที่สุดรัฐและกฎหมายไม่จ าเป็นอีกต่อไป แนวคิด
ของบาดูยังคล้ายคลึงกับแนวคิดของนองซีซึ่งจะได้กล่าวถึงในส่วนต่อไปอีกด้วย 

ทั้งนี้ แม้ว่ากระบวนการของประชาธิปไตยจะมีข้อจ ากัด ก็ไม่ได้หมายความ
ว่าประชาธิปไตยเป็นการปกครองที่เลวร้าย สุดท้ายแล้วจะเห็นได้ว่านักปรัชญากลุ่มนี้
ล้วนแต่เห็นตรงกันในการกลับไปสู่นิยามของประชาธิปไตยที่ว่าด้วยการปกครอง
ตนเองและให้อ านาจคืนกลับสู่ประชาชน อ านาจของผู้ที่ไม่มีบรรดาศักดิ์พิเศษใด ๆ 
อันเป็นรากฐานของการท าให้การเมืองสามารถคิดถึงได้ (thinkable) และน าไปสู่การ
เพิ่มบทบาทหรือคืนความส าคัญให้กับองค์อธิปัตย์นั่นเอง 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[103] 
 

หมุดหมายใหม่จากปี 1968 
หนังสือ the Truth of Democracy10 เป็นหนังสือรวมบทความของ ฌอง 

ลุค-นองซี (Jean-Luc Nancy) ที่ เขียนขึ้นเพื่อร าลึกถึงการครบรอบ 40 ปีของ
เหตุการณ์ในปีพฤษภาคม 1968 ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่มีความพิเศษและก่อให้เกิด
ข้อคิดเห็นที่แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง จนในท้ายที่สุดได้น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงวิธีคิด
เกี่ยวกับการเมืองและประชาธิปไตยในงานของนักปรัชญาภาคพื้นทวีปจ านวนมาก 
ทั้งนี้ ความน่าสนใจของหนังสือเล่มนี้คือการน าเสนอแนวคิดเกี่ยวกับประชาธิปไตยที่
ต่างออกไปจากแนวคิดประชาธิปไตยในกระแสหลัก ซึ่งนองซีได้ตีความเหตุการณ์ในปี 
1968 เพื่อจะท าความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างประชาธิปไตยกับการเมืองในฐานะที่
เป็นเรื่องที่คนในชุมชนรับรู้ร่วมกัน 

นองซีเริ่มต้นจากการอ้างอิงถึงบรรยากาศและเหตุการณ์ในเดือนพฤษภาคม 
ปี 1968 ในประวัติศาสตร์ฝรั่งเศส ซึ่งเกิดเหตุการณ์ที่นักเรียน นักศึกษา ประชาชน
และกลุ่มแรงงาน ได้รวมตัวกันเพื่อประท้วงและแสดงข้อเรียกร้องต่าง ๆ ต่อรัฐบาลที่
น าโดยประธานาธิบดีชาร์ลส์ เดอโกลล์ (Charles de Gaulle) ปัญหาโดยรวมนั้นเกิด
จากความเหลื่อมล้ าทางชนช้ัน สิทธิแรงงานที่ไม่เป็นธรรมและระบบโครงสร้างทาง
สังคมที่ไร้ประสิทธิภาพหรือล้าสมัยซึ่งในที่สุดน าไปสู่จ านวนผู้ประท้วงมากกว่าหนึ่ง
ล้านคนและการนัดหยุดงานของแรงงานทั่วประเทศ เป็นผลสืบเนื่องให้เดอโกลล์ต้อง
หลบหนีออกนอกประเทศเป็นการช่ัวคราว 

เหตุการณ์ดังกล่าวท าให้มีอารมณ์ความรู้สึกบางอย่างเกิดขึ้นในจิตส านึกของ
สาธารณะ ความรุนแรงจากการปะทะกันระหว่างต ารวจกับประชาชนส่งผลให้มี
ผู้บาดเจ็บเป็นจ านวนมาก รวมถึงการจับกุมนักศึกษานับร้อยในช่วงแรกของเหตุการณ์
ได้ช่วยกระตุ้นให้ผู้คนที่รับฟังข่าวสารออกมาร่วมเดินขบวนจนในที่สุดปริมาณคนมี
มากเกินกว่าที่รัฐจะจัดการได้ เมื่อผนวกกับความไม่มั่นใจในการแสดงออกของพรรค
การเมืองต่าง ๆ และสหภาพแรงงาน พฤติกรรมของประชาชนจึงมีแนวโน้มที่จะแยก

                                                           
10 Jean-Luc Nancy, Pascale-Anne Brault and Michael Naas trans.,The Truth of 
Democracy, (Fordham University Press: New York, 2010). 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[104] 
 

การกระท าทางการเมืองออกจากกรอบแนวคิดเกี่ยวกับการบริหารอ านาจที่ยอมรับกัน
โดยทั่วไป 

นักปรัชญาได้ตีความเหตุการณ์นี้ไปในหลายรูปแบบและแนวทาง11 แม้จะ
เป็นการยากที่จะหาข้อสรุปของเหตุการณ์ในปี 1968 ซึ่งเต็มไปด้วยความหลากหลาย
และซับซ้อน แต่บาดูได้แบ่งเหตุการณ์นี้ออกเป็น 4 เหตุการณ์ที่เกี่ยวเนื่องกัน ได้แก่    
1) การจลาจลของนักศึกษาและการยึดมหาวิทยาลัยซอร์บอนน์ 2) การหยุดงาน
ประท้วงครั้งยิ่งใหญ่ (แรงงาน 11 ล้านคนทั่วประเทศหรือ 2 ใน 3 ของแรงงานทั้ง
ประเทศ ณ ขณะนั้น) 3) นักเสรี (libertarian May) นิยมเดือนพฤษภา’ ซึ่งต่อต้าน
ประเด็นด้านศีลธรรม ณ ขณะนั้นโดยตรงและน ามาซึ่งการปลดปล่อยทางเพศและ
นวัตกรรมทางวัฒนธรรม 4) ผลจากการพิสูจน์ตั้งแต่ยุค 1960s ลงมา ว่ามโนทัศน์ทาง
การเมืองในรูปแบบเดิม ๆ ใช้ไม่ได้อีกต่อไปและเกิดการแสวงหามโนทัศน์ทางการเมือง
ใหม่ ๆ 12 ประเด็นในข้อ 4 นี้เป็นประเด็นท่ีทั้งบาดูและนองซีให้ความส าคัญซึ่งน าไปสู่
การสร้างมโนทัศน์ใหม่แทนมโนทัศน์ทางการเมืองที่ไร้ประสิทธิภาพ นองซีเองมอง
เหตุการณ์นี้เช่ือมโยงกลับไปสู่ความผิดหวังต่อประชาธิปไตยตั้งแต่สงครามโลกครั้งท่ี 2 
เป็นต้นมา เนื่องจากประชาธิปไตยถูกรับเอาว่าเป็นที่เข้าใจร่วมกันโดยไม่เคยถูกตั้ง
ค าถาม เราจึงมองไม่เห็นว่าหายนะทางการเมืองครั้งส าคัญในศตวรรษที่ 20 ไม่ได้เกิด
จากความช่ัวร้ายที่เกิดขึ้นอย่างฉับพลันและอธิบายไม่ได้ แต่เกิดจากความอ่อนแอใน
หัวใจหลักของประชาธิปไตยเอง ซึ่งก็คือการที่ไม่สามารถจะให้ความส าคัญกับ                
“คน/demos” ที่ควรจะเป็นหลักการของประชาธิปไตยอย่างแท้จริงได้ 

 นองซีเห็นประเด็นปัญหาในเชิงเศรษฐกิจควบคู่ไปกับวิธีการท าความเข้าใจ
เหตุการณ์ในแบบที่ไม่ต่อเนื่อง ซึ่งรายละเอียดในประเด็นนี้ผู้เขียนจะอภิปรายเพิ่มเติม
ในส่วนต่อไป ทั้งนี้ เหตุการณ์ในปี’ 68 เป็นตัวอย่างส าคัญของการมีประสบการณ์ใน
การอยู่ร่วมกับผู้อื่นและท าให้เห็นจิตวิญญาณของประชาธิปไตย ซึ่งไม่ใช่อะไรเลย

                                                           
11 เพิ่มเติมใน Luc Ferry and Alain Renaut, Mary H.S. Cattani trans., French Philosophy 
of the Sixties: An Essay on Antihumanism, (The University of Massachusetts Press: 
Amherst, 1990), p. 39 – 59. 
12 Ibid., p. 114 – 116. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[105] 
 

นอกจากศักยภาพของมนุษย์ในการทลายขีดจ ากัดของตนเอง อาจกล่าวได้ว่า
เหตุการณ์นี้เป็นจุดตั้งต้นส าหรับผู้อ่านที่ช่วยในการเข้าถึงการปรับแปลงมโนทัศน์
ประชาธิปไตยของนองซี ซึ่งการเมืองส าหรับเขาคือพื้นที่ให้ประชาธิปไตยเบ่งบาน 
ประชาธิปไตยในที่นี้ไม่ใช่ระบอบ แต่เป็นวิถีทางในการแสดงออกซึ่งสิทธิทางการเมือง
ของผู้คนในสังคมอย่างเป็นอิสระและเท่าเทียม ส าหรับนองซี ประชาธิปไตยจะต้องถูก
ม อ ง ใน ฐ า น ะ ที่ เ ป็ น ก า ร แ บ่ ง ปั น ก า ร ด า ร ง อ ยู่ อ ย่ า ง ป ร ะ ม า ณ ไม่ ไ ด้                                   
(the incommensurable sharing of existence) ของคนในสังคม ประชาธิปไตย
นั้นเปิดพื้นท่ีและมีลักษณะปลายเปิดที่เอื้อให้เรามีประสบการณ์กับการอยู่ร่วมกับผู้อื่น 
(being in common) ดังเช่นที่เหตุการณ์ในปี 1968 เป็นตัวอย่างของประชาธิปไตย 
โดยนัยของการเปิดสู่การมีประสบการณ์ร่วมกันในความไม่เท่าเทียม ภายใต้ระบอบ
การปกครองและอุดมคติบางอย่าง13  

 
มโนทัศน์ของนองซีต่อประชาธิปไตย 

ทั้งนี้ เพื่อที่จะเข้าใจวิธีคิดเชิงการเมืองของนองซี เราอาจต้องเริ่มท าความ
เข้าใจวิธีคิดเกี่ยวกับโลกของนองซีก่อน วิธีคิดเกี่ยวกับโลกของนองซีนั้นเช่ือมโยงกับ 
“การท าลายตัวเองของคริสตศาสนา” เป็นอย่างมาก ด้วยเหตุนี้ เราจึงต้องท าความ
เข้าใจว่า คริสตศาสนาสัมพันธ์และเช่ือมโยงกับมโนทัศน์ของนองซีอย่างไร 

เดิมที ศาสนาแบบพหุเทวนิยมซึ่งผู้คนนับถือพระเจ้าหลายองค์ เทพเจ้าแต่
ละองค์จะปรากฏชัดและมีอ านาจปฏิบัติ  (active power) ตลอดเวลา ทั้งยังมี
ความสัมพันธ์กับมนุษย์ในเชิงอ านาจในหลากหลายรูปแบบ ต่อเมื่อศาสนาแบบเอก
เทวนิยมถือก าเนิดขึ้นท าให้โลกถูกแบ่งออกเป็นสองส่วน ได้แก่ ส่วนที่อยู่เหนือขึ้นไป 
(beyond) กับ ข้างล่างนี่ (here-below) เมื่อมีพระเจ้าเพียงองค์เดียวและพระเจ้า
องค์นั้นไม่ปรากฏอีกต่อไป มนุษย์เกิดประสบการณ์ใหม่กับพระเจ้า น่ันคือ การเรียก
หาความหมาย (enter into signification) อันเกิดจากการที่มนุษย์เกิดค าถามว่าอะไร
คือหลักการที่ปกคลุมโลก ท าไมโลกจึงมีอยู่? และ โลกนั้นมุ่งไปในทิศทางใด?   

                                                           
13 Jean-Luc Nancy, “translator note” Ibid., p. XI.  



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[106] 
 

ในการคิดถึง ‘โลก’ (the world) เราอาจมีข้อสมมติต่อ “ผู้รู้” (subject) 
ซึ่งมีต าแหน่งแห่งที่อยู่ภายนอกโลก และเป็นต าแหน่งที่ได้เปรียบซึ่งสามารถจะเห็น
โลกและภาพรวมของโลกได้ เมื่อตัวผู้รู้นั้นไม่ไดอ้ยู่ ‘ในโลก’ (ตามนัยยะของ being-in-
the-world) และการมีต าแหน่งแห่งที่อยู่นอกโลกก็ท าให้ผู้รู้นั้นมีสถานภาพทางเทว-
วิทยา (theological status) แม้ว่าจะเกี่ยวข้องกับศาสนาหรือไม่แต่ผู้รู้ดังกล่าว                 
(ไม่ว่าจะโดยนัยหรืออย่างชัดเจน) ก็คือพระเจ้าของโลกซึ่งเป็นผู้สร้างและจัดระเบียบ
โลกนั่นเอง14 

อย่างไรก็ตาม ศาสนาคริสต์รื้อสร้างตนเองโดยผ่านการที่พระเจ้าไม่ปรากฏ
ในโลก เมื่อพระเจ้าสร้างโลก พระเจ้ามีสถานะเป็นประธาน (subject) ของโลก แต่ใน
การกลายมาเป็นโลกนั้น โลกได้สูญเสียสถานะของกรรม (object) เพื่อที่จะกลายมา
เป็นประธาน (ซึ่งพระเจ้าได้ครอบครองสถานะนี้มาก่อน ในฐานะของสิ่งที่ด ารงอยู่
อย่างอิสระ) เพราะฉะนั้น จึงไม่มีอะไรอื่นนอกจากโลกในฐานะที่เป็นประธานของ
ตัวเอง ส าหรับนองซี  โลกเป็นกำรปรำกฏภำยในโดยสัมบู รณ์  (Absolute 
Immanence) ที่ไม่มีความสัมพันธ์อื่นใดนอกจากความสัมพันธ์ภายใน ซึ่งตรงข้าม
กับแนวคดิเกี่ยวกับอุตรภาวะ (transcendence) โดยสิ้นเชิง และการคิดถึงพระเจ้าใน
เชิงภว-เทววิทยา (onto-theology) ดังข้างต้นเพื่อตอบค าถามเกี่ยวกับโลก ใน
ท้ายท่ีสุดก็ไม่ได้น าไปสู่อะไรเลยนอกจากค าอธิบายเกี่ยวกับโลกเอง 

วิธีคิดของอเทวนิยม (Atheism) ก็วางอยู่บนตรรกะเดียวกันกับศาสนาคริสต์ 
ทว่าการเป็นขั้วตรงข้ามระหว่างเทวนิยมกับอเทวนิยมได้ปกปิดความสัมพันธ์ระหว่าง
ทั้งสองแนวคิดไป อันที่จริง อเทวนิยมก็คือนิเสธของเทวนิยม โดยที่การปฏิเสธนี้ยัง
คงไว้ซึ่งสารัตถะบางประการของสิ่งที่มันปฏิเสธ อย่างไรก็ดี ทั้งสองแนวคิดต่างก็
น า ไป สู่  “ก ารปิ ด ตั วข อ งอภิ ป รัช ญ า”  (the closure of metaphysics)                       
ซึ่งหมายถึงระบบปิดที่ไม่มีสิ่งอื่นใดนอกเหนือไปจากระบบนั้น นอกจากคู่ตรงข้าม 
(binary opposition) ระหว่าง “ส่วนท่ีอยู่เหนือข้ึนไป และ ข้างล่างนี่”  

                                                           
14 Francois Raffoul, “The Creation of the World”, Jean-Luc Nancy and Plural 
Thinking, (SUNY Press: New York, 2012),, p. 20 – 21. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[107] 
 

การปิดตัวของอภิปรัชญาไม่ได้หมายความว่าระบบนั้นเป็นระบบปิดโดย
สมบูรณ์ แต่สามารถมีการรื้อสร้างตัวเอง หรือ เปิดตัวเองออกได้ (Destruktion, 
Deconstructure /Disenclosure)15 โดยนองซีได้กลับไปหยิบยืมแนวคิดเรื่องการ
สร้างจากความไม่มีอะไรมาใช้อธิบายว่าระบบสามารถเปิดออกได้อย่างไร  

“การสร้างจากความไม่มีอะไร” (Creation ex nihilo)  ในที่นี้หมายถึงการ
น ามาสู่ความเป็นโลก โดยที่โลก ไม่ได้เกิดขึ้นมำจำกอะไร และ ไม่ได้ไปสู่อะไร16                   
ทว่า “เติบโต” ไปสู่บางสิ่งบางอย่าง ในที่นี้ “ความไม่มีอะไร” (ex nihilo) แตกต่าง
จากวิธีคิดแบบสุญนิยม เพราะหลักการของสุญนิยมมาจากความไม่มีอะไร แต่ความไม่
มีอะไรตามนัยยะของนองซีเป็นนัยถึง “การไม่ปรากฏของหลักการ” ซึ่งเป็นการ
ยกเลิกหลักการทั้งปวงรวมถึงหลักการที่มาจากความไม่มีอะไรด้วย17  

ในท านองเดียวกัน เมื่อนองซีปรับมโนทัศน์เกี่ยวกับโลกและวิธีคิดว่าโลกมี
เพียงการปรากฏภายใน (immanence) เท่านั้น วิธีคิดต่อมนุษย์จึงต้องมีการ
ปรับเปลี่ยนเช่นกัน นองซีได้ให้ค าอธิบายใหม่ต่อมนุษย์ซึ่งเดิมเมื่อเปรียบกับพระเจ้า      
(ผู้เป็นอนันต์/infinite) แล้วถูกเข้าใจในฐานะอันตะ (finite) โดยเขามองว่ามนุษย์เป็น
สัต (being) ที่จ ากัดอย่างเป็นอนันต์ (infinitely finite)  

เรามีความจ ากัดในแง่ที่เราไม่สามารถจะเพียงพอในตัวเอง (self-sufficient) 
ได้โดยสมบูรณ์ แต่ความเป็นอนันต์นั้นปรากฏอยู่ในอันตะ ดังที่มาร์กซ์ (Karl Marx) 
มองว่ามนุษย์สามารถผลิตสร้าง (produce) ตนเองได้และผลผลิตนี้ก็มีคุณค่าอัน
ประมาณไม่ได้ หรือในภาษาของปาสคาล (Blaise Pascal) ที่ว่า “Man infinitely 
transcends man.” นั้นก็หมายถึงการที่มนุษย์สามารถจะทลายขีดจ ากัดของตนเอง
ลงได้ ซึ่งนองซีเล็งเห็นประเด็นผ่านงานของมาร์กซ์ว่า แม้ว่าในที่สุดมาร์กซ์จะไม่ได้
ตระหนักว่ามนุษย์สามารถเอาชนะตนเองได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด แต่สิ่งที่มาร์กซ์คิดก็

                                                           
15 นองซีหยิบยืมวิธกีารนี้มาจากแดร์ริดา ซ่ึงในที่นี้อาจนิยาม “การร้ือสร้าง” ว่าหมายถึง ทัศนคติเชิง
ลบบริสุทธิ์ หรือ ในทางกลับกัน คือความพยายามที่จะแสดงว่าโครงสร้างอะไรในระบบที่มีมา (given 
system) ซ่ึงเล็ดลอดหรือต่างออกไปจากระบบนั้น และท าลายตัวโครงสร้างภายในของระบบด้วย 
16 “…emerging from nothing and going to nothing” Ibid., p.23. 
17 Ibid., p. 14. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[108] 
 

น าไปสู่แนวคิดที่ว่า ผลผลิต (ทางสังคม) ของมนุษย์เป็นกระบวนการที่ไร้ขีดจ ากัด              
(an infinite process) ซึ่งเป็นผลลัพธ์ที่มากไปกว่าแค่กระบวนการ (process) หรือ 
ความก้าวหน้า (progress)   

ส าหรับนองซี การเป็นมนุษย์คือการอยู่ร่วมกัน (being-in-common) และ
ความสัมพันธ์ระหว่างกันก็เป็นสิ่งที่ประกอบร่างสิ่งที่เราเป็นข้ึนมา18 ในการอยู่ร่วมกัน 
เราถูก ‘เปิดออก’ (exposed) และหลอมเข้าสู่ เง่ือนไขของความเป็นพหูพจน์ 
(plurality) ภายใต้เง่ือนไขนี้ปัจเจกแต่ละคนถูกแสดงผ่านความต่าง สิ่งที่เรามีร่วมกัน
ไม่ใช่อัตลักษณ์ร่วม (shared identity) แต่คือข้อเท็จจริงที่ว่าเราทุกคนต่างกัน                
ค าว่าร่วมของวลี ‘การอยู่ร่วมกัน’ ในที่นี้จึงหมายถึงร่วมใน “ชุมชน” (community) 
ซึ่งให้พื้นที่จริงทางภววิทยาแก่ปัจเจก และสารัตถะของชุมชนก็ไม่ใช่การมีอัตลักษณ์
ร่วม ทว่าคือความเป็นพหูพจน์นั่นเอง19 
 ทั้งนี้  เง่ือนไขพื้นฐานทางภววิทยาของเรา จะเปิดออกได้ก็ด้วย “การ
สื่อสาร” (communication) ซึ่งกัน – การสื่อสารในที่น้ีไม่ใช่เครื่องมือในการถ่ายโอน
ข้อมูลจากผู้ส่งสารไปสู่ผู้รับสาร แต่เป็นความเปิดออกและความต่างกันที่ท าให้การ
ส่งผ่านเป็นไปได้ ทั้งหมดนี้คือสิ่งที่นองซีเรียกว่า ‘Sense’20  

เมื่อเปลี่ยนการให้ความหมายของสิ่งต่าง ๆ เช่นนี้ เราอาจพอเห็นว่าระบบ
ปิดหรือการปิดตัวของอภิปรัชญานั้น สามารถเปิดออกได้ด้วยการที่เราเป็นพหุเอก
สภาวะ (Being-singular-plural) นั่นเอง ส่วนโลกก็เป็นสถานที่ของการเริ่มต้นหรือ
ความเป็นไปได้ที่จะมีการเริ่มต้นใด ๆ “โลกเป็นพื้นที่ส าหรับทุกคน” 

* 
โดยอาศัยแนวคิดเชิงเศรษฐศาสตร์และมโนทัศน์ของมาร์กซ์ นองซีได้แสดง

ให้เห็นว่าทุนนิยมท าลายชุมชนอย่างไร จุดเริ่มต้นของชุมชนมาจากหลักเกณฑ์ทั่ว ๆ 

                                                           
18 ตรงส่วนนี้ ไม่ได้หมายความว่านองซีให้ความส าคัญกับ “เรา” (We) ในเชิงภววทิยามากกว่า และ
ไม่ได้จริงกว่า “ฉัน” (I) Norris A., “Jean-Luc Nancy on the political after Heidegger and 
Schmitt”, Ibid., p.144.  
19 Ibid., p. 147. 
20 Ibid., p. 147. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[109] 
 

ไปของการผลิตและผลผลิต หน้าที่ของมนุษยชาติในการระดมทุนท าให้ชุมชนถูก
แบ่งแยกและก าหนดหน้าที่ ผลลัพท์ที่ตามมาคือการแบ่งงานกันท า ภายใต้ระบบทุน
นิยม แรงงานกลายมาเป็นทรัพย์สินส่วนบุคคล (private property) ของผู้ปฏิบัติงาน
และสามารถน าไปแลกเปลีย่นเป็นโภคภณัฑ์อื่น ๆ เพื่อการด ารงชีพได้ ดังนั้น ทุกสิ่งทุก
อย่างจึงถูกท าให้อยู่ในฐานของคุณค่าเดียวกัน (commensurability) ไม่ว่าจะเป็นโภค
ภัณฑ์หรือแรงงานนั่นคือ คุณค่าในการแลกเปลี่ยน (exchange value)  

นองซีได้ยกระดับแนวคิดเรื่องสิ่งที่อยู่ในการค านวณของสังคมอย่างทุนอัน
น าไปสู่การแลกเปลี่ยนสินค้าไปสู่ล าดับของสิ่งที่ไม่สามารถแลกเปลี่ยนได้ (order of 
the unexchangeable) ผ่านการคิดถึงความเป็นอนันต์ของมนุษย์ผู้เป็นอันตะ sense
ที่มนุษย์แบ่งปันร่วมกัน (the sharing (out) of the incalculable) เป็นสิ่ งที่ ไม่
สามารถแลกเปลี่ยนได้และปราศจากคุณค่า (without value) – ปราศจากคุณค่า
เพราะสิ่งนั้นอยู่นอกเหนือไปจากคุณค่าที่วัดได้ทั้งปวง  

การที่นองซีเสนอแนวคิดเรื่องสิ่งที่ไม่สามารถแลกเปลี่ยนได้ไม่ได้หมายความ
ว่าเขาก าลังเสนอระบบอ่ืนที่วัดคุณค่าแตกต่างออกไปจากระบบที่มีอยู่ แต่เป็นการท า
ให้ได้มาซึ่งนัยยะของการประเมินค่าหรือ การยืนยันการประเมินค่า (evaluative 
affirmation) โดยสัต เพื่อที่จะไม่ถูก ‘วัด’ ล่วงหน้าโดยระบบบางอย่าง แต่เป็นการ
ยืนยันของแต่ละคนในสิ่งที่ตนเองยึดถือ ขณะเดียวกัน ด้วยความสัมพันธ์ที่ตนเองมีกับ
คนอื่น ๆ ในสังคม ก็ท าให้เกิดการแบ่งปันคุณค่านั้น เมื่อคุณค่านั้นได้รับการยอมรับ
และยืนยันร่วมกัน ก็เกิดเป็น “การยืนยันคุณค่าที่ประมาณไม่ได้” (affirmation of 
incommensurable value) ขึ้น21 
 เมื่อย้อนกลับไปพิจารณาที่ค าอธิบายเชิงภววิทยาของนองซี จะเห็นได้ว่ามี
นัยของเสรีภาพและความเท่าเทียมแฝงเร้นในการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมอยู่แล้ว 
ส าหรับนองซี การเมืองต้องถูกแยกออกในแบบที่สอดคล้องไปกับสารัตถะของการอยู่
ร่วมกันในชุมชน การเมืองต้องเปิดพื้นท่ีให้เกิดการแบ่งปันและยืนยันเงื่อนไขของการที่
ทุกคนเข้าถึงการแบ่งปันนี้โดยที่ไม่ไปยุ่งกับเนื้อหาของสิ่งที่แบ่งปัน (ซึ่งเป็นส่วนของ 
Sense หรือการอยู่ร่วมกัน) 

                                                           
21 The Truth of Democracy, p. 25. 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 
 

[110] 
 

การเมือง (polis – place) เป็นเพียงพื้นที่ที่ท าให้เกิดความเป็นไปได้ของ
ชีวิตที่ดีซึ่งไม่ได้ถูกก าหนดแน่ชัดด้วยมโนทัศน์หรือหลักการใด ๆ ท่ีสุดแล้ว ความเป็น
จริง (reality) ของประชาธิปไตยจึงได้แก่ ชุมชนนิยม (communism) ซึ่งคุณค่าเกิด
จากการแบ่งปันของคนในสังคม จุดยืนของประชาธิปไตยจึงเป็นพื้นที่ของการยืนยัน
ร่วมกัน เป็นพื้นที่ในการแตกหน่อพันธุ์ต่าง ๆ ของความเป็นไปได้อันเป็นอนันต์ และ
ปฏิเสธการมีภาพโครงร่างของชะตากรรมร่วมหรือมโนภาพบางอย่างร่วมกันของ
ชุมชน 

ในที่น้ี การร่างภาพประชาธิปไตยจึงเคลื่อนออกจากปริมณฑลทางการเมือง
พอสมควร สิ่งที่นองซีพยายามจะท าต่อมโนทัศน์ประชาธิปไตยก็คือการเจือจางการ
บริหารอ านาจและสัญลักษณ์ของอ านาจโดยสนับสนุนอุดมการณ์ประชาธิปไตยแบบ 
‘ไม่แตกต่าง’ (a democratism of indistinction) ที่ซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างและทุกคนอยู่
บนระดับและรากเดียว ชุมชนจะเป็นองค์อธิปัตย์ (Sovereign) ได้ก็ต่อเมื่ออยู่ใน
เงื่อนไขที่แยกชุมชนออกจากสมมติฐานเกี่ยวกับองค์อธิปัตย์ของรัฐและจากโครงสร้าง
ทางการเมือง (political configuration) แบบใด ๆ ก็ตามเท่าน้ัน  

นี่คือเงื่อนไขของประชำธิปไตยและสิ่งที่เหตุการณ์ในปี ’68 เรียกร้องให้เรา
เข้าใจ 

** 
 โดยสรุป ผู้เขียนมองว่าสิ่งท่ีนองซีพยายามท าในโครงการทางปรัชญาของเขา
ก็คือการท าความเข้าใจและให้ความหมายใหม่กับมโนทัศน์ประชาธิปไตยซึ่งเช่ือมโยง
อย่างส าคัญกับการท าความเข้าใจแนวคิดเชิงภววิทยาของเขา แม้ว่ามโนทัศน์
ประชาธิปไตยของนองซีจะดูเป็นอุดมคติและจับต้องยาก ท้ังยังไม่ได้มีแนวทฤษฎีหรือ
เสนอทางออกในเชิงปฏิบัติใดๆ แต่นั่นก็เป็นเพราะทุกอย่างอยู่ภายใต้วิธีคิดเชิงภว-
วิทยาของเขาทั้งหมดแล้ว การคิดถึงความเป็นอนันต์ของมนุษย์ผู้จ ากัดคือความ
พยายามที่จะก าจัดคุณค่าแลกเปลี่ยนทั่ว ๆ ไป ซึ่งผู้เขียนมองว่าเป็นวิธีคิดที่สามารถ
แก้ปัญหาทั้งทางปรัชญา การเมือง และรวมถึงอิทธิพลของทุนนิยมได้ในคราวเดียว 



วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 5 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 

[111] 
 

ส าหรับนองซี การเข้าสู่วิธีคิดเช่นนี้นับว่าเป็นการได้ ‘กระท า’ (act) ไปแล้วในตัว และ
ผลลัพธ์จากกระบวนการคิดก็คือความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับตัวผู้รู้ (transformed 
subject) เอง ในท้ายที่สุด การเปลี่ยนแปลงของผู้รู้นั้น จะเป็นเงื่อนไขให้กับการด ารง
อยู่  ในลักษณะที่มี เง่ือนไขเบื้องต้น (precondition) เป็น “ความยุติธรรมทาง
สังคม”22. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
22Ibid., p. 120. 




