
 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[1] 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[2] 
 

 

 
 
 
 

 
 

แนนซี่ เฟรเซอร์ กับ พื้นที่สาธารณะ 
Nancy Fraser and Public Sphere 

 
รุ้งนภา  ยรรยงเกษมสุข* 

Rungnapa Yanyongkasemsuk 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

                                                           
* อาจารย์ประจ าภาควิชารัฐศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์และนติิศาสตร์ มหาวิทยาลัยบรูพา 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[3] 
 

 

บทคัดย่อ 
 
 ในรัฐสมัยใหม่พื้นที่สาธารณะเป็นพื้นที่ที่ถูกบนฐานคิดที่ว่าเพื่อสนับสนุน
การปกครองระบอบประชาธิปไตย การส่วนร่วมทางการเมือง ในการถกเถียงใน
ประเด็นต่างๆ ที่เป็นประเด็นสาธารณะ ไม่ใช่ประเด็นส่วนตัวและ พื้นที่สาธารณะ
จะต้องเป็นพื้นที่ทุกคนที่เข้ามาจะมีความเท่าเทียมกันทั้งในการรับรู้ข้อมูลต่างๆ และ
การพูดคุยถกเถียงต่อกันและกัน อีกทั้งภาครัฐและภาคเศรษฐกิจจะต้องไม่เข้ามา
แทรกแซงหรือครอบง า เพื่อให้ทุกคนที่เข้ามามีส่วนร่วมได้อย่างเสรี แต่แนนซี่ เฟร
เซอร์ กล่าวว่า ในทางปฏิบัติ ความไม่เท่าเทียมกันกลับยังคงด ารงอยู่ ในพื้นที่
สาธารณะ ผู้คนถูกแบ่งแยกด้วยความแตกต่างพื้นฐานด้านเช้ือชาติ เพศ สัญชาติ 
ศาสนา การศึกษา ฯลฯ ฉะนั้นเฟรเซอร์จึงเสนอให้พิจารณาพื้นที่สาธารณะในมิติของ
สังคมหลังสมัยใหม่ ที่จะต้องสร้างความเท่าเทียมกันให้กับทุกคนทุกกลุ่ม ในพื้นที่
สาธารณะทุกคนทุกกลุ่มจะต้องมีโอกาสในการพูด ถกเถียงและแสดงความคิดเห็น 
ทั้งนี้ต้องไม่กีดกันประเด็นส่วนตัวออกจากพ้ืนท่ีสาธารณะด้วย 
 
ค าส าคัญ : แนนซี่ เฟรเซอร์, พื้นที่สาธารณะ, การเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[4] 
 

 

Abstract 
 
 In modern state, public sphere was a place where to support 
democratic regime and political participation of citizen on discussion of 
public issues, not private issues, in everyone are equal to know the 
information and to discuss with each other. Besides, public sphere 
would not be dominated or interfered by state and economic sectors 
which people could participate liberally. However, Nancy Fraser stated 
that inequality still exists in public sphere in practice. People were 
discriminates on ground of race, sex, nationality, religious, education 
etc. Thus, Fraser proposes to examine public sphere in the postmodern 
turn where a place to generate equality to everyone and every group. 
In public sphere, they have right to talk, discuss, and give their 
opinions, Moreover, private issues will not be excluded from public 
sphere as well.  
 
Keywords : Nancy Fraser, Public Sphere, New Social Movement 
  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[5] 
 

 

บทน า 
 

ในสังคมปัจจุบันที่สถานการณ์ทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม 
รวมทั้งเทคโนโลยี ได้เปลี่ยนแปลงไปอย่างมากและรวดเร็ว ส่งผลต่อความคิดและการ
รับรู้ของผู้คน และท าให้ผู้คนสนใจในประเด็นที่หลากหลายมากขึ้น ขณะเดียวกัน
อิทธิพลจากโลกาภิวัตน์ ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม และความก้าวหน้าอย่างมาของ
เทคโนโลยีการสื่อสาร ท าให้หลายๆ ประเทศประสบสถานการณ์และปัญหาที่มีความ
คล้ายคลึงกัน เช่น การเรียกร้องสิทธิสตรี การเรียกร้องสิทธิและเสรีภาพของกลุ่ม 
LGBT ปัญหาจากการพัฒนาท่ีถูกครอบง าด้วยความทันสมัยและการเป็นอุตสาหกรรม 
ปัญหาเรื่องสิ่งแวดล้อม ปัญหาของกลุ่มคนชายขอบ เหล่านี้เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นมา
นานและถูกละเลย เมื่อสถานการณ์ต่างๆ เปลี่ยนแปลงไป การรับรู้ของสาธารณะต่อ
ประเด็นเหล่านี้เพิ่มมากขึ้น ส่งผลให้ความรู้สึกมีส่วนร่วม ความรู้สึกเป็นพลเมือง 
ความรู้สึกรับผิดชอบต่อประเด็นที่ตนสนใจหรือเกี่ยวข้องหรือได้รับผลกระทบด้ วยมี
มากขึ้น และต้องการสร้างบทบาทในการมีส่วนร่วมในการช่วยคิด และเสนอความเห็น 
ข้อเสนอแนะ หรือแนวทางการแก้ไขปัญหาต่อผู้มีอ านาจ ผ่านพ้ืนท่ีสาธารณะ  

 
ในการเคลื่อนไหวทางสังคม เจอร์เกน ฮาเบอร์มาส (Jürgen Habermas) 

ได้น าเสนอความคิดว่าด้วยพื้นที่ส่วนตัวและพื้นที่สาธารณะ โดยประเด็นที่จะน าไปสู่
การพูดคุยและเคลื่อนไหว จะต้องเป็นประเด็นสาธารณะ (Public Issue) จึงจะ
สามารถน าไปสู่การพูดคุยในพื้นที่สาธารณะ (Public Sphere) ได้ โดยเง่ือนไขส าคัญ
คือ ประชาชนจะต้องมีการกระท าเชิงการสื่อสาร และความเป็นเหตุเป็นผล ในการ
พูดคุยกันในพื้นที่นี้ ด้วยข้อเสนอนี้ ประชาชนธรรมดาต้องหันมาตระหนักในบทบาท
และภาระหน้าที่ของตนเองในฐานะพลเมืองคนหนึ่ง ที่จะเป็นต้องมีภาระหน้าที่และ
ความรับผิดชอบ ควบคู่ไปกับการมีสิทธิและเสรีภาพ  
 

อย่างไรก็ตาม ข้อเสนอนี้ดูจะเป็นการยากในทางปฏิบัติ โดยเฉพาะใน
สังคมไทยท่ีความไม่เท่าเทียมกันด ารงอยู่ในรากของชีวิตประจ าวันผ่านระบบอุปถัมภ์ 
ที่ท าให้การพูดและการแสดงออกอย่างมีเหตุมีผลเกิดขึ้นน้อยเนื่องจากความเกรงใจ 
การเดินตามหลังผู้ใหญ่ รวมถึงการคิดว่าหนึ่งเสียงหรือสิบเสียงก็ไม่ดังเท่าเสียงของคน



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[6] 
 

 

ที่มีต าแหน่งมีอ านาจ ดังนั้น ในบทความนี้จึงน าเสนอแนวคิดเรื่องพื้นที่สาธารณะของ
แนนซี่ เฟรเซอร์ (Nancy Fraser) โดยการพยายามช้ีให้เห็นข้อบกพร่องในทางปฏิบัติ
ของแนวคิดของฮาเบอร์มาส และสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงไปที่ส่งผลต่อการ
ปรับเปลี่ยนความคิดเรื่องพื้นที่สาธารณะและการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ 
 

เจอร์เกน ฮาเบอร์มาสกับพื้นที่สาธารณะ 
 

ในการเคลื่อนไหวบนพื้นที่สาธารณะ นักวิชาการที่มีบทบาทต่อการอธิบาย
การเคลื่อนไหวทางสังคมบนพื้นที่สาธารณะ คือ นักวิชาการชาวเยอรมัน ช่ือ เจอร์เกน 
ฮาเบอร์มาส (Jürgen Habermas) ที่น าเสนอถึงการเคลื่อนไหวบนพื้นที่สาธารณะ 
(Public Sphere) ว่า ผู้ที่เข้ามามีส่วนร่วมในพื้นที่สาธารณะจะต้องไม่ถูกจ ากัดการมี
ส่วนร่วมหรือการเข้ามาในพื้นที่สาธารณะ พื้นที่สาธารณะจะต้องเป็นพื้นที่เปิด ที่ทุก
คนท่ีเกี่ยวข้อง หรือสนใจ สามารถเข้ามามีส่วนร่วมได้อย่างเท่าเทียมกัน นั่นคือการมี
ส่วนร่วมจะต้องไม่ถูกจ ากัดด้วยเรื่องของเพศ อายุ สถานภาพ ชาติพันธุ์ อาชีพ 
การศึกษา รายได้ ภูมิล าเนา พื้นที่ท่ีอยู่อาศัย ความเกี่ยวข้องกับประเด็น ฯลฯ ทั้งนี้ผู้ที่
เข้ามามีส่วนร่วมจะต้องได้รับข้อมูลข่าวสารต่างๆ โดยเฉพาะในประเด็นที่จะมีการ
พูดคุยอย่างเท่าเทียมกัน โดยภาครัฐจะต้องน าเสนอข้อมูลแก่ประชาชนอย่างครบถ้วน
รอบด้าน ท้ังนี้เพื่อให้การพูดคุยหรือที่ฮาเบอร์มาสใช้ค าว่า การกระท าเชิงการสื่อสาร 
(Communicative Action) อยู่บนหลักการของความเป็นเหตุเป็นผล (Rationality) 
โดยทุกคนที่เข้ามาร่วมพูดคุยนั้น จะสามารถแสดงออกซึ่งความคิดเห็นของตนเองได้
อย่างเท่าเทยีมกันทุกคน และการแลกเปลี่ยนนั้นจะอยู่บนพื้นฐานของการที่ทุกคนได้
รับทราบข้อมูลข่าวสารต่างๆ อย่างเท่าเทียมกัน ด้วยแนวคิดและวิธีการเช่นนี้ ท าให้
การสร้างเครือข่ายของการเคลื่อนไหวทางสังคมเกิดขึ้นได้ ขณะเดียวกันก็กลายเป็น
พลังที่มีความเข้มแข็งในการต่อสู่และต่อรองกับภาครัฐได้อย่างเข้มแข็ง (Pusey, M, 
2003) 
 

ในพื้นที่สาธารณะ ประเด็นท่ีจะพูดคุยกันจะต้องเป็นประเด็นสาธารณะ นั่น
คือ จะต้องเป็นเรื่องของส่วนรวม เป็นเรื่องของผลประโยชน์ส่วนรวม ( Public 
Interest) ที่ไม่ใช่ผลประโยชน์ส่วนตัว ฉะนั้นในพื้นที่นี้จะต้องกันพื้นที่ส่วนตัว หรือ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[7] 
 

 

เรื่องที่เกี่ยวกับผลประโยชน์ส่วนตัวออกจากเรื่องของส่วนรวม หากจะว่ากันง่ายๆ 
เรื่องที่พูดคุยกันจะต้องเป็นเรื่องที่ทุกคนเห็นพ้องต้องกันว่าเป็นเรื่องสาธารณะ เป็น
ผลประโยชน์ของสาธารณะ ไม่ใช่เรื่องส่วนตัวและผลประโยชน์ส่วนตัว และเพื่อให้
พื้นที่สาธารณะนี้สามารถสร้างความเข้มแข็งให้กับประชาชนและภาคประชาชนได้
อย่างแท้จริง ภาครัฐและภาคธุรกิจจะต้องไม่เข้ามามีส่วนร่วมในพื้นที่สาธารณะ ซึ่ง
เป็นพื้นที่ของพลเมืองทุกคน เพราะพื้นที่นี้เป็นพื้นที่ของการต่อสู้และต่อรองกับ
ภาครัฐและภาคเอกชน ที่มิใช่การแย่งชิงอ านาจ หากแต่เป็นการสร้างประชาธิปไตย
แบบถกแถลง (Deliberative Democracy) ให้เกิดขึ้น โดยภาครัฐหรือรัฐบาลจะต้อง
ใช้อ านาจให้น้อยลง (Less Government) ภาคเอกชนหรือภาคธุรกิจจะต้องไม่เข้ามา
แทรกแซง เพราะทุกวันนี้บทบาทของภาคธุรกิจได้แทรกซึมเข้ามาในชีวิตประจ าวัน
ของประชาชนทุกคนผ่านระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม การบริโภค และกระแสบริโภค
นิยม โดยที่ประชาชนถอนตัวไม่ขึ้น ไม่เว้นแม้แต่การท านาที่เคยเป็นเรื่องของวิถีชีวิต
และวัฒนธรรม แต่ปัจจุบันกลายเป็นรื่องของธุรกิจ ที่ชาวไร่ชาวนาจะต้องเป็นหนี้จาก
การเช่าที่นา เช่ารถไถ หว่าน และเกี่ยวข้าว ค่าจ้างแรงงาน ค่าปุ๋ยเคมี ค่าพันธุ์พืช  
  

การกระท าเชิงการสื่อสารในพื้นที่สาธารณะ จะต้องอยู่บนพื้นฐานของการที่
ทุกคนมีความเท่าเทียมกัน รวมทั้งข้อมูลข่าวสาร รัฐบาลในระบอบประชาธิปไตย
จะต้องสร้างการมีส่วนร่วมและความเท่าเทียมกันให้เกิดขึ้น อย่างน้อยที่สุดด้วยการไม่
ปกปิดข้อมูลอนัเป็นประโยชน์ต่อประชาชน เพื่อว่าประชาชนจะได้มีข้อมูลที่รอบด้าน 
ในการคิด พูดคุย ถกเถียง และตัดสินใจในพื้นที่สาธารณะ เพราะที่ผ่านมา ปัญหา
ความขัดแย้งระหว่างภาครัฐและภาคประชาชนโดยเฉพาะโครงการขนาดใหญ่ เช่น 
การสร้างเขื่อน สร้างท่าเรือน้ าลึก การสร้างโรงไฟฟ้า ฯลฯ ที่เกิดขึ้นก็เนื่องจากข้อมูล
ข่าวสารที่ไม่ครบถ้วน ภาครัฐและหน่วยราชการให้ข้อมูลไม่ครบถ้วน กล่าวเฉพาะด้าน
ดีของการก่อสร้าง ในขณะที่ภาคประชาชนและกลุ่มองค์กรภาคประชาชน ก็จะให้
ข้อมูลอีกด้านหนึ่ง ที่แสดงถึงผลกระทบด้านลบของโครงการ ดังนั้น ข้อเสนอของฮา
เบอร์มาสนี้จึงได้ช่วยสร้างการท าความเข้าใจถึงบทบาทของประชาชนในฐานะ
พลเมืองได้ ว่าประชาชนจะต้องไม่วางเฉยต่อเรื่องสาธารณะ เพราะเรื่องสาธารณะจะ
เกี่ยวข้องในทางใดทางหนึ่งกับประชาชนทุกคนอยู่แล้ว การมีส่วนร่วมในการรับรู้ 
ติดตาม สนใจ แสดงความคิดเห็น ถกเถียง พูดคุย เหล่านี้เป็นการสร้างการกระท าเชิง



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[8] 
 

 

การสื่อสารที่จะช่วยในการคานอ านาจภาครัฐที่มีอ านาจในการด าเนินการต่างๆ และ
ภาคเอกชนที่มีทรัพยากรเงินในการลงทุนก่อสร้างต่างๆ ที่อาจอ้างประโยชน์ของการ
ลงทุนในแง่ของตัวเลขการจ้างงาน การน าเข้า การส่งออก เพื่อสร้างความชอบธรรม
ให้กับบตนเองได้ ฉะนั้น การสนใจติดตามเรื่องสาธารณะ จึงเป็นหนทางหนึ่งในการ
คานอ านาจและสร้างจิตส านึกของความเป็นพลเมืองให้เกิดขึ้น 
 

แนนซี่ เฟรเซอร์ กับพื้นที่สาธารณะ 
 

แนนซี่ เฟรเซอร์ (Nancy Fraser) นักทฤษฎีวิพากษ์ และนักสตรีนิยมชาว
อเมริกัน กล่าวถึงสังคมปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลงไป การเคลื่อนไหวของผู้คนใน
สังคมในพื้นที่สาธารณะที่ได้ขยายออกไปยังพื้นที่สื่อมากขึ้น อีกทั้งประเด็นในการ
พูดคุยถกเถียงกันในพ้ืนท่ีสาธารณะ ได้ขยายออกไปเป็นประเด็นสังคมและวัฒนธรรม
มากขึ้นว่า สังคมปัจจุบันได้มีการเปลี่ยนรูปจากการเมืองสมัยใหม่ไปเป็นการเมืองหลัง
สมัยใหม่ที่มีพลังอ านาจ ทั้งนี้การเปลี่ยนรูปของสังคมมีความสัมพันธ์กับการ
เปลี่ยนแปลงในพื้นที่สาธารณะ โดยเฟรเซอร์ กล่าวว่า พื้นที่ทางสังคมเป็นแง่มุมของ
ชีวิตในทางสังคมมากกว่าจะเป็นเรื่องเศรษฐกิจและกิจกรรมของรัฐ เนื่องจากพื้นที่
ทางสังคมเป็นพ้ืนท่ีที่พลเมืองได้เข้ามาพูดคุยถกเถียงและแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกัน
เกี่ยวกับสิ่งที่เป็นปัญหาร่วมกัน ขณะเดียวกัน ก็เป็นพื้นที่ที่ความหมายทางสังคม
เกิดขึ้น เคลื่อนไหว ถูกท้าทาย และถูกสร้างซ้ า ทั้งนี้ เฟรเซอร์เช่ือว่า พื้นที่ทางสังคม
ต้องประสบกับการเปลี่ยนแปลงที่ส าคัญที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนผ่านในธรรมชาติ
ของการเมือง การอธิบายพื้นที่สาธารณะจึงไม่สามารถอธิบายได้อย่างง่ายๆ ดังเช่นที่
เคยเข้าใจพ้ืนท่ีสาธารณะแบบสังคมสมัยใหม่ 
 

ในสังคมเสรีสมัยใหม่ พื้นที่สาธารณะที่ปัจเจกชนเข้าไปพูดคุยถกเถียง
แลกเปลี่ยนในเรื่องสาธารณะ พบว่า 1) จะต้องมีความเกี่ยวพันกับรัฐ 2) เป็นประเด็น
ที่สามารถเข้าถึงทุกคนได้ 3) เป็นประเด็นที่ทุกคนตระหนักถึงในฐานะที่เป็นเรื่อง
สาธารณะ 4) มีความเกี่ยวข้องกับผลประโยชน์ร่วม ทั้งสี่ประการนี้มีความเกี่ยวข้อง
กับความเป็นสาธารณะ ขณะเดียวกันก็มีส่วนที่เกี่ยวข้องกับความเป็นส่วนตัวด้วย



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[9] 
 

 

เช่นกัน นั่นคือ 5) มีความเกี่ยวข้องกับทรัพย์สินของปัจเจกบุคคลในระบบเศรษฐกิจ 
และ 6) มีความเกี่ยวข้องใกล้ชิดกับชีวิตส่วนตัว (Fraser, N., 1995 : 292).  
 

ในการพูดคุย ถกเถียง แลกเปลี่ยนความคิดเห็น หรือแม้กระทั่งสร้าง
ข้อตกลงร่วมกันในพื้นที่สาธารณะนั้น เฟรเซอร์ได้กล่าวถึงลักษณะของพื้นที่สาธารณะ
ในสังคมสมัยใหม่ที่คนท่ัวไปคุ้นเคยว่า (Fraser, N. et al., 2014 : 10 - 16) 
 

1. แม้ประชาชนจะมีความแตกต่างกันในด้านสถานภาพ อายุ การศึกษา 
หรือด้านอ่ืนๆ ประชาชนทุกคนก็สามารถถกเถียงกันได้ในภายใต้การปกครองระบอบ
ประชาธิปไตยบนพื้นที่สาธารณะ นั่นหมายความว่า คนที่มีฐานะยากจนแม้จะมี
สถานะทางด้านสังคมหรือสถานภาพการท างานที่ต่ ากว่าคนที่มั่งคั่งหรือชนช้ันกลาง 
แต่เขาก็จะมีโอกาสในการเข้าไปมีส่วนร่วมในการถกเถียงในพื้นที่สาธารณะ ไม่ต่าง
จากคนท่ีมีฐานะมั่งคั่ง ประสบความส าเร็จในอาชีพการงาน และมีสถานภาพในอาชีพ
ที่สูงกว่า  
 

2. ในสังคมประชาธิปไตยที่ดี จะต้องเช่ือมโยงทุกคนในสังคมเข้าด้วยกันสู่
พื้นที่หรืออาณาบริเวณที่ทุกคนจะสามารถมาพูดคุยกันได้ โดยสิ่งที่ทุกคนจะพูดคุยกัน
นั้น คือสิ่งที่ทุกคนตระหนักถึง สิ่งที่ทุกคนพิจารณาแล้วว่าเป็นสิ่งที่ดีส าหรับชุมชน 
รวมถึงความเช่ือร่วมกันที่มีต่อสาธารณะ นั่นคือ การพูดคุยกันในพื้นที่สาธารณะ
เดียวกันที่คนทุกกลุ่มมาร่วมกันพูดคุย จะท าให้พื้นที่สาธารณะเป็นพ้ืนท่ีแกนกลางของ
สาระที่มีความหลากหลาย 
 

3. ภายใต้มโนทัศน์พื้นที่สาธารณะ มีความเช่ือพื้นฐานว่า ผู้คนควรจะ
ถกเถียงกันในสิ่งที่เป็นความสนใจของสาธารณะ และสิ่งที่เป็นสิ่งที่ดีส าหรับทุกคน 
มากกว่าจะเป็นเรื่องผลประโยชน์ส่วนตัวหรือสิ่งท่ีดีเฉพาะบุคคล 

 
ลักษณะข้างต้นของพื้นที่สาธารณะในสังคมประชาธิปไตยที่คนทั่วไปคุ้นเคย 

เป็นเสมือนสมมติฐานท่ีทุกคนเชื่อเกี่ยวกับพ้ืนท่ีสาธารณะ แต่เฟรเซอร์ได้ตั้งค าถามต่อ
ลกัษณะข้างต้นทั้งสามประการว่า (Fraser, N., 1995 : 288 – 293) 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[10] 
 

 

1. การพิจารณาพื้นที่ทางสังคมว่าเป็นพื้นที่ท่ีคนท่ีแตกต่างกัน จะเข้ามาร่วม
ในการแสดงความคิดเห็นอย่างเท่าเทียมกันนั้น ในทางทฤษฎีพบว่า เป็นข้อเสนอที่ท า
ให้ดูเสมือนว่าทุกคนมีความเท่าเทียมกัน โดยความแตกต่างหรือความไม่เท่าเทียมกัน
ถูกรับรู้แต่ก็ถูกกันไว้ (Bracketed) โดยที่ไม่มีอะไรรับประกันได้ว่า ความไม่เท่าเทียม
กันที่ด ารงอยู่ในที่สาธารณะที่ให้ความส าคัญกับความหลากหลายนั้น จะรับประกัน
การมีส่วนร่วมในการพูดคุยถกเถียงได้อย่างเท่าเทียมกัน 
 

ในทางปฏิบัติเฟรเซอร์กลับมองว่า มโนทัศน์เรื่องความเท่าเทียมกันนั้น มี
ความซับซ้อนไม่สามารถอธิบายได้อย่างง่ายๆ นอกจากนี้ความไม่เท่าเทียมกันระหว่าง
สมาชิกในสังคม ท าให้กลุ่มที่เสียเปรียบในสังคมถูกจ ากัดโอกาสในการแสดงออก การ
พูด การมีสิทธ์ิท าให้คนอ่ืนได้ยินในสิ่งที่เขาพูด คิด และอธิบาย ซึ่งเฟรเซอร์เรียกสภาพ
นี้ว่า Protocols of Style and Decorum นั่นเพราะวิถีในการพูดและการแสดงออก 
ได้ท าหน้าท่ีบ่งช้ีและแยกปัจเจกบุคคลที่มีสถานภาพทางสังคมที่สูงกว่าออกจากคนที่มี
สถานภาพทางสังคมที่ต่ ากว่า การขาดวิถีในการพูดและแสดงออกในพื้นที่สาธารณะที่
เหมาะสม ส่งผลต่อทั้งผู้หญิง ชนกลุ่มน้อย และชนช้ันล่าง ความเป็นจริงที่เกิดขึ้นน้ีเอง 
จึงเป็นเง่ือนไขส าคัญที่จะท าให้ความคิดเห็น ความต้องการ รวมถึงเสียงของกลุ่มคน
เหล่านี้ ยากที่จะดังไปถึงกลุ่มคนอ่ืนๆ และได้รับการยอมรับจากคนกลุ่มอื่น 
 

2. ในสถานการณ์หรือในพื้นที่ที่ความไม่เทียมกันด ารงอยู่ดังปรากฏในข้อ
แรก เฟรเซอร์จึงปฏิเสธถึงการถกเถียงสาธารณะกันในพื้นที่เดียว เฟรเซอร์เช่ือว่าจะ
เป็นการดีกว่ามากที่จะมีพื้นที่สาธารณะที่หลากหลาย ที่สมาชิกจากกลุ่มสังคมที่
แตกต่างกัน หรือมีความสนใจในเรื่องเฉพาะแตกต่างกัน จะสามารถพูดคุยถกเถียงกัน
ร่วมกับคนอื่นๆ ได้ โดยการพูดคุยในกลุ่มที่หลากหลายเหล่านี้ ผู้คนจะสามารถพัฒนา
มุมมองทางเลือกท่ามกลางการเมืองกระแสหลักได้ และจะสามารถแข่งขันเพื่อให้
ได้มาซึ่งมุมมองที่มีผลต่อวาระทางการเมืองได้  
 

การกล่าวถึงค าว่าพื้นที่สาธารณะนั้น หากจะบอกว่าความเป็นสาธารณะ
หมายความถึงการที่ทุกคนตระหนักว่าเป็นเรื่องสาธารณะ ก็จะพบว่ามีความคลุมเครือ
อยู่มากว่าอะไรคือผลในเชิงวัตถุวิสัยที่ท าให้ทุกคนเห็นได้ว่าประเด็นหรื่อเรื่องนั้นๆ มี



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[11] 
 

 

ผลกระทบกับทุกคนจริงๆ และหากมองจากมุมมองคนนอก ประเด็นนั้นจะยังคงเป็น
เรื่องสาธารณะอยู่หรือไม่ หากไม่ เรื่องเหล่านั้นก็จะไม่ดึงดูดให้คนเข้ามามีส่วนร่วมใน
พื้นที่สาธารณะ และหากเป็นเช่นนั้น เรื่องนั้นก็ยังไม่ใช่ประเด็นสาธารณะใช่หรือไม่ 
เพราะไม่มีสิ่งใดที่รับประกันว่าคนภายนอกจะเห็นด้วยกับการพูดคุย ข้อเสนอ หรือ 
ผลของการพูดคุยที่อาจเป็นมติและมีผลกระทบกับคนอื่นๆ  
 

เฟรเซอร์กล่าวว่า สมาชิกของกลุ่มสังคมย่อยๆ เช่น กลุ่มผู้หญิง กลุ่ม
กรรมกร กลุ่มเพศที่สาม กลุ่มสีผิว ฯลฯ จะได้ประโยชน์ของการตั้งกลุ่มทางเลือก
สาธารณะที่หลากหลาย ซึ่ ง เฟรเซอร์ เรียกสภาพการณ์เ ช่นนี้ ว่า  Subaltern 
Counterpublic ทั้งนี้เพื่อเป็นสัญญาณว่ากลุ่มต่างๆ ที่หลากหลายนั้นเป็นกลุ่ม
คู่ขนานกับกลุ่มกระแสหลักหรือกลุ่มที่ครอบง าสังคมอยู่ พื้นที่นั้นจะเป็นพื้นที่แห่งการ
สร้างอัตลักษณ์ของกลุ่มของตนเองขึ้นมา โดยทุกคนจะมีความเท่าเทียมกันและ
สามารถมีการพูดคุยกันได้ (Dialogue) กลุ่มที่หลากหลายนั้นได้สร้างวาทกรรม 
แลกเปลี่ยนวาทกรรม และท าการปะทะวาทกรรมกัน ด้วยแนวทางนี้ กลุ่มทางเลือก
จะด าเนินการเพื่อให้ได้มาซึ่งความคิด และความคิดที่ตกผลึกจากการพูดคุย 
แลกเปลี่ยน และถกเถียงเหล่านั้น สามารถมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางในสังคม
บางอย่างได้ (Lovell, T., 2007: 82) 
 

ข้อเสนอของเฟรเซอร์ในข้อนี้มีความส าคัญและสามารถแก้ไขปัญหาในเชิง
ทฤษฎีที่มองพื้นที่สาธารณะแบบอุดมคติได้ เนื่องจากพบว่า ในทางปฏิบัติการให้กลุ่ม
คนท่ีมีความหลากหลายมาร่วมกันแสดงความคิดเห็น โดยเช่ือว่าจะอยู่บนพื้นฐานแห่ง
ความเสมอภาคและเท่าเทียมกันในการถกเถียงและแสดงความคิดเห็น เนื่องจากทุก
คนเป็นสมาชิกของสังคมเหมือนกัน และตระหนักในผลประโยชน์สาธารณะเหมือนกัน
นั้น ดูจะเป็นปัญหาในทางปฏิบัติอย่างมาก ซึ่งในสังคมไทยเองก็พบว่า เสียงของ
ชาวบ้านจะดังน้อยกว่าผู้ที่มีต าแหน่งในที่สาธารณะ ความคิดเห็นของชาวบ้านจะถูก
ละเลยเนื่องจากไม่ใช้ภาษาวิชาการไม่เข้าใจภาษาอังกฤษหรือภาษาเทคนิค 
ข้อเสนอแนะของชาวบ้านจะถูกปฏิเสธเนื่องจากไม่ได้รับการศึกษาระดับปริญญา 
ฉะนั้น การสร้างพื้นที่สาธารณะที่หลากหลายและสร้างกลุ่มทางเลือกขึ้นมา ผลที่ได้
จากการรวมกลุ่มพูดคุยนั้น จะเป็นพลังที่ส าคัญในการคานแนวคิดกระแสหลักหรือผู้ที่



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[12] 
 

 

มีอ านาจที่เป็นกลุ่มกระแสหลักในสังคมได้ หรืออาจน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงแนวคิด
หรือวาทกรรมหลักท่ีครอบง าสังคมได้ 
 

3. ภายในพื้นที่สาธารณะที่นักวิชาการหลายคนเสนอว่า เป็นพื้นที่ในการ
พูดคุยถกเถียงในเรื่องสาธารณะ ไม่ควรน าเอาเรื่องส่วนตัวหรือผลประโยชน์ส่วนตัว
เข้าไปพูดคุยกันในพ้ืนท่ีนี้ เฟรเซอร์ได้ปฏิเสธความคิดนี้ โดยกล่าวว่า สิ่งที่เกิดขึ้นจาก
ผลประโยชน์ส่วนตัวสามารถจะได้รับการยอมรับได้ ในฐานะประเด็นที่สาธารณะให้
ความสนใจหรือเห็นว่าเป็นสิ่งท่ีดีต่อส่วนรวม (Common Good) โดยประเด็นเหล่านี้
จะอยู่ในพื้นที่สาธารณะได้ ก็ด้วยการพูดคุยถกแถลงกัน และท าการปรับเปลี่ยนรูป
ของประเด็นท่ีถูกคนจ านวนหนึ่งมองว่าเป็นเรื่องส่วนตัว ให้กลายมาเป็นเรื่องที่ทุกคน
เห็นว่าเป็นเรื่องส่วนรวม กล่าวอีกนัยคือ การมีพื้นที่ที่หลากหลายเป็นการช่วยท าให้
ประเด็นที่ถูกมองว่าเป็นเรื่องส่วนตัวถูกเปลี่ยนรูปได้ ผ่านการพูดคุยถกเถียงกัน 
(Calhoun, C., 1996 : 46) 
 

ตัวอย่างเช่น เมื่อกลุ่มสตรีนิยมยกเอาประเด็นการคุกคามทางเพศขึ้นมา แต่
ประเด็นท่ีถูกยกขึ้นมาและความคิดในการเสนอแนวทางการแก้ไขปัญหาของกลุ่มสตรี
นิยมพบว่ายังไม่มีพลังและยังไม่ใช่ประเด็นที่มีการถกเถียงอย่างรุนแรงนัก เพราะคน
ส่วนใหญ่มองว่าการคุกคามทางเพศเป็นเรื่องส่วนตัว เกิดขึ้นกับบางคน รวมถึงสาเหตุ
ของการคุกคามทางเพศก็เพราะพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมของบางคนเท่านั้น ไม่ใช่เรื่อง
ที่เป็นผลประโยชน์สาธารณะ แต่เฟรเซอร์กลับมองว่าทั้งเรื่องส่วนตัวและเรื่อง
ส่วนรวม อีกท้ังเราเองไม่สามารถทึกทักว่า บางสิ่งหรือบางเรื่องควรถูกจ ากัดออกจาก
การอภิปรายสาธารณะ ยิ่งกว่านั้นประเด็นที่มีความส าคัญ เช่น การล่วงละเมิดทาง
เพศ หากถูกมองว่าเป็นเรื่องส่วนตัว ก็กลายเป็นสิ่งที่ช่วยธ ารงรักษาและเสริมสร้าง
พลังอ านาจของกลุ่มอภิสิทธ์ิในสังคม ซึ่งในที่น้ีคือ เพศชาย 
 

เฟรเซอร์เสนอว่า การแบ่งระหว่างพื้นที่ส่วนตัวและพื้นที่สาธารณะเป็นการ
แบ่งของสังคมสมัยใหม่ที่จอมปลอม เนื่องจากเป็นการแบ่งที่อยู่บนฐานของความคิด
แบบคู่ตรงข้ามของสังคมสมัยใหม่ ฉะนั้น จึงไม่ควรที่จะปล่อยให้การแบ่งแยกเช่นนี้
ก าหนดความเป็นสาธารณะ การโต้เถียง และอภิปรายทางการเมือง โดยประชาชน



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[13] 
 

 

เป็นเพียงแค่ผู้ตัดสินในสิ่งที่ควรจะถูกน ามาโต้เถียงกันในพื้นที่สาธารณะ นอกจากนี้ 
สังคมหลังสมัยใหม่ยังไม่ควรจะถูกจ ากัดด้วยมโนทัศน์ใดๆ ก็ตามว่าอะไรคือสิ่งที่ควร
อยู่ในความสนใจของสาธารณะหรือเป็นประโยชน์สาธารณะ 
 

การเสนอลักษณะของพื้นที่สาธารณะสามประการของเฟรเซอร์ วางอยู่บน
สมมติฐานว่าความเป็นสมัยใหม่ของพื้นที่สาธารณะ จะต้องถูกแทนท่ีด้วยลักษณะของ
ความเป็นหลังสมัยใหม่ แม้จะเป็นพื้นที่สาธารณะในสังคมประชาธิปไตยเสรีก็ตาม 
ดังนี ้(Fraser, N., 1995: 295) 
 

1. เป็นการลดความไม่เท่าเทียมกันระหว่างกลุ่มต่างๆ ในสังคม และเป็นการ
ปกป้องผู้คนจากการมีอ านาจที่ไม่เท่าเทียมกัน ด้วยการมีการอภิปรายโต้เถียงทาง
การเมือง 
 

2. เป็นการยอมรับและสนับสนุนกลุ่มที่มีความแตกต่างกัน ให้ได้มีโอกาสใน
การพูดคุยและโต้แย้งด้วยการแสดงบทบาทของกลุ่มของตนเอง 
 

3. เป็นการปฏิเสธความคิดที่ว่า ความเป็นส่วนตัวควรถูกถอดออกจากการ
พูดคุยสาธารณะ หรือจะต้องถูกจ ากัดออกจากการโต้แย้งสาธารณะ 
 

ลักษณะของพื้นที่สาธารณะที่เฟรเซอร์เสนอ สนับสนุนประชาธิปไตยแบบ
พหุนิยม ที่ให้ความส าคัญกับการมีกลุ่มคนที่หลากหลาย อันจะสะท้อนถึงความมี
ชีวิตชีวาทางการเมือง และยังแสดงให้เห็นถึงการมีส่วนร่วมทางการเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตย ว่าจะสามารถเกิดขึ้นได้อย่างกว้างขวางมากที่สุด ขณะเดียวกันเฟร
เซอร์ก็มองประเด็นเรื่องเพศ ชาติพันธุ์ และเพศสภาพ ว่ามีความส าคัญในการเมือง
หลังสมัยใหม่ แม้แต่ประเด็นเรื่องชนช้ันเองก็ยังมีความส าคัญอยู่มาก เพียงแต่ไม่ใช่
ประเด็นที่มีบทบาทครอบง าสังคมหรือมีความเหนือกว่าประเด็นอื่นๆ ในสังคมอีก
ต่อไป ทั้งนี้เพราะความไม่เท่าเทียมกันที่ยังคงมีอยู่ในสังคม ก็เกิดขึ้นจากหลากหลาย
สาเหตุ ไม่ว่าจะเป็นชนช้ัน เชื้อชาติ เพศ และเพศสภาวะ ที่เกี่ยวพันกันและมีอิทธิพล
ในการโต้แย้งกันในพื้นที่สาธารณะ อิทธิพลที่ประเด็นต่างๆ มีต่อกันและกัน รวมทั้ง



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[14] 
 

 

ความไม่เท่าเทียมกันรูปแบบต่างๆ คือ ลักษณะส าคัญของการเมืองหลังสมัยใหม่ 
ฉะนั้น ส าหรับเฟรเซอร์ ความไม่เท่าเทียมกันที่เกิดขึ้นในสังคม เกิดขึ้นเนื่องจาก
อุปสรรคอย่างน้อยสองประการ ประการแรก คือ การรับรู้ที่ผิดพลาด อันเนื่องจาก
การที่มีสถานะที่ด้อยกว่า โดยสถานะที่ด้อยกว่าได้กลายเป็นแบบแผนของคุณค่าเชิง
วัฒนธรรมที่ถูกท าให้อยู่ในรูปที่เป็นสถาบัน อันเป็นอุปสรรคต่อการมีส่วนร่วม 
ประการที่สอง คือ การขาดทรัพยากรที่จ าเป็นในการเข้าไปมีส่วนร่วมในการพูดคุย
ถกเถียงและมีปฏิสัมพันธ์กับบุคคลอื่น ซึ่งแสดงให้เห็นถึงปัญหาของสังคมนั้นว่า มี
ปัญหาด้านการจัดสรรด้านทรัพยากร (Liebenberg, S., 2007 :178-179) 
 

ฉะนั้น ยุทธศาสตร์ที่เฟรเซอร์เสนอเพื่อด าเนินการกับความไม่เท่าเทียมกัน
คือ การยืนยันและการเปลี่ยนรูป (Affirmation Strategies and Transformative 
Strategies) โดย Affirmation Strategies เป็นยุทธศาสตร์เพื่อจัดการแก้ไขความไม่
เท่าเทียมกัน โดย  ไม่ต้องแก้ไขโครงสร้างของสังคมที่สร้างความไม่เท่าเทียมกันนั้น 
และ Transformative Strategies เป็นการท าให้ผลของความยุติธรรมนั้นได้รับการ
แก้ไข ด้วยการปรับโครงสร้างใหม่ เพื่อให้ความยุติธรรมเกิดขึ้น (Fraser, N. and 
Axel H., 2003 : 74) 
 

ตัวอย่างที่เฟรเซอร์แสดงให้เห็นถึงประเด็นความไม่เท่าเทียมกัน คือ กรณี
ของ อนิต้า ฮิลล์ (Anita Hill) และ คลาเร้นซ์ ธอมัส (Clarence Thomas) 
(Haralombos, M., Martin H. and Robin H. , 2004 :  587-588) คือ ธอมัส (ผู้
พิพากษาผิวสีและมีมุมมองแบบอนุรักษ์นิยม) ได้รับการเสนอช่ือเป็นผู้พิพากษาศาล
ฎีกาของสหรัฐอเมริกาในปี 1991 โดยได้รับการสนับสนุนจากนักการเมืองฝ่ายขวา 
หลังการเสนอช่ือ อนิต้า ฮิลล์ (ปัจจุบันเป็นศาสตราจารย์ด้านกฎหมาย) สตรีผิวสีได้
กล่าวหาว่าธอมัสได้เคยล่วงละเมิดทางเพศเธอเมื่อครั้งที่เธอเคยท างานกันเขาหลายปี
ก่อน ประเด็นนี้ในมิติหนึ่ง อาจถูกมองว่าเป็นเพียงแค่เรื่องส่วนตัว แต่เนื่องจากการ
ล่วงละเมิดทางเพศเกี่ยวข้องกับเรื่องเพศ เช้ือชาติ และการแบ่งแยกชนช้ัน ฉะนั้นกรณี
ของธอมัสกับฮิลล์ จึงถูกยกขึ้นเป็นกรณีเฉพาะที่แสดงให้เห็นถึงความส าคัญของภาษา
ในการเมืองแบบหลังสมัยใหม่ เนื่องจากเป็นการโต้เถียงกับบนพื้นฐานเรื่องของ
ถ้อยค า ท่ีใช้ในการก าหนดประเด็นการถกเถียง นั่นคือ เกิดข้อถกเถียงกันว่า การล่วง



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[15] 
 

 

ละเมิดทางเพศเป็นเรื่องส่วนตัว หรือเรื่องสาธารณะ หากเป็นเรื่องส่วนตัวก็ไม่ควร
น ามาเป็นประเด็นในการแต่งตั้งบุคคลที่ก าลังด ารงต าแหน่งสาธารณะนี้ 
 

เมื่ออนิต้ากล่าวหาผู้พิพากษาธอมัส ปรากฏว่าคณะกรรมการตุลาการ
วุฒิสภา (Senate Judiciary Committee) ตัดสินใจที่จะไม่เผยแพร่ข้อกล่าวหาของ
ฮิลล์ แต่ด้วยแรงกดดันจากกลุ่มสตรีนิยมที่กล่าวหาคณะกรรมการว่าเลือกปฏิบัติทาง
เพศ และน าเอาประเด็นนี้ออกจากการโต้เถียงสาธารณะ ในที่สุดประเด็นเรื่องการ
คุกคามทางเพศเข้าสู่สภาและน าไปสู่การตั้งค าถามถึงการยอมรับได้และความชอบ
ธรรมของประเด็นนี้จากสาธารณะในเบื้องต้นนี้ ดูเหมือนจะเป็นความส าเร็จของกลุ่ม
สตรีนิยมที่สามารถน าเอาประเด็นนี้สู่สาธารณะได้ แต่เนื่องจากประธานาธิบดีซึ่งเป็นผู้
เสนอธอมัส ได้จัดการให้ข้อโต้แย้งนั้นตกไปด้วยการยืนยันว่าเป็นเพียงเรื่องส่วนตัว 
ชีวิตส่วนตัว ไม่ต่างจากการดูหนังลามก ซึ่งไม่เกี่ยวข้องกับการโต้แย้งหรือการโต้เถียง
สาธารณะ แต่ในที่สุด ธอมัส ประสบความส าเร็จได้รับเลือกเป็นผู้พิพากษาศาลสูงของ
สหรัฐอเมริกา ทั้งนี้ธอมัสใช้ประเด็นเรื่องเช้ือชาติในการป้องกันตนเอง ซึ่งเฟรเซอร์
อธิบายถึงวิธีการที่เขากล่าวอ้างว่าเป็น High Tech Lynching คือ การท าให้ฮิลล์เป็น
เหมือนคนผิวขาวที่เหยียดผิว หรือก็คือ ท าให้ฮิลล์ไม่ได้ถูกมองว่าเป็นคนผิวสี และ
ต าแหน่งของหญิงผิวสีกลายเป็นชายขอบ ธอมัสประสบความส าเร็จในการกล่าวอ้าง
ถึงการปกป้องความเป็นส่วนตัว แต่ฮิลล์ไม่สามารถได้รับการปกป้องตนเองเช่นนั้น 
เนื่องจากเพศหญิงมีความเสี่ยงสูงต่อการถูกคุกคามทางเพศจากเจ้านาย และ
ผู้บังคับบัญชา 
 

สรุป 
 
 การตั้งค าถามถึงแนวคิดพื้นที่สาธารณะที่เกิดขึ้นภายใต้บริบทของรัฐสมัย
ใหม่ ภายหลังสนธิสัญญาเวสต์ฟาเลีย (Westphalia Treaty) ที่ให้ความส าคัญกับ
ความเป็นประชาธิปไตย อ านาจอธิปไตย ดินแดน และการมีส่วนร่วมทางการเมือง แม้
จะได้สร้างการมีส่วนร่วมทางการเมืองให้มากขึ้นกว่าเมื่อครั้งเป็นรัฐศักดินาหรือรัฐ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์ แต่ก็ได้สร้างความคิดเรื่องความเป็นส่วนตวัและเรื่องสาธารณะ
แยกขาดออกจากกัน ส่งผลต่อการมีส่วนร่วมและประเด็นท่ีจะเข้าสู่การพูดคุยในพื้นที่



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[16] 
 

 

สาธารณะ ให้มีการแยกออกจากกัน ซึ่งแนนซี่ เฟรเซอร์ได้เสนอว่า เส้นแบ่งเรื่อง
ส่วนตัวและเรื่องส่วนรวม ไม่เพียงผลักหลายๆ ประเด็นออกจากการพูดคุยและ
หมักหมมปัญหาไว้เท่านั้น หากแต่ยังสร้างความไม่เท่าเทียมกันให้เพิ่มมากขึ้นจาก
โครงสร้างสังคมที่เป็นท่ีมาของความไม่เท่าเทียมกันอีกด้วย  
 

ฉะนั้น การพิจารณาพื้นที่สาธารณะและประเด็นสาธารณะที่ค านึงถึงความ
หลากหลายและการเมืองแบบพหุนิยม จะช่วยในการสร้างความเสมอภาคเท่าเทียม
กันให้เกิดขึ้นจริงได้มากข้ึน เพราะโลกปัจจุบันได้ก้าวสู่โลกหลังสมัยใหม่ ที่ประเด็นใน
การถกเถียงไม่ควรถูกจ ากัด และกลุ่มบุคคลที่เข้าร่วมก็ไม่ควรถูกกีดกันออกในทาง
ปฏิบัติ ข้อเสนอของเฟรเซอร์จะท าให้ประเด็นปัญหาต่างๆ รวมทั้งประเด็นท่ีถูกมองว่า
เป็นเรื่องส่วนตัวจะได้รับการหยิบยกขึ้นมา กลุ่มต่างๆ ในสังคม รวมทั้งกลุ่มชายขอบท่ี
ไม่มีสถานะในสังคม หรือถูกครอบง าจากกลุ่มหลักสามารถมีพื้นที่ในการถกเถียง
สาธารณะ รวมทั้งมีความชอบธรรมในการเคลื่อนไหวทางสังคมมากข้ึน  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 

 

[17] 
 

 

เอกสารและสิ่งอ้างอิง 
 
Calhoun, Craig. Ed. 1996. Habermas and the Public Sphere. London:  

MIT Press.  
Fraser, Nancy. 1995. “Politics, Culture, and the Public Sphere: toward a 
Postmodern Conception”, Social Postmodern: Beyond Identity  

Politics. Cambridge: Cambridge University Press, p292. 
Fraser, Nancy and Axel Honneth. 2003. Redistribution or Recognition?:  

A Political Philosophical Exchange. London: Verso. 
Fraser, Nancy et al. 2014. Transnationalizing the Public Sphere.  

Cambridge: Polity Press. 
Goode, Luck. 2005. Jürgen Habermas: Democracy and the Public  

Sphere. London: Pluto Press.  
Haralombos, Michael, Martin Holborn and Robin Heald. 2004.  

Sociology: Themes and Perspectives. London: Collins. 
Liebenberg, Sandra. 2007. “Needs, Rights and Transformation: The  

Adjudication of Social Rights in South Africa, (Mis) recognition,  
Social Inequality and Social Justice: Nancy Fraser and Pierre 
Bourdieu. New York: Routledge, pp178-179. 

Lovell, Terry. 2007. (Mis) recognition, Social Inequality and Social  
Justice: Nancy Fraser and Pierre Bourdieu. New York: 
Routledge. 

Nicholson, Linda and Steven Seidman, ed. 1995. Social Postmodern:  
Beyond Identity Politics. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Pusey, Michael. 2003. Key Sociologist: Jürgen Habermas. New York:  
Routledge. 

 
  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2558) 
 

[18] 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




