
 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[23] 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[24] 
 

 

 
 
 

แนวทำงกำรสร้ำงวิถีชีวิตแบบประชำธิปไตยบนพื้นฐำนของ
วัฒนธรรมชนเผ่ำพื้นเมืองในเขตภำคตะวันออกเฉียงเหนือ 

ของไทย* 
Paths to Create the Democratic Way of Life on the 

Native Cultural Background in Thailand’s North 
Eastern Region 

 
นำยนพพล  อัคฮำด** 

Noppon Akahat 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
*ตัดตอนมาจากสว่นหนึ่งของโครงการศึกษาแนวทางการสร้างวิถีชวีิตแบบประชาธิปไตยบนพื้นฐาน
ของวัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉยีงเหนือของไทย เป็นโครงการวิจัยที่ได้รับทุน
สนับสนุนการวิจยัจากกองทุนพัฒนาการเมืองภาคพลเมือง สภาพัฒนาการเมือง สถาบัน
พระปกเกล้า 
**อาจารย์ประจ าคณะรัฐศาสตร์และนิติศาสตร์ มหาวิทยาลยักาฬสินธุ์ 
E-mail : n-akahat@hotmail.co.th 

mailto:n-akahat@hotmail.co.th


 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[25] 
 

 

บทคัดย่อ 
 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ถอดบทเรียนกระบวนการท างานในชุมชน
แต่ละวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ที่แสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างคุณลักษณะของ
วิถีประชาธิปไตยชุมชนกับวิถีวัฒนธรรมชุมชน และ 2) วิเคราะห์และอภิปรายผลที่จะ
น าไปสู่การสร้างบทสรุปจากการศึกษาในการใช้เป็นแนวทางการสร้างวิถีชีวิตแบบ
ป ร ะ ช า ธิ ป ไ ต ย บ น พื้ น ฐ า น ขอ ง วั ฒน ธ ร ร ม ชน เ ผ่ า พื้ น เ มื อ ง ใ น เ ข ต ภ า ค
ตะวันออกเฉียงเหนือของไทยเป็นแบบองค์รวม ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ได้แก่ 
การใช้เทคนิคแบบกรณีศึกษาใน 5 ชุมชนชาติพันธ์ุที่มีลักษณะตามที่ต้องการศึกษา ใช้
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญ จ านวน 18 - 22 คน เพื่อสัมภาษณ์ข้อมูลเชิงลึก และการ
ประชุมกลุ่มย่อย รวมทั้งการสังเกตแบบมีส่วนร่วมในกิจกรรมของชุมชน และน าข้อมูล
เอกสารที่เกี่ยวข้องมาท าการวิเคราะห์เนื้อหา และการวิเคราะห์วาทกรรมเปรยีบเทียบ
จากบริบทของภาษาที่เรียบเรียงข้ึนจากข้อมูลเชิงพรรณนาและท าการตรวจสอบสาม
เส้าของข้อมูลเพื่อให้ได้ข้อมูลที่ถูกต้องในการใช้พรรณนาในการแสดงผลในครั้งนี้  

ผลการศึกษาพบว่า วิถีวัฒนธรรมชุมชนสามารถส่งเสริมให้เกิดคุณลักษณะ
ของความเป็นประชาธิปไตยในชุมชนชาติพันธุ์พื้นเมืองในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ตามที่ศึกษาได้โดย  1) ชุมชนมีการสร้างเกาะป้องกันชุมชนด้วยวิถีวัฒนธรรมชุมชน
ขึ้น  2) ประชาธิปไตยชุมชนต้องอาศัยพื้นฐานความเป็นชุมชนเสมอ  3) 
ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการหนึ่งของวิถีวัฒนธรรมในชุมชน ซึ่งวิถีดังกล่าวท า
ให้เกิดพลังของชุมชนในการใช้เป็นวิธีการช่วยท างานชุมชน หรือน ามาปรับใช้ในการ
จัดท าบริการสาธารณะหรือการด าเนินงานตามนโยบายภาครัฐท่ีเข้าไปสู่ชุมชน  ซึ่งท า
ให้เกิดกระบวนการสร้างประชาธิปไตยในชุมชนที่ส าคัญ คือ 1) ประชาธิปไตยแบบ
ปกป้อง ได้แก่ การสร้างภูมิคุ้มกันภายในชุมชนด้วยกลไกการสร้างวัฒนธรรมชุมชน 2) 
ประชาธิปไตยแบบทางตรง ได้แก่  การคัดเลือกตัวแทนสมาชิกหรือคณะกรรมการ
ของชุมชนเพื่อท ากิจกรรมสาธารณะ โดยมุ่งเน้นและให้ความส าคัญไปกับความเป็น
ผู้น าที่ต้องผ่านการพิสูจน์ตัวเองจนได้รับการยอมรับจากสมาชิกในชุมชน  3) 
ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม ได้แก่ ชาวชุมชนได้ร่วมกันแก้ปัญหาด้วยกระบวนการ
การมีส่วนร่วมจากการลงมือท างานเองตามความสนใจและความถนัดของแต่ละคน  
4) ประชาธิปไตยแบบปรึกษาหารือ ได้แก่ มีการเรียกประชุมสม่ าเสมอ มีการแบ่ง



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[26] 
 

 

หน้าท่ีความรับผิดชอบภายในชุมชน มีความโปร่งใสในการท างานของกลุ่มในหมู่แกน
น าซึ่งชุมชนเชื่อว่าเป็นผู้ที่มีความรู้ความสามารถ และมีระบบผู้อาวุโสเป็นที่สร้างความ
เช่ือถือในการกลั่นกรองประเด็นการปรึกษาหารือ มีการแบ่งการดูแลเป็นระบบย่อย
ท าหน้าที่ประสานงานและด าเนินการแลกเปลี่ยนการรับฟังความเห็นของสมาชิกให้
เป็นไปอย่างท่ัวถึง  เป็นต้น  ซึ่งกระบวนการดังกล่าวได้น าไปสู่แนวทางการพัฒนาการ
ให้บริการสาธารณะระหว่างสมาชิกชุมชนด้วยกันซึ่งเป็นปรากฏการณ์หนึ่งส าหรับการ
สร้างความเป็นพลเมืองแบบประชาธิปไตยที่เหมาะสมกับชุมชนที่ใช้วิถีวัฒนธรรมชน
เผ่าพื้นเมืองในการพัฒนาตนเองตามที่เกิดขึ้นดังนี้  1) สร้างความรับผิดชอบ  ที่
สามารถสร้างนักบริหารในชุมชนขึ้น ให้มีความรับผิดชอบต่อสมาชิกคนอื่นๆในชุมชน 
ในฐานะที่ตนเป็นตัวแทนของชุมชนที่มีภาระหน้าที่ความรับผิดชอบต่อสมาชิกของ
ชุมชนเดียวกันเพิ่มขึ้น  2) การสร้างพลเมือง ท่ีมีการใส่จิตวิญญาณของชุมชนเข้าไปใน
การท างานให้กับชุมชน  ถือเป็นหลักการส าคัญของการสร้างพลเมืองของการปกครอง
ในระบอบประชาธิปไตย  และ  3) การสร้างภาคประชาสังคมในการสะท้อนความคิด
และความต้องการของชุมชน  ซึ่งเป็นตัวแทนที่เกิดขึ้นระหว่างภาครัฐและสมาชิกใน
ชุมชน ในการที่จะท าหน้าที่ปกป้องผลประโยชน์สาธารณะให้เกิดขึ้นกับทั้งสองฝ่าย  
ท าให้ชุมชนสามารถท าการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างหรือวิธีการท างานชุมชนให้
เหมาะสมกับบริบทชุมชน และเป็นที่น่าพึงพอใจให้แก่หน่วยงานรัฐที่เห็นความส าคัญ 
จนน าไปสู่การท าให้เกิดความเข้มแข็งของสังคมขนาดเล็กที่มีการใช้วัฒนธรรมชาติ
พันธุ์พ้ืนเมืองของกลุ่มตนในการด ารงอยู่ในสังคมประชาธิปไตยดังเช่นปัจจุบันอยู่ได้ 
 
ค ำส ำคัญ : ประชาธิปไตยชุมชน, วีถีวัฒนธรรมชุมชน, ชุมชนชาติพันธุ์พื้นเมือง, ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[27] 
 

 

Abstract 
 

This Article aimed to 1) review practices of ethnic communities 
that demonstrate a relationship between community democracy and 
elements of ethnic culture, and 2) analyse and discuss the results that 
would lead to prospects of democratic development based on ethnic 
cultures in northeastern region of Thailand in overall. Qualitative case 
study method was used in five ethnic communities with proper 
features for research, Each case employed a group of 18 - 22 key 
informants in in-depth interviews and focus group discussions, including 
participant observation in community activities and content analysis of 
relevant documents. A comparative discourse analysis of language 
contexts compiled from descriptive information and data triangulation 
were also implemented so as to obtain accurate information for the 
description of the results.  
 The results showed that elements of community culture can 
promote qualities of democracy in ethnic communities of northeastern 
region: 1) community has formed protective barrier through community 
culture, 2) community democracy always depends on fundamental 
elements of community, and 3) community democracy is a progression 
in community culture which develops into community potentials to aid 
community service, to be applied in public service management, or to 
implement public policy for the community. These led to significant 
development of democracy in community; 1) protective democracy - 
building immunity within the community through community culture 
development mechanism,  2) direct democracy - election of 
community representatives or committee to conduct public activities 
with emphasis on approval from the community, 3) participatory 
democracy - community members partaking in problem solving through 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[28] 
 

 

participatory functioning, 4) deliberative democracy -  periodical 
conference, allocating responsibilities within the community, having 
transparency among approved leaders in public work performance and 
seniority system to put credence in agenda screening, allotting 
management into subsystems to coordinate and organise conference 
among members. These practices have evolved into schemes for 
public service performance improvement among community members 
which was a phenomenon that shaped democratic citizenship suitable 
for communities that used elements of ethnic culture to improve 
themselves: 1) building responsibilities that could create administrators 
in the community, accountable to other members as representatives 
who assumes more responsibilities towards members of their own 
community, 2) building citizenship which embodies sense of 
community into community service, a key principle of building 
democratic citizenship, and 3) building a civil society that reflects 
thoughts and needs of a community, bridging the government and the 
community members in order to secure public interest for both parties, 
allowing changes in community structure or method of operation to 
match its context, becoming satisfactory to concerning public agencies, 
leading to potency of a small society that applies own traditional 
ethnic culture to live on in democratic society as in modern times.  
 
Keywords: Community Democracy, Cultural Elements of Community, 
Traditional Ethnic Community, Northeastern Region 
 
 
 
 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[29] 
 

 

บทน ำ 
 

โครงการศึกษาแนวทางการสร้างวิถีชีวิตแบบประชาธิปไตยบนพื้นฐานของ
วัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย เป็นโครงการวิจัยที่
เกิดขึ้นเพื่อสนองพันธกิจของสภาพัฒนาการเมือง สถาบันพระปกเกล้า ซึ่งเป็นสถาบัน
ที่ให้การสนับสนุนความรู้ทางด้านวิชาการให้แก่ฝ่ายนิติบัญญัติของรัฐ  โดยพยายาม
พัฒนาองค์ความรู้ทางด้านประชาธิปไตยพื้นฐานจากวิถีชุมชน หรือประชาธิปไตยแบบ
ชาวบ้านในการน ามาเป็นทางเลือกหนึ่ง ส าหรับใช้เป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการพัฒนา
การเมืองการปกครองในระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข  
ซึ่งเป็นระบอบการเมืองการปกครองหลักของชาติที่ส าคัญ ทั้งนี้เพราะหากจะท าให้
ระบอบดังกล่าวมีความเข้มแข็ง มั่นคง และยั่งยืนได้ก็ต้องพยายามท าความเข้าใจและ
เรียนรู้วิถีการปกครองและการจัดการปัญหาร่วมกันของชุมชนท้องถิ่นต่างๆ เพื่อจะได้
น ามาสร้างองค์ความรู้และพัฒนาแนวทางการสร้างสังคมประชาธิปไตยให้เกิดความ
เข้มแข็งและยั่งยืนต่อไป 
 

เพราะในปัจจุบัน เป็นที่รับทราบกันดีว่าสังคมไทยก าลังประสบปัญหา
ทางด้านการเมืองและการปกครองในระบอบประชาธิปไตย  ที่ประชาชนแต่ละฝ่ายไม่
สามารถตกลงหรือสร้างความเข้าใจบนพื้นฐานของค าว่า "ประชาธิปไตย" ที่สอดคล้อง
และรับเป็นหลักการเดียวกันได้ ท าให้เกิดการรับรู้ภาพความเป็นประชาธิปไตยทั้งใน 
"ขาว -ด า" ดังจะเห็นได้จากการเกิดวิกฤติการณ์ทางการเมืองที่เกิดขึ้นในช่วงเกือบ
ทศวรรษที่ผ่านมาจนถึงปัจจุบัน  ท าให้เกิดค าถามถึงปัญหาเสถียรภาพทางการเมือง
ในระบอบประชาธิปไตยและที่มาของปัญหาดังกล่าว ซึ่งหลายฝ่ายได้เสนอความ
คิดเห็นและค้นหาสาเหตุต้นตอของความล้มเหลวทางการเมืองในระบอบการปกครอง
แบบประชาธิปไตยซึ่งใช้ในการปกครองประเทศมาตั้งแต่  พ.ศ. 2475 และเสนอ
แนวความคิดแตกแขนงออกไปต่างๆนานา ตั้งแต่ระดับสถาบันทางการเมืองจนถึง
ระดับตัวปัจเจกบุคคล รวมทั้งโครงสร้างสังคมและวัฒนธรรมที่ด ารงอยู่ ว่าเป็นต้นตอ
ของความล้มเหลวหรือที่มาของปัญหาของการปกครองในระบอบประชาธิปไตยของ
ชาติ  ซึ่งหากย้อนกลับไปในประวัติศาสตร์ก่อนสถาปนาเป็นสังคมประชาธิปไตย
ดังเช่นทุกวันนี้ สังคมไทยประกอบด้วยผู้คนหลากหลายชนชาติ หลากหลาย



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[30] 
 

 

วัฒนธรรม แตกแขนงไปตามบริบทพื้นที่และชาติพันธุ์ที่ตนเองสังกัด ซึ่งวัฒนธรรม
จากกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ เหล่านี้ต่อมาได้หล่อหลอมขึ้นเป็น "วัฒนธรรมไทย"  (ฉัตร
ทิพย์ นาถสุภา, 2547) อันเป็นวัฒนธรรมหลักของคนในรัฐประชาชาติปัจจุบัน   ซึ่งก็
ไม่แตกต่างอะไรกับวิถีชีวิตทางการเมืองของผู้คนก็ย่อมมีความหลากหลายไปตาม
วัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธ์ุที่หล่อหลอมรวมกัน จนกลายมาเป็นรากฐานของวิถีชีวิตทาง
การเมืองในระดับชาติในปัจจุบันเช่นกัน (ชัยอนันต์  สมุทธวนิช, 2553) ดังนั้นเมื่อการ
ปกครองระดับชาติเกิดวิกฤติทางด้านการสร้างความเข้าใจร่วมกันถึงลักษณะความ
เป็นประชาธิปไตยที่จะสามารถท าให้ประชาชนทุกคนด ารงตนในฐานะพลเมืองหนึ่งใน
ระบอบประชาธิปไตยของรัฐแห่งนี้ได้อย่างเท่าเทียมและเสมอภาคกันบนความเข้า
ใจความหลากหลายได้ จึงจ าเป็นที่จะต้องท าความเข้าใจลักษณะพื้นฐานและพยายาม
มองหาแนวทางการพัฒนาความรู้ทางด้านการเมืองการปกครองจากการเรียนรู้วิธีการ
จัดการสังคม การสร้างวัฒนธรรมชุมชนในการเป็นแกนกลางแห่งการพัฒนา การเน้น
ภาคชุมชนซึ่งเป็นหน่วยทางสังคมตามธรรมชาติที่เกิดขึ้นจากระบบความไว้เนื้อเช่ือใจ 
ความสมัครสมานสามัคคี ความเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกันให้สามารถเข้ามามีส่วนร่วมและ
ก าหนดทิศทางของการเมืองของตนเองได้ หรือสามารถน าวิถีชุมชนมาใช้พัฒนา
รูปแบบการจัดการสังคมให้เหมาะสมกับสภาพสังคมตนเองซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของรัฐ ที่
ควรได้รับการสนับสนุนและเข้าใจจากคนกลุ่มอื่นที่อยู่ต่างวัฒนธรรมแต่อยู่ภายใน
ระบอบการเมืองแบบประชาธิปไตยของชาติได้  
 

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ หรือภาคอีสานก็เช่นกัน ประกอบด้วยชุมชน
หลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์มาตั้งถิ่นฐานกระจายอยู่ทั่วไป ในจ านวนดังกล่าวประชากร
ส่วนใหญ่เป็นกลุ่มไท -ลาว (tai-lao) นอกจากน้ีจะเป็นกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ได้แก่ ทาง
ตะวันออกเฉียงเหนือของภูมิภาคมีประชากรที่สืบเช้ือสายมาจากชาติพันธุ์ผู้ไทหรือภู
ไท ส่วนตอนใต้ของภาคมีชาวไทยเชื้อสายเขมร และกูยเป็นส่วนใหญ่  นอกจากนี้ยังมี
ชาวไทโคราชอยู่ในเขตจังหวัดชัยภูมิ บุรีรัมย์และนครราชสีมา เป็นต้น ซึ่งประชากร
หลากหลายชาติพันธุ์ในภูมิภาคนี้ต่างประกอบกันเป็นกลุ่มชนที่มีวัฒนธรรมชาติพันธุ์
พื้นเมือง ที่มีภาษาและวัฒนธรรมแตกต่างกัน แต่การที่กลุ่มชนที่แตกต่างกันทางชาติ
พันธุ์และต่างวัฒนธรรมเข้ามาอยู่รวมกันน้ันท าให้แต่ละกลุ่มจะมีวัฒนธรรมย่อย (Sub 
- culture) ภายในเขตของตนเองเกิดขึ้น เรียกว่า วิถีชุมชน อันได้แก่ วิถีแห่งความคิด 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[31] 
 

 

ความรู้สึก หรือพฤติกรรมใด ๆ ของมนุษย์ในส่วนรวมที่มีรูปแบบเดียวกันและแสดงให้
ปรากฏออกมาเป็นภาษา ความเช่ือ ศิลปการแสดง พิธีกรรมและระเบียบแบบแผน
ประเพณีต่างๆ เป็นต้น  ซึ่งกระบวนการสร้างสรรค์และถ่ายทอดวัฒนธรรมอันเป็นวิถี
ชีวิตสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน  ย่อมถูกก าหนดโดยวัฒนธรรมของกลุ่มชนนั้น ๆ ทั้งนี้
ขึ้นอยู่กับประสบการณ์และสภาพแวดล้อมแต่ละสังคมด้วย  ดังนั้นวิถีชุมชนในระบอบ
ประชาธิปไตยในปัจจุบันก็เช่นกัน จ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเข้าใจวิถีชีวิต พฤติกรรม 
และบุคลิกภาพของคนกลุ่มต่างๆ เพราะการศึกษาประชาธิปไตยเชิงวิถีของไทยเท่าที่
ผ่านมายังขาดการท าความเข้าใจรากฐานของชีวิตมนุษย์ในสังคมที่ก่อตัวกันขึ้นบน
พื้นฐานของวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ต่างๆ จนกลายเป็นวิถีสังคมประชาธิปไตยของ
ไทยเช่นท่ีปรากฏในปัจจุบัน ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าจ าเป็นอย่างยิ่งที่เราต้องท าความเข้าใจวิถี
ชีวิตประชาธิปไตยบนพื้นฐานของวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ โดยเฉพาะใน
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือซึ่งเป็นภูมิภาคที่ค่อนข้างขาดแคลนองค์ความรู้เกี่ยวกับวิถี
ประชาธิปไตยพื้นฐานจากวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ต่างๆ อันเป็นวัฒนธรรมของคน
ส่วนใหญ่ที่อาศัยในภูมิภาคนี้และ/หรือที่มีความสัมพันธ์กับภูมิภาคนี้ เพราะที่ผ่านมา
ปัญหาจากการพัฒนาภูมิภาคนี้ที่เกิดขึ้นจากการก าหนดนโยบายของรัฐ ณ ศูนย์กลาง
อ านาจได้กลายเป็นปัญหาระดับชาติในหลายเรื่อง ซึ่งปัญหาที่เกิดขึ้นส่วนหนึ่งก็เป็น
ผลมาจากรัฐ ณ ศูนย์กลางอ านาจยัดเยียดความคิด ความเช่ือ และแบบแผนปฏิบัติ
ให้กับประชาชนและชุมชนในภูมิภาคนี้ในฐานะส่วนหนึ่งของวาทกรรมการพัฒนา
ตามที่เกิดขึ้น  ซึ่งขาดรากฐานความเข้าใจทางด้านประชาธิปไตยเชิงวิถีของชุมชน
ต่างๆในภูมิภาคนี้อย่างยิ่ง ดังนั้นโครงการศึกษาแนวทางการสร้างวิถีชีวิตแบบ
ป ร ะ ช า ธิ ป ไ ต ย บ น พื้ น ฐ า น ขอ ง วั ฒน ธ ร ร ม ชน เ ผ่ า พื้ น เ มื อ ง ใ น เ ข ต ภ า ค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย  จึงเปรียบเสมือนสะพานเชื่อมโยงระหว่างกลุ่ม
ผู้ปกครองหรือผู้ก าหนดนโยบายและกลุ่มชาวบ้านหรือชาวชุมชนที่เป็นผู้รองรับ
นโยบายหรือผู้อยู่ภายใต้การปกครองให้เกิดความเข้าใจ  และเกิดความร่วมมือกันทั้ง
สองฝ่ายบนพื้นฐานประชาธิปไตยร่วมกัน ในอันจะก่อให้เกิดความเข้าใจและสร้าง
ความร่วมมือเพื่อแก้ไขปัญหาความแตกต่างทางความคิดและการด าเนินชีวิตของ
ประชาชนในสังคมที่ปกครองในระบอบการเมืองแบบประชาธิปไตยอันมี
พระมหากษัตริย์เป็นประมุขของไทยในปัจจุบันได้ 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[32] 
 

 

วัตถุประสงค์กำรวิจัย 
 

ในการศึกษาครั้งนี้ได้ก าหนดวัตถุประสงค์ไว้ดังน้ี 
 

1.เพื่อถอดบทเรียนกระบวนการท างานในชุมชนแต่ละวัฒนธรรมชุมชนชาติ
พันธุ์ท่ีแสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างคุณลกัษณะของวิถีประชาธิปไตยชุมชนกับวิถี
วัฒนธรรมชุมชนตามที่ศึกษาว่าสามารถน าปรับใช้หรือพัฒนาเป็นคุณค่าเชิงวัฒนธรรม
ชุมชนในการจัดการสังคมของตนท่ามกลางกระแสการเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่
เกิดขึ้นในปัจจุบัน  
 

2. เพื่อวิเคราะห์และอภิปรายเชิงความสัมพันธ์จากวิถีวัฒนธรรมชุมชนกับ
วิถีชีวิตประชาธิปไตยชุมชนในชุมชนชาติพันธุ์ตามที่ศึกษาเพื่อสร้างบทสรุปจาก
การศึกษาในการใช้เป็นแนวทางการสร้างวิถีชีวิตแบบประชาธิปไตยบนพื้นฐานของ
วัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยเป็นแบบองค์รวม 
  

ระเบียบวิธีวิจัย 
 

การศึกษาครั้งนี้ใช้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) 
ได้แก่ การใช้เทคนิควิธีการวิจัยแบบกรณีศึกษา (Case study) เพื่อให้ได้ชุมชนที่มี
ความเข้มแข็งทางด้านวิถีวัฒนธรรมชุมชนและสามารถเป็นส่วนหนึ่งของการพัฒนา
เป็นวิธีการท างานชุมชนเพื่อให้เกิดการจัดท าบริการสาธารณะที่เหมาะสมและ
พึ่งตนเองได้ ในชุมชน  โดยการส ารวจชุมชนดังกล่าวเบื้องต้นในพื้นที่ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือและน าข้อมูลมาระดมความคิดเห็นในคณะที่ปรึกษา ผู้วิจัยและ
ผู้ช่วยวิจัย ปรากฏว่าได้กรณีศึกษาใน 5 ชุมชนชาติพันธุ์ที่มีลักษณะตามที่ต้องการ
ศึกษาได้แก่ ชุมชนบ้านสาวะถี ต าบลสาวะถี อ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น  เป็น
กรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชนวัฒนธรรมไทลาว, ชุมชนบ้าน
หนองห้าง ต าบลหนองห้าง อ าเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ เป็นกรณีศึกษา
ชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชนวัฒธรรมผู้ไท, ชุมชนบ้านกุดนาแก้ว 
ต าบลภูฝ้าย อ าเภอขุนหาญ จังหวัดศรีสะเกษ เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[33] 
 

 

มีลักษณะเป็นชุมชนวัฒนธรรมไทเขมรหรือขะแมร์, ชุมชนบ้านอาลึ ต าบลส าโรงทาบ 
อ าเภอส าโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์ เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะ
เป็นชุมชนวัฒนธรรมไทกูย และชุมชนบ้านสามัคคี ต าบลรังกาใหญ่ อ าเภอพิมาย 
จังหวัดนครราชสีมา เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชน
วัฒนธรรมไทโคราช ซึ่งในแต่ละกรณีศึกษาใช้กลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key Informant) 
จ านวน 18 - 22 คนตามความครบถ้วนของข้อมูล ได้แก่ ผู้น าชุมชนแบบทางการ 
ได้แก่ ก านัน – ผู้ใหญ่บ้าน คณะกรรมการหมู่บ้าน สมาชิกท้องถิ่นและผู้บริหาร
ท้องถิ่นในแต่ละชุมชน, ผู้น าชุมชนตามธรรมชาติ ได้แก่ ผู้ที่มีบทบาทเป็นแกนน า
ชาวบ้านในการพัฒนาชุมชนซึ่งไม่มีบทบาททางราชการ เช่น หัวหน้ากลุ่มอาชีพ, 
มัคนายกวัด เป็นต้น , พระสงฆ์, ปราชญ์ชาวบ้านที่เป็นที่นับถือในชุมชน เช่น เฒ่าจ้ า 
หมอพราหมณ์ หมอเหยา หมอล า  เป็นต้น , สมาชิกชุมชนที่เข้าร่วมกิจกรรมของ
ชุมชนสม่ าเสมอ และเจ้าหน้าที่หน่วยงานรัฐหรือข้าราชการที่เกี่ยวข้องหรือมีส่วน
สนับสนุนกิจกรรมของชุมชน   เพื่อสัมภาษณ์ข้อมูลเชิงลึก (indept- interview) และ
การประชุมกลุ่มย่อย (Focus group) รวมทั้งการสังเกตแบบมีส่วนร่วมในกิจกรรม
ของชุมชน และน าข้อมูลเอกสารที่เกี่ยวข้องมาท าการวิ เคราะห์เนื้อหา (Content 
Analysis) และการวิเคราะห์วาทกรรมเปรียบเทียบจากบริบทของภาษาที่เรียบเรียง
ขึ้นจากข้อมูลเชิงพรรณนา(Comparasion Discourse Analysis) และท าการ
ตรวจสอบสามเส้าของข้อมูลเพื่อให้ได้ข้อมูลที่ถูกต้องในการใช้พรรณนาในการ
แสดงผลในครั้งนี ้
 

ผลกำรวิจัย 
 
 สามารถสรุปผลการศึกษาท่ีได้ดังนี้ 
 

จากการศึกษาเบื้องต้นถึงสภาพประวัติศาสตร์ความเป็นมาของชุมชนชาติ
พันธุ์พื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยทั้ง 5 กรณีศึกษา พบว่า 
สามารถแยกได้เบื้องต้นเป็น 2 กลุ่มชาติพันธุ์ใหญ่ๆ ตามลักษณะภาษา วิถีชีวิต 
ประเพณีและพิธีกรรมที่ถือปฏิบัติในชุมชน ได้แก่ กลุ่มชาติพันธุ์ที่มีวัฒนธรรมไท – 
ลาว ได้แก่ ชุมชนวัฒนธรรมไทลาว และชุมชนวัฒนธรรมผู้ไท ส่วนอีกกลุ่มชาติพันธุ์



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[34] 
 

 

หนึ่ง เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีวัฒนธรรมมอญ – เขมร ได้แก่ ชุมชนวัฒนธรรมไทเขมร
หรือขะแมร์, ชุมชนวัฒนธรรมไทกูย และชุมชนวัฒนธรรมไทโคราช และชุมชนชาติ
พันธุ์ท่ีอาศัยอยู่ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือเหล่านี้ต่างแยกออกได้เป็น 2 กลุ่มใหญ่ๆ 
อีกที ได้แก่ กลุ่มผู้ที่อาศัยอยู่ในพื้นที่มาตั้งแต่อาณาจักรโบราณ เช่น อาณาจักรเจนละ 
อาณาจักรศรีโคตรบูรณ์ หรืออาณาจักรขอม เป็นต้น และส่วนหนึ่งเป็นผู้ที่อพยพเข้า
มาอยู่ใหม่ภายหลังในปลายอยุธยาและต้นรัตนโกสินทร์ และกลายเป็นประชาชนส่วน
หนึ่งที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนืออันเป็นอาณาเขตของรัฐไทยตั้งแต่
สมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมา ซึ่งสามารถสืบทอดและด ารงวิถีชุมชนผ่านภาษา ความเช่ือ 
ประเพณีและพิธีกรรมของตนปะปนกับวิถีพัฒนาของรัฐที่เข้ามาในชุมชนซึ่งมีทั้งส่วน
สนับสนุนและท าลายล้างซึ่งกันและกันบ้าง สร้างการยอมรับและต่อต้านบ้าง แต่
อย่างไรก็ตามการศึกษาครั้งนี้มุ่งค้นหาลักษณะประชาธิปไตยชุมชนที่ส าคัญจากการ
เข้าสังเกตแบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์เชิงลึก และการประชุมกลุ่มย่อยเพื่อระดม
ความคิดเห็นของชาวชุมชนที่ศึกษา ซึ่งจะแยกอธิบายตามชุมชาติชาติพันธุ์พื้นเมืองที่
เข้าศึกษาดังนี ้
 

1. ชุมชนวัฒนธรรมไทลำวบ้ำนสำวะถี ต ำบลสำวะถี อ ำเภอเมือง
ขอนแก่น จังหวัดขอนแก่น เป็นชุมชนที่ใช้วิถีวัฒนธรรมชุมชนไทลาวที่ส าคัญ คือ 
การใช้ฮีต 12 หรือจารีตประเพณี 12 เดือน ของชาวไทลาวมาฟื้นฟูชุมชน และวัดมี
การใช้ฮีต 12 เป็นกลไกการสมานชุมชนให้เกิดความสามัคคีกันเป็นปึกแผ่นและสร้าง
ความร่วมมือในการท ากิจกรรมต่างๆให้เกิดขึ้นในชุมชนได้ ซึ่งท าให้ชุมชนสาวะถีเป็น
ชุมชนหนึ่งที่มีกระบวนการท างานด้วยวิถีประชาธิปไตยชุมชนบนพื้ นฐานของ
วัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองแบบไทลาวหรือไทอีสานจากการถอดบทเรียนการจัดท า
บริการสาธารณะเพื่อแก้ไขปัญหาชุมชนผ่านการด าเนินกิจกรรมลด ละ เลิกอบายมุข
ในโครงการชุมชนตัวอย่างวัฒนธรรมสันติวิธีบ้านสาวะถี โดยกระทรวงวัฒนธรรมและ
กระทรวงยุติธรรมที่มีการด าเนินการมาตั้งแต่ปี 2551 จนถึงปัจจุบัน (2558) ซึ่งได้ข้อ
ค้นพบลักษณะประชาธิปไตยที่ส าคัญ  ได้แก่   
 

1) มีการสร้างชุมชนด้วยกลไกทางวัฒนธรรมผ่านการจัดกิจกรรมประเพณี
ของชุมชนเพื่อเป็นเกาะป้องกันผลกระทบจากภายนอกที่จะเข้ามาในชุมชนซึ่งถือเป็น



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[35] 
 

 

ตัวแบบประชาธิปไตยแบบปกป้อง (Protective Democracy) รูปแบบหนึ่งที่เกิดขึ้น
ในชุมชนสาวะถี ทั้งนี้เพราะประชาธิปไตยชุมชนต้องเกิดขึ้นบนฐานของการที่ชุมชน
โดยความเห็นส่วนรวม  สามารถเลือกรับในสิ่งท่ีตนเหมาะสมกับวัฒนธรรมและบริบท
ของสังคนตนเอง และเห็นว่าสิ่งน้ันจะเป็นประโยชน์สูงสุดแก่ชาวชุมชน ชุมชนก็จะรับ
เอาโครงการหรือกิจกรรมนั้นเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน  
 

2) มีกระบวนการเลือกผู้น าชุมชนผ่านกลไกการท างานสาธารณะในการ
ช่วยเหลืองานวัดและงานชุมชนเพื่อให้เข้ามามีส่วนในการแสดงความคิดเห็นและ
อภิปรายปัญหาต่างๆของชุมชนในรูปคณะกรรมการวัดและชุมชน ซึ่งถือเป็นกลไกการ
สร้างพลเมืองของชุมชนให้เข้ามามีส่วนในการพัฒนาชุมชน ซึ่งเป็นงานจิตอาสา  และ
อาศัยการได้รับการยอมรับจากชาวชุมชนว่าบุคคลที่เหมาะสมที่จะรับต าแหน่ง
ดังกล่าวต้องท างานจนเป็นที่ประจักษ์จึงจะมีสิทธิเข้าไปร่วมประชุมและช้ีแจงความ
คิด เห็น ซึ่ ง เป็นการใ ช้สิทธิแบบประชาธิปไตยทางตรงของชุ มชน (Direct 
Democracy) ที่ความเป็นพลเมืองถือก าเนิดจากการท างานสาธารณะจนเป็นที่
ประจักษ์และได้รับการยอมรับจากสมาชิกของสังคมเพื่อเข้าไปมีส่วนแสดงความ
คิดเห็นและสร้างความภาคภูมิใจให้แก่ตนเองและครอบครัวในการได้ท าหน้าที่
คณะกรรมการซึ่งมีหน้าที่ท างานเพื่อพัฒนาชุมชนให้เป็นไปตามวิถีชุมชนที่ออกแบบไว้
บนพ้ืนฐานของวัฒนธรรม  ซึ่งวิถีวัฒนธรรมดังกล่าวถูกน ามาเป็นเครื่องมือหนึ่งในการ
บริหารจัดการเพื่อขับเคลื่อนกิจกรรมหรือโครงการของชุมชนด้วย 
 

3) มีกระบวนการสร้างการมีส่วนร่วมของสมาชิกในชุมชน ผ่านการสร้าง
กิจกรรมงานบุญตามประเพณีฮีต 12 ของวัดอย่างสม่ าเสมอ  พยายามน าทุกเรื่องมา
พูดคุยและวางแผนให้ชาวชุมชนเข้าใจและมีส่วนร่วมในการท างานในฝ่ายต่างๆ  ทั้งนี้
เพราะฐานคิดส าคัญคือหากชาวบ้านเข้าใจ  เพราะได้ลงมือท างานเองเป็นปกติอยู่แล้ว 
ชาวบ้านเองก็อยากเข้ามามีส่วนร่วมในการท างานต่างๆ ของชุมชนเอง ซึ่ งใน
กระบวนการท างานผ่านการมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่างๆ นั้นก็จะมีการถ่ายทอดความรู้
ไปสู่เยาวชนในชุมชน ให้เกิดความเข้าใจและสามารถช่วยเหลืองานต่างๆได้ด้วย ซึ่ง
เป็นลักษณะที่ส าคัญของประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมของชุมชน (Participatory 
Democracy)  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[36] 
 

 

 
4) มีกระบวนการปรึกษาหารือกันสม่ าเสมอทุกเดือนและทุกครั้งที่จะมีการ

จัดงานประเพณีหรือกิจกรรมส่วนรวมของวัดและชุมชน ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือ
นี้เป็นกระบวนการส าคัญของชุมชนสาวะถีเพราะจะมีการระดมความคิดเห็นและ
เสนอแนะความเห็นระหว่างกันของผู้ที่มีประสบการณ์ในเรื่องนั้นๆโดยตรง เพราะเคย
ท างานฝ่ายนั้นๆหรือด้านนั้นๆ หรือเรื่องนั้นๆ มาก่อนในคราวที่แล้ว ก็จะท าให้มี
ความรู้ที่เกิดจากประสบการณ์และน ามาพูดคุยแลกเปลี่ยนกันในการประชุมกัน 
นอกจากน้ันในการประชุมแต่ละครั้งจะมีการน าปัญหาต่างๆที่เกิดขึ้นในชุมชนมาร่วม
พูดคุยแลกเปลี่ยนกันเพื่อหาทางออก  และวางแผนการท างานกันจนได้ข้อสรุป
ร่วมกันแล้ว จึงน าเรื่องดังกล่าวที่ผ่านการปรึกษาหารือกันไปสร้างความเข้าใจและ
ช้ีแจงให้ผู้ที่ไม่ได้เข้าร่วมประชุมรับทราบ ซึ่งกระบวนการดังกล่าวจะเห็นได้ว่าเป็น
ลักษณะของประชาธิปไตยแบบปรึกษาหารือของชุมชนที่เกิดขึ้นด้วย (Deliberative 
Democracy) 
 
 2. ชุมชนวัฒนธรรมผู้ไทบ้ำนหนองห้ำง ต ำบลหนองห้ำง อ ำเภอกุฉิ
นำรำยณ์ จังหวัดกำฬสินธุ์ เป็นชุมชนที่ใช้วัฒนธรรมชุมชนผู้ไทที่ส าคัญคือ ระบบเจ้า
โคตร และพ่อล่าม กล่าวคือ เจ้าโคตร หมายถึงผู้ปกครองในระดับตระกูลที่มีคุณธรรม
สูง และมีความสามารถปกครองดูแลสมาชิกในกลุ่มเช้ือสายโคตรเหง้าของตนให้อยู่ดีมี
สุขได้   ส่วนพ่อล่าม เป็นคนอื่นที่ไม่ใช่บุคคลในตระกูลหากแต่เป็นบุคคลที่มีคุณธรรม
สูง  เป็นที่นับหน้าถือตาของคนในสังคม หรือเป็นผู้ที่ประพฤติปฏิบัติตนได้อย่าง
เหมาะสม และมีความสามารถในการครองเรือนให้ครอบครัวของตนอยู่ดีมีสุข  ซึ่งจะ
ได้รับการเช้ือเชิญจากคู่บ่าว – สาว ที่จะท าการสมรสกันให้ช่วยท าหน้าที่เป็นพ่อล่าม  
ถือเป็นต าแหน่งทางสังคมและสร้างบทบาทให้แก่บุคคลดังกล่าวในฐานะผู้ที่ได้รับการ
ยอมรับนับถือของคู่บ่าวสาวและครอบครัวของทั้งสองฝ่ายทั้งในปัจจุบันและอนาคต
ด้วย   ท าให้กลายเป็นวิถีชุมชนที่ส าคัญในการสร้างเครือข่ายทางสังคมภายในระบบ
ตระกูลและต่างตระกูลให้มีความผูกพันกลมเกลียวกันในฐานะญาติพี่น้อง  การเคารพ
นับถือกันด้วยระบบคุณธรรมและการประพฤติปฏิบัติตนในฐานะเจ้าโคตร – วงวาน 
หรือพ่อล่าม – ลูกหลานล่าม  น าไปสู่การพูดคุยปรึกษาหารือตกลงกันเพื่อให้เกิด
ความเข้าใจกันและอยู่ร่วมกันในชุมชนอย่างมีความสงบเรียบร้อย  ซึ่งจากความ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[37] 
 

 

ร่วมมือกันและการเกิดเครือข่ายทางสังคมในชุมชน ดังกล่าวน าไปสู่รูปแบบการสร้าง
ประชาธิปไตยชุมชนในการขับเคลื่อนการท างานสหกรณ์เครดิตยูเนี่ยนหนองห้าง 
จ ากัด ซึ่งเป็นกิจกรรมการบริการสาธารณะที่น ามาถอดบทเรียนการท างานของ
ประชาธิปไตยชุมชนซึ่งได้มีการด าเนินการมาตั้งแต่ปี 2521 จนถึงปัจจุบัน (2558) ซึ่ง
ได้ข้อค้นพบลักษณะประชาธิปไตยที่ส าคัญได้แก่   
 

1) มีการน าวิถีวัฒนธรรมชุมชนในระบบเจ้าโคตร – พ่อล่าม น าใช้
ด าเนินการในการปกป้องผลประโยชน์ของสหกรณ์และสมาชิกคนอื่นๆของสหกรณ์
ด้วยการสร้างระบบการดูแลในกลุ่มเจ้าโคตรและญาติพี่น้องเดียวกันในการดูแลและ
รับผิดชอบสมาชิกระหว่างกัน หากสมาชิกมีความจ าเป็นเดือดร้อนทางการเงิน 
คณะกรรมการสหกรณ์ซึ่งเป็นทีมบริหารที่มาจากการเลือกตั้งและให้ความเห็นชอบ
ของสมาชิกสหกรณ์  ในการประชุมสามัญประจ าปีจะสอบถามไปยังสมาชิกที่อยู่ราย
ล้อมบุคคลนั้นว่ามีความเดือดร้อนจริงหรือไม่และขนาดไหน มีการใช้ระบบพี่น้องมา
พูดคุยเปิดใจกันระหว่างผู้ขอกู้เ งินว่ามีหน้าที่จะต้องส่งคืนและน าเงินที่ได้ไปใช้
ประโยชน์ให้เกิดความคุ้มค่าสูงสุด  เพราะเป็นเงินของสมาชิกในชุมชนทุกคน ซึ่งใน
ระหว่างการท าสัญญากู้นั้นนอกจากเง่ือนไขทางสหกรณ์ที่ก าหนดไว้ตามรูปแบบแล้ว 
อาจมีการแนะน าและชี้แนะแนวทางในการพัฒนาตนเองเพื่อให้สามารถส่งเงินกลับคืน
สู่สหกรณ์ และหากสมาชิกที่กู้ยืมไปไม่ยอมส่งคืนเงินหรือคืนไม่ตรงตามเวลาที่ก าหนด 
สหกรณ์ก็จะใช้ระบบเจ้าโคตร – พ่อล่ามในการสอดส่องดูแล และสอบถามความ
จ าเป็นที่ไม่สามารถส่งคืนได้ เพื่อจะได้ผ่อนผันและหาทางช่วยเหลือสมาชิกคนนั้น
ต่อไป ซึ่งวิธีการปฏิบัติแนวนี้สามารถเทียบได้กับการน าวิถีชุมชนมาสร้างตัวแบบ
ประชาธิปไตยแบบปกป้อง (Protective Democracy) ผลประโยชน์ของส่วนรวม
เพื่อให้กิจการสหกรณ์สามารถด าเนินการต่อเนื่องและประโยชน์ตกแก่สมาชิกทุกคน 
 

2) มีกระบวนการใช้ประชาธิปไตยทางตรง (Direct Democracy) ของ
ชุมชนผ่านการที่สมาชิกในชุมชนทุกคนซึ่งต่างเป็นสมาชิกสหกรณ์สามารถมีสิทธิ์แสดง
ความคิดเห็น  และวิพากษ์วิจารณ์การท างานของคณะกรรมการบริหารสหกรณ์  หาก
เห็นว่าการบริหารงานเกิดความผิดพลาด ไม่โปร่งใส และสร้างความไม่ไว้วางในหมู่
สมาชิก โดยการพิจารณาเลือกตั้งสมาชิกสหกรณ์ให้ท าหน้าที่คณะกรรมการบริหาร



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[38] 
 

 

และคณะกรรมการตรวจสอบกิจการซึ่งใช้วิธีการยกมือขึ้นเหนือศีรษะ แต่เนื่องจาก
สมาชิกสหกรณ์มีจ านวนกว่า 3,500 คนในปัจจุบันท าให้ไม่มีสถานที่ประชุมที่จะใช้
รองรับสมาชิกได้ในคราวประชุมสามัญประจ าปีเพื่อพิจารณาวาระแต่งตั้งคณะ
กรรมการบริหารสหกรณ์ในแต่ละปี  กระบวนการคัดตัวแทนเพื่อให้มาออกเสียงจึง
เกิดขึ้นก่อนวันประชุมใหญ่ที่ก าหนดขึ้น โดยสมาชิกในแต่ละคุ้มบ้านซึ่งส่วนใหญ่จะ
เป็นญาติพี่น้องในระบบเจ้าโคตรหรือพ่อล่าม  จะมีการพูดคุยแลกเปลี่ยนเพื่อ
ปรึกษาหารือกันว่าจะให้ใครเป็นตัวแทนที่เข้าร่วมประชุม  และจะให้ตัวแทนคน
ดังกล่าวยกมือสนับสนุนใครเป็นกรรมการบริหาร และผู้ตรวจสอบกิจการสหกรณท์ี่ตน
เป็นสมาชิกบ้าง โดยพิจารณาถึงผลงานที่เคยท างานในสหกรณ์มา  และบทบาทการ
ท างานให้กับชุมชน  ซึ่งในวันเลือกตั้งนั้นก่อนท่ีจะให้การยกมือสนับสนุนนั้นก็จะมีการ
เสนอช่ือจากสมาชิกสหกรณ์ มีสมาชิกสหกรณ์รับรอง มีการแถลงนโยบายการท างาน 
และการยกมือสนับสนุนโดยผู้ที่ได้รับการเสนอช่ือให้เป็นผู้สมัครจะตกลงกันเองว่าไม่
ขอสิทธิยกมือสนับสนุนใคร และเมื่อได้รับการเลือกตั้งและประกาศผลเสร็จ สมาชิก
สหกรณ์ที่ได้รับการเลือกตั้งเป็นผู้บริหารและผู้ตรวจสอบกิจการจะท าการสาบานตน
ต่อพระพุทธรูปและต่อหน้าสมาชิกสหกรณ์ทุกคนที่อยู่ ณ ที่ประชุมครั้งนั้นจึงจะ
สามารถท างานได้ 
 

3) มีกระบวนการใช้ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมของชุมชน 
(Participatory Democracy) ที่เกิดขึ้น ได้แก่ การมีหลักการท างานชุมชนที่ส าคัญว่า
หากมีกิจกรรม / งานสาธารณะในชุมชนที่เกิดขึ้นทุกอย่าง  ต้องให้ชาวชุมชนและผู้ที่
เกี่ยวข้องทุกภาคส่วนได้ลงมือท างานเองทั้งหมด เพราะจะได้เกิดความภาคภูมิใจใน
การท างานของตนที่มีต่อผลงานที่เกิดขึ้น  ซึ่งเป็นหัวใจของการท างานของกลุ่มผู้น า
ชุมชนหรือแกนน าชาวบ้านที่ท างานให้กับชุมชนด้วย กล่าวคือในการท างานชุมชนที่
เกิดขึ้นในชุมชนบ้านหนองห้าง เช่น โครงการป่าชุมชน, โครงการหมู่บ้านเศรษฐกิจ
พอเพียง หรือกิจการสหกรณ์เครดิตยูเนี่ยนก็ตาม กลุ่มผู้น าชุมชนมักมีแนวคิดกระตุ้น
ให้เกิดการมีส่วนร่วมของชาวชุมชนด้วยการยกระดับกิจกรรมหรือโครงการของ
ชาวบ้านที่ด าเนินการอยู่  ไปสู่การประกวดแข่งขันในระดับจังหวัด ภูมิภาคหรือ
ระดับชาติ เช่น กิจการสหกรณ์เครดิตยูเนี่ยนหนองห้าง จ ากัด ได้มีการประกวด
สหกรณ์ดีเด่นระดับชาติ ในปี 2555 และได้รับรางวัลชนะเลศิ เป็นต้น ซึ่งการยกระดับ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[39] 
 

 

การมีส่วนร่วมและความภาคภูมิใจในการท างานของชุมชนดังกล่าว เป็นกระบวนการ
หนึ่งของการกระตุ้นชาวชุมชนให้เข้ามามีส่วนร่วมในการท างานชุมชนเพื่อสร้างความ
ภาคภูมิใจในชุมชนของตน อีกด้วย 
 

4) มีกระบวนการใช้ประชาธิปไตยแบบปรึกษาหารือของชุมชนที่เกิดขึ้น 
(Deliberative Democracy) ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือของชาวชุมชนผู้ไทบ้าน
หนองห้างจะเริ่มจากการริเริ่มของผู้น าชุมชนหรือแกนน าชุมชนในการขอค า
ปรึกษาหารือในเรื่องต่างๆ ที่เป็นประเด็นสาธารณะที่ส าคัญในชุมชน ซึ่งส่วนใหญ่จะ
ใช้ระบบคณะกรรมการหมู่บ้านในการปรึกษาหารือ แต่การปรึกษาหารือในแต่ละครั้ง
จะเป็นการพูดคุยปรึกษากันในหมู่ผู้น าของชุมชนที่ส าคัญๆ ก่อนและน าข้อสรุปที่ได้ไป
แจ้งข่าวสารให้ประชาชนในชุมชนทราบ ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือที่เกิดขึ้นใน
ชุมชนผู้ไทหนองห้างยังอาศัยภาวะผู้น า และความเกรงใจกันในการปรึกษาท าให้ผล
การประชุมที่เกิดขึ้นจึงเป็นเพียงการยอมรับร่วมกันถึงความคิดของผู้น าท่ีหลายฝ่ายใน
ชุมชนต่างเห็นด้วย  ทั้งนี้เพราะผู้ที่เข้าร่วมปรึกษาหารือต่างเห็นว่าเรื่องที่ท าการ
ปรึกษาหารือเป็นแนวคิดที่กลั่นกรองและพิจารณาอย่างถี่ถ้วนรอบด้านมาแล้ว  ผู้
เสนอจึงค่อยกล้ามาน าเสนอและเข้าสู่กระบวนการปรึกษาหารือในคราวนั้น นั่นเอง 
 

3. ชุมชนวัฒนธรรมไทขะแมร์บ้ำนกุดนำแก้ว ต ำบลภูฝ้ำย  อ ำเภอ     
ขุนหำญ จังหวัดศรีสะเกษ เป็นชุมชนที่ใช้วัฒนธรรมชุมชนไทเขมรหรือขะแมร์ที่
ส าคัญ คือ การใช้ภูมิปัญญาด้านความเช่ือในผีบรรพบุรุษหรือผีมเหศักดิ์หลักเมืองที่
ปกป้องคุ้มครองชุมชนและสมาชิกในชุมชน ซึ่งที่ส าคัญได้แก่ ประเพณีการแซนตา 
(ไหว้ปู่ตา) การแซนโฎนตา (ไหว้เจ้าโคตรในวันสารทเดือนสิบ) และการร ามะม๊วด (ร า
แม่มด) จากวิถีชุมชนบนพื้นฐานของความเช่ือเรื่องบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์เหนือ
ธรรมชาติร่วมกัน ท าให้ต่อมาองค์การบริหารส่วนต าบลกุดนาแก้ว ร่วมกับส านักงาน
วัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษได้เข้าส ารวจวิถีวัฒนธรรมชุมชนที่ยังหลงเหลือและ
สามารถพัฒนาเป็นกิจกรรมชุมชนเพื่อรองรับการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมได้  ผู้บริหาร
ท้องถิ่น และผู้น าชุมชนในหมู่บ้าน จึงยกระดับวิถีวัฒนธรรมชุมชนต่างๆ ให้เกิดการ
พัฒนาเป็นระบบการให้บริการสาธารณะของชุมชน ที่สามารถพึ่งตนเองผ่านกิจกรรม
ทางวัฒนธรรมชุมชน โดยการจัดตั้งโครงการหมู่บ้านวัฒนธรรมขะแมร์เฉลิม        



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[40] 
 

 

พระเกียรติสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารีขึ้นที่ชุมชนบ้านกุดนา
แก้ว ในปี 2556 – จนถึงปัจจุบัน (2558) ซึ่งจะใช้เป็นกิจกรรมในการถอดบทเรียน
เพื่อหาคุณลักษณะของการท างานของประชาธิปไตยชุมชนตามที่เกิดขึ้นในชุมชน
วัฒนธรรมไทเขมร ซึ่งพบว่า 
 

1) มีการใช้ระบบผู้น าทางธรรมชาติ ในต าแหน่ง “สองเมือง” เพื่อท าหน้าที่
เป็นคนกลางในการสื่อสารระหว่างชาวบ้านและสิ่งศักดิ์สิทธ์ิของชุมชน ท าให้ความเช่ือ
ของชุมชนเป็นสิ่งที่ไม่ถูกท าลายและยังสืบทอดและรักษาความเช่ือดังกล่าวไว้อย่าง
เสมอต้นเสมอปลาย ซึ่งความเชื่อในมเหศักดิ์หลักเมืองและผีบรรพบุรุษของชุมชนเป็น
รากฐานของประเพณีและพิธีกรรมร่วมของชุมชนที่เกิดขึ้นในรอบปี ท าให้ชาวชุมชน
เกิดการยึดถือและยังคงรักษาความเช่ือผ่านการร่วมประเพณีและพิธีกรรมของชุมชน
ซึ่งถือเป็นการสร้างวิถีวัฒนธรรมชุมชนให้ช่วยท าหน้าที่เกาะก าบังผลกระทบจาก
ภายนอกท่ีจะเข้ามาท าลายความเชื่อในวิถีชุมชนที่ปฏิบัติกันมาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งต่อมา
วิถีชุมชนดังกล่าวได้มีหน่วยงานภายนอกเห็นความส าคัญจึงได้ยกระดับไปสู่การ
จัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในชุมชนไทเขมร  ซึ่งการสืบทอดและร่วมกันรักษา
วัฒนธรรมให้คงอยู่เป็นหลักของวิถีชุมชนโดยการประสานประโยชน์ของผู้น าตาม
ธรรมชาติดังกล่าวถือเป็นลักษณะของประชาธิปไตยแบบปกป้อง ( Protective 
Democracy) ที่เกิดขึ้นในชุมชนแห่งนี้  
 

2) มีกระบวนการการสร้างประชาธิปไตยทางตรงของชุมชน (Direct 
Democracy) จากการจัดประชุมประชาคมหมู่บ้าน ซึ่งจะมีการประชุมกันอย่าง
สม่ าเสมออย่างน้อยเดือนละ 1 ครั้งเพื่อให้สมาชิกทุกคนในหมู่บ้านได้แสดงความ
คิดเห็นและลงมติเรื่องต่างๆที่น าเข้าไปสู่การปรึกษาในการประชุมกันครั้งนั้น ซึ่ง
สมาชิกทุกคนจะเข้าร่วมประชุมอย่างน้อยครัวเรือนละหนึ่งคน  ท าให้สมาชิกที่ร่วมกัน
ประชุมมีความเข้าใจและทราบแนวทางการท างานในชุมชน และสามารถด าเนินการ
ได้อย่างถูกต้อง ซึ่งเป็นกลไกของการที่ตนเองเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของการตัดสินใจใน
เรื่องต่างๆ ของชุมชนได้โดยตรง 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[41] 
 

 

3) มีกระบวนการใช้ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมของชุมชน 
(Participatory Democracy) ที่เกิดขึ้นได้แก่เช่ือว่า ทุกอย่างชาวบ้านท าเป็นอยู่แล้ว 
กล่าวคือ การท างานทุกอย่างต่างให้ชาวบ้านได้ลงมือท างานเองเพราะชาวบ้านท าเป็น
ปกติอยู่แล้ว  แคผู่้น าชุมชนหรือผู้ที่เกี่ยวข้องท าหน้าที่ประสานการท างานให้เกิดการมี
ส่วนร่วมจากสมาชิกในชุมชน และท าให้เกิดความรู้สึกภาคภูมิใจในการท างานของ
สมาชิกในชุมชนที่มีต่อผลงานที่เกิดขึ้น  เช่น การด าเนินกิจกรรมต่างๆที่เกี่ยวข้องกับ
การเป็นหมู่บ้านท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมขะแมร์ นั้น รูปแบบกิจกรรมและการ
ด าเนินการต่างๆ มาจากวิถีชีวิตประจ าวันท่ีชาวไทเขมรบ้านกุดนาแก้วได้มีการปฏิบัติ
และสืบทอดกันมาอยู่แล้ว ท าให้การด าเนินงานต่างๆ สามารถดึงการมีส่วนร่วมของ
ชาวชุมชนได้อย่างมาก และสร้างความภาคภูมิใจที่ได้เข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรม
ต่างๆ ของชุมชนตามวาระโอกาสต่างๆอีกด้วย 
 

4) มีกระบวนการใช้วิธีการประชาธิปไตยแบบปรึกษาหารือของชุมชนที่
เกิดขึ้นด้วย (Deliberative Democracy) ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือของชาว
ชุมชนกุดนาแก้วจะเริ่มจากการริเริ่มของผู้น าชุมชน ในการขอความเห็นในเรื่องต่างๆ  
ซึ่งส่วนใหญ่จะใช้การประชุมประชาคมทั้งหมู่บ้านในการขอความเห็นหรือช้ีแจงเรื่อง
ต่างๆ ที่ต้องการให้ความคิดเห็นและให้สมาชิกในชุมชนทราบข้อปรึกษาหารือ ส่วน
หากเป็นเรื่องเร่งด่วน หรือเรื่องไม่ส าคัญมากจะใช้ระบบคณะกรรมการหมู่บ้านในการ
ปรึกษาหารือ ซึ่งจะมีการประชุมปรึกษาหารือในหมู่ผู้น าของชุมชนและน าข้อสรุปที่ได้
ไปแจ้งข่าวสารให้ประชาชนในชุมชนทราบอีกทอดหนึ่ง  ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือ
ที่เกิดขึ้นในชุมชนกุดนาแก้วยังอาศัยภาวะผู้น าและระบบอาวุโสในชุมชน  ท าให้ผล
การประชุมที่เกิดขึ้น  จึงเป็นเพียงการยอมรับร่วมกันถึงความคิดของผู้น าที่หลายฝ่าย
ในชุมชนต่างเห็นด้วย  ทั้งนี้เพราะชุมชนไทเขมรบ้านกุดนาแก้วยังเป็นสังคมที่ให้
คุณค่ากับความคิดและการตัดสินใจของผู้น าทั้งในแบบทางการและแบบธรรมชาติอยู่
อย่างมาก ซึ่งเกี่ยวข้องกับวิถีวัฒนธรรมไทเขมรที่เช่ือเรื่องบรรพบุรุษและการเคารพ
ต่อบรรพบุรุษร่วมกัน  ท าให้สิ่งที่ปรากฏออกมาในการปรึกษาหารือจึงค่อนข้างเห็น
ด้วยมากกว่าขัดแย้ง นั่นเอง 
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[42] 
 

 

 4. ชุมชนวัฒนธรรมไทกูยบ้ำนอำลึ ต ำบลส ำโรงทำบ อ ำเภอส ำโรงทำบ 
จังหวัดสุรินทร์ เป็นชุมชนที่ใช้วิถีวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ไทกูยที่ส าคัญ คือ 
ประเพณีการไหว้ปู่ตา (ภาษากูยเรียกว่า ยะจูปึ๊ด)  และการแสดงร าแกลมอ – มอออ 
ซึ่งเป็นภูมิปัญญาด้านความเช่ือในผีปู่ตาประจ าหมู่บ้านและผีบรรพบุรุษที่ปกป้อง
คุ้มครองชุมชนและตัวบุคคลที่อาศัยอยู่ในชุมชนให้ได้มีความสุขในการด าเนินชีวิต   
ซึ่งจากพื้นฐานของวิถีวัฒนธรรมชุมชนจากการประเพณีการไหว้ศาลปู่ตา และการมี
แสดงร าแกลมอ – มอออดังกล่าว ท าให้ชุมชนบ้านอาลึมีการน าวิถีวัฒนธรรมชาวกูย
มาพัฒนาระบบการบริหารหมู่บ้านจนได้รับเลือกให้เป็นหมู่บ้านที่มีคณะกรรมการ
หมู่บ้านต้นแบบระดับภาคตะวันออกเฉียงเหนือในการประกวดโครงการบ้านสวย – 
เมืองสุข ของกรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย ในปีงบประมาณ 2558 ซึ่งจาก
กระบวนการท างานระหว่างการจัดหมู่บ้านเพื่อรับการประเมินดังกล่าว ผู้วิจัยได้ใช้
เป็นกิจกรรมถอดบทเรียนเพื่อหาคุณลักษณะการท างานของประชาธิปไตยชุมชน
ตามที่เกิดขึ้น ซึ่งพบว่า  
 

1) มีการสร้างระบบผู้อาวุโสในชุมชนให้ท าหน้าที่ถ่ายทอดภูมิปัญญาชาวกูย
ในเรื่องต่างๆ ให้แก่สมาชิกชุมชนคนอื่นๆ ให้เรียนรู้  สืบสาน และรักษาวิถีวัฒนธรรม
ชาวกูยให้คงอยู่ในชุมชน  ซึ่งจากพื้นฐานของวิถีวัฒนธรรมชุมชนที่มีการถ่ายทอดและ
เรียนรู้กันภายในชุมชนบ้านอาลึจึงท าให้มีการสร้างภูมิคุ้มกันชุมชน  ที่สามารถสร้าง
ความร่วมมือและสร้างความเข้าใจในการท างานชุมชนร่วมกันให้ชุมชนของตนเข้มแข็ง
และเป็นปึกแผ่น สมัครสมานสามัคคีกัน ซึ่งท าให้เกิดตัวแบบประชาธิปไตยแบบ
ปกป้อง (Protective Democracy) ในชุมชนไทกูยบ้านอาลึเกิดขึ้น 
 

2) มีกระบวนการการสร้างประชาธิปไตยทางตรงของชุมชน (Direct 
Democracy) จากการเลือกสมาชิกในชุมชนที่เป็นที่ยอมรับจากสมาชิกชาวชุมชน
ด้วยกันตามคุ้มบ้าน  หรือจากการเสนอช่ือและชาวชุมชนให้การรับรองว่ามีความ
เหมาะสมที่จะท างานเพื่อชุมชนได้  ให้เป็นคณะกรรมการหมู่บ้านข้ึนจ านวน 2 ชุดโดย
มีคณะกรรมการหมู่บ้านของผู้ใหญ่และคณะกรรมการหมู่บ้านของเด็กและเยาวชนขึ้น
คู่ขนานกันไป ซึ่งจะมีการประชุมกันอย่างสม่ าเสมออย่างน้อยเดือนละ 1 ครั้งเพื่อให้
กรรมการหมู่บ้านทั้งสองชุดได้แสดงความคิดเห็นและลงมติเรื่องต่างๆที่น าเข้าไปสู่การ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[43] 
 

 

ปรึกษาในการประชุมกันครั้งนั้น ซึ่งคณะกรรมการหมู่บ้าน (กม.) ที่ร่วมกันประชุมจะ
เข้าใจและทราบแนวทางการท างานในชุมชน และสามารถด าเนินการได้อย่างถูกต้อง 
ซึ่งเป็นกลไกของการที่ตนเองเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของการตัดสินใจในเรื่องต่างๆของ
ชุมชนได้โดยตรง 
 

3) มีกระบวนการสร้างประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมของชุมชน 
(Participatory Democracy) ที่เกิดขึ้นได้แก่  การเช่ือว่า ชาวบ้านเราเก่งกันทุกคน 
ท าเป็นอยู่แล้วทุกอย่าง กล่าวคือ การท างานทุกอย่างต่างให้ชาวบ้านได้ลงมือท างาน
เองเพราะชาวบ้านท าเป็นปกติอยู่แล้ว  แค่ผู้น าชุมชนหรือผู้ที่เกี่ยวข้องท าหน้าที่
ประสานการท างานให้เกิดการมีส่วนร่วมจากสมาชิกในชุมชน และท าให้เกิดความรู้สึก
ภาคภูมิใจในการท างานของสมาชิกในชุมชนที่มีต่อผลงานที่เกิดขึ้น  เช่น การด าเนิน
กิจกรรมต่างๆที่เกี่ยวข้องกับการประกวดคณะกรรมการหมู่บ้านดีเด่นในระดับจังหวัด 
ระดับเขต และระดับภูมิภาค นั้น รูปแบบกิจกรรมและการด าเนินการต่างๆ ที่ใช้ใน
การประกวด ต่างมาจากวิถีชีวิตประจ าวันของชาวกูยบ้านอาลึ  และชาวชุมชนเป็นคน
น าเสนอรูปแบบต่อคณะกรรมการหมู่บ้านและเจ้าหน้าที่ภาครัฐที่เข้ามาช่วยวาง
แผนการด าเนินงาน และเมื่อถึงวันท่ีคณะกรรมการประเมนิเข้ามาตรวจ  ชาวบ้านอาลึ
ทุกคนต่างให้ความร่วมมือ และสามารถท าให้การด าเนินงานต่างๆ ตามที่ตนเองเสนอ
รูปแบบการจัดการต้อนรับไว้ ซึ่งถือเป็นการมีส่วนร่วมของชาวชุมชน และสร้างความ
ภาคภูมิใจท่ีได้เข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรมส่วนรวมของชุมชนอีกด้วย 
 

4) เนื่องจากขนาดชุมชนขนาดกลางภายในชุมชนจัดแบ่งการปกครอง
ออกเป็นคุ้มบ้านจ านวน 6 คุ้มแต่ละคุ้มจะมีกรรมการหมู่บ้าน 1 คนเป็นคนคอย
สอดส่องดูแลช่วยเหลือผู้ใหญ่บ้าน ภายในคุ้มเดียวกันส่วนใหญ่จะนับถือโคตรหรือมี
เชื้อสายสืบตระกูลเดียวกันท าให้เกิดความใกล้ชิดสนิทสนมกัน จากลักษณะของความ
ผูกพันดังกล่าวน าไปสู่กระบวนการสร้างประชาธิปไตยแบบปรึกษาหารือของชุมชนที่
เกิดขึ้นด้วย (Deliberative Democracy) กล่าวคือ สมาชิกของชุมชนบ้านอาลึทุกคน
ต่างให้เกียรติซึ่งกันและกัน น าไปสู่การร่วมปรึกษาหารือประเด็นหรือปัญหาต่างๆใน
ชุมชนกันอย่างเข้าใจซึ่งกันและกัน  ฝ่ายผู้น าชุมชนและกรรมการหมู่บ้านจะ
ปรึกษาหารือกันก่อนโดยมีหลักการร่วมกันว่า แจ้งข่าวร้ายให้กลายเป็นดี  แจ้งข่าวดี



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[44] 
 

 

ให้พี่น้องเราฟังก่อน หมายถึงเวลาจะปรึกษาหารือกับชาวชุมชน คณะกรรมการ
หมู่บ้านจะพิจารณาร่วมกันก่อนว่าข่าวสารไหนที่จะควรแจ้งก่อน และข่าวสารไหนที่
ควรหาทางพูดคุยกันเองก่อนแล้วค่อยๆ น าเข้าไปสู่การปรึกษาหารือ ซึ่งสุดท้าย
กระบวนการปรึกษาหารือที่เกิดขึ้นในชุมชนจะท าให้ชาวชุมชนและคณะกรรมการ
หมู่บ้านได้พูดคุยแลกเปลี่ยนกันโดยยึดผลประโยชน์ของชุมชนและได้ทราบแนวทาง
และเข้าใจถึงการพัฒนาชุมชนร่วมกัน 
 

5. ชุมชนวัฒนธรรมไทโครำชบ้ำนสำมัคคี ต ำบลรังกำใหญ่ อ ำเภอพิมำย 
จังหวัดนครรำชสีมำ เป็นชุมชนที่ใช้วิถีวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ไทโคราชที่ส าคัญ 
คือ การนับถือบรรพบุรุษผู้สร้างบ้านแปงเมืองของตน คือท่านขุนชาญ  เป็นการแสดง
ความเคารพต่อบรรพบุรุษที่สามารถสืบตัวบุคคลได้ดังกล่าวจึงถือเป็นวิธีการสร้างฐาน
ความเชื่อที่ส าคัญ  ซึ่งกลายมาเป็นเครื่องมือหนึ่งในการแสดงความกตัญญู-กตเวทิตา  
ความกล้าหาญ ความรักษ์บ้านเกิดเมืองนอน และความพร้อมส านึ กในการท า
ประโยชน์เพื่อส่วนร่วมตามวิถีบรรพบุรุษที่นับถือ รวมทั้งบ่งบอกลักษณะนิสัยใจคอ
ของชาวชุมชนไทโคราชที่เป็นคนใจกล้า  เด็ดเดี่ยว  ขยันขันแข็ง และชอบความท้า
ทายใหม่ๆ  ซึ่งไม่ย่อท้อต่อความยากล าบากจนสามารถพัฒนาตนเอง ครอบครัวและ
ชุมชนให้มีความเข้มแข็ง  เป็นลักษณะชุมชนที่มีระดับการพัฒนาเศรษฐกิจสูงกว่า
ชุมชนในกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ที่ท าการศึกษาในครั้งนี้   ซึ่งสิ่งเหล่านี้กลายเป็นวิธีคิด 
แบบแผนการปฏิบัติ ท่ีเป็นวิถีวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธ์ุไทโคราชและมาสนับสนุนการ
สร้างประชาธิปไตยชุมชน จากการด าเนินการของกลุ่มวิสาหกิจแปรรูปผลิตภัณฑ์จาก
หวายบ้านสามัคคีซึ่งเป็นกลุ่มอาชีพที่ประสบความส าเร็จสามารถสร้างผลิตภัณฑ์ที่
ได้รับการยอมรับระดับประเทศ  และกลุ่มมีจ านวนสมาชิกจ านวนมากและสามารถ
สร้างอาชีพ  และรายได้ให้กับชาวชุมชนสามารถพึ่งตนเองได้ ซึ่งจะใช้เป็นกิจกรรม
ถอดบทเรียนเพื่อหาค าตอบการท างานประชาธิปไตยชุมชนตามที่เกิดขึ้นซึ่งพบว่า 
 

1)  มีการตั้งกลุ่มวิสาหกิจชุมชนขึ้นโดยอาศัยประสบการณ์ส่วนตัวของ
ประธานกลุ่มที่มีความกล้าหาญ เด็ดเดี่ยว กล้าได้กล้าเสีย และเห็นอกเห็นใจญาติพี่
น้องที่อยู่ในหมู่บ้านเดียวกันจึงชักชวนมาท างานให้ตนก่อน โดยการลงทุนทุกอย่ าง
ของตนในฐานะผู้ประกอบการแปรรูปผลิตภัณฑ์หวายซึ่งเคยไปพบเห็น  และสนใจ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[45] 
 

 

เรียนรู้เพื่อที่จะท าการผลิตขึ้นเอง จากการที่ตนเคยท าอาชีพค้าขายต่างถิ่น ซึ่งเป็น
อาชีพส่วนใหญ่ของชาวชุมชนต าบลรังกาใหญ่มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน   เมื่อ
สมาชิกเกิดทักษะและฝีมือในการท างานมากขึ้น รูปแบบผลิตภัณฑ์ก็มีการพัฒนา
รูปแบบหลากหลายมากขึ้นเพราะการที่คนในชุมชนเป็นผู้ผลิต ผู้ค้าส่ง และค้าปลีก
ตามที่ต่างๆทั่วประเทศเองท าให้เกิดกระบวนการเรียนรู้แลกเปลี่ยนกันทั้งผู้ผลิตและ
ผู้ค้าว่ารูปแบบไหนเหมาะสมเป็นที่ต้องการของตลาด ซึ่งถือเป็นการสร้างจุดแข็งของ
กลุ่มวิสาหกิจชุมชนและชุมชนบ้านสามัคคีให้เกิดการสร้างภูมิคุ้มกันภายในชุมชนที่
เกิดการเรียนรู้และพัฒนาระหว่างกัน  ท าให้เกิดกระบวนการสร้างประชาธิปไตยแบบ
ปกป้อง (Protective Democracy) ขึ้นภายในชุมชน 
 

2) มีกระบวนการใช้ประชาธิปไตยทางตรง (Direct Democracy) จากการ
เลือกสมาชิกในชุมชนที่เป็นที่ยอมรับจากสมาชิกในชุมชนด้วยกันให้ท างานเพื่อชุมชน
ในต าแหน่งผู้ใหญ่บ้าน ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน และสมาชิกสภาเทศบาล ให้เป็นผู้น าในการ
ปกครองหมู่บ้าน โดยมีคณะกรรมการกลุ่มต่างๆ ในหมู่บ้านซึ่งมีประธานกลุ่มเป็นคน
คอยก ากับและช้ีแนะแนวทางการตัดสินใจต่างๆ ร่วมกับคณะผู้น าแบบทางการ   ซึ่ง
จะมีการประชุมกันอย่างสม่ าเสมออย่างน้อยเดือนละ 1 ครั้งเพื่อให้ผู้น าทั้งสองชุดได้
แสดงความคิดเห็นและลงมติเรื่องต่างๆ เพื่อให้ที่ประชุมร่วมกันเข้าใจและทราบแนว
ทางการท างานในชุมชน และสามารถด าเนินการเรื่องต่างๆ ได้อย่างถูกต้อง  ซึ่งชุมชน
บ้านสามัคคีมีลักษณะเด่นของชุมชนที่ให้ความส าคัญกับบทบาทผู้น าทั้งสองแบบ  
ทั้งนี้เพราะลักษณะของชาวชุมชนเองต่างมีความกระตือรือร้น มีหัวคิดก้าวหน้าจาก
การเดินทางไปค้าขายยังที่ต่างๆ ชอบช่วยเหลือเอื่อเฝื่อซึ่งกันและกัน  ผ่านการท างาน
เครือข่ายกลุ่มวิสาหกิจชุมชนหรือกลุ่มอื่นๆที่มีในชุมชน  ท าให้มีศักยภาพท่ีจะสามารถ
แสดงความคิดเห็นและน าไปสู่การตัดสินใจเพื่อพัฒนาชุมชนของตนได้ 
   

3) มีลักษณะความสัมพันธ์กันแบบสังคมเครือญาติซึ่งมีความใกล้ชิดสนิท
สนมกันเป็นส่วนใหญ่ ท าให้เกิดการช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกันในการท างานหรือ
กิจกรรมต่างๆ เป็นอย่างดี โดยเฉพาะสมาชิกกลุ่มวิสาหกิจชุมชนแปรรูปผลิตภัณฑ์
จากหวายบ้านสามัคคี  จะมีการสนับสนุนการมีส่วนร่วมของสมาชิกด้วยการจัดแบ่ง
ฝ่ายรับผิดชอบภายในกลุ่มท าให้สมาชิกแต่ละฝ่ายต่างเข้าใจหน้าที่และบทบาทในการ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[46] 
 

 

ท างานร่วมกัน และสมาชิกมีส่วนร่วมภายในกลุ่มด้วยการลงมือท างานตามที่ตน
รับผิดชอบ ท าให้กลุ่มสามารถขับเคลื่อนเป้าหมายต่างๆตามที่ก าหนดไว้ได้ และกลุ่ม
ยังสนับสนุนให้สมาชิกเข้าร่วมการงานสาธารณะอื่นของชุมชนและน าเงินปันผลก าไร
ของกลุ่มสนับสนุนกิจกรรมสาธารณะท าให้เกิดความภาคภูมิใจในสมาชิกของกลุ่มที่มี
ส่วนร่วมในการท างานให้กลุ่มเพื่อกลุ่มจะได้มีศักยภาพในการพัฒนาชุมชน ซึ่งการจะ
เห็นได้ว่าเป็นกระบวนการซึ่งของการสร้างประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมของชุมชน 
(Participatory Democracy)  
 

4) มีกระบวนการปรึกษาหารือกันสม่ าเสมอในทุกๆ เดือน และทุกครั้งที่จะ
มีการจัดกิจกรรมของกลุ่ม  ของวัด หรือของชุมชน  ซึ่งกระบวนการปรึกษาหารือนี้
เป็นกระบวนการการระดมความคิดเห็นและเสนอแนะความเห็นระหว่างกันของ
สมาชิกในชุมชน ซึ่งต่างเป็นผู้ที่มีประสบการณ์ในเรื่องต่างๆ แตกต่างกัน เพราะเคยได้
ไปเรียนรู้จากการค้าขายต่างถิ่น หรือการท างานด้านนั้นมาก่อน ท าให้มีความรู้ที่เกิด
จากประสบการณ์และน ามาพูดคุยแลกเปลี่ยนกันในการประชุม  นอกจากนั้นในการ
ประชุมแต่ละครั้งผู้น าที่เป็นฝ่ายปกครองหมู่บ้านจะมีการน าปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นใน
ชุมชนมาร่วมพูดคุยแลกเปลี่ยนกันเพื่อหาทางออกและวางแผนการท างานกันจนได้
ข้อสรุปร่วมกันแล้ว ซึ่ งกระบวนการดังกล่าวจะเห็นได้ว่า เป็นลักษณะของ
ประชาธิ ป ไตยแบบปรึ กษาหารื อของ ชุมชนที่ เ กิ ดขึ้ นด้ วย  ( Deliberative 
Democracy) 
 

 วิถีวัฒนธรรมชุมชนน ำไปสู่กระบวนกำรสร้ำงประชำธิปไตยในชุมชน 
 
จากวิถีวัฒนธรรมชุมชนน าไปสู่กระบวนการสร้างประชาธิปไตยในชุมชนซึ่ง

มีลักษณะต่างๆ ตามที่อธิบายมาก่อนหน้านี้นั้น ท าให้เห็นว่าประชาธิปไตยชุมชนบน
พื้นฐานของวัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือตามที่ศึกษาครั้ง
นี้  สามารถอนุมานร่วมกันจากผลการศึกษาได้ว่าวิถีวัฒนธรรมชุมชนที่จะส่งเสริมให้
เกิดคุณลักษณะของความเป็นประชาธิปไตยในชุมชนชาติพันธุ์ พื้นเมืองในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ มีดังนี้  
 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[47] 
 

 

1) มีการสร้างเกาะป้องกันชุมชนด้วยวิถีวัฒนธรรมชุมชน กล่าวคือ 
ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการพัฒนาที่ต่อเนื่องมาจากการที่ชุมชนมีวิถี
วัฒนธรรมชุมชน  ซึ่งประกอบด้วย ความเชื่อในเรื่องศาลปู่ตา หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ า
หมู่บ้านซึ่งเป็นบรรพบุรุษร่วมของคนในชุมชน ความเช่ือในเรื่องผีบรรพบุรุษที่คอย
ปกป้องคุ้มครองดูแลลูกหลาน ความเช่ือในพระพุทธศาสนาซึ่งมีพระสงฆ์และวัดเป็น
ศูนย์รวมจิตวิญญาณชุมชนและความศรัทธาของชาวชุมชน จากความเช่ือต่างๆ 
ดังกล่าวน าไปสู่ประเพณีและพิธีกรรมของชุมชนหรือสมาชิกของชุมชนขึ้น เช่น 
ประเพณีตามฮีต 12 ของชาวไทลาวและชาวผู้ไท ประเพณีการไหว้ศาลปู่ตา ของชาว
ไทเขมรและไทกูย หรือประเพณีการบวงสรวงและสักการะบรรพบุรุษผู้สร้างชุมชน
ของชาวไทโคราช  ซึ่งในประเพณีเหล่านี้ต่างสืบทอดกันผ่านความเคารพและความ
ศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรมชุมชน ซึ่งมีพระสงฆ์  เฒ่าจ้ า ปราชญ์ชุมชน หรือผู้อาวุโสใน
ชุมชนซึ่งถือว่าเป็นผู้น าแบบธรรมชาติในการท าหน้าที่รักษา ฟื้นฟู และสืบทอดไว้
เพื่อให้สิ่งดังกล่าวสามารถใช้เป็นวิถีวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในชุมชน  ซึ่งวิถีวัฒนธรรม
ชุมชนน าไปสู่การสร้างเครือข่ายทางสังคมและการสร้างความไว้เนื้อเช่ือใจทางสังคม 
น าไปสู่การสร้างความร่วมมือ ความเข้าใจ ความไว้วางใจ และความเห็นอกเห็นใจที่
สมาชิกแต่ละคนมีต่อเพื่อนสมาชิกคนอื่นๆ ซึ่งท าให้สภาพความเป็นชุมชนยังคงอยู่
และมีพลังในการท าหน้าท่ีขับเคลื่อนตนเอง 
 

2) ประชาธิปไตยชุมชนต้องอาศัยพื้นฐานความเป็นชุมชน กล่าวคือ 
ประชาธิปไตยชุมชนตามที่เกิดขึ้นในชุมชนนั้นจะสามารถเกิดขึ้นและด ารงอยู่ได้ก็
เพราะมีการรื้อฟื้นความเป็นชุมชนขึ้นอย่างชุมชนไทลาวบ้านสาวะถี จังหวัดขอนแก่น 
หรือมีการรักษาสภาพความเป็นชุมชนไว้โดยถูกท าลายจากภายนอกน้อยที่สุดเช่น
ชุมชนไทเขมรบ้านกุดนาแก้ว จังหวัดศรีสะเกษ  ชุมชนไทกูยบ้านอาลึ จังหวัดสุรินทร์ 
หรือชุมชนผู้ไทบ้านหนองห้าง จังหวัดกาฬสินธุ์  รวมทั้งการประยุกต์สภาพความเป็น
ชุมชนเพื่อพัฒนาและปรับให้เข้ากับการประกอบอาชีพของสมาชิกในชุมชนที่
เปลี่ยนแปลงไป เช่น ชุมชุนไทโคราชบ้านสามัคคี จังหวัดนครราชสีมา ซึ่งการรื้อฟื้น 
การรักษา และการประยุกต์ให้เกิดสภาพความเป็นชุมชนขึ้น ท าให้สมาชิกในชุมชนมี
ส านึกร่วมกันว่าตัวเองเป็นใคร และมีหน้าท่ี จากวิถีวัฒนธรรมชุมชนน าไปสู่
กระบวนการสร้างประชาธิปไตยในชุมชนซึ่งมีลักษณะต่างๆ ตามที่อธิบายมาก่อนหน้า



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[48] 
 

 

นี้นั้น ท าให้เห็นว่าประชาธิปไตยชุมชนบนพ้ืนฐานของวัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขต
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือตามที่ศึกษาครั้งนี้  สามารถอนุมานร่วมกันจากผลการศึกษา
ได้ว่าวิถีวัฒนธรรมชุมชนที่จะส่งเสริมให้เกิดคุณลักษณะของความเป็นประชาธิปไตย
ในชุมชนชาติพันธ์ุพื้นเมืองในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ มีดังนี้  
 

1) มีการสร้างเกาะป้องกันชุมชนด้วยวิถีวัฒนธรรมชุมชน กล่าวคือ 
ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการพัฒนาที่ต่อเนื่องมาจากการที่ชุมชนมีวิถี
วัฒนธรรมชุมชน  ซึ่งประกอบด้วย ความเชื่อในเรื่องศาลปู่ตา หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ า
หมู่บ้านซึ่งเป็นบรรพบุรุษร่วมของคนในชุมชน ความเช่ือในเรื่องผีบรรพบุรุษที่คอย
ปกป้องคุ้มครองดูแลลูกหลาน ความเช่ือในพระพุทธศาสนาซึ่งมีพระสงฆ์และวัดเป็น
ศูนย์รวมจิตวิญญาณชุมชนและความศรัทธาของชาวชุมชน จากความเช่ือต่างๆ 
ดังกล่าวน าไปสู่ประเพณีและพิธีกรรมของชุมชนหรือสมาชิกของชุมชนขึ้น เช่น 
ประเพณีตามฮีต 12 ของชาวไทลาวและชาวผู้ไท ประเพณีการไหว้ศาลปู่ตา ของชาว
ไทเขมรและไทกูย หรือประเพณีการบวงสรวงและสักการะบรรพบุรุษผู้สร้างชุมชน
ของชาวไทโคราช  ซึ่งในประเพณีเหล่านี้ต่างสืบทอดกันผ่านความเคารพและความ
ศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรมชุมชน ซึ่งมีพระสงฆ์  เฒ่าจ้ า ปราชญ์ชุมชน หรือผู้อาวุโสใน
ชุมชนซึ่งถือว่าเป็นผู้น าแบบธรรมชาติในการท าหน้าที่รักษา ฟื้นฟู และสืบทอดไว้
เพื่อให้สิ่งดังกล่าวสามารถใช้เป็นวิถีวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในชุมชน  ซึ่งวิถีวัฒนธรรม
ชุมชนน าไปสู่การสร้างเครือข่ายทางสังคมและการสร้างความไว้เนื้อเช่ือใจทางสังคม 
น าไปสู่การสร้างความร่วมมือ ความเข้าใจ ความไว้วางใจ และความเห็นอกเห็นใจที่
สมาชิกแต่ละคนมีต่อเพื่อนสมาชิกคนอื่นๆ ซึ่งท าให้สภาพความเป็นชุมชนยังคงอยู่
และมีพลังในการท าหน้าท่ีขับเคลื่อนตนเอง 
 

2) ประชาธิปไตยชุมชนต้องอาศัยพื้นฐานความเป็นชุมชน กล่าวคือ 
ประชาธิปไตยชุมชนตามที่เกิดขึ้นในชุมชนนั้นจะสามารถเกิดขึ้นและด ารงอยู่ได้ก็
เพราะมีการรื้อฟื้นความเป็นชุมชนขึ้นอย่างชุมชนไทลาวบ้านสาวะถี จังหวัดขอนแก่น 
หรือมีการรักษาสภาพความเป็นชุมชนไว้โดยถูกท าลายจากภายนอกน้อยที่สุดเช่น
ชุมชนไทเขมรบ้านกุดนาแก้ว จังหวัดศรีสะเกษ  ชุมชนไทกูยบ้านอาลึ จังหวัดสุรินทร์ 
หรือชุมชนผู้ไทบ้านหนองห้าง จังหวัดกาฬสินธุ์  รวมทั้งการประยุกต์สภาพความเป็น



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[49] 
 

 

ชุมชนเพื่อพัฒนาและปรับให้เข้ากับการประกอบอาชีพของสมาชิกในชุมชนที่
เปลี่ยนแปลงไป เช่น ชุมชุนไทโคราชบ้านสามัคคี จังหวัดนครราชสีมา ซึ่งการรื้อฟื้น 
การรักษา และการประยุกต์ให้เกิดสภาพความเป็นชุมชนขึ้น ท าให้สมาชิกในชุมชนมี
ส านึกร่วมกันว่าตัวเองเป็นใคร และมีหน้าที่ส าคัญส่วนหนึ่งของตนที่มีต่อชุมชน
อย่างไร และเมื่อตนได้ท าหน้าท่ีดังกล่าวแล้วต่างมีความภาคภูมิใจในสิ่งท่ีเกิดขึ้นทั้งต่อ
ตนเองและคนรอบข้าง สร้างภาวะผู้น าขึ้นในตัวสมาชิกชุมชนแต่ละคนให้ท างานต่างๆ
ของชุมชนได้อย่างประจักษ์ตัวเองและคนอื่นให้การยอมรับในความรู้ความสามารถ
และทักษะในการท างานให้กับชุมชน ซึ่งเป็นกระบวนการสร้างภาวะผู้น าให้เกิดขึ้นใน
หมู่สมาชิกของชาวบ้านเพื่อท าหน้าที่คัดสรรผู้ที่เหมาะสมจะท าหน้าที่เป็นผู้น าแบบ
ทางการ ได้แก่ ก านัน – ผู้ใหญ่บ้าน คณะกรรมการหมู่บ้าน สมาชิกหรือผู้บริหาร
ท้องถิ่น ซึ่งท าหน้าที่ทางด้านการปกครองดูแลชุมชนหมู่บ้านและติดต่อกับราชการ
หรือหน่วยงานภายนอกในการประสานการพัฒนาและการสนับสนุนการท างานชุมชน 
และผู้น าแบบธรรมชาติ ซึ่งเป็นผู้ที่มีบทบาททางด้านวิถีวัฒนธรรมชุมชน ได้แก่ 
พระสงฆ์  มรรคนายกวัด ปราชญ์ชุมชน เฒ่าจ้ า ผู้อาวุโส เป็นต้น ซึ่งจะเป็นผู้ที่สร้าง
กระบวนการถ่ายทอดการเรียนรู้ทางด้านวิถีวัฒนธรรมจากการประกอบพิธีกรรม การ
รักษาประเพณี การสร้างความศักดิ์สิทธิ์ในความเช่ือต่างๆ ของชุมชนให้สามารถเป็น
ฐานท่ีสร้างภูมิคุ้มกันของชุมชน และท าให้คณะผู้น าแบบทางการเห็นความส าคัญของ
วิถีวัฒนธรรมในการเป็นส่วนหนึ่งของนโยบายการพัฒนาชุมชนซึ่งจะท าให้เกิดการ
ประยุกต์ใช้วิถีวัฒนธรรมเพื่อสร้างประชาธิปไตยในชุมชนให้เกิดขึ้นได้ 
  

3) ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการหนึ่งของวิถีวัฒนธรรมในชุมชน 
กล่าวคือ ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการต่อเนื่องจากความเป็นชุมชนที่เกิดขึ้น
โดยการรื้อฟื้นหรือรักษากันผ่านวิถีวัฒนธรรมชุมชน และเกิดพลังของชุมชนในการ
สามารถยกระดับวิถีวัฒนธรรมชุมชนให้สามารถเป็นเครื่องมือหรือวิธีการในการช่วย
ท างานในชุมชน  ซึ่งท าให้เห็นปรากฎการณ์ทางด้านประชาธิปไตยเชิงวิถีการท างานที่
ส าคัญที่เกิดขึ้นในการขับเคลื่อนกิจกรรมการท างานของชุมชนได้  จากการถอด
บทเรียนชุมชนแต่ละแห่งตามที่ศึกษานั้นความเป็นประชาธิปไตยชุมชนไม่ได้มี
ลักษณะเฉพาะตายตัว หรือเป็นตัวแบบใดตัวแบบหนึ่งแบบสุดโต่งดังเช่นตัวแบบ
ประชาธิปไตยในตะวันตก  แต่ประชาธิปไตยชุมชนเป็นกระบวนการหนึ่งของการ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[50] 
 

 

ท างานของชุมชนซึ่งมีลักษณะที่ควรน าคุณลักษณะที่ได้จากการศึกษาประชาธิปไตย
ชุมชนของแต่ละแห่งไปใช้ในการปรับการท างานในการจัดท าบริการสาธารณะหรือ
การด าเนินงานตามนโยบายภาครัฐท่ีเข้าไปสู่ชุมชน  ซึ่งได้แก่ 
 

1) ประชำธิปไตยแบบปกป้อง ได้แก่ การสร้างภูมิคุ้มกันภายในชุมชนด้วย
กลไกการสร้างวัฒนธรรมชุมชนให้กลายเป็นสิ่งที่รับรู้ร่วมกันของสมาชิกในชุมชนทุก
คน เพื่อให้วัฒนธรรมชุมชนเป็นเกาะป้องกันผลกระทบที่จะเข้ามาในชุมชน หรือ
ปกป้องความผิดพลาดในการบริหารของคณะผู้น าแบบทางการและสมาชิกของชุมชน
อื่นๆ ให้ยอมรับและเช่ือมั่นในวิถีวัฒนธรรมชุมชนว่าสามารถพัฒนาชุมชนได้ ซึ่ง
แตกต่างจากประชาธิปไตยปกป้องที่เกิดขึ้นในสังคมตะวันตกที่มีการสร้างหลัก
กฎหมายและระบบผู้แทนให้เข้าไปท าหน้าที่ปกป้องผลประโยชน์ของปัจเจกบุคคล 
ดังนั้น ประชาธิปไตยแบบปกป้องส าหรับชุมชนที่พัฒนาขึ้นจากวิถีประชาธิปไตย
ชุมชนบนพื้นฐานของวัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองของตนตามที่ศึกษา คือ การสร้าง
ระบบวัฒนธรรมชุมชนให้น าการพัฒนาในด้านต่างๆที่เกิดขึ้นภายในชุมชน  หรือน า
การพัฒนาท่ีเข้ามาสู่ชุมชนให้กลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีวัฒนธรรมชุมชน 
 

2) ประชำธิปไตยแบบทำงตรง ได้แก่ มีการคัดเลือกตัวแทนสมาชิกหรือ
คณะกรรมการของชุมชน เพื่อท ากิจกรรมสาธารณะ โดยมุ่งเน้นและให้ความส าคัญไป
กับความเป็นผู้น าที่ต้องผ่านการพิสูจน์ตัวเองจนได้รับการยอมรับนับถือว่าเป็นผู้ให้ ผู้
เสียสละที่แท้จริง เป็นผู้มีธรรมะ มีความรู้ มีความสามารถ มีสมรรถนะ สามารถสร้าง
ประโยชน์สุขให้สังคมมีความสงบ สันติภาพ ภราดรภาพ และบูรณภาพกับเป้าหมาย
ของการด าเนินกิจกรรมของชุมชนที่อยู่บนพ้ืนฐานของวัฒนธรรมได้ 
 

3) ประชำธิปไตยแบบมีส่วนร่วม ได้แก่ ชาวชุมชนได้ร่วมกันแก้ปัญหาด้วย
กระบวนการการมีส่วนร่วมจากการลงมือท างานเองตามความสนใจและความถนัด
ของแต่ละคน ซึ่งจะสามารถท าการวิเคราะห์ปัญหาจากข้อมูลทางด้านประสบการณ์ 
หรือการท างานของชุมชนที่ตนการเก็บรวบรวม และสามารถน าไปใช้เป็นแนวทางใน
การแก้ไขปัญหาร่วมกันภายในชุมชน ซึ่งเป็นวิธีการที่เปิดโอกาสให้ทุกคนเข้ามาแสดง
ความคิดเห็น มีการระดมความคิดเห็นโดยใช้หลักเหตุผลและประสบการณ์ระหว่างกัน  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[51] 
 

 

มีการแลกเปลี่ยนเรื่องราวระหว่างกลุ่มต่างๆ  ทุกเรื่องที่พูดคุยจะใช้แนวทางการ
ตัดสินใจแบบมีส่วนร่วมโดยการรักษาน้ าใจและให้เกียรติระหว่างกันมากท่ีสุด 
 

4) ประชำธิปไตยแบบปรึกษำหำรือ ได้แก่ มีการเรียกประชุมสม่ าเสมอ มี
การแบ่งหน้าท่ีความรับผิดชอบภายในชุมชน มีความโปร่งใสในการท างานของกลุ่ม ใน
หมู่แกนน าเป็นผู้ที่มีความรู้ความสามารถ มีความคิดสร้างสรรค์ และมีระบบผู้เฒ่าผู้แก่
เป็นที่ยึดเหนี่ยว มีการแบ่งการดูแลเป็นระบบย่อยท าหน้าที่ประสานงานและ
ด าเนินการแลกเปลี่ยนการรับฟังความเห็นของสมาชิกให้เป็นไปอย่างทั่วถึง การจัดท า
กิจกรรมต่างๆสอดคล้องกับความสนใจ ความจ าเป็นของสมาชิกในชุมชน ท าให้เกิด
ความพร้อมเพรียงกันในการเข้าร่วมงานของสมาชิกในชุมชน 
 

กลไกกำรท ำงำนแบบประชำธิปไตยชุมชนกับกำรพัฒนำกำรให้บริกำรสำธำรณะ 
 

จากกลไกการท างานแบบประชาธิปไตยชุมชนที่เกิดขึ้นดังกล่าวได้น าไปสู่
แนวทางการพัฒนาการให้บริการสาธารณะระหว่างสมาชิกชุมชนด้วยกันซึ่งเป็น
ปรากฏการณ์หนึ่งส าหรับการสร้างความเป็นพลเมืองแบบประชาธิปไตยที่เหมาะสม
กับชุมชนที่ใช้วิถีวัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในการพัฒนาตนเอง เกิดขึ้นดังนี้  
 

1) สร้ำงควำมรับผิดชอบ  จากการถอดบทเรียนและสังเคราะห์ผล
การศึกษา พบว่า การจัดท าบริการสาธารณะในชุมชนโดยกระบวนการประชาธิปไตย
ชุมชน  สามารถสร้างนักบริหารในชุมชนขึ้น ให้มีความรับผิดชอบต่อสมาชิกคนอื่นๆ
ในชุมชน ในฐานะที่ตนเป็นตัวแทนของชุมชนที่มีภาระหน้าที่ความรับผิดชอบเพิ่มขึ้น  
ซึ่งแสดงให้เห็นว่าการท าหน้าที่ให้บริการสาธารณะในชุมชน   หากมีการน าแนวคิด
หรือวิธีการของประชาธิปไตยชุมชนมาใช้ในการให้บริการจะท าให้นโยบายสาธารณะ  
หรือโครงการภาครัฐท่ีเกิดขึ้นในชุมชนกลายเป็นส่วนหนึ่งของประชาชนในชุมชนที่จะ
ให้ความใส่ใจและรับผิดชอบต่อการให้บริการสาธารณะเหมือนหนึ่งพล เมือง
รับผิดชอบกันเองผ่านกระบวนการจัดท าบริการสาธารณะในชุมชนซึ่งจะท าให้
โครงการภาครัฐท่ีมีการปฏิบัติกันในชุมชนเกิดกระบวนการรับผิดชอบร่วมกันระหว่าง



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[52] 
 

 

ฝ่ายหน่วยงานภาครัฐเจ้าของโครงการและชุมชนในฐานะผู้รองรับการด าเนินการตาม
โครงการที่เกิดขึ้น 
 

2) กำรสร้ำงพลเมือง จากการถอดบทเรียนและสังเคราะห์ผลการศึกษา 
พบว่า การให้บริการสาธารณะที่เกิดขึ้นในชุมชนเป็นกิจกรรมที่ปฏิบัติการกับพลเมือง
ทั้งในฐานะผู้รับบริการและผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในกิจการสาธารณะนั้น ซึ่งแสดงให้เห็น
จิตวิญญาณของสมาชิกในชุมชนที่มีความเป็นอิสระและรู้ดีว่าอะไรเป็นประโยชน์แก่
สมาชิกชุมชนด้วยกัน  ซึ่งการใส่จิตวิญญาณของชุมชนเข้าไปในการท างานให้กับ
ชุมชน  ถือเป็นหลักการส าคัญของการสร้างพลเมืองของการปกครองในระบอบ
ประชาธิปไตย เพราะระบอบการปกครองนี้ให้ความส าคัญกับ ประชาชนในฐานะ
เจ้าของอ านาจสูงสุดของประเทศ ประชาชนในประเทศจึงมีฐานะเป็นเจ้าของประเทศ 
เมื่อประชาชนเป็นเจ้าของประเทศ ประชาชนจึงเป็นเจ้าของชีวิต และมีสิทธิเสรีภาพ
ในประเทศของตนเอง ท านองเดียวกับที่สมาชิกในครอบครัวหรือในชุมชนมีส านึกว่า
ตนเป็นเจ้าของบ้านหรือชุมชนที่ตนอยู่  จึงเป็นผู้ที่มีสิทธิและเสรีภาพในบ้านหรือ
ชุมชนของตน ในการพัฒนาชุมชนตนเองบนพื้นฐานของวิถีวัฒนธรรมที่น ามาสร้าง
เป็นกลไกการท างานให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ชุมชน  
 

3) กำรสร้ำงภำคประชำสังคม  จากการถอดบทเรียนและสังเคราะห์ผล
การศึกษา พบว่า การให้บริการสาธารณะในชุมชน สามารถสร้างภาคประชาสังคมให้
ขึ้นภายในชุมชนได้ ซึ่งพิจารณาจากการจัดท าบริการสาธารณะในชุมชนแต่ละครั้ง จะ
เกิดกระบวนการสร้างความเป็นภาคประชาสังคมในชุมชนขึ้นมาเพื่อสะท้อนความคิด
และความต้องการของชุมชน  ซึ่งเป็นตัวแทนที่เกิดขึ้นระหว่างภาครัฐและสมาชิกใน
ชุมชน และเปรียบเหมือนตัวแทนของกลุ่มผลประโยชน์สองฝ่ายคือฝ่ายภาครัฐ และ
ฝ่ายสมาชิกของชุมชน ในการที่จะท าหน้าที่ปกป้องผลประโยชน์สาธารณะให้เกิด
ขึ้นกับท้ังสองฝ่าย  และเป็นการย่อส่วนของการท างานภาครัฐที่มีขนาดใหญ่เทอะทะ 
ให้อยู่ในรูปการกระจายอ านาจการตัดสินใจให้เกิดขึ้นในกลุ่มประชาสังคมที่ขับเคลื่อน
ชุมชนได้ท าหน้าท่ีสะท้อนออกในสิ่งที่ชุมชนซึ่งเป็นองคาพยพขนาดเล็กของรัฐต้องการ 
ซึ่งจะให้เกิดความตะหนักและรับรู้ทั้งจากฝ่ายรัฐหรือหน่วยงานภายนอกชุมชน และ
สมาชิกภายในชุมชนในการปกป้องหรือดูแลผลประโยชน์ชุมชนที่สร้างขึ้นจากกลไก



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[53] 
 

 

การวัฒนธรรมชุมชน  ซึ่งจะท าให้การให้บริการสาธารณะในชุมชนท าให้ชุมชน
สามารถท าการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างหรือผลลัพธ์ของท างานชุมชนให้เป็นที่น่าพึง
พอใจให้แก่ตนเองและสังคมขนาดเล็กท่ีตนเองอยู่ได้  

 
ดังนั้น จากกระบวนการน าวิถีวัฒนธรรมชุมชนเพื่อน ามาสร้างกระบวนการ

ท างานแบบประชาธิปไตยในชุมชนชาติพันธุ์พื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ทั้ง 5 แห่งตามที่ศึกษา ท าให้สามารถท าการสังเคราะห์เพื่อสรุปเป็นองค์ความรู้และ
น ามาเสนอแนะเป็นแนวทางในการสร้างวิถีชีวิตแบบประชาธิปไตยบนพื้นฐานของ
วัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยได้ดังนี้ 
 

อภิปรำยผล 
 

จากการศึกษาค้นคว้าในครั้งนี้ ผู้วิจัยสามารถน าผลข้อมูลที่น่าสนใจจากการ
ค้นพบมาอภิปรายผลตามที่ศึกษา ชุมชนทั้ง 5 แห่งที่เลือกเป็นกรณีศึกษาครั้งนี้ พบว่า 
มีสภาพความเป็นชุมชนหลงเหลืออยู่  และสามารถน าความเป็นชุมชนท่ีมีนั้น มาสร้าง
เป็นศักยภาพในการเป็นต้นทุนทางสังคม ที่ท าให้สมาชิกในชุมชนนั้นอยู่รอดและ
เติบโตมาได้ โดยสมาชิกในชุมชนสามารถด ารงวิถีชีวิตอยู่ได้บนวิถีวัฒนธรรมของกลุ่ม
ชาติพันธ์ุตนเอง ซึ่งเป็นชุมชนที่มีลักษณะใกล้เคียงกับที่ บ ารุง บุญปัญญา (2553) ได้
ท าการศึกษาชุมชนในภาคตะวันออกเฉียงเหนือหลายแห่ง พบว่า ฐานความเป็นชุมชน
หลายแห่งในภาคอีสานหรือภาคตะวันออกเฉียงเหนือซึ่งเป็นชุมชนในลักษณะหมู่บ้าน
ซึ่งชาวบ้านมีความสัมพันธ์กันทางด้านระบบเครือญาติ มีการปกครองและการจัดการ
ความสงบเรียบร้อยภายในโดยระบบอาวุโส มีผู้น าท่ีมีบารมีได้รับการเคารพยกย่องใน
ชุมชน  สมาชิกชุมชนมีความผูกพันกลมเกลียวเพราะมีความเคารพนับถือในผีบรรพ
บุรุษเดียวกัน  และเช่ือสิ่งเหนือธรรมชาติที่คอยเป็นสิ่งควบคุมพฤติกรรมของคน
ก่อให้เกิดกฎเกณฑ์ข้อห้ามให้ความชอบธรรมแก่การด าเนินชีวิตร่วมกัน อย่างมี
ระเบียบแบบแผน รวมทั้งคติทางศาสนาพุทธ พราหมณ์ที่เข้ามาผสมกลมกลืนในวิถี
ความเช่ือ พิธีกรรมและประเพณีของชุมชน สิ่งเหล่านี้หล่อหลอมให้สมาชิกในชุมชน 
“เป็นคนบ้านเดียวกัน” อยู่ร่วมกันด้วยความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ช่วยเหลือเกื้อกูลและ
ประณีประนอม เมื่อเกิดความแตกแยกขัดแย้งก็จะมีกลไกภายในการไกล่เกลี่ยตัดสิน 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[54] 
 

 

คือ ระบบว่าความโดยผู้อาวุโสและเครือญาติซึ่งถือว่าเป็นฐานของชุมชนที่เป็น
จิตส านึก หรือพลังทางวัฒนธรรม ที่ท าให้ความเป็นชุมชนยังคงอยู่และสามารถน าไป
สร้างความเข้มแข็งของชุมชนขึ้นมาใหม่ได้ ดังนี้แล้วชุมชนชาติพันธุ์ที่ ใช้เป็น
กรณีศึกษาครั้งนี้จึงมีวัฒนธรรมชุมชนตนเองที่เปรียบเหมือนสิ่งที่มีคุณค่าดังที่ ฉัตร
ทิพย์ นาถสุภา และคณะ (2551) ที่ได้ต่อยอดจากแนวคิดของนายแพทย์ประเวศ  วะ
สี ที่เคยเสนอว่าคุณค่าของระบบวัฒนธรรมชุมชนคือท าให้ประชาชนเกิดการรวมตัว
กันเพ่ือช่วยเหลือกันและสร้างความเข้มแข็งให้แก่สมาชิกในรูปของกลุ่มและเครือข่าย
ขึ้นโดยเฉพาะเกิดในสังคมชุมชนก็จะท าให้เกิดพลังในการท างานในชุมชนและ
ขับเคลื่อนชุมชนไปในทิศทางของการพัฒนาท่ีแท้จริงได้  

 
การน าวัฒนธรรมชุมชนมาใช้พัฒนากิจกรรมของชุมชนที่ศึกษาทั้ง 5 แห่ง

ต่างถือว่าชุมชนเหล่านี้พยายามพัฒนาชุมชนบนวิถีวัฒนธรรมโดยมีหน่วยงานภาครัฐ 
หรือส่วนราชการเข้ามาเกี่ยวข้องและเห็นความส าคัญ อาทิ ชุมชนบ้านสาวะถี ต าบล
สาวะถี อ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มี
ลักษณะเป็นชุมชนวัฒนธรรมไทลาว มีการด าเนินโครงการชุมชนตัวอย่างวัฒนธรรม
สันติวิถีซึ่งได้รับการสนับสนุนโครงการจากกระทรวงยุติธรรมและกระทรวงวัฒนธรรม 
, ชุมชนบ้านหนองห้าง ต าบลหนองห้าง อ าเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ เป็น
กรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชนวัฒธรรมผู้ไท มีการด าเนิน
กิจการสหกรณ์เครดิตยูเนี่ยน จ ากัด ซึ่งได้รับการสนับสนุนจากกรมส่งเสริมสหกรณ์ 
กระทรวงเกษตรและสหกรณ์ , ชุมชนบ้านกุดนาแก้ว ต าบลภูฝ้าย อ าเภอขุนหาญ 
จังหวัดศรีสะเกษ เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มีบริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชน
วัฒนธรรมไทเขมรหรือขะแมร์ มีการด าเนินกิจกรรมหมู่บ้านอนุรักษ์วัฒนธรรมขะแมร์ 
ซึ่งเป็นโครงการหมู่บ้านจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม โดยได้รับการสนับสนุนจาก
องค์การบริหารส่วนต าบลภูฝ้าย และส านักงานวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ, ชุมชน
บ้านอาลึ ต าบลส าโรงทาบ อ าเภอส าโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์ เป็นกรณีศึกษาชุมชนที่มี
บริบทชุมชนที่มีลักษณะเป็นชุมชนวัฒนธรรมไทกูย มีการด าเนินกิจกรรมหมู่บ้าน
ท่องเที่ยว เ ชิงวัฒนธรรมและหมู่บ้านอนุรั กษ์วัฒนธรรมชาวกูยซึ่ งใ ช้ระบบ
คณะกรรมการหมู่บ้านเข้มแข็ง ที่ได้รับการสนับสนุนจากส านักงานพัฒนาชุมชน
จังหวัดสุรินทร์ และชุมชนบ้านสามัคคี ต าบลรังกาใหญ่ อ าเภอพิมาย จังหวัด



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[55] 
 

 

นครราชสีมา ที่มีการด าเนินกิจกรรมรวมกลุ่มวิชาสหกิจชุมชนแปรรูปผลิตภัณฑ์จาก
หวาย ซึ่งได้รับการสนับสนุนจากส านักงานพัฒนาชุมชนจังหวัดนครราชสีมา เป็นต้น  

 
การให้ความส าคัญของรัฐที่เข้าถึงกิจกรรมของชุมชน รวมทั้งให้ความส าคัญ

กับชุมชนในฐานะเครื่องมือการบริหารตามที่เกิดขึ้นนี้ สอดคล้องกับแนวคิดตัวแบบ
ชุมชนและประชาสังคมที่จะน าไปสู่การบริหารสาธารณะแนวใหม่ (New Public 
Service) ของ Dehardt and Denhart (2001) ซึ่งเห็นว่าหน่วยงานภาครัฐต้อง
มองเห็นถึงความสามารถของชุมชนในการปรับตัวเพื่อเป็นฐากรากของการพัฒนา
ชุมชนตนเอง อันจะน าไปสู่การสร้างพลเมืองในระบอบประชาธิปไตย ที่อาศัยการใช้
กลไกการร่วมมือกันของชุมชนและประชาสังคมในการแก้ไขปัญหาสาธารณะร่วมกัน
ดังท่ีปรากฏจากกรณีศึกษาที่ภายในชุมชนเกิดเครือข่ายพลเมืองที่เข้มแข็งในการช่วย
สร้างชุมชนและทุนทางสังคม พร้อมกับท าให้กิจกรรมที่ด าเนินการช่วยสร้างชุมชนที่
เน้นการปลูกจิตส านึกร่วม ความผูกพันและเกื้อกูลกัน  นอกจากสิ่งที่ปรากฏจาก
ชุมชนศึกษา คือ มีการจัดตั้งเครือข่ายภายในชุมชนของตนเอง  โดยมี กิจกรรมที่
เกิดขึ้นในชุมชนท่ีอาศัยฐานพลังของความเป็นชุมชน ซึ่งมีที่มาจากความเชื่อ ประเพณี
และพิธีกรรมของชุมชน ที่สมาชิกในชุมชนยอมรับและถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต
ปกติของตนเองที่การด ารงอยู่ในฐานะสมาชิกคนหนึ่งของชุมชน เพราะชีวิตที่ด าเนิน
ไปในชุมชนนั้นต่างยึดโยงด้วยความเช่ือต่างๆ  ซึ่งถือได้ว่าเป็นสิ่งที่หล่อมหลอมสมาชิก
ในชุมชนให้มีส านึกต่อชุมชน  และสามารถเป็นพลังในการสร้างสรรค์กิจกรรม
สาธารณะขึ้นในชุมชน  ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ กิจฐเชต  ไกรวาส (2556) ที่
พบว่าการเริ่มรวมตัวและพูดคุยกันของชาวบ้านในชุมชนเกี่ยวกับการอนุรักษ์ภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ได้น าไปสู่การจัดประชุมของผู้น าและแกนน าชุมชนซึ่งเป็นปัจจัยหนึ่ง
ในการขับเคลื่อนกระบวนการประชาธิปไตยในชุมชน เป็นต้น   

 
 กระบวนการน าวิถีวัฒนธรรมชุมชนมาสร้างประชาธิปไตยชุมชน ใน
การศึกษากรณีชุมชน 5 แห่งในครั้งนี้ มุ่งที่จะน าไปสู่การพัฒนาความเข้มแข็งของ
ประชาธิปไตยชุมชนในการขับเคลื่อนกิจกรรมสาธารณะในชุมชน เพื่อให้กิจกรรม
สาธารณะที่เกิดขึ้นสามารถสร้างพลเมืองที่มีพ้ืนฐานและระบบการท างานท่ีแฝงไว้ด้วย
วิถีวัฒนธรรมชุมชน  ที่ท าให้เกิดพลังชุมชนในการสร้างเครือข่ายและความไว้วางใจ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[56] 
 

 

ระหว่างกัน ก็จะท าให้การท ากิจกรรมสาธารณะของชุมชนประสบความส าเร็จตาม
วิถีทางแห่งกลุ่มชนที่ก าหนดขึ้น  ทั้งนี้หากเปรียบเทียบลักษณะและรูปแบบการ
ท างานของกระบวนการขับเคลื่อนกิจกรรมสาธารณะของชุมชนบนพื้นฐานของ
วัฒนธรรมชนเผ่าพื้นเมืองในชุมชนที่ศึกษานั้นโดยธรรมชาติของการท างานจะ
สอดคล้องกับประชาธิปไตยแบบปกป้องและประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม ซึ่งจะเห็น
ว่า ธรรมชาติของประชาธิปไตยที่เกิดขึ้นในชุมชนที่มีความเข้มแข็งทางวัฒนธรรม
ชุมชนตามที่กล่าวมานี้ มีลักษณะเป็นไปเพื่อการปกป้องตนเอง คือการน าวิถี
วัฒนธรรมชุมชนมาช่วยสร้างเครื่องมือในการพัฒนาสู่การไปสู่สังคมประชาธิปไตย 
ทั้งนี้เพราะชุมชนทั้ง 5 แห่งเห็นต่างเห็นผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาจากบนลง
ล่าง (Top – Down) ที่ท าให้ชุมชนอ่อนแอและแตกสลายไปเพราะไม่มีวิธีการจัดการ
ปัญหาตนเองได้ ต่างคนต่างอยู่ ต่างตนต่างมุ่งไปสู่ชีวิตที่เอาตัวรอดของแต่ละคน ผ่าน
การศึกษา การค้าขาย การท าธุรกิจเพื่อก้าวไปให้ทันต่อระบบทุนนิยม  และการ
พัฒนาต่างท่ีเกิดขึ้นภายนอกและน าไปสู่ชุมชนจนชุมชนหมดสภาพความเป็นปึกแผ่น 
ความสามัคคี ความเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน ความรับรู้ถึงการมีบรรพบุรุษร่วมกัน มี
ความเคารพนับถือย าเกรงกันด้วยระบบคุณธรรม ซึ่งสิ่งเหล่านี้เห็นได้ชัดเจนในชุมชน
ต่างๆทั่วไปในขณะนี้ แต่สิ่งที่ชุมชนทั้ง 5 แห่งที่ศึกษาครั้งนี้สร้างขึ้นก่อนหรือน ามารื้อ
ฟื้นขึ้นเพื่อให้เกิดจิตส านึกร่วมในการสถาปนาชุมชนของตนเองขึ้น ซึ่งเป็นชุมชนที่
ต้องการสร้างความเป็นตัวตนผ่านวิถีวัฒนธรรมที่เป็นรากฐานของตัวเองเพื่อให้สมาชิก
ในชุมชนเกิดความภาคภูมิใจ  และเข้าใจวิถีแห่งตัวตนผ่านการถ่ายทอดความรู้และ
การสืบต่อการปฏิบัติกันในความเช่ือ ประเพณี พิธีกรรม รวมทั้งการท าบุญรักษาศีล
ตามหลักพระพุทธศาสนาซึ่งมีวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน  
 

ดังนี้แล้วโดยธรรมชาติของประชาธิปไตยชุมชนจึงจ าเป็นต้องสร้างเกาะ
ป้องกันตนเองขึ้นบนฐานที่ตนเองถนัดที่สุดคือวิถีความเชื่อและวัฒนธรรมชุมชน ไม่ใช่
การสร้างกฎหมายหรือผู้แทนของตนไปท าหน้าท่ีปกป้องผลประโยชน์และประกันสิทธิ
ประโยชน์ของตนในระบบการเมืองตามหลักประชาธิปไตยแบบปกป้องที่เกิดขึ้นใน
สังคมตะวันตก หากแต่ในสังคมชุมชนการปกป้องชุมชนให้สามารถจัดการตนเองได้
และเพิ่มความสามารถในการขับเคลื่อนการพัฒนากิจกรรมสาธารณะของชุมชน คือ 
การสร้างวัฒนธรรมชุมชนให้เป็นที่ยอมรับร่วมกันของสมาชิกในชุมชน ให้สมาชิก



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[57] 
 

 

เข้าใจร่วมกันว่าวัฒนธรรมชุมชนเป็นสิ่งที่ดีงามและแฝงไว้ด้วยตัวตนของชีวิตที่ด าเนิน
อยู่ภายในชุมชน เป็นสิ่งท่ีบรรพบุรุษของชุมชนสั่งสมและสืบทอดมาเพื่อให้ชุมชนที่ตน
อยู่สามารถจัดการปัญหาและสร้างประโยชน์ต่างๆระหว่างกันขึ้นได้ เมื่อชุมชนมี
วัฒนธรรมชุมชนเข้มแข็งเป็นสิ่งที่สมาชิกในชุมชนเข้าใจร่วมกันได้แล้ว ต่อไปจะเกิด
ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมขึ้นมาโดยกระบวนการผลักอีกขึ้นหนึ่ งของความเป็น
ชุมชนที่เกิดขึ้น เพราะประชาชนที่อยู่ในชุมชนเมื่อรับรู้และเข้าใจแนวทางการท างาน
ในชุมชนบนวิถีทางเดียวกันแล้ว ก็จะพึงเข้ามามีส่วนร่วมในการตัดสินใจชะตาชีวิต
ของตนเองและมีส่วนในการก าหนดนโยบายสาธารณะต่างๆ รวมทั้งเป็นผู้ที่อาสาจัด
ให้บริการสาธารณะต่างๆ ของชุมชนตนเอง เพราะส านึกเกี่ยวกับความเป็นญาติพี่น้อง
ระหว่างกันภายในชุมชนเป็นพื้นฐานในการท างานก่อน และเป็นทุนทางสังคมที่ท าให้
เกิดเครือข่ายการท างานและความไว้วางใจกันและผลักดันความสัมพันธ์ในลักษณะ
ดังกล่าวไปสู่กระบวนการประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมที่เกิดขึ้นซึ่งมีลักษณะเป็นการ
ท างานของกลุ่มคล้ายขบวนการประชาสังคม ที่มุ่งการท างานที่ให้ประโยชน์ตกอยู่กับ
สมาชิกในชุมชนเป็นส าคัญ ขณะที่ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมจริงๆนั้นมุ่งให้สมาชิก
เข้ามาร่วมก าหนดแนวทางเพื่อประโยชน์ของชุมชนเป็นส าคัญ  

 
อย่างไรก็ตาม อาจกล่าวได้ว่า ประโยชน์ที่ชุมชนได้ คือประโยชน์ของ

สมาชิกแต่ละคนในชุมชนเช่นกัน หรือในทางกลับกัน ประโยชน์ที่สมาชิกมีก าลัง
ความสามารถในการเข้าใจบทบาทตนเองที่มีต่อกลุ่มเพื่อกลุ่มจะได้ขับเคลื่อนชุมชนใน
ภาพรวมในเรื่องการพัฒนาด้านต่างๆต่อไป รวมทั้งการท างานในกลุ่มกิจกรรมการ
ให้บริการสาธารณะในชุมชน ที่เกิดขึ้นต่างอาศัยภาวะผู้น าของหัวหน้ากลุ่มเป็นหลัก 
ท าให้ขอบเขตการมีส่วนร่วมจ ากัดที่ลักษณะรูปแบบหรือวัตถุประสงค์ของการด าเนิน
กิจกรรม ซึ่งในขณะที่ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมจริงๆควรให้มีขอบเขตการมีส่วน
ร่วมอย่างกว้างขวางเกี่ยวข้องได้ทุกทุกเรื่องสาธารณะของชุมชน 

 
ข้อเสนอแนะ 

 
1.จากการศึกษาครั้งน้ีพบว่า ความเข้มแข็งของวิถีวัฒนธรรมชุมชนในแต่ละ

ชุมชนชาติพันธุ์ที่เน้นอัตลักษณ์แห่งวิถีชุมชนจากความเช่ือ ประเพณี พิธีกรรม และ



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[58] 
 

 

แบบแผนความสัมพันธ์ของคนบนพื้นฐานของความเป็นชุมชนที่มีการสร้างความไว้
เนื้อเช่ือใจกันและเกิดเป็นเครือข่ายความสัมพันธ์ของคนในชุมชนขึ้นมาจนสามารถ
น ามาเป็นพลังผลักดันการแก้ไขปัญหาสาธารณะและท ากิจสาธารณะต่างๆ ในชุมชน
ขึ้นนั้นเป็นผลมาจากการที่ชุมชนชาติพันธุ์มีผู้น าที่เกิดจากการปฏิบัติตนตามวิถี
วัฒนธรรมชุมชนและพยายามรักษาวิถีวัฒนธรรมชุมชนที่ตนเองปฏิบัติและสืบทอดอยู่
ให้สามารถด ารงอยู่ สืบต่อ และพยายามกระตุ้นให้เกิดส านึกทางวัฒนธรรมเพื่อใช้เป็น
เครื่องมือในการพัฒนาชุมชนตามที่ปรากฎ ดังนั้น หากชุมชนใดที่จะสร้างวิถี
ประชาธิปไตยจากกระบวนการวัฒนธรรมชุมชน ควรให้ความส าคัญกับผู้น าทาง
ธรรมชาติหรือผู้น าที่ไม่เป็นทางการในสังคม เช่น พระสงฆ์ เฒ่าจ้ า ปราชญ์ชุมชน และ
ครูภูมิปัญญาอื่นๆ เพื่อจะได้ท าให้เกิดความเป็นชุมชนที่ให้ความส าคัญกับวิถี
วัฒนธรรมขึ้นก่อนและค่อยน าไปสู่การพัฒนากิจกรรมสาธารณะในลักษณะต่างๆของ
ชาวชุมชน 

  
 2. จากการศึกษาครั้งนี้พบว่า การรื้อฟื้นวิถีวัฒนธรรมชุมชนมีผลท าให้
ชุมชนชาติพันธ์ุสามารถสร้างกิจกรรมสาธารณะที่เกิดขึ้นในชุมชนได้อย่างเข้มแข็งและ
ต่อเนื่อง หรือการสร้างประชาธิปไตยชุมชนมาจากการสร้างเกาะป้องกันทางด้าน
วัฒนธรรมชุมชนให้เกิดขึ้นก่อน ซึ่งในงานวิจัยครั้งนี้เรียกว่าประชาธิปไตยแบบปกป้อง 
ดังนั้น หากจะท าให้เกิดกิจกรรมสาธารณะที่เกิดประโยชน์กับประชาชน สามารถสร้าง
การท างานและฝึกการเรียนรู้ประชาธิปไตยในชุมชนได้ หน่วยงานภาครัฐควรน า
องค์ประกอบทางด้านวัฒนธรรมชุมชนมาเป็นส่วนหน่ึงในการพิจารณาการท างานของ
องค์กรชุมชนท่ีให้การสนับสนุน รวมทั้งใช้การสนับสนุนกิจกรรมที่ให้คุณค่าด้านความ
เชื่อ พิธีกรรมและประเพณีชุมชนเพื่อให้เกิดการมีส่วนร่วมของชาวชุมชนในฐานะผู้ที่
ปฏิบัติหรือมีความรู้ในกิจกรรมดังกล่าวดีอยู่แล้ว และกระตุ้นให้เกิดการพัฒนาการ
ท างานด้วยกระบวนการประชาธิปไตยชุมชนที่เหมาะสมกับชุมชนต่างๆ 
  

3. จากการศึกษาครั้งนี้พบว่า กิจกรรมสาธารณะในชุมชนชาติพันธุ์ที่ศึกษา
สามารถท าให้เกิดการสร้างความเป็นพลเมือง สร้างความรับผิดชอบ และสร้าง
ขบวนการประชาสังคมที่เกิดขึ้นในพื้นที่ได้ ซึ่งผู้ปฏิบัติงานหรือท าหน้าที่ขับเคลื่อน
กิจกรรมสาธารณะในชุมชนต่างเกิดขึ้นจากการประชุมกันและปรึกษาหารือกันบน



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[59] 
 

 

พื้นฐานของความไว้เนื้อเช่ือใจกัน ไม่มีผู้น าที่ ชัดเจน ทุกคนถือว่าเป็นตัวเองมี
ประสบการณ์ต่างกัน ผู้น าชุมชนมีบทบาทด้านการสื่อสารกับประชาชนในเขตหมู่บ้าน
รับผิดชอบ ข้าราชการในชุมชนมีบทบาทด้านการบันทึกท ารายงาน การเก็บรวบรวม
ข้อมูลเอกสารและการสื่อสารกับเจ้าหน้าที่ภาครัฐหรือส่วนราชการด้วยกัน พระสงฆ์
และวัดมีบทบาทด้านการให้สถานท่ีด าเนินการประชุมและศูนย์ประสานงานกิจกรรม 
การเป็นที่ปรึกษาผู้น าชุมชนและคณะท างานตามโครงการในการท าความเข้าใจกับ
ประชาชนผ่านการเทศนาสั่งสอน และการหากิจกรรมทางพระพุทธศาสนามาขัดเกลา
ญาติโยมให้เห็นความส าคัญของการเข้าร่วมโครงการ และปราชญ์ชุมชนและผู้น าด้าน
ภูมิปัญญามีบทบาทด้านการอนุรักษ์และให้ความเห็นด้านจารีตและวิถีปฏิบัติทาง
วัฒนธรรมต่างๆเพื่อน ามาใช้เป็นข้อคิดและวิธีปฏิบัติส าหรับเป็นแนวทางการท างาน
ของคณะท างานชุมชน ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ความเป็นพลเมือง ความรับผิดชอบ และ
ขบวนการประชาสังคมที่เกิดขึ้นในชุมชนชาติพันธุ์ต่างเป็นองคาพยพเดียวกัน ดังนั้น
ควรสนับสนุนกิจกรรมสาธารณะจากฐานของประสบการณ์  และความรับผิดชอบที่
เหมาะสมกับการท างานของชุมชนตามที่ปรากฏจากประสบการณ์ในชุมชน ซึ่งต้อง
พยายามให้เกิดการสร้างเวทีประชุมปรึกษาหารือกันก่อนเพื่อให้กระบวนการดังกล่าว  
เฟ้นเลือกหาคนที่เหมาะสมในการท างานในต าแหน่งต่างๆในกิจกรรมสาธารณะที่
เกิดขึ้นในชุมชนชาติพันธ์ุซึ่งจะน าไปสู่กระบวนการสร้างประชาธิปไตยชุมชนต่อไป 
 

เอกสำรและสิ่งอ้ำงอิง 
 
กิจฐเชต ไกรวาส. 2556. "ประชาธิปไตยชุมชนท่ีผลิบานในดินแดนอสีานของไทย",  

เอกสำรกำรประชุมวิชำกำรรัฐศำสตร์และรัฐประศำสนศำสตร์แห่งชำติ 
คร้ังท่ี 14. อุบลราชธานี :  คณะรฐัศาสตร์  มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี.   

ฉัตรทิพย์ นาถสภุา. 2547. ควำมเป็นมำและสำระส ำคัญของแนวคดิวัฒนธรรม 
ชุมชน. กรุงเทพฯ : สถาบันพัฒนาองค์กรชุมชน. 

ฉัตรทิพย์ นาถสภุา และคณะ. 2551. ทฤษฎีและแนวคิดเศรษฐกจิชุมชนชำวนำ.  
กรุงเทพฯ: อมรินทร์ พริ้น ติ้งแอนด์พับลิชช่ิง.  

ฉัตรทิพย์ นาถสภุา. 2557. กำรเป็นสมัยใหม่กบัแนวคิดชุมชน. กรุงเทพฯ :  
สร้างสรรค์.  



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[60] 
 

 

เติม วิภาคย์พจนกิจ. 2546. ประวัติศำสตร์ศำสตร์อีสำน. พิมพ์ครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ :  
มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 

ประภาส ปิ่นตบแต่ง, อัญชลี แย้งพยนต์ และศิริพร ยอดกมลศาสตร์ (2555)  
กระบวนกำรขับเคลื่อนสภำองค์กรชุมชน ก้ำวย่ำงผ่ำนปัญหำ มุ่งหำ
ควำมส ำเร็จ. กรุงเทพฯ : บริษัท เอดิสันเพรส โปรดักส์ จ ากัด. 

ประเวศ วะสี. 2549. กำรเมืองสมำนฉันท์ สร้ำงสรรค์ควำมเข้มแขง็ท้องถิ่น. ใน  
ต้นทำงชุมชน ชุมชนประชำธิปไตย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เดือนตลุา 

ประเวศ  วะสี.  2537.  “ธรรมิกสงัคม สู่พลังทางปัญญาผ่าวิกฤตสิังคมไทย.” 
สยำมรัฐสัปดำห์วิจำรณ์ 41(2): 8.  

ผไท ภูธา. 2554. ควำมเป็นมำคนอีสำนในเหตุกำรณ์ส ำคัญของประวัติศำสตร์.  
ลัดดาวลัย์ ตันติวิทยาพิทักษ์. 2555. ขบวนกำรประชำสังคมกับประชำธิปไตย 

ชุมชน. ปรัชญา ดุษฎีนิพนธ์ สาขาสหวิทยากร มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์.   
วิลาส  โพธิสาร. 2552. กำรปรับตัวทำงสังคมของชำวกูยในบริบทพหุวัฒนธรรม 

เขตอีสำนใต้. วิทยานิพนธ์ระดับปริญญาเอก หลักสูตรปรัชญาดุษฎบีัณฑิต 
สาขาวิชาไทศึกษา มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

สน รูปสูง. 2554. คู่มือประชำธิปไตยชุมชน. กรุงเทพฯ: ส านักสภาพัฒนาการเมือง.  
เอนก เหล่าธรรมทัศน์ และวลัยพร รัตนเศรษฐ. 2557. รัฐประศำสนศำสตร์พลเมือง.  

กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิต 
Denhardt B. Robert & Denhardt V. Janet. (2000) “The New Public  

Service : Serving Rather than Steering” , in Public 
Administration Review, Volume 60, Number 1, 
November/December 2000,pp. 549 – 559 

Denhardt B. Robert & Denhardt V. Janet. (2008), The New Public  
Service : Serving Rather than Steering.(2nd ). Armonk, NY :  
M.E.Sharpe. 

Denhardt B. Robert & Denhardt V. Janet. (2011), The New Public  
Service : Serving Rather than Steering.(3rd ). Armonk, NY :  
M.E.Sharpe. 

 



 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 

 

[61] 
 

 

Dunham, A.  1958.  Community Welfare Organization, Principles and  
Practice.  New York:  Crowell.  

Geertz, Clifford. 2000. The Interpretation of Cultures. New York : Basic  
Books. Longman  

LoGerfo, Jim. 1996. “Attitudes Toward Democracy Among Bangkok and  
Rural Northern  Thais: The Great Divide.” Asian Survey 36 (9).   

Robert A Dahl. 1998. On Democracy . New Haven : Yale University  
Press 

Robert D. Putnam. 1993. The Prosperous Community : Social Capital  
and Public Life,  The American Prospect 13 (Spring 1993)  

Rolf, G. and Peter, K. 2008. Living in Democracy EDC/HRE lesson  
plans for lower secondary level, http://book.coe.int:/Council 
of Europe Publishing, April, 2008, p.62 

Phillippe C. Schmitter and Tery Lynn Karl. 1991. What Democracy Is  
and Is Not in Journal  of Democracy, National Endowment for 

Democracy. Oxford Advanced Learner’s Dictionary of Current  
English.  2013.  Retrieved June 9, 2013  

Poplin, D. E.  1979.  Communities: A Survey of Theories and  
Methods of Research.  New  York : Macmillan.  

Walker, A. 2008. “The Rural Constitution and the Everyday Politics of  
Elections in Northern  
Thailand,” Joural of Contemporary Asia Vol. 38 No. 1 : 84 – 
105 

 
 
 
 
 
 

http://book.coe.int/Council


 
วารสารรัฐศาสตร์ปริทรรศน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ปีที่ 3 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2559) 
 

[62] 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 




