
36  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

หลักความเป็นสากล
Principle of Universality

ดิเรก ควรสมาคม1

Direk Kounsamakom 

บทคัดย่อ

เมื่อกล่าวถึงค�ำว่า “สากลหรือหลักความเป็นสากล” ในวงวิชาการไทยตลอดจนสังคมไทย

จะมองไปท่ีตะวันตกว่า อะไรท่ีมาจากตะวันตก ความเจรญิก้าวหน้าด้านต่างๆ ของตะวันตกนีแ้หละ 

คอื ความเป็นสากลหรอืเป็นสากล ในบทความชิน้น้ีต้องการเปรยีบเทียบความเป็นสากลกับหลักการ 

ทางพุทธศาสนา จึงพบว่าแท้จริงแล้ว ความเป็นสากลท่ีแท้ในทางพุทธศาสนาเป็นคนละเรื่อง 

กับหลักสากลของตะวันตก โดยพุทธศาสนามีหลักสากลสามประการครอบคลุมท้ังหมดแล้ว คือ 

1.ความเป็นมนุษย์ที่สากล 2.ความรักที่เป็นสากล 3.ความจริงที่เป็นสากล นอกจากนี้ได้วิเคราะห์

หลักสากลที่เก่ียวข้องกับกฎหมายและการท�ำวิจัยในมนุษย์ ว่าหลักการเคารพบุคคล หลักคุณ

ประโยชน์ และหลักความยุติธรรม คือแง่หนึ่งของหลักสากลของพุทธศาสนานั่นเอง เมื่อเข้าใจ

หลกัสากลให้ถูกต้องชดัเจนแล้ว จะท�ำให้มนษุย์มท่ีาทีต่อกันและต่อส่ิงท้ังหลายอย่างเก้ือกูล ผลท่ีได้ 

คือ การลดความขัดแย้งและเกิดสันติภาพขึ้นได้อย่างน้อยภายในจิตใจของตน 

คำ�สำ�คัญ: สากล, หลักความเป็นสากล 

1	 นิติศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง, รองศาสตราจารย์, ปัจจุบันท�ำงานต�ำแหน่งอาจารย์ประจ�ำ 
คณะนิติศาสตร์, มหาวิทยาลัยพายัพ.



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  37

Abstract

When we mention the state of “Being Universal or The Principle of Universality”, 

Thai academic society or Thai society usually perceives it as advancement from western 

countries. This article compared the Universality with Buddhist principle. The finding 

showed that the true Universality of Buddhism is different from the Principle of Universality  

of the West.The Buddhist principle is comprised of three universalities: 1) human  

universality, 2) love universality, and 3) truth universality. In addition, the universalities 

concerning law and human research were also analyzed. It was found that principles of 

respecting people, benefit, and justice are one root of Buddhist universality. When the 

Principle of Universality is clearly understood, human shall interact in a way that they 

support one another. This would result in the world of less social violence and of peace, 

at least, in the people’s mind.

Keywords: Universality, Principle of Universality



38  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

1. ความเป็นมา

ปัจจุบันแนวโน้มของกระแสโลกที่เข้ามาในสังคมไทย ประการหนึ่งคือ การใช้ค�ำว่า “ความ

เป็นสากล หรอืหลกัสากล” มาเพ่ือเปรยีบเทยีบหรอือ้างองิถึงความส�ำเร็จ ความเจรญิ ความทนัสมยั 

ด้านต่างๆ ตัวอย่างเช่น การใช้ค�ำว่าเพื่อเข้าสู่ความเป็นสากล ให้มีมาตรฐานสากล ระดับคุณภาพ

สากล การจัดการศึกษาสู่ความเป็นสากล กลยุทธ์มุ่งสู่ความเป็นสากล เป็นต้น จะเห็นได้ท่ัวไป 

ในแทบทุกระดับไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ภาคเอกชน พยายามท�ำให้ตนเองหรือกิจการงานด้านต่างๆ 

ให้มีความเป็นสากล ไม่เว้นแม้แต่ในวงการศึกษาท่ีมีความพยายามในการสู่ความเป็นสากล  

ดังเช่น ในแผนพัฒนาการศึกษาในระดับอุดมศึกษาฉบับที่ 10 (พ.ศ. 2551 -2554) ข้อ 1.2.5 ด้าน

การพัฒนาความเป็นสากลของอุดมศึกษาไทยและการเปิดสู่ภูมิภาค (Internationalization and 

Regionalization) ก�ำหนดไว้ว่า “ผลการด�ำเนินงานด้านคุณภาพ: ในภาพรวมสถาบันอุดมศึกษา

ได้มุ่งเน้นสู่ความเป็นสากลในทุกด้าน” นอกจากนี้ เช่น ความเป็นสากลของอุดมศึกษาไทยควร

ประกอบด้วย ความเป็นสากลของหลักสูตร การมีคณาจารย์ที่มีประสบการณ์ด้านการสอนและ

วิจยัในเวทนีานาชาติ การบรหิารจดัการความเป็นสากลท่ัวท้ังสถาบนั การพัฒนาหน่วยทีเ่ก่ียวข้อง 

กับกิจกรรมนิสิตนักศึกษาให้มีความเป็นนานาชาติ การประสมประสานคณาจารย์และนักศึกษา

นานาชาติเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตในสถาบันอุดมศึกษา เป็นต้น 

หากพิจารณาถึงความเป็นสากลในแง่รวมๆ ดังกล่าว อาจกล่าวได้ว่า ความเป็นสากลหรือ

หลักสากลนั้น สังคมไทยถือตามความเจริญของตะวันตก หรือถือตามที่ฝรั่งก�ำหนดกันว่า อย่างนี้

แบบนี้จึงจะเป็นสากล หากไม่มีหรือไม่ท�ำตามเกณฑ์ของเขา ก็จะไม่ได้รับการยอมรับ ไม่เป็น

สากล

ดังนั้น จึงควรพิจารณาหลักความเป็นสากล หรือหลักสากลว่า แท้จริงแล้ว มีความหมาย

และลักษณะอย่างไร จึงถือว่าเป็นสากลจริงๆ ไม่ใช่แค่เข้าใจความเป็นสากลแบบตะวันตกซึ่ง 

มุ่งเน้นไปทางด้านวัตถุหรือเพียงตัวเลข โดยเมื่อกล่าวถึงค�ำว่า ความเป็นสากล หรือหลักสากล  

จัดเป็นค�ำก�ำกวม ตามความเข้าใจของคนไทยท่ัวไป มักมองไปยังตะวันตกหรือพวกฝร่ังว่า เป็น

พวกท่ีเจริญแล้ว เป็นผู้น�ำในด้านความเป็นสากล ทั้งนี้ส่วนหน่ึงเป็นเพราะอิทธิพลของวัฒนธรรม

ตะวันตก (แบบเชิงรุก) แล้วสังคมวัฒนธรรมไทย (แบบเชิงรับ) ได้รับเอาอิทธิพลทางแนวความคิด 

ตลอดจนวัฒนธรรมและเทคโนโลยีอุตสาหกรรมของโลกตะวันตก (ท่ีเรียกว่า “ความเจริญ”) มา

ตั้งแต่ในอดีตจนถึงปัจจุบัน ท�ำให้ความเข้าใจในสังคมไทยเก่ียวกับเร่ืองความเป็นสากล ว่าจะ

ต้องเป็นอย่างตะวันตกหรือเป็นแบบฝรั่ง และ แนวโน้มทางความคิดท่ีว่า ถ้าฝรั่งเขามีอะไรเป็น 

สิ่งใหม่ๆ เกิดขึ้น คนไทยก็ต้องมีให้ได้เหมือนเขา ท�ำให้คนไทยกลายเป็นผู้ตามอย่างสมบูรณ์หรือ

กลายเป็นบริโภคนิยมเต็มท่ี ย่ิงไปกว่าน้ันก็คือ กลายเป็นว่า เร่ืองอะไรท่ีสังคมไทยมีมาแต่เดิม 

ภูมิปัญญา ประเพณีวัฒนธรรม สมบัติดั้งเดิมที่ดีมีคุณค่า คู่กันมากับสังคมไทย เป็นสิ่งด้อยค่า  

ล้าหลังไม่เป็นสากลไปในที่สุด เมื่อเป็นเช่นนี้ จึงควรท�ำความเข้าใจเสียใหม่ ให้ถูกต้องชัดเจน 

ลงไปว่า ในเรื่องหลักความเป็นสากลหรือหลักสากลนั้นแท้จริงแล้ว เป็นอย่างไร เมื่อเข้าใจถูกต้อง



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  39

ก็จะส่งผลต่อการมีท่าทีและการปฏิบัติอย่างถูกต้องเหมาะสมต่อไป 

2. ความหมาย

ค�ำว่า สากล (Universal) หรือ ความเป็นสากล (Universality) ผู้เขียนขอแบ่งความหมาย

เป็น 2 ระดับ ได้แก่ ความหมายในระดับทั่วๆ ไป และความหมายตามนัยของพุทธศาสนา ดังนี้

2.1 ความหมายในระดับทั่วๆ ไป 

สากล หมายถึง ทั่วไป, ทั้งหมด, ทั้งสิ้น เช่น สากลโลก สากลจักรวาล เป็นที่นิยมทั่วไป เช่น 

เครื่องแต่งกายชุดสากล สามัญหมายถึง แบบซึ่งเดิมเรียกว่า ฝรั่ง เช่น มวยฝรั่ง เรียก มวยสากล, 

ใช้แทนคํา “ระหว่างประเทศ” ก็มี เช่น สภากาชาดสากล น่านน�้ำสากล (พจนานุกรมฉบับ

ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 

ความเป็นสากล ในพจนานุกรมแปลไทย-อังกฤษ NECTEC Lexitron Dictionary อธิบาย

ไว้เป็นตัวอย่างเพียงว่า การใส่เสื้อสูท ดูแล้วมีความเป็นสากลมากกว่า

สากล ในอีกแง่หนึ่ง หมายถึง สิ่งที่คนยอมรับกันมากๆ หรือยอมรับกันทั่วไป2 

เมือ่พิจารณาจากการให้ความหมายดงักล่าว เห็นได้ชดัว่า สงัคมไทยมแีนวโน้มให้ความหมาย 

ในแบบตะวันตกที่ว่า สิ่งใดหรืออะไรที่มาจากตะวันตกจะต้องเป็นสากล บุคคลอื่นต้องยอมรับ

หรือถือตามเช่นนั้น ดังเช่น เพลงสากล (เพลงฝร่ัง) หรือกรณีเส้ือผ้าชุดสากลของฝรั่ง (ชุดสูท) 

เป็นต้น ค�ำถามกลับจึงมีว่า การแต่งกายแบบฝรั่งหรือเสื้อผ้าชุดสากลที่คนไทยนิยมกันน้ัน เป็น

สากลจริงหรือ ? 

วิเคราะห์: เสื้อผ้าชุดสากลหรือสูทตามแบบตะวันตก ที่เรียกว่าเป็นชุดสูทสากลน้ัน 

เป็นการพยายามให้ความหมายเชิงเปรียบเทียบว่า ที่ไหนก็มีการแต่งกายแบบนี้เหมือนกับว่าเป็น

ของร่วมกันเหมือนกันไปหมดทั่วทั้งโลก จึงถือว่าเป็นสากล เช่นนี้ วิเคราะห์ได้ว่า ไม่เป็นสากลจริง 

เพราะถือเอาตามๆ กันเท่านั้น ไม่ได้เป็นสากลจริงๆ แต่อย่างใด ทั้งนี้หากเป็นสากลจริง ชุดเสื้อผ้า

ดังกล่าว (สูท) ต้องมีทั้งหมดทั่วไปทั้งโลก เหมือนอย่างเดียวกันหมด กล่าวอีกแง่หนึ่งได้ว่า เสื้อผ้า

ชุดสากลนั้น เป็นเพียงเรื่องที่คนไทยนิยมตามฝรั่งเท่าน้ัน ไม่ได้เป็นสากลจริงแต่อย่างใด เพราะ

เสื้อชุดสากลไม่เหมาะกับภูมิประเทศไปทุกๆ แห่ง เช่น ในเขตร้อนของไทย เป็นต้น ความเป็น

สากลที่คนบางพวกยอมรับกัน เช่นชุดสากลนี้ จึงไม่ใช่สากลที่แท้จริง3 ในประเทศศรีลังกา พม่า 

2	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2548), มองสันติภาพโลกผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน์, พิมพ์ครั้งที่ 3, 
(กรุงเทพฯ: บริษัทพิมพ์สวยจ�ำกัด), 10. 
3	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2551), ธรรมบรรยายชุด: วิกฤตบ้านเมืองวันนี้โอกาสที่มีควรเป็นของใคร? 
เร่ืองท่ี 13 วิถีสู่สันติภาพ (เครื่องบันทึกเสียง), นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน ; ธรรมบรรยายชุด: ถ้าไปถึงปัญญา  
ก็ไม่มัวหลงหาจริยธรรมสากล เรื่องที่ 1 (เครื่องบันทึกเสียง), (2551), นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน ;



40  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

อินเดีย จะพบว่าคนส่วนใหญ่ไม่ยอมรับหรือนิยมใส่ชุดสากลอย่างฝรั่งตะวันตกแต่อย่างใด 

เหตผุลประการหนึง่ก็เน่ืองมาจากการถูกกดขีจ่ากประเทศเจ้าอาณานคิมทีป่กครองดนิแดนเหล่านัน้  

ท�ำให้คนในชาติเขามีใจท่ีหวงแหนปกป้องวัฒนธรรมประเพณีการแต่งกายของตนไว้อย่าง 

เหนียวแน่น ขณะที่คนไทยและสังคมไทยส่วนใหญ่กลับตรงข้าม ไม่ถูกบีบคั้นเพราะไม่ตกเป็น

เมืองขึ้นของตะวันตกจึงตกอยู่ในความประมาท และมีความนิยมฝรั่งอยากเป็นเหมือนตะวันตก 

จึงเกิดแนวคิดนโยบายในยุคหนึ่งว่า ไทยต้องพัฒนาให้เป็นอย่างอารยประเทศ (ฝร่ัง) ทัศนคติ

สภาพคนไทยจึงตื่นตามตะวันตกอย่างมาก ดังนั้นสากลแบบนี้ จึงเป็นเพียงแค่วัดจากด้าน 

รูปแบบภายนอกโดยเฉพาะวัตถุเท่านั้น ไม่ใช่สากลที่แท้แต่อย่างใด 

นอกจากนี้ ในระยะหลังมีการใช้ค�ำใหม่ ท�ำนองเดียวกันกับหลักความเป็นสากล คือ ค�ำว่า 

“โลกาภิวัตน์” (Globolization) แปลกันโดยทั่วไปว่า หมายถึง การแพร่กระจายไปทั่วโลก; การที่

ประชาคมโลกไม่ว่าจะอยู่ ณ จุดใด สามารถรับรู้ สัมพันธ์ หรือรับผลกระทบจากสิ่งท่ีเกิดขึ้น 

ได้อย่างรวดเร็วกว้างขวาง ซึ่งเนื่องมาจากการพัฒนาระบบสารสนเทศ เป็นต้น ท�ำให้เห็นได้ว่า 

โลกาภิวัตน์ ทีแ่ท้นัน้ ค�ำว่า “โลก” กับค�ำว่า “อภิวัตตฺน” แปลว่า การแผ่ถึงกันทัว่โลก, การเข้าถึงโลก  

แต่ในทีส่ดุความหมายลกึๆ ของโลกาภิวัตน์ ก็คือ แผ่คลมุไปท่ัวโลก (ครอบง�ำ) เป็นการพยายาม 

แผ่ขยายอ�ำนาจของตะวันตกให้คนอื่นทั่วไปยอมรับในวัฒนธรรม สินค้า แนวคิดรวมทั้งกฎหมาย

ของเขานั่นเอง ในท่ีสุดหากคนไทยไม่เข้าใจถึงความหมายและความเป็นมาตลอดจนผลกระทบ 

ที่ตามมา ก็จะท�ำให้กลายเป็นเครื่องมือหรือตกเป็นทาสทางวัฒนธรรมของตะวันตกได้ แม้โดย

ไม่รู้ตัว 

ดงันัน้ ความหมายของสากล หลกัความเป็นสากล ตามท่ีเข้าใจกัน จงึยังไม่ตรงกับหลกัการ 

ที่แท้จริงของหลักสากลในพุทธศาสนา ดังเช่น การไม่ยอมรับชุดสากลของตะวันตกของประเทศ 

ที่ตกเป็นอาณานิคมดังกล่าว ข้างต้น

2.2 ความหมายตามนัยของพุทธศาสนา 

ความเป็นสากล หากพิจารณาทางพุทธศาสนา สามารถอธิบายทั้งในด้านความคิดและ

การปฏิบัติ หรือมีความเป็นสากลทั้งทางจิตใจและทางปัญญา ท้ังนี้พุทธศาสนา อธิบายถึง 

ความเป็นสากลที่แท้จริงว่า หมายถึง “ทั่วกัน ทั้งหมด ทั้งโลก ไม่มีการแบ่งแยกอีกต่อไป” 

ทั้งนี้ถือหลักว่า ความเป็นสากลท่ีแท้ ทางพุทธศาสนา มองจากตัวมนุษย์ จิตใจและ  

ตัวความจริงหรือสัจธรรม 

ในแง่ความคิด ค�ำสอนเก่ียวกับสัจธรรม พุทธศาสนาสอนว่า สัจธรรมหรือความจริงเป็น

กลางๆ ไม่ขึ้นต่อใครหรือสิ่งใด แม้แต่ตัวพุทธศาสนาเอง เช่น หลักความจริงมีอยู่ว่า “ไม่ว่าตถาคต 

(พระพุทธเจ้า) ทั้งหลายจะเกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม หลักความจริงคือ กฎธรรมชาติ ก็คงอยู่อย่างนั้น…

ตถาคตตรัสรู้และค้นพบความจริงนั้นแล้ว ก็มาบอก แสดง จัดตั้ง เปิดเผย แจกแจง ท�ำให้เข้าใจ

ง่าย… ว่าดั่งนี้ๆ” (องฺ.ติก.๒๐/๕๗๖) 

ความเป็นสากลในแง่พุทธศาสนา ก็คือ ความจริง หรือสัจธรรมน้ี หมายถึง ความจริง 

ที่ไม่เข้าใครออกใคร ไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน ก็เป็นอย่างนั้น เช่นนี้จึงเรียกว่า เป็นสากล เป็นสากลตาม



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  41

ธรรมชาติ ตามธรรมดา ไม่ใช่เพราะมนุษย์บอกให้เป็น เช่น มนุษย์ก็ต้องกินอาหาร หรือเป็นชีวิต 

ก็ต้องกินอาหาร หรือเราอาจพูดว่า มนุษย์เราต้องมีเครื่องนุ่งห่ม เป็นเครื่องช่วยในการค�้ำชูชีวิต 

การใช้เครื่องนุ่งห่มเป็นของสากลของมนุษย์ แต่ตอนท่ีว่ารูปแบบของเสื้อผ้าเคร่ืองนุ่งห่มชนิดนั้น

ชนิดนี้ เป็นสากลหรือไม่นั้น แล้วแต่จะยอมรับ 

ดังนั้นความเป็นสากล ที่เราต้องเข้าใจให้ดีให้ถูกต้อง คือ ความเป็นสากลที่เป็นของจริง 

ชนิดไม่เข้าใครออกใคร จะอยู่ท่ีไหน เมือ่ไร หรือแม้แต่ในกาลใดก็ไม่ข้ึนกับกาลเทศะ ก็เป็นอย่างนัน้ 

อยู่ตลอดไป 

3. ลักษณะความเป็นสากลที่แท้จริง

หลักความเป็นสากลที่แท้จะมีลักษณะเป็นอย่างไร ในตัวพุทธศาสนาสามารถอธิบายท้ัง

ด้านความคิดและการปฏิบัติให้ได้ถึงระดับจิตใจและปัญญา โดยมีเครื่องตรวจสอบหรือชี้วัด 

สามารถน�ำมาฝึกมนุษย์ได้ ดังนี้ 4 

3.1 ความเป็นมนุษย์ที่สากล (หลักมนุษย์สากล) 

หมายความว่า การตรวจสอบความเป็นสากลด้วยการมองหรือมีท่าทีในจิตใจในด้าน

ความคิดต่อผู้อื่นว่า “คนทุกคนเป็นมนุษย์เหมือนกัน แต่มนุษย์ทุกคนไม่มีใครเหมือนกัน” แม้ว่า

มนุษย์แต่ละคนจะไม่เหมือนกันเลยแม้แต่คู่ฝาแฝด ในแง่น้ีมนุษย์และสัตว์ท้ังหมดจึงมีธรรมชาติ

ร่วมกัน ได้แก่ มีธรรมชาติของการรักสุขเกลียดทุกข์เหมือนกัน กลัวภัยอันตรายท้ังนั้น และร่วม 

กฎธรรมชาติเดียวกัน เสมอกันในกฎธรรมชาติเดียวกัน คือ ทุกคนเกิดมาแล้วย่อมตกอยู่ภายใต้

อ�ำนาจของการเกิดแก่เจ็บตายเหมือนกัน คือ เป็นเพื่อนร่วมกฎธรรมชาติ ด้วยกัน 

ในประเด็นน้ีหลักความเป็นมนุษย์ที่สากลต้องพิจารณาว่า บรรดาคนทั้งหลายไม่ว่า 

จะเป็นมนุษย์เกิดที่ใด อยู่ที่ไหนก็ตามในโลกนี้ ไม่ควรมีการแบ่งแยก ด้วยเชื้อชาติ เพศ สีผิว 

พงศ์เผ่าเหล่ากอ ต้องถือว่าเป็นมนุษย์ (สากล) เหมือนกันหมด กล่าวคือ จะเป็นคนฝร่ังตะวันตก 

คนอาหรับ คนแอฟริกา คนจีน คนอินเดีย คนไทย ฯลฯ ถือเป็นมนุษย์เหมือนกันหมด การมองเห็น

เป็นมนุษย์ฝรั่ง มนุษย์จีน ก็เพียงว่าไปตามความเป็นจริงโดยปัจจัยด้านธรรมชาติ ชาติพันธุ์เพ่ือ 

ให้รู ้เข้าใจรวมทั้งประโยชน์ในการปฏิบัติต่อกันเท่าน้ัน แต่ที่แท้คือความเป็นมนุษย์ร่วมกัน  

กล่าวคือ ต้องเริ่มที่ความเป็นมนุษย์ก่อน ไม่ได้เริ่มท่ีความเป็นฝรั่ง จีน แขกหรือไทย เริ่มจาก 

การมองเห็นผู้อื่นต้องมองว่าเป็นมนุษย์เหมือนกับเราก่อน ไม่ควรมองว่าเป็นคนชาติน้ันชาตินี้ 

ความเป็นสากลในจิตใจของความเป็นมนุษย์ท่ีสากลก็จะเกิด หรือหากเร่ิมมองว่าคนนี้เป็น 

คนศาสนาไหน ก็เท่ากับเริ่มด้วยการแบ่งแยกทางจิตใจแล้ว ความเป็นมนุษย์สากลก็ไม่เกิดขึ้น 

4	 เรื่องเดียวกัน .



42  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

ความเป็นมนษุย์สากล จะท�ำให้เราคิดว่าทุกคนเป็นมนุษย์เหมอืนกับเรา ดงันัน้ หลกัความจรงิมว่ีา  

การฆ่ามนุษย์เป็นบาป แต่หากเริ่มคิดแบ่งแยกว่า การฆ่ามนุษย์เผ่าน้ี ชาติพันธุ์น้ี ศาสนาน้ี 

ต่างศาสนากันไม่เป็นบาปหรือดี ความเป็นมนุษย์ก็ไม่สากล 

ตัวอย่างในอดีต เช่น ฮิตเล่อร์มองว่าชาวยิวเป็นศัตรู จึงด�ำเนินการเพ่ือกระท�ำต่อชาวยิว 

ไม่ว่าจะเป็นการฆาตกรรมหรือน�ำคนเหล่าน้ันมาทดลองทางวิทยาศาสตร์จนเสียชีวิตเป็นจ�ำนวน

มากในสงครามโลกครั้งที่สอง เพียงเพ่ือความเชื่อเร่ืองผิวสีและเผ่าพันธุ์ที่ต่างไปจากตน หรือ 

การฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ในประเทศรวันดาเพียงเพราะเป็นอีกเผ่าไม่เหมือนกับตน แสดงให้เห็นถึง

ความแตกแยกและแบ่งแยกจากหลักความเป็นมนุษย์ท่ีสากลแล้ว ทางกฎหมายพบว่า  

ในกฎหมายทุกประเทศล้วนแต่แบ่งแยกเชื้อชาติและสัญชาติ เช่น พระราชบัญญัติสัญชาติ 

เป็นต้น การแบ่งแยกเป็นสัญชาติต่างๆ ทุกประเทศนั้น แท้จริงแล้วเป็นไปเพ่ือสะดวก 

ในการปฏิบัติต่อกันให้เกิดประโยชน์ร่วมกัน

ในปัจจุบัน เพ่ือแก้ปัญหาดังกล่าวมนุษย์ท้ังหลายพยายามวางเกณฑ์ในการแก้ปัญหา

ด้านภายนอกมีปรากฏตัวอย่าง ในปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน (Universal  

Declaration of Human Rights) อาทิ เช่น 

ข้อ 1 มนุษย์ทั้งปวงเกิดมามีอิสระและเสมอภาคกันในศักดิ์ศรีและสิทธิ ต่างในตนมีเหตุผล

และมโนธรรม และควรปฏิบัติต่อกันด้วยจิตวิญญาณแห่งภราดรภาพ 

ข้อ 2 ทุกคนย่อมมีสิทธิและอิสรภาพทั้งปวงตามท่ีก�ำหนดไว้ในปฏิญญานี้ โดยปราศจาก

การแบ่งแยกไม่ว่าชนิดใด อาทิ เชื้อชาติ ผิว เพศ ภาษา ศาสนา ความคิดเห็นทางการเมืองหรือ

ทางอื่น พ้ืนเพทางชาติหรือสังคม ทรัพย์สิน การเกิด หรือสถานะอื่น นอกเหนือจากน้ี จะไม่ม ี

การแบ่งแยกใดบนพ้ืนฐานของสถานะทางการเมือง ทางกฎหมาย หรือทางการระหว่างประเทศ

ของประเทศ หรือดินแดนท่ีบุคคลสังกัด ไม่ว่าดินแดนน้ีจะเป็นเอกราช อยู่ในความพิทักษ์ มิได้

ปกครองตนเอง หรืออยู่ภายใต้การจ�ำกัดอธิปไตยอื่นใด

ข้อ 3 ทุกคนมีสิทธิในการมีชีวิต เสรีภาพ และความมั่นคงแห่งบุคคล 

ข้อ 4 บคุคลใดจะตกอยู่ในความเป็นทาส หรือสภาวะจ�ำยอมไม่ได้ ท้ังน้ี ห้ามความเป็นทาส  

และการค้าทาสทุกรูปแบบ

ส่วนในรฐัธรรมนูญของไทย (2550) มบีญัญัตใินมาตรา 4 ท่ีว่า “ศกัดิศ์รคีวามเป็นมนษุย์  

สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคลย่อมได้รับความคุ้มครอง” 

วิเคราะห์: หลักความเป็นมนุษย์สากลน้ี ท่ีบัญญัติเป็นลายลักษณ์อักษรเหล่านี้นับว่า 

เป็นความพยายามท�ำให้เป็นสิ่งที่เป็นนามธรรมให้เป็นรูปธรรม ซึ่งในทางพุทธศาสนาเน้นจาก

ภายในด้านจิตใจเป็นพ้ืนฐานส�ำคัญ ดังน้ันในทางปฏิบัติมนุษย์ที่มีปัญญาย่อมพัฒนาหลักการ 

ดังกล่าวให้มีผลทางปฏิบัติอย่างจริงจังต่อไป และต้องยอมรับในความเป็นจริงที่มีอยู่ว่า มนุษย์ทั้ง

หลาย (ท่ียังไม่พัฒนาด้านจิตใจ) จะยึดถือจุดก�ำหนดในการแบ่งแยกมนุษย์จาก สีผิว เชื้อชาติ 

เผ่าพันธุ์ศาสนาขึ้นมาก่อน ตัวอย่างเช่น ในยุคโรมัน มี 2 ชนชั้น คือ ชนชั้นผู้ดี (Patrician) ชนชั้น



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  43

สามัญชน (Plebian-Plebs) หรือในอินเดียศาสนาพราหมณ์ แบ่งชนชั้นเป็น 4 ชนชั้น/วรรณะส่ี  

คือ พราหมณ์ (ร่ายมนต์ทรงไตรเพท) กษัตริย์ (ปกครองแผ่นดิน) แพศย์ (ประกอบกสิกรรม) ศูทร 

(บ�ำเรอรับใช้) ในสังคมยุโรปหลังยุคกลางฝรั่งเศสมีการแบ่งเป็นกษัตริย์ (King) ขุนนาง (Nobility) 

นักบวช (Clergy) และไพร่ (Serfs) เป็นต้น หรือในประเทศคอมมิวนิสต์มักกล่าวอ้างว่า มีชนชั้น

นายทุนกับชนชั้นกรรมกร แม้แต่สังคมไทยในอดีตจะมีระบบเจ้าขุนมูลนายและไพร่ทาสเช่นกัน 

เหล่านี้ล้วนเป็นความจริงที่เกิดขึ้นในอดีต แต่ปัจจุบันมักมีการโฆษณาชวนเชื่อ กล่าวอ้างเรื่องของ

ชนชั้นขึ้นมาอีก เช่น คนนี้เป็นไพร่ คนชายขอบ คนรากหญ้า พวกนี้เป็นอ�ำมาตย์ เป็นพวกกุฎุมพี 

(คนมีทรัพย์คนมั่งคั่ง) บ้าง การพยายามแบ่งแยกเช่นน้ี ย่ิงท�ำให้ความเป็นมนุษย์สากลไม่มีทาง

เกิดขึ้นในสังคมไทย และการชวนเชื่ออย่างน้ีจะท�ำให้เกิดความแตกแยกของคนมากขึ้นๆ ดังนั้น

ต้องถือหลักด้านจิตใจให้ได้ถึงขนาดว่าจิตใจไม่คับแคบ มองทุกคนเป็นมนุษย์สากลเป็นฐานก่อน 

ความแบ่งแยกแตกแยกก็จะลดลงหรือไม่เกิดขึ้น 

ทางปฏิบติัมหีลกัเพ่ือพัฒนามนุษย์ให้ปราศจากความตระหนี ่หวงแหนกีดก้ันกัน (ใจแคบ)  

คือ หลักมัจฉริยะ (ซึ่ง หมายถึง ความตระหน่ี,ความหวง,ความคิดกีดกันไม่ให้ผู้อื่นได้ดีหรือ 

มีส่วนร่วม เป็นกิเลสกลุ่มโทสะ) 5 ประการ เพื่อแก้ไขปัญหาความขัดแย้งของมนุษย์ ดังนี5้ 

1) 	อาสวมัจฉริยะ: ความตระหนี่ หวงแหนกีดกั้นกันด้วยเรื่องที่อยู่ ที่อาศัย (ดินแดน) เช่น 

การที่ภิกษุหวงเสนาสนะ กีดกันผู้อื่นหรือผู้มิใช่พวกตนได้เข้าอยู่ ปัจจุบันเห็นได้ชัดเกี่ยวกับปัญหา

ดินแดนเขตแดนที่พิพาทกันระหว่างรัฐกับรัฐในทั่วโลก เป็นต้น 

2) 	กุลมัจฉริยะ: ความตระหนี่ หวงแหนกีดกั้นกันด้วยเรื่องตระกูล หวงสกุล ชาติพันธุ์ เช่น

กรณีศากยะวงศ์ต้องสูญสิ้นไปจากอินเดีย 

3) 	ลาภมัจฉริยะ: ความตระหนี่หวงแหนกีดก้ันกันด้วยเร่ืองทรัพย์ ผลประโยชน์ของตน

แสวงหา เก็บไว้มากๆ เพื่อตน ไม่อยากให้ผู้อื่นได้ทรัพย์ 

4) 	วัณณมัจฉริยะ: ความตระหน่ีหวงแหนกีดก้ันกันด้วยวรรณะ สีผิว ไม่พอใจให้ผู้อื่น

สวยงามก็ดี หวงคุณวัณณะคือ ค�ำสรรเสริญคุณ ไม่อยากให้ใครมามีคุณความดีแข่งกับตน หรือ

ไม่พอใจได้ยินค�ำสรรเสริญคุณผู้อื่นก็ดี ตลอดจนการแบ่งชั้นวรรณะกัน 

5	 พจนานุกรมฉบับพุทธศาสตร์: ฉบับประมวลธรรม, (2551), (กรุงเทพฯ: บริษัท เอส อาร์ พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ 
จ�ำกัด), 172-173.



44  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

5) 	ธัมมมจัฉรยิะ: ความตระหน่ีหวงแหนกีดก้ันกันด้วยเรือ่งวิชาความรู ้ภมูธิรรม ภมูปัิญญา  

ไม่ยอมสอน ไม่ยอมบอกผู้อื่น กลัวเขาจะรู้เทียมเท่าหรือเกินตน ปัจจุบันน้ีเห็นได้ชัดในเรื่อง

กฎหมายเกี่ยวกับทรัพย์สินทางปัญญา หรือระบบลิขสิทธิ์ต่างๆ ทั่วไป 

ถ้าขจัดความหวงแหนกีดก้ันทั้งห้าประการนี้ไม่ได้ มนุษย์จะขัดแย้งกันต่อไป ต้องแย่งชิง 

จนถึงการรบท�ำสงครามกันเรื่อยไป แต่หลักมนุษย์สากล ในเร่ืองมัจฉริยะ 5 นี้ทางพุทธศาสนา 

มไิด้หมายความว่า ไม่ให้ยึดถือในถ่ินท่ีอยู่ ในทรพัย์ ในความรู้ต่างๆ เหล่านีเ้ลย หรือไม่ให้สนใจใยดี  

จะกลายเป็นสุดโต่ง (เป็นโมหะ) กล่าวคือ ต้องรู้ให้เท่าทันความจริงด้วยปัญญาตามเหตุตามผล

ว่า สิ่งเหล่านี้ หากเรายึดถือหวงแหนกีดก้ันกันอยู่ ย่อมเป็นการยึดมั่นถือมั่นท่ีผิด การท่ีเราตั้ง 

สิ่งเหล่าน้ีมา เพ่ือให้มนุษย์มีหลักเกณฑ์กติกาและขอบเขตขั้นตอนที่ถูกต้อง และเพื่อให้มนุษย์

ปฏิบัติและอยู่ร่วมกันด้วยสันติสุข ตัวอย่างเช่น การที่มนุษย์มาแบ่งพ้ืนที่อยู่อาศัยแบ่งเขตที่ดิน 

(หลักสมมติ จัดตั้งที่เรียกว่า กรรมสิทธิ์) ก็เพื่อให้ปฏิบัติ ให้อยู่ร่วมกันด้วยดีเป็นสุข (จุดมุ่งหมาย

ท่ีแท้จริง) ด้วยสติปัญญาของมนุษย์จึงจัดตั้งวางระบบก�ำหนดเขตดินแดน ถ่ินท่ีอยู่ เขตบ้านเขต

ที่ดิน เป็นการใช้สมมติ (เขตแดนกรรมสิทธ์ิ) ให้ถูกต้อง จะได้มีวิธีปฏิบัติต่อกันได้ถูกต้อง ขยาย

ออกไป โดยไม่ควรเอาสมมติมาบีบมาแบ่งแยกท�ำลายกันด้วยการอ้างยึดถือหวงแหนกันท่ีเรียก

ว่า มัจฉริยะ ดังกล่าว 

3.2 ความรักที่เป็นสากล 

จากหลักความเป็นมนุษย์สากล ก็ออกไปสู่ท่าทีต่อกัน กล่าวคือ เพราะเหตุที่ว่ามนุษย์

แต่ละคน เป็นชีวิตท่ีรักสุขเกลียดทุกข์ จึงอยากอยู่กันด้วยดีมีความสุข ตัวเราฉันใด ผู้อื่นก็ฉันนั้น 

ความปรารถนาดีต่อตนเอง ก็ควรปรารถนาดีต่อผู้อื่น ท่าทีนี้ คือ ความรักท่ีเป็นสากลระหว่าง

มนุษย์ด้วยกันแสดงออกมาเป็น “เมตตา” (Universal Love) หลักการเมตตาสากล หมายความว่า 

เมื่อเป็นมนุษย์ด้วยกันแล้ว ปกติการอยู่ร่วมกันด้วยดี เราต้องมีท่าทีในจิตใจให้มีความรักหรือ 

มีเมตตาเอื้อเฟือเผื่อแผ่ปรารถนาดี ไม่คิดโกรธกันหรือไม่คิดร้ายกันต่อทุกคนและสรรพสัตว์

เสมอกัน 

ปัญหาก็คือ เวลานี้ใช้หลักเมตตาผิด กล่าวคือ มีความรักหรือเมตตาแต่พวกตน หากเป็น

คนพวกอื่นหรือต่างสีผิวเผ่าพันธุ์กันกับตนหรือต่างศาสนากัน กลับไม่มีความรักความเมตตา

เสมอกัน กลายเป็นความเกลียดชัง หลักเมตตาสากลน้ีนับเป็นคุณธรรมในจิตใจซึ่งเป็นระดับ 

พื้นฐานเบื้องต้นในการปฏิบัติต่อผู้อื่น ซึ่งถือว่า มนุษย์ควรมีความรัก ความปรารถนาดี (มีเมตตา) 

อยากให้เขาผู้อื่นสิ่งอื่นมีความสุข แผ่ไมตรีจิตคิดจะให้สัตว์ทั้งปวงเป็นสุขทั่วหน้า 

ในแง่ความเข้าใจเก่ียวกบัความรัก คนทัว่ไปมกัเข้าใจไปว่าคอื ความต้องการสิง่น้ันหรอื 

คนน้ันมาท�ำให้เราเป็นสุข มาสนองความต้องการปรารถนาของบุคคล (ความอยากได้เขา  

มาบ�ำเรอความสุข) ความหมายแบบนีจ้ะท�ำให้ท่าทีการปฏิบตัต่ิอส่ิงอืน่หรอืผู้อืน่ไม่ถูกต้อง กล่าวคอื  

ท่าทีแบบถูกใจชอบใจ การอยากได้เขามาบ�ำเรอความสุขแก่ตนหรือมาท�ำให้ตนมีความสุข เรียก

ว่า ราคะ จะท�ำให้คนเห็นแก่ตัวเบียดเบียนแย่งชิง เกิดทุกข์ง่าย ตัวอย่างท่ัวไปคือ ความรักแบบ

หนุ่มสาวในสังคม 



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  45

ความหมายที่แท้ที่ถูกต้องของความรัก จึงหมายถึง ความต้องการให้สิ่งน้ันหรือคนน้ัน

มีความสุข หรือเป็นสุข (ความอยากให้เขามีความสุข ความต้องการให้คนอื่นเป็นสุขหรืออยู่ดี 

มีสุข) เช่น ท่าทีพ่อแม่รักลูก คือ อยากให้ลูกเป็นสุขอยากเห็นลูกเป็นสุข ขณะเดียวกันลูกก็ต้อง 

รักพ่อแม่ด้วยเห็นความดีของพ่อแม่ท่ีกระท�ำต่อลูกๆ จึงรักพ่อแม่ด้วยความดีของพ่อแม่ ท่าท ี

ของความรักในแบบที่อยากให้เขามีความสุขนี้เรียกว่า เมตตา จะท�ำให้เกิดความชื่นชมเกิดเป็น

ศรัทธา มีความรักความนิยมชมชื่นในคุณสมบัติของบุคคลที่ดีงาม ความรักที่ไร้ทุกข์ต้องพัฒนา

ปัญญาให้สูงขึ้นด้วยการค้นคว้าด้านความรู้ปัญญา ซึ่งจะท�ำให้เห็นความจริงของสิ่งทั้งหลาย 

ทั้งปวงก็จะไม่ทุกข์หรือไร้ทุกข์ได้ หรือมีความรักเหนือศรัทธา หรือรักด้วยปัญญา กล่าวคือ เป็น

ความรักที่ไร้พรมแดน ในแง่ท่ีเป็นความรักต่อมนุษย์และสรรพสัตว์เสมอกันถ้วนหน้า จึงเป็น

สากลจริง 

3.3 ความจริงที่เป็นสากล (กฎกติกาสากล) 

หลักความจริงที่เป็นสากลหรือกฎกติกาสากล หมายความว่า การกระท�ำเหตุปัจจัย

อย่างไรย่อมได้รับผลอย่างน้ัน ไม่ว่าท่ีไหนเมื่อใด ไม่จ�ำกัดด้วยกาลเทศะหรือกลุ่มชน 

ตัวอย่างเช่น มนุษย์ไม่ว่าจะอยู่ท่ีไหนผิวสีเผ่าพันธุ์แตกต่างกันอย่างไร หากกระท�ำการใดๆ ลงไป

ย่อมได้ผลตามนั้น ไม่ใช่ว่า ถ้าเป็นมนุษย์พวกน้ี หากท�ำอย่างน้ีจะได้รับผลแบบนี้ แต่หากเป็น

มนุษย์อีกพวกหนึ่ง จะไม่ได้รับผลน้ี จึงต้องมีหลักความจริงแห่งกฎธรรมชาติว่า “ท�ำเหตุปัจจัย

อะไรต้องได้รับผลอย่างนั้นเหมือนกันไม่ว่าจะอยู่ที่ไหนในโลกน้ี” หรือหลักความเป็นไปตามเหตุ

ปัจจัย นี้แหละคือ กฎกติกาสากล เช่น 

ความจริงที่ว่า หากเป็นมนุษย์ ท�ำดีไม่ว่าชาติไหนศาสนาไหนก็ต้องได้ไปสวรรค์ หากท�ำชั่ว

ไม่ว่าคนชาติไหนศาสนาไหนก็ไปนรกเหมือนกันท้ังหมด ไม่มีการแบ่งแยกว่าคนพวกน้ีต้องท�ำ

อย่างนี้เท่าน้ัน จึงไปสวรรค์ได้ หรือคนพวกนั้นต้องท�ำอย่างนั้นจึงไปนรก หลักความจริงดังกล่าว

พุทธศาสนาไม่มีการบังคับว่าให้ท�ำ และไม่ขู่ด้วยการลงโทษ ใครจะเชื่อหรือไม่เชื่อก็ไม่บังคับใคร 

สอนให้รู้ว่าความจริงเป็นอย่างนั้น เมื่อกระท�ำแล้วที่ไหนต้องได้รับผลเหมือนกันหมด เกิดผลดีหรือ

ผลเสียก็เป็นไปตามธรรมดาของมันเอง เป็นเร่ืองที่ทุกคนสามารถพิจารณาด้วยสติปัญญาของ

ตนเอง  

หลักการความเป็นสากลท้ังสามประการดังกล่าวมานี้ เป็นหลักการเพ่ือลดความขัดแย้ง

และเพื่อสร้างสันติภาพ แม้ว่าจะเป็นที่เห็นกันว่าเป็นเรื่องยาก แต่ต้องถือหลักว่า “จะเป็นเรื่องยาก

หรือไม่ยาก ทุกคนต้องปฏิบัติ” โดยการพัฒนามนุษย์ด้านการศึกษา ซึ่งหากมนุษย์ยอมรับหลัก

การนี้ก็จะไปสร้างมาตรการสร้างกฎกติกา มาดุลกันหรือให้ลดขอบเขตการเอารัดเอาเปรียบกัน 

นี้คือทางแก้ปัญหาการแบ่งแยกภายในทางจิตใจ เพื่อให้การแบ่งแยกภายนอกระหว่างกัน

ลดลงหรือหมดไป สลายความขัดแย้ง แย่งชิงเบียดเบียน น�ำไปสู่สันติภาพที่แท้จริง แก้ไขด้วย 

การศึกษาซึ่งบรรดาครูอาจารย์ผู้เป็นพ้ืนฐานส�ำคัญในการสร้างความรู้ให้แก่นักเรียนนักศึกษา 

ให้ถูกต้องถูกทาง เพื่อสันติภาพทั้งภายนอกและสันติภาพภายในบุคคลจะบังเกิดขึ้นต่อไป 



46  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

4. ตัวอย่างหลักสากลเกี่ยวกับการท�ำวิจัยในมนุษย์

ปัจจุบันความก้าวหน้าทางวิทยาการหลายด้านของมนุษย์ เกิดจากการวิจัย การทดลอง

ค้นคว้าโดยเฉพาะทางวิทยาศาสตร์และด้านการแพทย์ ส่วนหนึ่งได้ผลวิจัยออกมาโดยการ

ทดลองวิจัยในมนุษย์หรือจ�ำเป็นต้องใช้มนุษย์เป็นอาสาสมัครในการท�ำวิจัย ในอดีตท่ีผ่านมา 

บางส่วนทดลองหรือวิจัยในมนุษย์โดยไม่มีการค�ำนึงถึงความเป็นมนุษย์ด้วยกัน มีการหลอกลวง

บงัคบัหรอืขู่เขญ็โดยไม่สมคัรใจ เสมอืนกบัการใช้สตัว์ทดลอง บทเรยีนส�ำคญัภายหลงัสงครามโลก 

ครัง้ทีส่อง เมือ่แพทย์นาซเียอรมนัจบัคนยวิมาทดลองทางวิทยาศาสตร์ จนเกิดการฟ้องร้องขึน้เป็น 

คดีในศาลพิจารณาคดี เกิดเป็นหลักเกณฑ์เก่ียวกับการทดลองในมนุษย์ที่เรียกว่า Nuremberg 

Code (1947) มีหลักการหนึ่งที่ส�ำคัญ คือ6

“ต้องได้รับความยินยอมโดยสมัครใจ ปราศจากการบังคับทุกรูปแบบและก่อนท่ีจะให้

ความยินยอม ผู้ยอมตนให้ทดลองต้องได้รับการบอกกล่าวเก่ียวกับอันตรายก่อน” (หลักความ

ยินยอม: Consent) 

ต่อมาในปี ค.ศ. 1964 ทีป่ระชมุใหญ่สมชัชาแพทยสมาคมโลก (World Medical Assembly)  

ได้มีค�ำประกาศเฮลซิงกิ (Helsinki Declaration) มีหลักการส�ำคัญได้แก่ การทดลองวิจัยทาง 

การแพทย์ในมนุษย์ แพทย์ต้องค�ำนึงถึงสุขภาวะของผู้เข้าร่วมศึกษาวิจัยมาก่อนผลประโยชน ์

ทางวิชาการและสงัคม, การศึกษาวิจยัทางการแพทย์ต้องถูกต้องตามมาตรฐานจริยธรรมทีส่่งเสริม 

การเคารพในมวลมนุษย์และปกป้องสุขภาพและสิทธิของผู้เข้าร่วมวิจัย, ควรให้ความระมัดระวัง

อย่างเหมาะสมในการวิจัยที่อาจเกิดอันตราย และต้องยื่นข้อเสนอโครงการวิจัยต่อคณะกรรมการ

จริยธรรมก่อนท�ำวิจัยหรือทดลองในมนุษย์

อย่างไรก็ตาม หลักสากลที่เกี่ยวกับการท�ำวิจัยในมนุษย์ ที่ถือว่าแพร่หลายมากที่สุด กล่าว

คือ ครอบคลุมการวิจัยทางการแพทย์ คือ The Belmont Report (ค.ศ. 1967) มีสามประการ 

ได้แก่7 

1. 	หลักการเคารพในบุคคล (Respect for Person) 

2. 	หลักคุณประโยชน์ (Beneficence) 

3. 	หลักความยุติธรรม (Justice) 

ทั้งน้ีการท�ำวิจัยในปัจจุบันโดยเฉพาะสาขาทางการแพทย์ ท่ีเก่ียวข้องกับการทดลองวิจัย

ในมนุษย์ต้องผ่านการรับรองโดยคณะกรรมการจริยธรรมประจ�ำสถาบันนั้นๆ ก่อนที่จะด�ำเนินการ

6	 แสวง บุญเฉลิมวิภาส, (กันยายน 2541), “กฎหมายและปัญหาจริยธรรมเก่ียวกับการวิจัยในคน,” วารสารนิติศาสตร์, 
28 (3), 472 - 473.
7	 ธาดา สืบหลินวงศ์, (2551), แนวทางจริยธรรมการท�ำวิจัยในคนในประเทศไทย พ.ศ. 2550, (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย), 6-9.



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  47

ลงมือท�ำวิจัย เพ่ือเป็นหลักประกันว่าอาสาสมัครหรือผู้ที่เข้าร่วมในโครงการวิจัยจะได้รับการ

ปกป้องคุ้มครองให้การท�ำวิจัยนั้นอยู่ในกรอบของจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ ตลอดจนเพ่ือให ้

การท�ำวิจัยเป็นไปตามมาตรฐานสากลของการท�ำวิจัยในมนุษย์ ทั้งนี้หลักการดังกล่าวและ 

การพิจารณาโครงการวิจยัในมนษุย์ได้เริม่ครอบคลมุไปยังสาขาวิชาอืน่นอกจากทางการแพทย์แล้ว  

กล่าวคือเริ่มมีคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในสายสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์แล้ว

วิเคราะห์: เมื่อพิจารณาในรายละเอียดของ The Belmont Report กับหลักสากลในพุทธ

ศาสนาสามประการคือ ความเป็นมนุษย์ที่สากล ความรักที่สากล และความจริงหรือกฎกติกา

สากล จะพบว่า 

ในหลกัข้อแรกนัน้ คือ หลกัสทิธิมนุษยชน น่ันเอง (Human Right) ได้แก่ การให้ความเคารพ 

ในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ การให้ความเคารพในการมีอิสระในการตัดสินใจเข้าร่วมทดลองวิจัย 

รวมทั้งของบุคคลผู้อ่อนแอ ผู้ด้อยโอกาส กลุ่มเปราะบาง เช่น เด็ก สตรีมีครรภ์ ผู้ป่วยทางจิต 

นักโทษ,การให้ความเคารพในสิทธิส่วนตัว รักษาความลับของอาสาสมัครผู้เข้าร่วมวิจัย เมื่อเทียบ

กับทางพุทธศาสนาแล้ว หลักการเคารพในบุคคล ก็คือ ส่วนหน่ึงหรือเป็นเพียงส่วนย่อยของหลัก

ความเป็นมนุษย์สากลนั่นเอง 

ในหลักข้อสองน้ัน หลักคุณประโยชน์ คือ การพยายามหาความสมดุลระหว่างประโยชน์ 

ทีจ่ะได้รบักับความเสีย่งทีจ่ะก่ออนัตรายขึน้ โดยหลกัแล้ว การวจิยัในมนษุย์ไม่ควรให้เกิดอนัตราย 

ต่อผู้เข้าร่วมทดลองวิจัย แต่ต้องยอมรับความจริงว่า คงเป็นไปได้ยากที่จะไม่ก่ออันตรายเลย  

ดังน้ันการวิจัยในมนุษย์จะต้องลดอันตรายให้น้อยที่สุดหรือให้เกิดความปลอดภัยมากท่ีสุด หลัก

ความเสี่ยงที่จะก่ออันตรายนั้น นอกจากทางร่างกาย จิตใจแล้ว ยังรวมถึงด้านเกียรติยศช่ือเสียง

ของบุคคล กลุ่มชนด้วย เมื่อเทียบกับหลักในพุทธศาสนาท่ีมีว่า “ยอมเสียสละอวัยวะเพ่ือรักษา

ชีวิต ยอมเสียชีวิตเพื่อรักษาธรรม” หรือ การค�ำนึงถึงประโยชน์ที่ใหญ่กว่าหรือประโยชน์ที่มากกว่า 

ด้วยเจตนาท่ีดีและปัญญาค้นคว้าเต็มท่ีถ่องแท้แล้ว พุทธศาสนายอมรับว่าอาจจ�ำเป็นต้องสละ

ประโยชน์ที่น้อยกว่าหรือต�่ำกว่าได้ 

ในหลกัข้อสามน้ัน หลกัความยุติธรรม หมายถึง การวิจยัต้องปฏบิตัต่ิออาสาสมคัรแต่ละคน 

หรือกลุ่มอย่างถูกต้องเท่าเทียมกัน กระจายภาระและประโยชน์อย่างทั่วถึง มีหลักในการคัดเลือก 

และการคัดออกของอาสาสมัครผู้เข้าร่วมวิจัย โดยค�ำนึงว่า ไม่ควรแสวงหาประโยชน์จากการท�ำ

วิจัยเพ่ือหวังเพียงความก้าวหน้าทางวิชาการเท่าน้ัน หลักความยุติธรรม หากเทียบกับหลัก 

ในพุทธศาสนา ก็คอื หลกัความจรงิหรอืกฎกตกิาสากลในข้อท่ีสามของหลักสากลในทางพุทธศาสนา  

ท่ีทุกคนไม่ว่าชนชาติใดหากกระท�ำสิ่งใดลงไป ผลท่ีได้รับเหมือนกันทั้งหมด คือความยุติธรรม  

ในความจริงที่ได้รับผลจากการกระท�ำหรือการกระท�ำเหตุใด ย่อมได้ผลตามที่ตนกระท�ำทุกคน

เหมือนกันทั้งหมดทั่วไป 



48  ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557 วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร

5. สรุป

หลกัสากลหรอืความเป็นสากลในสงัคมไทย หากท�ำความเข้าใจและวิเคราะห์อย่างถ่องแท้ 

จะพบว่า มคีวามก�ำกวม และน่าจะเป็นความเข้าใจทีค่ลาดเคลือ่นหรอืหลงเข้าใจไปแบบตะวันตก 

ท่ีว่า เป็นเรื่องท่ีนิยมกันทั่วไปหรือเป็นสิ่งที่คนยอมรับกันมากๆ เช่น เสื้อผ้าชุดสากล หรือดัชนี 

วัดความเป็นสากลในเรื่องความเจริญ ความส�ำเร็จด้านต่างๆ 

หลักสากลหรือความเป็นสากลที่แท้จริง ในพุทธศาสนาแม้ว่าจะมีลักษณะเป็นนามธรรม

ค่อนข้างมากแต่ก็ถือได้ว่าครอบคลุมในสรรพส่ิงทั้งหลายรวมทั้งการกระท�ำของมนุษย์ ในแง่

นิยามของความเป็นสากลพุทธศาสนาอธิบายว่า “สากล คือ ทั่วกัน ทั้งหมด ทั้งโลก ไม่จ�ำกัดไม่ถูก

แบ่งแยกด้วยบัญญัติของมนุษย์” ไม่ข้ึนต่อใคร ไม่ใช่ความรู้สึกของคนต่อความจริงน้ันไม่เป็น

สากลเพราะเป็นของเฉพาะตัวของแต่ละคนไม่เท่ากัน หลักสากลเป็นท่าทีพ้ืนฐานต่อความจริง 

ที่เป็นกลางๆ ในสิ่งท่ีเรียกว่า “สัจธรรม” โดยพุทธศาสนามีการจัดแบ่งหลักความเป็นสากลอยู่ 

สามประการ คือ ความเป็นมนุษย์สากล หลักเมตตาสากล และความจริงหรือกฎกติกาสากล 

เมื่อเปรียบเทียบกับการวิจัยในมนุษย์ ซึ่งเป็นการทดลองค้นคว้าที่ใช้คนเป็นสิ่งทดลองหรือ

เก่ียวกับคนในการวิจัยทดลองต่างๆ เพ่ือให้เกิดประโยชน์ในการพัฒนาหรือการรักษาอาการของ

โรคต่างๆ การค้นคว้าเพ่ือค้นพบวิทยาการใหม่ๆ หลีกเล่ียงที่จะเก่ียวข้องกับการทดลองในคนได้

ยาก โดยเฉพาะในทางการแพทย์และทางสาขาวิทยาศาสตร์ จึงมีความพยายามวางกฎควบคุม

ในการทดลองในคน ที่เรียกว่าจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ มีหลักสามประการท่ีตะวันตกวางไว้

เก่ียวกับการวิจัยในมนุษย์ คือ หลักเคารพบุคคล หลักคุณประโยชน์และหลักความยุติธรรม เมื่อ

พิจารณาเปรียบเทียบกับหลักสากลของพุทธศาสนาแล้ว หลักจริยธรรมการวิจัยทดลองในคน 

ก็คือ ส่วนหนึ่งของหลักสากลในทางพุทธศาสนานั่นเอง ในการด�ำเนินชีวิตทุกด้านไม่เฉพาะ 

การวิจัยในมนุษย์ หากท�ำความเข้าใจในหลักสากลของพุทธศาสนาให้เชื่อมโยงไปยังส่วนอื่นๆ 

หรือศาสตร์อื่นๆ แล้ว จะช่วยให้ความขัดแย้งในหมู่มนุษย์ลดลงได้ เพราะมีความเข้าใจท่ีถูกต้อง

ตามหลักสัจธรรม ปัญหาหรือความขัดแย้งก็ย่อมลดลงได้อย่างแน่นอน หากมนุษย์ไม่สามารถ

เข้าถึงหรือเข้าใจในหลักสากลของพุทธศาสนาให้ถ่องแท้แล้ว ความขัดแย้งย่อมเกิดข้ึน ด�ำรงอยู่

แม้ในจิตใจของตนเอง และยากที่จะท�ำให้เกิดสันติภาพที่แท้จริงและยั่งยืนได้ 



วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 พฤศจิกายน 2557  49

บรรณานุกรม

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). ธรรมบรรยายชุด: วิกฤตบ้านเมืองวันนี้โอกาส 

ท่ีมีควรเป็นของใคร? เรื่องท่ี 13 วิถีสู่สันติภาพ (เคร่ืองบันทึกเสียง). นครปฐม: วัด 

ญาณเวศกวัน. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). ธรรมบรรยายชุด: ถ้าไปถึงปัญญา ก็ไม่มัวหลง

หาจริยธรรมสากล เรื่องที่ 1 (เครื่องบันทึกเสียง). นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). มองสันติภาพโลกผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกา 

ภิวัตน์. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: บริษัทพิมพ์สวยจ�ำกัด. 

ธาดา สืบหลินวงศ์. (2551). แนวทางจริยธรรมการท�ำวิจัยในคนในประเทศไทย พ.ศ. 2550. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

แสวง บุญเฉลิมวิภาส. (กันยายน 2541). กฎหมายและปัญหาจริยธรรมเก่ียวกับการวิจัยในคน, 

วารสารนิติศาสตร์. 28 (3), 472 - 473.




