
                                                                       141 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

บทความวิชาการ 

มโนทัศน์เก่ียวกับความจริงและการตรวจสอบความจริง : 
ตรรกวิทยา วิทยาศาสตร์ และพุทธศาสนา 

Concepts and Verification of Truth: Perspectives in Logic, 
Science, and Buddhism 

 
อำนวย ยัสโยธา1 

Amnuay Yussayotha2 
เลขที่ 654/33 หมู่ที่ 2 ตำบลพะวง อำเภอเมือง จังหวัดสงขลา 90100 

No. 654/33 Village No. 2, Phawong Subdistrict, Mueang District, Songkhla 
Province 90100 

 

Corresponding author E-mail: amnuay.yu@wu.ac.th 

 
 
 
 
 

 
      วันที่รับบทความ :  3 ตุลาคม 2568  วันที่แก้ไขบทความ : 16 ธันวาคม 2568      
      วันที่ตอบรับ : 28 ธันวาคม 2568     วันที่เผยแพร่ : 28 ธันวาคม 2568      

 

 
1 ศาสตราจารย์อำนวย ยัสโยธา, นักวิชาการอิสระ 
2 ProfessorAmnuay Yussayotha, Independent scholar 



142                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการฉบับน้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อ นำเสนอมโนทัศน์เก่ียวกับความจริง

และการตรวจสอบความจริง 3 มุมมอง ประกอบด้วย มุมมองทางตรรกวิทยา วิทยาศาสตร์ 
และพุทธศาสนา เพื่อพิจารณาความสมเหตุสมผลทางความคิด เพื่อไว้ใช้เป็นเครื่องมือ
แสวงหาความจริงและตรวจสอบความจริงในศาสตร์แขนงดังกล่าว อย่างมีเหตุมีผล 

ผลการศึกษาพบว่า (1) มโนทัศน์ทางตรรกวิทยา ถือว่าความจริงประกอบด้วย
องค์ 3 คือ สิ่งน้ันจะต้องเป็นจริง เราเชื่อว่าสิ่งน้ันเป็นจริง และมีหลักฐานยืนยันว่าสิ่งน้ัน
เป็นจริง การตรวจสอบความจริงโดยใช้ 3 ทฤษฎี ได้แก่ ทฤษฎีเชื่อมนัย ถือว่าสิ่งใดจะเป็น
จริงก็ต่อเมื่อมีความสมเหตุสมผลทางความคิด ทฤษฎีสมนัย ถือว่าสิ่งใดจะเป็นจริงก็
ต่อเมื่อมีหลักฐานรองรับ และทฤษฎีปฏิบัตินัย ถือว่าสิ่งใดจะเป็นจริงก็ต่อเมื่อสามารถ
นำไปใช้ปฏิบัติได้จริง (2) มโนทัศน์ทางวิทยาศาสตร์ ถือว่าความจริงมีลักษณะเป็น
นามธรรมเป็นสาธารณะ สามารถพิสูจน์และทดสอบได้ ส่วนองค์ประกอบของความจริงมี
คือ ข้อเท็จจริง มโนทัศน์ หลักการ สมมติฐาน กฎ และทฤษฎี (3) มโนทัศน์ทางพุทธ
ศาสนา แบ่งความจริงออกเป็น 2 ระดับ คือ ระดับสมมติ กับระดับปรมัตถ์  

ผู้เขียนมีข้อเสนอแนะว่า การแสวงหาความจริงและตรวจสอบความจริงอย่าง
รอบด้าน ต้องประกอบด้วย 3 มโนทัศน์ หากให้ความสำคัญเฉพาะด้านตรรกวิทยาหรือ
วิทยาศาสตร์ ก็เป็นเสมือนให้ความสำคัญด้านความคิดและร่างกาย แต่ละเลยด้านจิตใจ 
ชีวิตก็จะเว้าแหว่งไปส่วนหนึ่ง แต่ถ้าให้ความสำคัญเฉพาะด้านศาสนา ก็เป็นเสมือนให้
ความสำคัญเฉพาะด้านจิตใจ โดยละเลยด้านร่างกาย ชีวิตก็จะเว้าแหว่งไปส่วนหน่ึง แต่ถ้า
ให้ความสำคัญรอบด้านประกอบกัน จะช่วยเติมเต็มให้เป็นชีวิตมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 

 
คำสำคัญ : ความจริง, การตรวจสอบความจริง, ตรรกวิทยา, วิทยาศาสตร์, พุทธศาสนา 
 
 
 



                                                                       143 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

Abstract  
 This academic article aims to examine three perspectives on the 
concepts of truth and truth verification: logic, science, and Buddhism. The 
objective is to analyze the the rationality of these concepts as tools for 
seeking and verifying truth in these disciplines in a rational manner. 

The findings indicate that: (1 )  The logical concept defines truth as 
comprising three essential elements: it must be true, we believe it to be 
true, and there must be evidence to support its truth. This Truth verification 
uses three theories: The theory of implied association holds that something 
is true only if it is conceptually logical. The theory of congruence holds that 
something is true only if it is supported by evidence. And the theory of 
pragmatism holds that something is true only if it can be practically applied. 
(2) The scientific concept characterizes truth as abstract, public, and subject 
to verification and testing. The components of scientific truth include facts, 
concepts, principles, hypotheses, laws, and theories. (3 )  The Buddhist concept 
classifies truth into two levels: conventional truth and ultimate truth. 

The author suggests that a comprehensive search for and 
verification of truth must encompass all three concepts. If one focuses solely 
on logic or science, this may be likened to prioritizing intellect and the 
physical body while neglecting the spiritual aspect; life will be incomplete. 
Similarly, if one focuses solely on religion, this may be likened to prioritizing 
the spiritual aspect while neglecting the physical; life will also be 
incomplete. nevertheless, if one prioritizes all aspects together, it will help 
create a more complete and fulfilling life. 
Keywords: Truth, Truth Verification, Logic, Science, Buddhism 



144                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
1. ความนำ 
 คำว่า “มโนทัศน์” (Concepts) หมายถึง ภาพในใจหรือความคิดรวบยอดที่
สร้างขึ้นในใจอันเน่ืองมาจากคำใดคำหน่ึง เช่น เม่ือได้ยินคำว่า “คน” ก็จะสร้างมโนทัศน์
เก่ียวกับคนทั่ว ๆ ไป ไม่จำเพาะเจาะจงว่าเป็นใคร มีรูปร่างหน้าตาเป็นอย่างไร มีเชื้อชาติ 
ศาสนา เพศ ภาษา หรือ สีผิวใด  แต่ถ้าคำว่า “คนไทย” ก็จะสร้างมโนทัศน์ที่มีลักษณะ
จำเพาะเจาะจงที่แสดงอัตลักษณ์หรือตัวตน ( Identity) ที่แตกต่างจากคนเชื้อชาติอื่น ๆ  
ทำนองเดียวกับคำว่าภาพวาดของ “Mona Lisa” ซ่ึงเขียนโดย Leonardo da Vinci ที่
แสดงไว้ที่ พิพิธภัณฑ์ลูฟวร์ กรุงปารีส ประเทศฝรั่งเศส ก็จะสร้างมโนทัศน์ที่จำเพาะ
เจาะจงมากยิ่งขึ้นไปอีก กล่าวคือ เป็นมโนทัศน์เกี่ยวกับภาพวาดของผู้หญิงคนหนึ่ง ซ่ึง     
มีรอยยิ้มอันน่าเป็นปริศนาว่า เธอจะยิ้ม ร้องไห้ หรือหัวเราะกันแน่     

คำที่ยกมาให้ดูเหล่าน้ีเป็นมโนทัศน์เชิง รูปธรรม (concrete) จึงสร้างได้ไม่ยาก ต่าง
จากคำว่า ความดี อิสรภาพ เสรีภาพ ซ่ึงเป็นคำในเชิง นามธรรม (abstract) ไม่มีรูปร่าง
ตัวตน จึงสร้างมโนทัศน์ค่อนข้างยาก ถึงแม้จะสร้างได้ แต่ละคนก็จะสร้างไม่เหมือนกัน 
ทั้งน้ี ขึ้นอยู่กับความคิดและประสบการณ์ของแต่ละคน 

2. การใช้ข้อเท็จจริงแสวงหาความจริง 
การแสวงหา ความจริง เริ่มจาก ข้อเท็จจริง  คำว่า “ข้อเท็จจริง” (facts) 

หมายถึง ปรากฏการณ์ต่าง ๆ เช่น โลกหมุนรอบตัวเอง ดวงจันทร์โคจรรอบโลก ดาวแต่
ละดวงในระบบสุริยะจักรวาลโคจรรอบดวงอาทิตย์ จันทรุปราคาเกิดในเวลากลางคืน 
สุริยุปราคาเกิดในเวลากลางวัน ฯลฯ และถ้าปรากฏการณ์นั้นเกิดจากหลายข้อเท็จจริง
ประกอบกัน เรียกว่า “ชุดของข้อเท็จจริง” (set of facts) แต่ในที่นี้จะเรียกสั้นๆว่า 
“ข้อเท็จจริง” นักปราชญ์ชาวกรีกสมัยโบราณ ช่ือ อริสโตเติล (Aristotle: 384 –322 
B.C.) ใช้ข้อเท็จจริงแสวงหาความจริงเก่ียวกับการเคลื่อนที่ของวัตถุพบว่า ถ้าปล่อยวัตถุที่
มีน้ำหนักต่างกันลงมาจากที่สูงเดียวกัน ชิ้นที่มีน้ำหนักมากกว่าจะตกถึงพื้นก่อนชิ้นที่เบา
กว่า (สุทัศน์ ยกส้าน, 2556) ครั้นต่อมานักปราชญ์ชาวอิตาลี ชื่อ กาลิเลโอ (Galileo 



                                                                       145 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

Galilei : 1564-1642)  ค้นพบความจริงใหม่ว่า มวลของวัตถุ ไม่มีผลต่ออัตราเร่งในการ
ตกของวัตถุ และต่อมา “องค์การนาซา” (NASA) ได้ทดลองในห้องสุญญากาศ ก็พบความ
จริงสอดคล้องกับ กาลิเลโอ ว่า อัตราเร่งในการตกของวัตถุเป็นอิสระโดยตัวของมันเอง 
(free falling) ไม่ขึ้นอยู่กับความหนักเบาของวัตถุแต่อย่างใด (Conover, 2017) 

 ภาพดังกล่าวต่อไปนี ้เป ็นการแสดงการทดลองขององค์การนาซาในห้อง
สุญญากาศ (NASA Space Power Facility) ปล่อย “ลูกบอล” กับ “ขนนก” ลงมาพร้อม
กัน ผลลัพธ์ คือ ตกถึงพื้นพร้อมกัน ภาพแสดงการใช้ ข้อเท็จจริง แสวงหา ความจริง
เก่ียวกับ “แรงโน้มถ่วงสากล” (Universal gravity) ของ Sir Isaac Newton 

ภาพท่ี 1  
การแสดงการทดลองขององค์การนาซาในห้องสุญญากาศ 

 
 

หมายเหตุ. จาก บีบีซี http://nanasaraafe.blogspot.com/2014/11/blog-post.html 
เข้าถึง 25 ส.ค. 65) 
 จากภาพนี้อธิบายได้ว่า แรงโน้มถ่วงสากลเกี่ยวกับทฤษฎีการทดลองของกาลิ
เลโอ ที่ว่า“วัตถุที่มีน้ำหนักต่างกัน ถูกปล่อยพร้อมกันจากที่สูงระดับเดียวกัน จะตกถึงพื้น
พร้อมกัน” ซ่ึงในยุคน้ันผู้มีวิชาความรู้หลายคนไม่รองรับทฤษฎีน้ีและไม่เห็นด้วย เกิดจาก
แรงดึงดูดเข้าสู่ศูนย์กลาง การค้นพบดังกล่าว ทำให้โลกได้รับการพัฒนาด้านวิทยาศาสตร์



146                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
อย่างก้าวกระโดด (rapid development) เกิดการปฏิวัติอุตสาหกรรมอื่น ๆ ตามมา
มากมาย (Thananthorn, 2562) 
 ในบทความน้ี จะนำเสนอความจริงและการตรวจสอบความจริง 3 มโนทัศน์ คือ 
มโนทัศน์ทางตรรกวิทยา วิทยาศาสตร์ และ พุทธศาสนา ดังน้ี 

3. ความจริงและการตรวจสอบความจริงทางตรรกวิทยา 
3.1 ความจริงทางตรรกวิทยา 
ตรรกวิทยา คือ วิชาว่าด้วยหลักเกณฑ์ของการอ้างเหตุผล และการอ้างเหตุผล

คือ การอ้างหลักฐานเพื่อที่จะยืนยันว่าข้อสรุปเป็นจริง การอ้างเหตุผลประกอบด้วย 2 
ส่วน คือส่วนที่เป็น “เหตุ” กับส่วนที่เป็น “ผล” หลักฐานที่ใช้อ้างได้มาจาก 2 ทาง คือ 
จาก ประสบการณ์ และความรู้เดิม คำว่า “ประสบการณ์” หมายถึง สิ่งที่ได้ผ่านทาง
ประสาทสัมผัสหรืออุปกรณ์เครื่องช่วย ส่วนคำว่า “ความรู้เดิม” หมายถึง สิ่งที่รับรู้และ
เข้าใจกันมาแต่เดิม ไม่ต้องโต้แย้งกันว่าจริงหรือไม่จริง เช่น ดวงอาทิตย์ต้องขึ้นทางทิศ
ตะวันออกและตกทางทิศตะวันตกเสมอ และถ้าเม่ือใดที่อ้างเหตุผลโดยอาศัยหลักฐานจาก
ประสบการณ์ เรียกว่าการอ้างเหตุผลแบบ “อุปนัย” (Induction) แต่ถ้าอาศัยหลักฐาน
จากความรู้เดิม เรียกว่าการอ้างเหตุผลแบบ “นิรนัย” (Deduction) ส่วนระดับความน่า
เชื่อของการอ้างเหตุผลแบบอุปนัยขึ้นอยู่กับองค์ประกอบอย่างน้อย 3 ประการ คือ (1) 
จำนวนหลักฐาน ที่นำมาใช้อ้างมีมากน้อยเพียงใด ถ้ามีจำนวนมากความน่าเชื่อก็จะอยู่ใน
ระดับสูง แต่ถ้ามีจำนวนน้อย ความน่าเชื่อก็จะอยู่ในระดับต่ำ (2) หลักฐานเป็น ตัวแทนท่ีดี 
ของเรื่องที่สรุปหรือไม่ ถ้าเป็นตัวแทนที่ดี ความน่าเชื่อก็จะอยู่ในระดับสูง แต่ถ้าไม่ใช่
ตัวแทนที่ดี ความน่าเชื่อก็จะอยู่ในระดับต่ำ และ (3) เรื่องน้ัน ๆ มีความซับซ้อนมากน้อย
เพียงใด ถ้ามีความซับซ้อนมาก อาจจะมีตัวแปรแทรกซ้อนอ่ืน ๆ ทำให้ระดับความน่าเชื่อ
คลอนแคลนได้ ส่วนการอ้างเหตุผลแบบนิรนัย ระดับความน่าเชื่อขึ้นอยู่กับการอ้างเหตุผล
นั ้นถูกต้องตามหลักคิดหรือเงื่อนไขที ่กำหนดหรือไม่ ถ้าถูกต้องก็ถือว่าสมเหตุสมผล 
(Valid) แต่ถ้าไม่ถูกต้องก็ถือว่าไม่สมเหตุสมผล (Invalid) 



                                                                       147 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

การอ้างเหตุผล 2 แบบนี้ ทำหน้าที่สนับสนุนซึ่งกันและกัน กล่าวคือ อุปนัยทำ
หน้าที ่แสวงหาหลักฐานเพื ่อนำมา “สร้าง” เป็นกฎหรือทฤษฎี ส่วนนิรนัยทำหน้าที่ 
“ตรวจสอบ” กฎหรือทฤษฎีที่อุปนัยสร้างขึ้น ถ้าตรวจสอบพบว่าสมเหตุสมผล (Valid) ก็
รับไว้เป็นเครื่องมือแสวงหาความจริงต่อไป แต่ถ้าไม่สมเหตุสมผล  (Invalid) ก็หักล้างกฎ
หรือทฤษฎีนั้น แล้วอุปนัยจะนำกลับไป ทบทวน เพื่อที่จะปรับปรุงหรือแก้ไขกฎหรือ
ทฤษฎีนั้นใหม่ ส่วนนิรนัยก็ ตรวจสอบใหม่ อีก ผลัดกันสร้างและตรวจสอบอย่างเป็น    
วัฏจักร จนกว่าจะค้นพบกฎเกณฑ์หรือทฤษฎีที่น่าเชื่อถือ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือแสวงหา
ความจริงต่อไป  

แต่อย่างไรก็ตาม ความจริงทางตรรกวิทยา ประกอบด้วยองค์ 3 ได้แก่ 
1. สิ่งน้ันต้องเป็นจริง (P. is true.) 
2. เราเชื่อว่าสิ่งน้ันเป็นจริง (We believe that P. is true.)  
3. มีหลักฐานยืนยันว่าสิ่งน้ันเป็นจริง (We must have evidence for P.)  
*P. = Proposition หมายถึง สิ่งหน่ึงสิ่งใดที่ต้องการจะพิสูจน์ 
ตัวอย่าง เช่น เมื่อกล่าวว่า “สิ่งมีชีวิตเคยมีอยู่บนดาวอังคาร” คำกล่าวนี้จะ

เป็นจริงก็ต่อเม่ือ (1) สิ่งมีชีวิตเคยมีอยู่บนดาวอังคารจริง (P. is true.) (2) เราเชื่อว่าเคยมี
สิ่งมีชีวิตบนดาวอังคารจริง (We believe that P. is true.) และ (3) มีหลักฐานยืนยัน
ว่าเคยมีสิ่งมีชีวิตบนดาวอังคารจริง (We must have evidence for P.) และหลักฐาน
ที่นำมากล่าวอ้าง จะต้อง จริงโดยจำเป็น (necessary truth) หนักแน่น (strong sense) 
มิใช่อยู่ในระดับน่าจะเป็น (contingent truth) หรือ ง่อนแง่น (weak sense) เช่น ถ้ามี
หลักฐานเพียงว่าบนดาวอังคารน่าจะเคยมีน้ำมาก่อน โดยอ้างว่าน้ำเป็นสิ่งจำเป็นต่อการ
ดำรงชีวิต แล้วสรุปว่า สิ่งมีชีวิตเคยมีอยู่บนดาวอังคาร การอ้างและสรุปในลักษณะน้ี ถ้า
ถือตามองค์ประกอบของความจริงอย่างเคร่งครัด ถือว่ายังไม่ครบองค์ประกอบของความ
จริง 3 ประการข้างต้น จึงยังเป็นเพียงข้อสันนิษฐาน เพราะอาจมีตัวแปรแทรกซ้อนอ่ืน ๆ 
ที ่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตที่ยังมิได้นำเข้ามาพิจารณา เช่น มีไออุ ่นพอเหมาะหรือไม่         
มีความชื้นพอเหมาะหรือไม่ มีปริมาณออกซิเจนพอเหมาะหรือไม่ เป็นต้น 



148                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

3.2 การตรวจสอบความจริงทางตรรกวิทยา 
การตรวจสอบความจริงทางตรรกวิทยาใน จะนำเสนอ 3 ทฤษฎี คือ (1) ทฤษฎี

แห่งความสอดคล้อง หรือ “เชื่อมนัย” (2) ทฤษฎีแห่งการมีข้อเท็จจริงรองรับ หรือ 
“สมนัย” และ (3) ทฤษฎีแห่งการนำมาใช้ปฏิบัติได้จริง  หรือ “ปฏิบัตินัย” ซึ ่งจะ
นำเสนอแต่ละทฤษฎี ดังน้ี 

(1) ทฤษฎีเชื่อมนัย (Coherence theory) 
หลักการ : อะไรจะเป็นจริง ก็ต่อเมื ่อสอดคล้องกับ “หลักเหตุผล” หรือ 

“ความรู้เดิม” 
คำว่าสอดคล้องกับ “หลักเหตุผล” หมายความว่า ถ้าพิจารณาโดยหลักคิด 

จะต้องเป็นเช่นน้ันจริง ไม่มีทางเป็นอย่างอ่ืนได้เลย เช่น สิ่งเดียวกันจะอยู่ในสองที่ในเวลา
เดียวกันมิได้ ฯลฯ ส่วนคำว่า “ความรู้เดิม” ในความหมายอย่างกว้าง หมายถึง ความรู้ที่
ยอมรับและเข้าใจกันมาแต่เดิม ไม่ต้องถกเถียงกันอีกว่าจริงหรือไม่จริง เช่น รู้มาแต่เดิม
แล้วว่าทุกคนต้องตาย ดวงอาทิตย์ขึ้นทางทิศตะวันออกและตกทางทิศตะวันตก โลกมีแรง
ดึงดูดเข้าหาศูนย์กลาง ฯลฯ ส่วนทฤษฎีและข้อค้นพบอื่น ๆ เช่น แสงเดินทางได้เร็วกว่า
เสียง จุดเดือดของน้ำอยู่ที่ 100 องศาเซลเซียสที่ระดับน้ำทะเล เข็มทิศย่อมชี้ไปทางทิศ
เหนือเสมอหรือตัวบทกฎหมายที่บัญญัติไว้ก่อนแล้วหรือหลักธรรมคำสอนในคัมภีร์ของ
ศาสนาต่าง ๆ ก็อนุโลมเรียกว่าเป็น “ความรู้เดิม” เช่นกัน 

ถ้าจะใช้หลักแห่งความสอดคล้อง พิจารณาคำพิพากษาคดีของศาล จะพบว่า
ถ้อยคำสำนวนในคำฟ้องจะต้องมีความสอดคล้องต้องกัน ทั้งในแง่เวลา บุคคล เหตุการณ์ 
สถานที่ ศาลจึงจะพิพากษาว่าจำเลยกระทำความผิดจริง แต่ถ้ามีหลักฐานแย้งว่าจำเลย
ปรากฏตัวอยู่ในสถานที่หนึ่ง แต่ถูกกล่าวหาว่าก่ออาชญากรรมในอีกสถานที ่หนึ่ง ข้อ
กล่าวหานี้จะขัดแย้งกันว่าสิ่งเดียวกันจะอยู่ในสองที่ในเวลาเดียวกันมิได้ นอกจากจะ
พิจารณาโดยหลักคิดแล้ว ศาลยังต้องพิจารณาต่อไปอีกว่าคำฟ้องน้ันสอดคล้องกับตัวบท
กฎหมายที่บัญญัติรองรับไว้หรือไม่ เพราะโดยหลักกฎหมาย ถือว่าบุคคลจะไม่ต้องรับผิด
และรับโทษในสิ่งที่มิได้มีกฎหมายบัญญัติไว้ก่อนว่าเป็นความผิดและต้องรับโทษ 



                                                                       149 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

(2) ทฤษฎีสมนัย (Correspondence theory) 
หลักการ : อะไรจะเป็นจริง ก็ต่อเมื่อมีข้อเท็จจริงรองรับ 
ทฤษฎีน้ีถือว่าอะไรจะเป็นจริง ก็ต่อเม่ือมีข้อเท็จจริงรองรับ เช่น ถ้ากล่าวว่าเม่ือ

เห็นแสงฟ้าแลบจะตามมาด้วยการได้ยินเสียงฟ้าร้อง จุดเดือดของน้ำอยู่ที่ 100 องศา
เซลเซียส ฯลฯ คำกล่าวเหล่านี้จะเป็นจริงก็ต่อเมื่อตรวจสอบพบว่า  มีหลักฐานรองรับว่า
เป็นเช่นน้ันจริง หรือถ้าจะย้อนกลับไปพิจารณาคำพิพากษาคดีของศาลอีกครั้ง จะพบว่า
นอกจากจะพิพากษาโดยอาศัยความสอดคล้องทางความคิด ศาลยังต้องพิจารณาว่ามี
ข้อเท็จจริงรองรับหรือไม่ เช่น พิจารณาพยานแวดล้อม พยานบุคคล พยานเอกสาร พยาน
วัตถุ หรือพยานหลักฐานอื่น ถ้ามีพยานหลักฐานรองรับ ก็จะช่วยยืนยันความน่าเชื่อถือ
ของคำพิพากษาให้หนักแน่นยิ่งขึ้น ในการตรวจสอบความจริงทางกฎหมายจะกระทำ
อย่างเคร่งครัด โดยใช้ทั้งวิธีการของพวกอุปนัยและนิรนัย จนฝ่ายตำรวจมีความเชื่อม่ันว่า
คดีมีมูลพอที่จะส่งฟ้องได้ จึงส่งสำนวนไปยังพนักงานอัยการเพื่อสั่งฟ้อง ถ้าพนักงาน
อัยการเห็นว่าสำนวนยังไม่รอบคอบรัดกุมเพียงพอ ก็ส่งคืนให้เจ้าหน้าที่ตำรวจแสวงหา
พยานหลักฐานเพิ่มเติม แต่ถ้าเห็นว่ารอบคอบรัดกุมดีแล้ว จึงจะสั่งฟ้อง ในกระบวนการ
พิจารณาคดีของศาล จะเปิดโอกาสให้คู่กรณีนำพยานหลักฐานมาต่อสู้หักล้างกันอย่าง
เต็มที่ แล้วศาลจะเป็นผู้ชั่งน้ำหนัก ถ้าเชื่อโดยปราศจากข้อสงสัยจึงจะพิพากษาคดี แต่ถ้า
ยังเคลือบแคลงสงสัย จะยกผลประโยชน์ให้จำเลย ตามปรัชญากฎหมายที่ว่า “ปล่อยคน
ผิดสิบคนดีกว่าลงโทษคนไม่ผิดเพียงคนเดียว” และเมื่อศาลชั้นต้นพิพากษาคดีแล้ว     
ถ้าคู่กรณียังไม่เห็นด้วย ก็สามารถอุทธรณ์หรือฎีกาต่อไปได้อีก 

(3) ทฤษฎีปฏิบัตินัย (Pragmatical  theory) 
หลักการ : อะไรจะเป็นจริง ก็ต่อเมื่อสามารถนำมาใช้ปฏิบัติได้จริง 
หลักการของทฤษฎีน้ีถือว่าอะไรจะเป็นจริง ไม่ต้องสนใจว่าสอดคล้องกับความรู้

เดิม หรือมีข้อเท็จจริงรองรับหรือไม่ นักปฏิบัตินัยคนสำคัญ เช่น ชิลเลอร์ (Schiller) 
(Schiller, Ferdinand Canning Scott (1864–1937), 1907) ถือว่าสิ่งใดจะเป็นจริงก็ต่อ
เมือนำมาใช้ปฏิบัติได้จริง (workability - truth as what works) เช่น สมมติสถานการณ์



150                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
ว่าเราหลงป่าและพยามยามแสวงหาหนทางออกจากป่าแห่งน้ัน ถ้าใช้วิธีการของพวกเชื่อม
นัย โดยพิจารณาความสอดคล้องทางความคิดหรือทบทวนความรู้เดิม เช่น ใช้เครื่องมือ
สื่อสารขอความช่วยเหลือ สังเกตตำแหน่งของดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ดวงดาว เดินไปตาม
ทางน้ำไหล ทบทวนทิศทางที่เริ่มเข้าป่าตอนแรก เพื่อที่จะย้อนกลับไปสู่เส้นทางเดิม ส่ง
สัญญาณขอความช่วยเหลือ เช่น สัญญาณเสียง สัญญาณควันไฟ เป็นต้น แต่ถ้ายังหา
หนทางออกจากป่าไม่ได้ เพราะไม่มีความรู้เดิมที่สอดคล้องกับสภาพป่าแห่งนั้น  ก็ต้อง
เปลี่ยนมาแสวงหาข้อเท็จจริงรองรับตามวิธีการของพวกสมนัย แต่ถ้ายังไม่มีข้อเท็จจริง
ใดๆรองรับอีก จึงจะหันมาใช้วิธีของพวกปฏิบัตินัย โดยใช้ความคิดตั้งเป็นสมมติฐานเพื่อ
วางแผน (แทนที่จะแสวงหาทางออกอย่างเดาสุ่ม) ถ้าสมมติว่าใช้แผนน้ันแสวงหาหนทาง
ออกจากป่าได้สำเร็จ ก็ถือว่าเป็นวิธีการที่ถูกต้อง 

4.  ความจริงและการตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตร์ 
 การศึกษาความจริงและการตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตร์ ผู้เขียนจะแยก
ศึกษาในส่วนขององค์ประกอบความจริงทางวิทยาศาสตร์ และการตรวจสอบความจริง
ทางวิทยาศาสตร์ โดยอธิบายต่อไปดังน้ี 

4.1 ความจริงทางวิทยาศาสตร์ 
 ความจริงทางวิทยาศาสตร์มีลักษณะ (ชมรมพัฒนาสังคม, 2534, หน้า 7-8) คือ 

(1) มีความเป็นนามธรรม (abstract rule) (2) สามารถอธิบายได้อย่างเป็นสาธารณะ 
(generalized) (3) สามารถพิสูจน์และทดสอบได้ (testability) (4) ผลที่ได้จากการพิสูจน์
ต้องมีความเที่ยงตรง (validity)  (5) มีความน่าเชื่อถือ (reliability) และความจริงทาง
วิทยาศาสตร์มีองค์ประกอบสำคัญ คือ (1) ข้อเท็จจริง (fact) (2) มโนทัศน์ (concept) (3) 
หล ักการ (Principle) (4) สมมต ิฐาน (hypothesis) (5) กฎ ( law) และ (6) ทฤษฎี   
(theory) ซ่ึงจะกล่าวแต่ละองค์ประกอบ ดังน้ี (บ้านจอมยุทธ, 2543) 



                                                                       151 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

(1) ข้อเท็จจริง (facts) หมายถึง ปรากฏการณ์ต่าง ๆ เช่น น้ำไหลจากที่สูงลงสู่ที่
ต่ำ จุดเดือดของน้ำอยู่ที่อุณหภูมิ 100 เซลเซียสที่ระดับน้ำทะเล เข็มทิศย่อมชี้ไปทางทิศ
เหนือเสมอ เกลือย่อมเค็มเสมอ เป็นต้น 

(2) มโนทัศน์ (concepts) หมายถึง การนำข้อเท็จจริงมาประกอบกัน แล้วสร้าง
ความคิดรวบยอด เช่น นำปรากฏการณ์แผ่นดินไหวมาสัมพันธ์การกระทำของเทพยดา
หรือสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ หรือนำมาสัมพันธ์กับความเชื่อที่ว่าเกิดจากการพลิกตัวของปลาอานนที่
แบกโลกไว้ หรือนำมาสัมพันธ์กับการปลดปล่อยพลังงานของเปลือกโลกทำให้พื้นดินเกิด
สั่นสะเทือน หลังจากน้ันก็แสวงหาคำตอบเพื่อตรวจสอบมโนทัศน์น้ันต่อไป 

(3) หลักการ (principle) หมายถึง ความจริงที่ยอมรับกันทั่วไปและสามารถใช้
เป็นหลักอ้างอิงได้ เช่น มีหลักการว่าแสงย่อมเดินทางได้เร็วกว่าเสียง น้ำย่อมไหลลงสู่ที่ต่ำ 
จุดเดือดของน้ำอยู่ที่ 100 องศาเซลเซียสที่ระดับน้ำทะเล ฯลฯ อย่างไรก็ตาม หลักการต่าง
จากมโนทัศน์ตรงที่มโนทัศน์เป็นเพียงภาพในใจที่เราสร้างขึ้นเอง ส่วนหลักการเป็นสิ่งที่มี
อยู่จริงตามธรรมชาติโดยตัวของมันเอง 

(4) กฎ (law) หมายถึง ความจริงที่ยอมรับกันทั่วไปเช่นเดียวกับหลักการ แต่
ต่างกันตรงที่หลักการบอกได้เพียงว่าความจริงเป็นเช่นไร แต่มิได้อธิบายว่าเป็นเพราะอะไร  
ในขณะที่กฎสามารถอธิบายได้ เช่น อธิบายว่าการที่เรือซ่ึงทำด้วยเหล็กสามารถลอยน้ำได้ 
ทั้งที่เหล็กมีความหนาแน่นมากกว่าน้ำ โดยอธิบายว่าถ้านำเหล็กมาตีแผ่เป็นแผ่นบางๆทำ
เป็นรูปทรงของเรือ ปริมาตรจะเพิ่มขึ้นทั้ง ๆ ที่มวลเท่าเดิม ทั้งน้ี ขึ้นอยู่กับปริมาณของน้ำ
ที่ถูกวัตถุนั้นแทนที่ หากแผ่วัตถุให้มีความกว้างและมีขอบโค้งขึ้น วัตถุนั้นก็จะลอยตวัได้ 
โดยเรียกว่า “แรงลอยตัวหรือแรงพยุง”  

(5) สมมติฐาน (hypothesis) หมายถึง ความเชื่อชั่วคราวที่ตั้งขึ้นเพื่อรอการ
พิสูจน์ แต่ยังมิได้ผ่านการตรวจสอบอย่างเป็นระบบ จึงยังไม่อาจยืนยันว่าเป็นความจริง 
อีกทั้งยังไม่อาจนำไปใช้อ้างอิงหรือพยากรณ์เรื่องหนึ่งเรื่องใดได้ อย่างไรก็ตาม ในการ
แสวงหาความจริง ถือว่าสมมติฐานเป็นสิ่งจำเป็น เพราะจะช่วยให้ทราบว่าจะนำข้อเท็จจริง
ชุดใด และใช้อย่างไรจะตรวจสอบหรือทดลองอย่างไร จึงจะได้คำตอบตามที่ต้องการ 



152                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

(6) ทฤษฎี (theories) หมายถึง ชุดของความคิดรวบยอด (a set of concepts) 
ชุดของข้อเสนอ (a set of propositions) และชุดของการสร้าง (a set of construct) 
โดยทฤษฎีเป็นคำอธิบายที่มีรากฐานอยู่บนความรู้ชุดหนึ่งซึ่งสามารถพิสูจน์ทดลองได้ มี
ความสมเหตุสมผล และสามารถใช้นำมาคาดการณ์ได้ สมมติฐานที ่ได้รับการพิสูจน์
ตรวจสอบอย่างเป็นระบบอย่างเป็นขั้นตอนจนเป็นที่ยอมรับอย่างเป็นสาธารณะ อีกทั้ง    
ยังสามารถนำไปพยากรณ์ปรากฏการณ์อ่ืนได้ ก็ยกระดับขึ้นเป็นทฤษฎี 

4.2 การตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตร์ 
กระบวนการตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตร์ จะดำเนินอย่างเป็นขั้นตอน 

โดยเริ่มจากการกำหนดปัญหา เก็บรวบรวมข้อมูล จำแนกข้อมูลอย่างเป็นระบบ พิจารณา
ความสัมพันธ์ระหว่างส่วนต่าง ๆ  อย่างรอบด้าน แล้วนำมาตั้งเป็นสมมติฐานเพื่อนำไปสู่
การพิสูจน์ตรวจสอบ และสามารถนำไปใช้พยากรณ์สมมติฐาน แต่ถ้าพยากรณ์แล้วไม่
เป็นไปตามสมมติฐาน ก็ต้องวนกลับไปสู่กระบวนการข้างต้นใหม่ ถ้าเป็นไปตามสมมติฐาน 
ก็สรุปเป็นกฎหรือทฤษฎีไว้ใช้ต่อไป  

อนึ่ง เพื่อที่จะช่วยให้เข้าใจวิธีตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตร์อย่างเป็น
รูปธรรม ในที่น้ีจะสร้างสถานการณ์สมมติ โดยสมมติว่าในสมัยก่อน ขณะที่วงการแพทย์
ไม่เจริญ และยังไม่มีเครื่องมือตรวจสอบความจริงเท่ากับสมัยปัจจุบัน ยังแสวงหาความ
จริงโดยการลองผิดลองถูกอย่างง่าย ๆ ในที่น้ีจะสมมติสถานการณ์ว่ามีสูตินรีแพทย์คนหน่ึง 
สังเกตพบว่าถ้านำผู้ป่วยหลังคลอดไปพักฟื้นที่อาคารผู้ป่วย 1 จะมีอัตราการตายจะสูงกว่า
นำไปพักฟื้นที่อาคารผู้ป่วย 2 โดยมีข้อแตกต่างอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ เขาจึงตั้งคำถาม
ว่าเป็นเพราะเหตุใดจึงเป็นเช่นนั้น ในเมื่อผู้ป่ วยก็อยู่ในสภาพคล้ายคลึงกัน ข้อเท็จจริง
เกี่ยวกับอุปกรณ์เครื่องมือที่ใช้ทำคลอดก็เป็นชุดเดียวกัน คือ  แพทย์ผู้ทำคลอดก็เป็นคน
เดิม (ตัวเขาเอง) พยาบาลช่วยทำคลอดก็ชุดเดิม และวิธีการทำคลอดก็ใช้กระบวนการ
เดียวกัน  

 



                                                                       153 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

เขาจึงตั ้งข้อสังเกตว่าระหว่างอาคารผู ้ป่วย 1 กับอาคารผู ้ป่วย 2 มีสภาพ 
แวดล้อมแตกต่างกัน คือ อาคารผู้ป่วย 1 อยู่ติดกับ “ห้องดับจิต” (สถานที่ใช้เก็บศพใน
ระหว่างรอระบุตัวตนหรือผ่าตัดชันสูตรพลิกศพก่อนที่จะนำศพกลับ) เขาสังเกตอีกว่าใน
การนำศพกลับแต่ละครั้ง จะต้องผ่านทางระเบียงอาคารผู้ป่วย 1 และในการนำศพออกไป
จะมีการสั่นกระดิ่ง เรียกว่า “กระด่ิงนำวิญญาณ” เพื่อบอกให้วิญญาณรับรู้ เพื่อที่จะได้
ติดตามศพกลับออกมาด้วย เขาสังเกตต่อไปว่าเม่ือผู้ป่วยที่พักฟื้นอยู่ที่อาคาร 1 ได้ยินเสียง
กระดิ่ง จะมีอาการขนลุกขนพอง หวาดกลัวมากจนมีอาการเซื่องซึม ไม่ยอมรับประทาน
อาหาร แล้วจะมีอาการเจ็บป่วยในระยะต่อมา และผู้ป่วยบางคนก็ถึงแก่ความตายในที่สุด 
จึงทำให้สถิติการตายเพิ่มขึ้นมากกว่าปกติ 

จากข้อเท็จจริงนี้ เขาจึงตั ้งสมมติฐานว่าสาเหตุของการตายมาจาก “เสียง
กระด่ิงนำวิญญาณ” เม่ือเชื่อเช่นน้ี เขาจึงทดสอบโดยนำศพผ่านทางอาคารผู้ป่วย 2 และ
ถ้าสมมติฐานเป็นจริง จะทำให้อัตราการตายของอาคารผู้ป่วย 1 ลดลงในสัดส่วนที่
สัมพันธ์กัน และอัตราการตายของผู้ป่วยอาคาร 2 จะเพิ่มขึ้นในสัดส่วนที่สัมพันธ์กัน และ
ถ้าทดสอบแล้วสอดคล้องกับสมมติฐาน ขั้นต่อไปก็พยากรณ์สมมติฐาน โดยนำไปทดลอง
กับโรงพยาบาลแห่งอ่ืนที่อยู่ในสภาพ แวดล้อมเดียวกัน ถ้าผลการทดลองสอดคล้องกัน ก็
สรุปได้อย่างม่ันใจว่าสาเหตุของการตายเกิดจาก “เสียงกระด่ิงนำวิญญาณ” แล้วยอมรับ
ไว้เป็นทฤษฎี แต่ถ้าไม่เป็นไปตามสมมติฐาน ก็จะสังเกต รวบรวมข้อมูล ตั้งสมมติฐาน และ
พยากรณ์สมมุติฐานใหม่(ตามกระบวนการที่กล่าวข้างต้น) จนกว่าจะค้นพบคำตอบที่
เชื่อถือได้ จึงจะรับไว้เป็นทฤษฎีต่อไป 

5. ความจริงและการตรวจสอบความจริงทางพุทธศาสนา 
การศึกษาในหัวข้อต่อไปผู้เขียนจะได้กล่าวถึง ความจริงและการตรวจสอบความ

จริงทางพุทธศาสนา ดังต่อไปน้ี 
5.1 ความจริงทางพุทธศาสนา 
ในด้านความจริงทางพุทธศาสนาสามารถแยกออกมาได้ กล่าวคือ ระดับความ

จริง ความจริงปรมัตถ์ ความจริงเก่ียวกับกฎธรรมชาติ และความจริงอันประเสริฐ ดังน้ี 



154                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
                 5.1.1 ระดับของความจริง พุทธศาสนาแบ่งความจริงออกเป็น 2 ระดับ 
คือ ระดับสมมติ กับ ระดับปรมัตถ์ (ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร, 2561, หน้า 41-48) 
คำว่า “ระดับสมมติ” หมายถึง การสมมติเรียก ว่า เป็นน่ัน เป็นน่ี เป็นบุคคล มิใช่บุคคล 
ตัวตน เราเขา ฯลฯ เช่น สมมติเรียกสิ่งที่มีรูปลักษณ์อย่างหน่ึงว่า “คน” เรียกรูปลักษณ์อีก
อย่างหน่ึงว่า “ลิง” เรียกรูปลักษณ์อีกอย่างหน่ึงว่า “ต้นไม้” และเรียกรูปลักษณ์อีกอย่าง
หนึ่งว่า “เก้าอี้” ฯลฯ บ่อยครั้งอาจสมมติเรียกสิ่งที่มีรูปลักษณ์แบบเดียวกัน แต่สมมติ
เรียกต่างกัน เช่น ภาษาอังกฤษสมมติเรียกสัตว์ชนิดหนึ่ง “ซึ่งยืนและเดินด้วยขาหลัง มี
ประสาทการดมกลิ่นดีกว่าประสาทตาและหู จำศีลในฤดูหนาว” โดยเรียกว่า “bear” 
ส่วนภาษาไทยสมมติเรียกกว่า “หมี” โดยพุทธศาสนาถือว่าสิ่งที่เป็นจริงโดยตัวเอง (real 
by itself) ในลักษณะนี ้ ว่า “ปรมัตถ์บัญญัติ” เราพอจะสรุปความแตกต่างระหว่าง
บัญญัติ 2 แบบน้ี คือ อันแรกเป็นความจริงโดยการสมมติเรียก ส่วนอันหลังเป็นความจริง
โดยตัวมันเอง อย่างไรก็ตาม ไม่ว่าจะเป็นสมมติบัญญัติหรือปรมัตถ์บัญญัติ  ถ้าพิจารณาใน
แง่ปรมัตถธรรม ล้วนตกอยู่ภายใต้สามัญลักษณะ (กฎไตรลักษณ์) คือ อนิจจัง (ไม่เที่ยง) 
ทุกขัง (ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่แท้จริง)  

5.1.2 ความจริงปรมัตถ์ พุทธศาสนาจำแนกออกเป็น 4 ประเภท คือ จิต
ปรมัตถ์ เจตสิกปรมัตถ์ รูปปรมัตถ์ และ นิพพานปรมัตถ์ ดังน้ี (ครูบ้านนอกดอทคอม, 2551) 
 (1) จิตปรมัตถ์ มีภาวะเป็นนามธรรม มีธรรมชาติร ับรู้อามรมณ์ [อารมฺมณ 
(บาลี) หรืออาลมฺพน (สันสกฤต)] หมายถึง สิ่งที่เป็นเครื่องยึดหน่วงของจิต ถ้ารับรู้ผ่าน
ทางตาเรียกว่าจักขุวิญญาณ (คำว่า “วิญญาณ” เป็นไวพจน์ของคำว่า “จิต”) ถ้ารับรู้ผ่าน
ทางหู เรียกว่าโสตวิญญาณ ผ่านทางจมูก เรียกว่า ฆานวิญญาณ ผ่านทางลิ้น เรียกว่า 
ชิวหาวิญญาณ ผ่านทางกาย เรียกว่า กายวิญญาณ และผ่านทางใจ เรียกว่า มโนวิญญาณ 
อย่างไรก็ตาม จิตปรมัตถ์ ก็ตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุกขัง (ไม่
สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่แท้จริง)  
  



                                                                       155 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

(2) เจตสิกปรมัตถ์ คือ อาการประกอบจิต มีภาวะเป็นนามธรรม รับรู้อามรมณ์
เช่นเดียวกับจิต เกิดและดับพร้อมจิต (สมชาย เชิดกลาง, 2561) ถ้าอุปมาว่า จิตเป็น
เสมือน “น้ำใส ๆ” ส่วนเจตสิกเป็น “สี” ที่เจือลงไปในน้ำ ถ้าเจือด้วยสีเขียวหรือสีแดง น้ำ
นั้นก็จะเป็นสีเขียวหรือสีแดง แต่ทว่า “น้ำ” กับ “สี” เป็นคนละสิ่งกัน หรือจะอุปมาจิต
เป็นเสมือน “น้ำ” ส่วนเจตสิกเป็น “เครื่องแกง” ถ้าเจือด้วยเครื่องแกงเผ็ดหรือเครื่องแกง
เหลือง  ก็จะกลายเป็น “น้ำแกงเผ็ด” หรือ “น้ำแกงเหลือง” แต่ทว่า “น้ำ” กับ “น้ำแกง” 
เป็นคนละสิ่งกัน โดยเจตสิกทำหน้าที่ปรุงแต่งจิตให้มีอารมณ์ เช่น อารมณ์โกรธ เกลียด รัก
ชอบ ริษยา เมตตา กรุณา สุขเวทนา (เป็นสุข) ทุกเวทนา (เป็นทุกข์) หรือ อุเบกขาเวทนา 
(วางเฉย) เป็นต้น อย่างไรก็ตาม เจตสิก ก็ตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง (ไม่
เที่ยง) ทุกขัง (ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่แท้จริง) 

(3) “รูปปรมัตถ์” (อนาคามี, ม.ป.ป.) มีภาวะต่างจากจิต - เจตสิก กล่าวคือ จิต 
- เจตสิก มีภาวะเป็นนามธรรมและรับรู้อารมณ์ แต่รูปปรมัตถ์มีภาวะเป็นรูปธรรมและไม่
รับรู้อารมณ์ โดยแบ่งรูปรมัตถ์ออกเป็น 2 ประเภท คือ มหาภูตรูป และ อุปาทายรูป (อิง
อยู่กับมหาภูตรูป) ซึ่งมหาภูตรูปประกอบด้วย 4 ธาตุ คือ (1) ปฐวีธาตุ (ธาตุดิน) มี
ลักษณะแข็ง - อ่อน เช่น สมมุติเรียกว่าแผ่นดิน พื้นดิน ฯลฯ ส่วนธาตุดินในร่างกาย (ตาม
นัยแห่งพระสูตร) (สมชาย เชิดกลาง, 2537) คือ ส่วนที่แข็ง-อ่อน เช่น ผม ขน เล็บ ฟัน 
หนัง เน้ือ เอ็น กระดูก เยื่อในกระดูก ม้าม หัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด ลำไส้ใหญ่ ลำไส้น้อย 
อาหารใหม่ อาหารเก่า เป็นต้น  (2) อาโปธาตุ (ธาตุน้ำ) คือของเหลว เช่น สมมุติเรียกว่า
น้ำดื่ม น้ำบ่อ น้ำทะเล ฯลฯ ส่วนธาตุน้ำท่ีมีอยู่ในร่างกาย (ตามนัยแห่งพระสูตร) คือ ส่วน
ที่เป็น ดี เลือด เสมหะ เหงื่อ มันข้น น้ำตา เปลวมัน น้ำลาย ไขข้อ มูตร เป็นต้น (3) 
เตโชธาตุ (ธาตุไฟ) เช่น สมมติเรียกว่าไฟฟ้า ไฟถ่าน ไฟฟืน หรือไฟแก๊ส หุงต้ม เป็นต้น 
ส่วนธาตุไฟในร่างกาย (ตามนัยแห่งพระสูตร) คือ ส่วนที่ทำให้ร่างกายอบอุ่น ทำให้แก่ชรา 
ทำให้เป็นไข้ รวมทั้งไฟธาตุที่ใช้ย่อยอาหาร (4) วาโยธาตุ (ธาตุลม) เช่น สมมติเรียกว่าลม
บก ลมทะเล ส่วน ธาตุลมในร่างกาย (ตามนัยแห่งพระสูตร คือ ลมที่พัดขึ้นเบื้องบน เช่น 
การหาวเรอ ลมที่พัดลงเบื้องต่ำ การผายลม ลมที่อยู่ในช่องท้อง ทำให้เสียดท้อง ลมหายใจ



156                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
เข้า-ออก เป็นต้น แต่ถ้าอธิบายโดยนัย “ธาตุ 6” จะเพิ่มเข้ามาอีก 2 ธาตุ คือ (5) อากาศ
ธาตุ ได้แก่ส่วนที่เป็นช่องว่างในร่างกาย เช่น ช่องหู ช่องจมูก ฯลฯ และ (6) ธาตุรู้ คือ 
ส่วนที่รับรู้สุขทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ เป็นต้น ส่วน อุปาทายรูป (ปสาทรูป) อิงอยู่กับประสาท
ตา ประสาทหู ประสาทจมูก ประสาทลิ้น ประสาทกาย และรูปที่แสดงความเป็นหญิง - 
ชาย  อย่างไรก็ตาม ทั้ง “มหาภูตรูป” และ “อุปาทายรูป” ต่างก็มีลักษณะเป็นไปตามกฎ
ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุกขัง (ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่
แท้จริง) 

(4) นิพพานปรมัตถ์ แบ่งออกเป็น 3 ระดับ โดยพุทธทาสภิกขุอธิบายเชิง
อุปมาอุปไมย คือ (1) ตทังคนิพพาน (นิพพานชั่วขณะ) เช่น สภาวะจิตสงบเย็นในขณะที่
ดื่มด่ำอยู่กับความไพเราะของเสียงดนตรี หรือดื่มด่ำอยู่กับความงามของธรรมชาติ เป็นต้น 
(2) วิกขัมภนนิพพาน (นิพพานชั่วคราว) ภาวะจิตสงบเย็นขณะที่ถูกควบคุมโดยฌานหรือ
สมาธิ เสมือนกับนำไม้มาทับหญ้าไว้ หญ้าน้ันก็หยุดเจริญเติบโตชั่วคราว อุปมาว่าจิตก็จะ
หยุดทุกข์ชั่วคราวเพราะถูกกลบด้วยฌานหรือสมาธิ แต่ถ้านำไม้ออกหญ้าจะเจริญงอกงาม
ได้อีก อุปมาว่าจิตก็จะกลับมาทุกข์ได้อีก (3) ปรินิพพาน (นิพพานสูงสุด) ภาวะจิตสงบ
เย็นเม่ือขจัดทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง เสมือนขุดรากถอนโคนและนำหญ้าน้ันไปเผาทำลายทิ้ง ก็
จะไม่กลับมาเจริญงอกงามอีก อุปมาว่าจิตก็จะไม่กลับมาทุกข์อีก แต่ถ้าจะแบ่งนิพพาน
โดยนัย “นิพพานธาตุ” จะแบ่งออกเป็น 2 มิติ คือ สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ นิพพานโดย
มีอินทรีย์ (มีขันธ์ 5) เหลืออยู่ กับ อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ นิพพานโดยไม่มีอินทรีย์ (ขันธ์ 
5) เหลืออยู่ เช่น สภาวะนิพพานของพระอรหันต์ (โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม : 25 หน้า : 393) อย่างไรก็ตาม นิพพานธาตุ ก็มิใช่รูป 
มิใช่จิต มิใช่เจตสิก  แต่เป็น “ธรรมารมณ์” (ปรากฏทางจิต) มีสภาพรู้  และเป็นอนตัตา 
จึงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น ตามคำว่า สพฺเพ ธมฺมา นาลํ อภินิเวสาย (โปรแกรมพระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 12, หน้า 426) 



                                                                       157 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

5.1.3 ความจริงเกี่ยวกับกฎธรรมชาติ พุทธศาสนาเรียกความจริงเกี่ยวกับ
กฎเกณฑ์ในธรรมชาติ ว่า “นิยาม” (order of act and result) ซึ่งแบ่งออกเป็น 5 มิติ 
(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557, หน้า 166)  

(1) อุตุนิยาม (physical laws - กฎเกณฑ์ทางกายภาพ) คือ ความจริงหรือกฎ
เก่ียวกับปรากฏการณ์ต่าง ๆ เช่น กฎเก่ียวกับอุณหภูมิ ดินฟ้าอากาศ สิ่งแวดล้อม และกฎ
ธรรมชาติอ่ืน ๆ  

(2) พีชนิยาม (biological laws) คือ ความจริงหรือกฎเกณฑ์เกี ่ยวกับการ
สืบพันธ์ุ การขยายพันธ์ุในรูปแบบต่าง ๆ ทั้งในพืช สัตว์ และเชื้อโรคทั้งหลาย 

(3) จิตนิยาม (psychic laws) คือ ความจริงหรือกฎเกณฑ์เกี่ยวกับกลไกการ
ทำงานของจิตและเจตสิก (ที่กล่าวข้างต้น) 

(4) กรรมนิยาม (the law of karma) คือ ความจริงหรือกฎเกณฑ์เกี ่ยวกับ
กรรมและการให้ผลแห่งกรรม (กัมมุนา วัตตติ โลโก - สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม) ดัง
พระวจนะ ว่า “...สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็น
กำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ให้เลวและ
ประณีต ฯ...” (โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม  
14, หน้า 350) 

(5) ธรรมนิยาม (general laws) คือ ความจริงหรือกฎเกณฑ์เกี่ยวกับสามัญ
ลักษณะของสรรพสิ่ง หรือที่เรียกว่ากฎ ไตรลักษณ์ 3 ประการ ได้แก่ อนิจจลักษณะ 
ลักษณะไม่เที่ยง มีการแปรเปลี่ยนเป็นธรรมดา ทุกขลักษณะ ลักษณะที่ถูกบีบคั้นด้วย
อำนาจของธรรมชาติไม่สามารถทนอยู่ในสภาพเดิมได้ และ อนัตตลักษณะ (ไม่มีตัวตนที่
แท้จริง) ซ่ึงภาวะธรรมน้ีไม่สามารถบังคับให้เป็นไปดั่งปรารถนาได้ เช่น ไม่สามารถบังคับ
ให้ชีวิตยั่งยืนอยู่ได้ตลอดไป ไม่สามารถบังคับจิตใจให้เป็นไปตามต้องการ โดยถือว่าสรรพ
สิ่งในธรรมชาติ (ธรรมทั้งหลาย) ย่อมตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุก
ขัง (ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่แท้จริง) (โปรแกรมพระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 20, หน้า 385) 



158                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

5.1.4 ความจริงอันประเสริฐ (noble truths) คำว่า “ความจริงอันประเสริฐ” 
หมายถึง ความจริงเกี่ยวกับทุกข์และความดับแห่งทุกข์ ซึ่งประกอบด้วยความจริง 4 
ประการ คือ ทุกข์อริยสัจ สมุทัยอริยสัจ นิโรธอริยสัจ  และ มรรคอริยสัจ (โปรแกรม
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 35, หน้า 163) ซ่ึงพอจะ
กล่าวได้ว่า 

(1) ทุกข์อริยสัจ (ความจริงเกี่ยวกับทุกข์ - หลักธรรมที่ควรรู้) คือ ความไม่
สบายกายไม่สบายใจ จำแนกออกเป็น “สภาวทุกข์” (ทุกข์ประจำสังขาร) และ”ปกิณณก
ทุกข”์(ทุกข์จร) คำว่า ทุกข์ประจำสังขาร หมายถึง ทุกข์โดยนัยของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง 
(ไม่เที่ยง) ทุกขัง (ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้) อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่แท้จริง) ซึ่งลักษณะ
เหล่าน้ีเกิดจากชาติ (การเกิด) ชรา (การแก่) มรณะ (การตาย การสลายไป การสูญสิ้น ทุก
ชีวิตจะต้องเผชิญ จะยกเลิก เปลี่ยนแปลงหรือ แก้ไขมิได้ เท่าที่พอจะทำได้ คือ ทำความ
เข้าใจและตระหนักรู้ ส่วน ปกิณณกทุกข์ (ทุกข์จร) คือ ทุกข์ที่จรเข้ามาเป็นครั้งคราว เช่น 
ความเศร้าโศก ความพร่ำเพ้อรำพัน ความไม่สบายใจ ความน้อยเนื้อต่ำใจ คับแค้นใจ 
ความประสบกับสิ่งที่ไม่ชอบ ความพลัดพรากจากสิ่งที่ชอบ ความผิดหวังเม่ือไม่ได้ดังหวัง  
การประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก การพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รัก กล่าวโดยย่อ คือความ
ทุกข์อันเกิดจาก อุปาทานขันธ์ ซึ่งอาจเป็นไปใน 3 ลักษณะ คือ “สุขเวทนา” (สุขกาย
สบายใจ) หรือ “ทุกขเวทนา” (ทุกข์กาย ทุกข์ใจ) หรือภาวะกลาง ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ ที่
เรียกว่า “อทุกขมสุขเวทนา” หรืออาจจะเรียกว่า “อุเบกขาเวทนา” โดยถือว่าทุกข์
อริยสัจ เป็น “ธรรมท่ีควรรู้” อย่างไรก็ตาม ในส่วนของผู้ที่สำเร็จเป็นพระอรหันต์ แม้จะ
สลัดทุกข์ทางกายมิได้ (เพราะเป็นไปตามหลักไตรลักษณ์) แต่ทุกข์ทางใจท่านจะสลดัได้
โดยสิ้นเชิง 

(2) สมุทัยอริยสัจ – (หลักธรรมที่ควรละ) ความจริงเกี่ยวกับสาเหตุแห่งทุกข์ 
เกิดจากตัณหา ได้แก่ กามตัณหา ความทะยานอยากในกามคุณ คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
สัมผัสที่น่าใคร่ น่าพอใจ อยากฟังแต่เสียงที่ไพเราะอ่อนหวาน อยากดมกลิ่นที่หอมหวน
รัญจวนใจ อยากลิ้มรสที่อร่อย อยากสัมผัสที่น่าใคร่น่าพอใจ ภวตัณหา ความทะยาน



                                                                       159 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

อยากได้ อยากเป็น เป็นน่ันเป็นน่ี วิภวตัณหา ความไม่อยากได้ ไม่อยากเป็น เช่น ไม่อยาก
แก่ ไม่อยากเจ็บ ไม่อยากตาย ฯลฯ ธรรมข้อน้ี เป็น “ธรรมท่ีควรละ”  
          (3) นิโรธอริยสัจ (หลักธรรมท่ีควรทำให้บรรลุ) ความจริงเก่ียวกับความดับแห่ง
ทุกข์ คือ การละตัณหา โดยดับที่สาเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ลงเสียได้ ก็จะทำให้ความทุกข์น้ัน
ย่อมดับไปด้วย ธรรมะดังกล่าว ถือว่าเป็น “ธรรมท่ีควรบรรลุ”   

แต่ถ้าพิจารณาตามหลัก ปฏิจจสมุปบาทสายดับ (นิโรธวาร) คือ พิจารณาโดย
ปฏิโลม ย้อนลำดับจาก “ผล” ไปหา “เหตุ” จะได้ว่า เมื่อผลดับ แสดงว่าไม่มีเหตุ (เหตุ
ดับไปแล้ว) โดยมีหลักในการพิจารณาว่า... 

ชาติดับเพราะภพดับ ภพดับเพราะอุปาทานดับ อุปาทานดับเพราะตัณหาดับ  
ตัณหาดับเพราะเวทนาดับ เวทนาดับเพราะผัสสะดับ ผัสสะดับเพราะ สฬายตนะดับ 
(อายตนะภายใน 6 + อายตนะภายนอก 6) สฬายตนะดับเพราะนามรูปดับ นามรูปดับ
เพราะวิญญาณดับ วิญญาณดับเพราะสังขารดับ สังขารดับเพราะ อวิชชาดับ” (โปรแกรม
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม : 16, หน้า 79) 

แต่ถ้าจะสรุปย่อทั้งสายเกิดและสายดับ ในภาษาบาลีว่า “อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ... 
อิมสฺส  นิโรธา อิทํ นิรุชฺฌติ” (เม่ือสิ่งน้ีมี สิ่งน้ีย่อมมี… เม่ือสิ่งน้ีดับ สิ่งน้ีก็ย่อมดับ)  

(4)  มรรคอริยสัจ (หลักธรรมที่ควรเจริญขึ้นในตน) ความจริงเก่ียวกับวิธีปฏิบัติ
เพื่อเข้าถึงซ่ึงความดับทุกข์  ซ่ึงจะกล่าวรายละเอียดในเรื่องการตรวจสอบความจริงข้อถัดไป 

5.2 การตรวจสอบความจริงทางพุทธศาสนา 
  การตรวจสอบความจร ิงทางพุทธศาสนา จะกล่าวโดย 2 ระดับ คือ การ
ตรวจสอบความจริงเกี่ยวกับทุกข์ และการตรวจสอบความจริงเกี่ยวกับข้อมูลข่าวสาร
ในชีวิตประจำวันยุคข้อมูลข่าวสารครองโลก 

    5.2.1 การตรวจสอบความจริงเกี ่ยวก ับทุกข์ ก่อนอื ่นจะต ้องเข ้าใจ
ความหมายของธรรมะ 4 ในมิติ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2557, หน้า 105) คือ  
(1) ธรรมะ คือ ธรรมชาติ ทั้งส่วนที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม เรียกว่า “สภาวธรรม” (2) 
ธรรมะ คือ กฎธรรมชาติ  เช่น กฎไตรลักษณ์  คือ อนิจจลักษณะ ลักษณะไม่เที่ยง      



160                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
ทุกขลักษณะ ไม่สามารถคงสภาพเดิมได้ และอนัตตลักษณะ ไม่มีตัวตนที่แท้จริง เรียกว่า 
“สัจจธรรม” (3) การปฏิบัติธรรมะ คือ การปฏิบัติหน้าที่ให้สอดคล้องธรรมชาติ (ไม่ฝืน
กฎธรรมชาติ) เรียกว่า “ปฏิบัติธรรม” และ (4) ธรรมะ คือ ผลจากการปฏิบัติธรรม ทั้ง
ผลทางโลกและผลทางธรรม ผลทางโลกก็เพื่อแสวงหาปัจจัยสี่สำหรับดำรงชีวิตให้เป็นอยู่
อย่างปกติสุข ส่วนผลทางธรรม (ผลสูงสุด) ก็เพื่อบรรลุมรรค ผล นิพพาน เพื่อเข้าถึงซ่ึง
ความดับทุกข์ เรียกว่า “วิบากธรรม” การที่จะตรวจการดับทุกข์ได้ จะต้องทำความเข้า
ใจความ หมายของธรรมะในมิติต่าง ๆ เหล่าน้ีก่อน 

การตรวจสอบความจริงดังกล่าว จะต้องดำเนินตามอริยมรรคมีองค์แปด ซ่ึง
แสดงไว้ใน “ธัมมจักกัปปวัตนสูตร (ปฐมเทศนาที่แสดงแก่พระปัญจวัคคีย์ และพระโกณ
ฑัญญะ ได้ดวงตาเห็นธรรม) ซ่ึงมรรคมีองค์แปดเปรียบเสมือนเชือก 8 เกลียว ที่ใช้ร่วมกัน 
มิใช่แยกออกจากกันเป็นเกลียว ๆ ทั ้ง 8 เกลียวประกอบด้วย (1) สัมมาทิฐิ: ความ
เห็นชอบ คือ ความเห็นถูกต้องตามทำนองคลองธรรม เช่น เห็นว่าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว 
(2) สัมมาสังกัปปะ: ความดำริชอบ คือ ดำริไม่โลภ ไม่พยาบาท และไม่เบียดเบียน (3) 
สัมมาวาจา: เจรจาชอบ คือ ไม่หลอกลวง ไม่ส่อเสียด ไม่ใช้คำหยาบ หรือพูดเพ้อเจ้อ (4) 
สัมมากัมมันตะ: กระทำชอบ คือเว้นจากการฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม (5) 
สัมมาอาชีวะ: เล้ียงชีพชอบ คือ ประกอบอาชีพสุจริต เว้นจากมิจฉาอาชีวะ เช่น การขาย
อาวุธ การค้าขายมนุษย์ การค้าขายน้ำเมา ค้าขายยาเสพติด (6) สัมมาวายามะ: ความ
เพียรชอบ คือ เพียร “ละอกุศล” ที่เกิดขึ้นแล้วให้สิ้นไป เพียร “สร้างกุศล” ที่ยังไม่เกิด
ให้เกิดขึ้น และเพียร “รักษากุศล” ที่มีอยู่แล้ว ให้ดำรงอยู่สืบไป (7) สัมมาสติ: ระลึกชอบ 
คือ สติปัฏฐาน (ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ 4 ประการ) คือ ใช้สติพิจารณาให้รู้แจ้งทางกาย 
ทางเวทนา ทางจิต และทางธรรม (8) สัมมาสมาธิ: ตั้งใจชอบ จิตตั้งใจมั่นอยู่ในสมาธิ
และฌาน ทำให้จิตสงบ ไม่ฟุ้งซ่าน ก็จะเกิดความหน่ายคลายจากความยึดติด ก็จะสิ้นทุกข์ 

อริยมรรคมีองค์แปด สรุปลงเป็นไตรสิกขา คือ (1) อธิสีลสิกขา: การถึงพร้อม
ด้วยการรักษาศีล ประกอบด้วย สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ (2) อธิจิต
สิกขา: การถึงพร้อมด้วยการบำเพ็ญเพียรทางจิต เพื่อที่จะทำให้เป็นสมาธิ นุ่มนวล ควร



                                                                       161 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

แก่งาน อ่อนโยน ผ่อนคลาย สงบ ตั้งม่ัน และมีพลัง ประกอบด้วย สัมมาวายามะ สัมมาสติ 
และสัมมาสมาธิ และ (3) อธิปัญญาสิกขา: การถึงพร้อมด้วยปัญญา ประกอบด้วย 
สัมมาทิฐิ และสัมมาสังกัปปะ 

พุทธศาสนาถือว่าไตรสิกขาเป็นทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) คือ ไม่สุดโต่งไป
ทาง “อัตตกิลมถานุโยค” (ทำตนให้เดือดร้อนลำบาก) และไม่สุดโต่งไปทาง “กามสุขัลลิกา
นุโยค” (ทำตนให้หมกมุ่นอยู่แต่กามคุณ) และทางสายน้ีช่วยให้เข้าถึงความดับทุกข์ได้จริง  
จึงเรียกว่าเป็นทางอันประเสริฐ (noble path) 

5.2.2 การตรวจสอบความจริงเกี่ยวกับข้อมูลข่าวสารในชีวิตประจำวัน ยุค
ข้อมูลข่าวสารครองโลก : หลักคำสอนในหลักกาลามสูตรกล่าวคือ ในสมัยเม่ือพระพุทธ
องค์เสด็จไปโปรดฯชาวกาลามะ ณ หมู ่บ้านเกสปุตตนิคม แคว้นโกศล (หมู ่บ้านแห่ง
ปัญญาชน) ซ่ึงเคยมีนักบวชจากต่างลัทธิเข้ามาแย่งชิงพื้นที่เพื่อเผยแผ่คำสอนมาก่อน โดย
แต่ละลัทธิพยายามจะบอกว่าคำสอนของฝ่ายตนเท่านั้นที่ถูกและดี ส่วนของฝ่ายอื่นล้วน
ผิดและไม่ดี เม่ือพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไป พวกเขาจึงทูลถามในเชิงดักคอไว้ก่อนว่า การที่
เข้ามาก็เพื่อที่จะบอกว่าคำสอนของพระองค์เท่านั้นที่ถูกและดีใช่หรือไม่ แทนที่จะตอบ
ตรง ๆ พระองค์ทรงให้ “หลักคิด 10 ประการ” คือ เม่ือได้รับข้อมูลข่าวสารใด ๆ มา อย่า
เพิ่งปลงใจเชื่อโดยอาการ 10 อย่าง คือ (1) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตาม ๆ  กันมา (2) 
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบ ๆ กันมาตามประเพณี (3) อย่าปลงใจเชื่อตามคำเล่าลือ (4) 
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างตำราหรือคัมภีร์ (5) อย่าปลงใจเชื่อด้วยวิสัยแห่งตรรกะ (6) 
อย่าปลงใจเชื่อโดยการอนุมาน (7) อย่าปลงใจเชื่อโดยอาการที่ปรากฏตามความรู้สึก (8) 
อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้ากันได้กับทฤษฎีที่ตนยึดถือ (9)  อย่าปลงใจเชื่อเพราะเห็นว่า
รูปลักษณ์ภายนอก “ดูดี” น่าเชื่อถือ และ (10) อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่าสมณะน้ี
เป็นครูของเรา (โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 
20, หน้า 255 - 263) 

 



162                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

หลังจากให้หลักคิดแล้ว ก็ทรงแนะนำให้นำสิ่งที่ได้รับมาไปปรึกษาบัณฑิตว่าถ้า
เชื่อเช่นนั้นจะเป็นที่น่าตำหนิหรือน่าสรรเสริญ จากนั้นให้นำไปทดลองปฏิบัติด้วยตนเอง 
ถ้าปฏิบัติแล้วก่อให้เกิดประโยชน์ เกิดสุข (เป็นกุศล) ก็พึงปลงใจเชื่อ แต่ถ้าก่อให้เกิดโทษ 
เกิดทุกข์ (เป็นอกุศล) ก็อย่าปลงใจเชื่อ 

นอกจากนี้ ยังทรงให้ตรวจสอบ นรก สวรรค์ ชาติหน้า โดยหลัก “แห่งความ
อุ่นใจ” ว่า... 

1 ถ้าหากว่า ชาติหน้ามีจริง บาปบุญที่ทำไว้มีจริง ก็เม่ือเราทำแต่ดี ไม่ทำชั่ว เรา
จะชื่นใจว่าเราจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์แน่นอน นี้เป็นความอุ่นใจข้อท่ีหนึ่ง 

2 ถ้าหากว่า ชาติหน้าไม่มีจริง บาปบุญที่คนทำไว้ไม่มีจริง ก็เม่ือเราไม่ทำชั่ว ทำ
แต่ดีชาติน้ีเราก็สุข แม้ชาติหน้าจะไม่มีก็ตาม นี้เป็นความอุ่นใจข้อท่ีสอง 

3 ถ้าหากว่าบาปที่ตนทำไว้ ชื่อว่าเป็นอันทำ คือ ได้รับผลของบาป ก็เม่ือเราไม่
ทำบาปแล้ว เราจะได้ รับผลของบาปที่ไหน นี้เป็นความอุ่นใจข้อท่ีสาม 

4 ถ้าหากว่าบาปที่ตนทำแล้ว ไม่ได้เป็นบาปอันใดเลย หรือ ไม่เป็นอันทำ ก็เม่ือ
เราไม่ได้ทำบาป เราก็ พิจารณาตนว่าบริสุทธ์ิทั้งสองส่วน คือ ส่วนที่เราไม่ได้ทำชั่ว และใน
ส่วนที่เราทำดี เราก็มีความสุขในปัจจุบัน นี้เป็นความอุ่นใจข้อท่ีสี่ 

เพราะฉะนั้น คนที่ไม่ได้ทำชั่ว นรกสวรรค์จะมีหรือไม่ มีบาปบุญจะมีหรือไม่มี 
เขาก็ได้ดีทั้งขึ้นทั้งล่อง แต่คนที่ทำชั่วนรกสวรรค์จะมีหรือไม่มี บาปบุญจะมีหรือไม่มี เขาก็
เดือดร้อนทั้งขึ้นทั้งล่อง ถ้าหากว่าสวรรค์มีจริง เขาก็ไม่ได้ขึ้นสวรรค์ ถ้านรกมีจริง เขาก็
ต้องลงนรก ถ้าหากว่าสิ่งเหล่านี้ไม่มีจริง เราก็ไม่ต้องเดือดร้อน เพราะเราไม่ได้ทำชั่วใน
ปัจจุบัน และเราก็มีความสุขในปัจจุบัน เพราะเราทำดี การให้พิจารณาอย่างนี้ เป็นการ
พิจารณาที่สร้างเหตุสร้างผลขึ้น.. (พระธรรมวิสุทธิกวี, 2565) 

การที่พระพุทธองค์ทรงให้ ทั้ง “หลักคิด” และ “หลักปฏิบัติ” เช่นนี้ แสดงว่า
ทรงให้เสรีภาพทางความเชื่อและความคิดเห็น เพราะถ้าจะทรงยืนยันหรือปฏิเสธว่านรก – 
สวรรค์ มีจริงหรือไม่มีจริง ก็จะกลายเป็น “วาทะที่สุดโต่ง” (extreme argument) จะ
นำมาซึ ่งความขัดแย้งกับลัทธิศาสนาอื ่นที่เห็นต่างกัน จะนำมาซึ ่งสร้างความขัดแย้ง



                                                                       163 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

ระหว่างกัน ก็จะกลายเป็นอุปสรรคต่อการเผยแผ่พุทธศาสนา พระองค์จึงทรงปล่อยให้คิด
เองว่าควรจะเลือกเชื่อแบบใด และเลือกเชื่ออย่างไร จึงจะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนและ
สังคมมากกว่ากัน 

6.  บทส่งท้าย 
บทความน้ี พยายามนำเสนอความจริงและการตรวจสอบความจริง 3 มโนทัศน์ 

คือ มโนทัศน์ทางตรรกวิทยา เพื่อพิจารณาความสมเหตุสมผลทางความคิด (Validity)  
เพื่อไว้ใช้เป็น เครื่องมือ แสวงหาความจริงและตรวจสอบความจริงในศาสตร์แขนงต่าง ๆ 
อย ่างม ี เหต ุม ีผล (The ideology of logic in the pursuit of believable reason.)  
มโนทัศน์ทางวิทยาศาสตร์ เพื่อไว้ใช้เป็นเครื่องมือแสวงหาความจริงและตรวจสอบความ
จริงอย่างเป็นสาธารณะ เพื่อที่จะได้นำมารับใช้กายให้มีความเป็นอยู่อย่างสุขสบาย และ
ช่วยให ้โลกมีความเจริญก้าวหน้าทางด้านวัตถ ุ (Scientific ideology for physical 
comfort) ส่วน มโนทัศน์ทางพุทธศาสนา เพื่อไว้ใช้เป็นเครื่องมือแสวงหาความจริงและ
ตรวจสอบความจริงเพื่อแสวงหาความหมายของชีวิต (Meaning of life) และเพื่อความ
สงบสุขทางด้านจิตใจ โดยถือว่าศาสนาเป็นเครื่องมือรับใช้จิตวิญญาณ  (Religion is for 
serving the soul.) 

ผู้เขียนขอเสนอแนะว่า ถ้าจะแสวงหาความจริงและตรวจสอบความจริงอย่าง
รอบด้าน จะต้องใช้ทั้ง 3 มโนทัศน์ ประกอบกัน เพราะถ้าให้ความสำคัญเฉพาะด้าน
ตรรกวิทยาหรือวิทยาศาสตร์ ก็เป็นเสมือนให้ความสำคัญด้านความคิดและด้านร่างกาย  
แต่ละเลยด้านจิตใจ ชีวิตก็จะเว้าแหว่งไปส่วนหน่ึง แต่ถ้าให้ความสำคัญเฉพาะด้านศาสนา 
ก็เป็นเสมือนให้ความสำคัญเฉพาะด้านจิตใจ โดยละเลยด้านร่างกาย ชีวิตก็จะเว้าแหว่งไป
ส่วนหนึ่ง แต่ถ้าให้ความสำคัญรอบด้านประกอบกัน ก็จะช่วยเติมเต็มให้เป็นชีวิตมีความ
สมบูรณ์ยิ่งขึ้น ดังที่ ไอสไตน์ (Albert Einstein : 1879-1955) กลา่วว่า “วิทยาศาสตร์ที่
ปราศจากศาสนาเปรียบเสมือนคนแขนขาพิการ ศาสนาที ่ปราศจากวิทยาศาสตร์
เปร ียบเสมือนคนตาบอด”( Science without religion is lame, religion without 
science is blind.):  



164                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
เอกสารอ้างอิง 
ครูบ้านนอกดอทคอม. (2565, สิงหาคม 13). อริยสัจ 4. https://www.kroobannok 

.com/2745  
ชมรมพัฒนาสังคม. (2534). ทฤษฎีสังคม (Social Theory). สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหาร

ศาสตร์, คณะพัฒนาสังคม, ชมรมพัฒนาสังคม. 
ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร. (2561). สมมติสัจจะ: เครื่องมือนำไปสู่การรู้แจ้งปรมัตถ์

สัจจะ. วารสารสมาคมปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย, 13(1), 41-67. 
บ้านจอมยุทธ. (2565, สิงหาคม 13). องค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ http://www.baan 

jomyut.c om/library_2/scientific_thinking_skills/05.html  
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เล่ม 12. (2560, 

ธันวาคม 22). https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=12&siri=37 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 14 . (2560, 

ธันวาคม 22).. https://84000.org/tipitaka/atita100/m_siri.php?B=14&siri=35 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 16 . (2560, 

ธันวาคม 22). https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=16&siri=33 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 20. (2560, 

ธันวาคม 22). https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=20&siri=110 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 20. (2560, 

ธันวาคม 22).  https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=20&siri=181 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 25 (2560, 

ธันวาคม 22). https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=25&siri=159 
โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 35 . (2560, 

ธันวาคม 22). https://84000.org/tipitaka/read/m_siri.php?B=35&siri=14 
พระธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต. (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม พ.ศ. 

2557 (พิมพ์ครั้งที่ 12). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



                                                                       165 
                       Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 

พระธรรมวิสุทธิกวี. (2555) ความดีเด่นของกาลามสูตรและคำสดุดีพระพุทธศาสนาของ
นักปราชญ์ชาวตะวันตก :  https://stat.bora.dopa.go.th/religion/tammar.html  

สมชาย เชิดกลาง. (2565, สิงหาคม 13). ธรรมะขันเทพ ภาค 1. https://images-se-
ed.com/ws/Sto rage/PDF/552284/006/5522840064493PDF.pdf  

สมชาย  เชิดกลาง (นามปากกา). (2537). “ธรรมะขั้นเทพภาค 2” พ.ศ. 2537. (ผู้เขียน/
เรียบเรียง): https://images-se-ed.com/ws/Storage/PDF/552284/006 
/552284006 6879PDF.pdf 

สุทัศน์ ยกส้าน. (2556, สิงหาคม 16). MGR Online. https://mgronline.com/scienc 
e/detail/9560000101989  

Emily Conover.  (2022, August 13) .  Science news In a first, Galileo”s gravity 
experiment is re-created in space. https://www.sciencenews.org/ar 
ticle/first-galil eo-gravity-experiment-re-created-space-einstein  

Schiller, Ferdinand Canning Scott (1864–1937) 1907 Studies in humanism 
Thananthorn. (2562). การตกอย่างอิสระของวัตถุ ทรูปลูกปัญญา. https://www.true 

plookpanya.com/blog/content/70992/-blo-sciphy-sci- 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



166                         

           Law and Local Society Journal, Vol. 9 (2) (July - December 2025) 
 
 


