
*	 เขยีนขึน้จากการเรยีนรูเ้รือ่ง “ความเป็นผูน้�ำ” ทีส่หราชอาณาจกัรเป็นเวลา 2 สปัดาห์ ในช่วง

เดือนมิถุนายน 2554 ร่วมกับข้าราชการในกลุ่ม Talent Network (กลุ่มข้าราชการในระบบ 

ผู้มีผลสัมฤทธิ์สูง : HIPPS ผู้น�ำคลื่นลูกใหม่: New Wave นักเรียนทุน : Thai Scholar และ

ผูบ้รหิารระดบักลาง) ท�ำให้ได้สงัเกต เรยีนรู้ และวเิคราะห์เชงิเปรยีบเทยีบหลกัการเป็นผูน้�ำ

และหลักพุทธธรรม

** 	 วิศวกรโยธาช�ำนาญการ กรมทางหลวงชนบท กระทรวงคมนาคม

มมุมองการเปลีย่นแปลง ความเป็นผูน้�ำ งานพฒันาระบบ ในรปูแบบ 

ของสหราชอาณาจักร เทียบแง่หนึ่งเชิงไทยพุทธ สู่การน�ำไปใช้*

Concepts of Change, Leadership and System Development,  

UK experience and Thai Buddhism Reflection to  

a way of delivery

ดร.กิตติ  มโนคุ้น (Dr.Kitti  Manokhoon)**

‘การเปลี่ยนแปลง’‘ความเป็นผู ้น�ำ’ และ ‘ตัวผู ้น�ำ’ ดูเหมือนจะเป็น	

ค�ำคุ ้นเคยในแง่ขององค์ประกอบส�ำคัญส�ำหรับ งานพัฒนาระบบ หากได้

เห็นความหมายของค�ำเหล่านี้ต่อประสบการณ์ในการสร้างสรรค์งานต่างๆ 	

ณ สหราชอาณาจักร ร่วมกับการสะท้อนบางมุมมองเชิงพุทธในการจัดการเรื่อง

ต่างๆ กน่็าพอทีจ่ะเรยีนรูแ้ละท�ำให้เกดิแง่มมุในการน�ำไปใช้พฒันาระบบบางระบบ

ในประเทศต่อไปได้บ้าง

โดเนลด์ สชอน (Donald Schon) ได้ให้ความหมายของค�ำว่า “การหายไป	

ของเสถียรภาพ - the Loss of the Stable State” ไว้ว่า “เมื่อสังคมและสถาบัน

ทั้งหมดของสังคม ก�ำลังเข้าสู่การปรับตัว เราไม่สามารถคาดหวังเสถียรภาพใหม่

ที่ยั่งยืนได้ตลอดไป… เราต้องเรียนรู้ที่จะเข้าใจ ก�ำหนดทิศทาง มีบทบาท และ

จดัการกบัการปรบัตวัเหล่านัน้… เราต้องสร้างความสามารถเพือ่จดัการการปรบัตวั	

ทัง้ของตวัเองและของสถาบนัของเรา…” ความหมายอาจมองได้ในสงัคมพทุธทีว่่า 	

ทุกสิ่งล้วนแต่เป็น “อนิจจัง-กระแสแห่งการเปลี่ยนแปลง-Stream of Change” 	

มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป เป็นวัฏจักร ไม่ใช่เสถียรภาพอย่างที่คาดหวัง และ



มุมมองการเปลี่ยนแปลง ความเป็นผู้น�ำ งานพัฒนาระบบ  
ในรูปแบบของสหราชอาณาจักร เทียบแง่หนึ่งเชิงไทยพุทธ สู่การน�ำไปใช้2

เพราะสิง่นีเ้กดิ สิง่นัน้จงึเกดิ  ซึง่อาจจะเหน็ได้ว่าทัง้ทางตะวนัตกและทางตะวนัออก 	

ต่างก็มีความเข้าใจอันดีต่อธรรมชาติของการเปลี่ยนแปลง แต่ค�ำถามและ	

ความกลัวยังคงมีอยู่ที่ในสังคม ยังคงไม่พร้อมปรับตัวต่อการเปลี่ยนแปลง

มหาวทิยาลยัฮาร์วาร์ด ได้แบ่งรปูแบบการตอบสนองต่อการเปลีย่นแปลง	

เป็นสามประเภท คือ  

1) 	 รับมือกับการเปลี่ยนแปลง (Reacting to Change) คือ ยอมรับ 	

มองหาค�ำแนะน�ำ ยอมจ�ำนน และแก้ไขปัญหา 

2) 	 คาดการณ์การเปลี่ยนแปลง (Anticipating Change) คือ มีการ	

เตรยีมการ ท�ำวจิยั ทบทวนความเหน็ ประเมนิความเสีย่ง บ่งชีข้้อด้อย ข้อเด่น และ 

3) 	 ก�ำหนดการเปลีย่นแปลง (Leading Change) คอื สร้างวสิยัทศัน์ร่วม 

กลุ่มต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง สร้างแรงจูงใจ ปรับความคาดหวัง เพิ่มมาตรฐาน หรือที่ 	

ปีเตอร์ ดรักเกอร์ (Peter Drucker) กล่าวไว้ว่า “ทางที่ดีที่สุดในการท�ำนายอนาคต

คือ การสร้างอนาคต -The best way to predict the future is to create it” หรือ

แม้แต่อัลเบร์ิต ไอน์สไตน์ (Albert Einstein) ได้มองการเปลีย่นแปลงกบัการแก้ไข

ปัญหาไว้ว่า “เราไม่สามารถแก้ปัญหาโดยใช้วธิคีดิ วธิเีดยีวกนักบัตอนทีปั่ญหาเกดิ

ขึ้นได้ เราต้องเรียนรู้ที่จะมองโลกแบบใหม่  - No problem can be solved from 

the same level of consciousness that created it. We must learn to see the 

world anew” ดูเหมือนว่า เมื่อมีการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้น การจัดการจะมีขึ้นเมื่อมี

ความกล้าทีจ่ะเผชญิ ความพร้อมในการเตรยีมรบัมอื หรอืแม้แต่ความรเิริม่ให้เกดิ

การเปลี่ยนแปลงในทิศทางที่ถูกต้อง ซึ่ง‘ความเป็นผู้น�ำ’ อาจจะต้องถูกพิจารณา

การจดัการต่อการเปลีย่นแปลงในแง่ของ ‘ความเป็นผูน้�ำ’ อาจมองได้ 2 

มุมโดย จูเลียน ริซเซลโล (Julian Rizzello) คือ 

1)	 ความเป็นผู้น�ำที่เป็นความสามารถของ ‘ตัวผู้น�ำ’ แต่ละคน  

2)	 ‘ความเป็นผูน้�ำ’ ทีเ่ป็นการร่วมกนัพฒันาภาวะความเป็นผูน้�ำในส่วน

ย่อยทุกๆ ส่วนในระบบ 

ซึ่งการพัฒนาจะแตกต่างกัน โดยในแบบที่ 1 จะมุ่งเน้นการปรับปรุงศักยภาพของ

ตัวผู้น�ำนั้นๆ ซึ่งอาจจะท�ำให้มองข้ามการพัฒนาในส่วนอื่นของหน่วยงาน มีความ

คาดหวงัว่าผูน้�ำจะต้องสมบรูณ์แบบ และการกระท�ำเป็นความรบัผดิชอบของคนที่



3วารสารวิทยาลัยบัณฑิตศึกษาการจัดการ มข. 4 (2) ก.ค. - ธ.ค. 54

อยู่ต�ำแหน่งสูงสุดเพียงคนเดียว ขณะที่แบบที่ 2 คือการเรียนรู้ ความหลากหลาย

และโอกาส เพื่อน�ำไปพัฒนาวิธีการรับมือกับปัญหาและความเปลี่ยนแปลงใน

แต่ละหน่วยย่อย ซึ่งจะเห็นว่าความเป็นผู้น�ำสามารถเกิดขึ้นกับทุกคนในองค์กร 

และใช้ความเป็นผู้น�ำโดยการปฏิบัติหน้าที่ทุกๆ หน้าที่อย่างเหมาะสม เพราะเมื่อ

ปฏิบัติหน้าที่โดยภาวะผู้น�ำได้เหมาะสมในแต่ละหน้าที่ย่อย ก็ส่งผลรวมในการ	

ขับเคลื่อนระบบที่มีประสิทธิภาพ

ทางพุทธอาจเห็นความเกี่ยวเนื่องของ ตัวผู้น�ำและภาวะความเป็นผู้น�ำ 

กับค�ำว่า ‘อัตตา - อนัตตา’คือความมีตัวตน กับ ความไม่ใช่ตัวตน ในแบบที่ 1 	

เป็นการสร้างอัตตาขึ้นเต็มที่แก่ตัวผู้น�ำ  ถ้าได้ผู้น�ำที่สมบูรณ์แบบก็จะท�ำให้มี	

การเปลี่ยนแปลงในทางเจริญ แต่ถ้าได้ผู้น�ำที่มีความอยากต่อกิเลสของตนเต็มที่ 

ก็อาจจะท�ำให้หน่วยงานหรือระบบเข้าสู่ความเสื่อมได ้ ในแบบที่ 2 เป็นการมอง

ระบบ และการเปลีย่นแปลงในเชงิส่วนรวม การปรบัปรงุหรอืการจดัการกบัปัญหา 

ก็กระท�ำเพื่อประโยชน์ส่วนรวม ไม่ใช่ของตัวตนของผู้น�ำเพียงอย่างเดียว จาก	

ทั้งสองรูปแบบ ถ้าหากเห็นความเกี่ยวเนื่อง ของ อัตตา - อนัตตา ตามนัย นี้ 	

ก็อาจจะรู้ว่าไม่ว่าจะอยู่ที่ใดหรือต�ำแหน่งใดในองค์กร ทุกคนสามารถมีความเป็น

ผู้น�ำ  ได้เพื่อจัดการกับการเปลี่ยนแปลงต่างๆ หรือแม้ว่าอยู่ในต�ำแหน่งสูงสุดคือ

ตัวผู้น�ำ  ก็รู้ว่า ต้องไม่ประมาทและพยายามเป็นผู้น�ำที่สมบูรณ์แบบ เพราะไม่ว่า	

การตัดสินใจกระท�ำสิ่งใด ก็จะมีผลต่อคนส่วนใหญ่ ท�ำให้เกิดความเสื่อมหรือ	

ความเจริญได้ ตอนนี้อาจจะมามองกันว่า เมื่อการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้น ต้องอาศัย

ความเป็นผู้น�ำในการจัดการ โดยจัดการให้ระบบเจริญไปในทางใด  

‘การพัฒนาระบบ’ วิลเลียม บริดจ์ (William Bridge) เสนอรูปแบบ	

ไว้ว่า เมื่อระบบเจอการเปลี่ยนแปลง ต้องอาศัยความเป็นผู้น�ำ  ในการจัดการ	

และเมื่อจัดการแล้วก็จะมีการปรับตัวอีก ดังนี้คือ เกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป   (New 

Beginning-Neutral Zone-Ending) แล้วกเ็กดิขึน้อกี หมนุไปปรบัไป หากเราเข้าใจ

รูปแบบของการปรับตัวนี ้ เราอาจจะเห็นแนวทางในการพัฒนาระบบ อย่างค่อย

เป็นค่อยไปและถูกต้อง ก็จะท�ำให้รับมือกับการเปลี่ยนแปลง และพัฒนาระบบ

ขึน้มาได้ เราอาจจะมองการพฒันาระบบให้เจรญิในหลกัการอนัลกึซึง้ทางพทุธคอื 	

การพัฒนาชีวิต (ระบบ) โดยไม่มี ‘ทุกข์’ คือการพัฒนาในเส้นทางที่ถูกต้อง ๘ 



มุมมองการเปลี่ยนแปลง ความเป็นผู้น�ำ งานพัฒนาระบบ  
ในรูปแบบของสหราชอาณาจักร เทียบแง่หนึ่งเชิงไทยพุทธ สู่การน�ำไปใช้4

ประการ หรือ มรรค ๘ ตามนัยของ ‘ความถูกต้อง’ ที่ท่านพุทธทาสได้ให้ไว้ตามใจ

ความที่ว่า การกระท�ำใดก็ตามที่ท�ำแล้วก่อให้เกิดความ “สงบเย็นและเป็น

ประโยชน์” ต่อตนเอง ต่อผู้อื่น และสิ่งที่อยู่ระหว่าง ก็ถือว่าเป็นความถูกต้อง…

ดังนั้น ถ้าหากพิจารณาการพัฒนาระบบ (ทุกข์) โดยใช้ความเป็นผู้น�ำ 

(อนัตตา) จัดการกับสถานการณ์หรือการเปลี่ยนแปลง (อนิจจัง) ไปสู่ ‘ความสงบ

เย็นและเป็นประโยชน์’ (ความถูกต้อง) ระบบก็น่าจะถูกพัฒนาไปสู่ความเจริญ

เมื่อเรียนรู้และเปรียบเทียบ แล้วย้อนมองระบบในภาครัฐไทย ก็เกิด

ค�ำถามในการน�ำไปใช้ขึน้มาบ้างว่า ความไม่เรยีบร้อย ความไม่เป็นปกติ ความไม่

เข้าใจ ความขัดแย้ง การต่อต้าน เกิดจากปัจจัยใดบ้าง เกิดจากการเปลี่ยนแปลง

ขนาดใหญ่กะทันหัน เกิดจากตัวผู้น�ำ หรือเกิดจากตัวระบบ หรือเกิดจากทุกส่วน

เนื่องกันและร่วมกับปัจจัยอื่นๆ แล้วอะไรจะเป็นแนวทางในการเปลี่ยนแปลง	

เพื่อการพัฒนาระบบ…

จะเป็นอย่างไร หากตวัผูน้�ำของหน่วยงานระดบัต่างๆ ได้รบัการคดัเลอืก

ไม่เพียงแต่จากการพิจารณาของคณะกรรมการคัดเลือกฯ แต่มีอีกส่วนหนึ่งของ

การพิจารณาคือ การถูกเลือกจากคนที่อยู่ระดับเดียวกันและสายบังคับบัญชา

ระดับต่างๆ… จะเป็นอย่างไร หากตัวผู้น�ำจะถูกคัดเลือกไม่เพียงแต่จากความรู้

ความสามารถ ระยะเวลาการท�ำงานในระบบ แต่อีกทางก็คือ ได้รับการยอมรับ

จากผู้ท�ำงานด้วย เพื่อจะเป็นการแสดงความพร้อมในการน�ำองค์กรและเป็น	

การสร้างความเป็นผู้น�ำให้เกิดขึ้นในทุกส่วนย่อย เนื่องด้วยทุกคนในองค์กรมีสิทธิ์

ในการเลือกผู้น�ำ ทุกคนเข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของการเปลี่ยนแปลง ผู้ที่จะเป็นผู้น�ำ

ต้องสร้างการยอมรับต่อคนในองค์กร รังสรรค์ผลงานให้เป็นที่ประจักษ์และเป็น

ประโยชน์ไม่เพยีงแต่ต่อคณะกรรมการฯ แต่ต่อคนส่วนใหญ่ การจะเป็นทีย่อมรบัได้ 	

การพัฒนาความรู้ความสามารถทั้งทางด้านลึกและกว้าง การมีเครือข่าย และ	

การมีสภาวะความเป็นผู้น�ำต่อกลุ่มคนและองค์กรไปสู่ความเจริญ ล้วนแล้วน่า

จะเป็นสิ่งจ�ำเป็น… จะเป็นอย่างไร หากผู้น�ำถูกคัดเลือกมาในแนวทางนี้ ผู้น�ำ

อาจจะเป็นผู้น�ำที่สมบูรณ์แบบ เป็นผู้น�ำเก่ง ผู้น�ำดีทั้งส่วนตัวและ ‘โน้ม’ มองและ

น�ำพากลุ่มคนและองค์กร พัฒนาไปสู่ความเจริญและถูกต้อง สร้างผลงานให้เกิด

ประโยชน์และสงบสขุทัง้ภายในและภายนอก หรอืไม่อย่างไร … จะเป็นอย่างไร…


