
209209Mahamakut Graduate School Journal

������������������������������
�������
�������	���������

Vol. 22 No. 1 January – June 2024 

 พุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติกับการบรรลุธรรม

Buddhist Methods of Using Natural Media and Enlightenment

พระมหาฤทธิรงค กิตฺติรงฺโค (เสนานอย)1

PhramahaRittirong Kittirangko (Senanoi)

ARTICLE INFO: 

Author:
1. พระมหาฤทธิรงค กิตฺติรงฺโค 

(เสนานอย)
PhramahaRittirong Kittirangko 

(Senanoi)

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
Mahamakut Buddhist University
E-mail: sananoi_@hotmail.com

คำสำคัญ: สื่อธรรมชาติ, 
พุทธวิธี, การบรรลุธรรม

Keywords: Natural media, 
Buddhist method, enlightenment 

Article history:

 Received: 15/05/2024

Revised: 20/05/2024

Accepted: 25/05/2024

บทคัดยอ

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาความหมายและ

ความสำคัญของสื่อธรรมชาติ 2) เพื่อศึกษาพุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติ 

3) เพื่อวิเคราะหการบรรลุธรรมจากพุทธวิธีการใชสื่อธรรมชาติได

รวบรวมขอมูลจากเอกสารและงานวิจัยท่ีเกี่ยวของแลวนำมาวิเคราะห

เพื่อหาความเชื่อมโยงระหวางเนื้อหา

ผลการวิจัยพบวา 1) สื่อธรรมชาติเปนธรรมธาตุ คือ ภาวะที่

ทรงตัวอยูโดยธรรมดา มีการแปรปรวนอยูรอบตัวมนุษยและในตัว

มนุษย ทุกหนทุกแหงเต็มไปดวยธรรมชาติ ไมมีที่ใดวางจากธรรมชาติ 

การประยุกตใชสิ่งใกลตัวเปนสื่อเพื่อใหไดเรียนรูและเขาใจในหลักธรรม

งายขึ้นจึงมีความสำคัญในกระบวนการเรียนรู 2) พุทธวิธีการใชสื่อ

ธรรมชาติ เปนอุปกรณประกอบการสอนที่มีมาตั้งแตสมัยพุทธกาล และ

อุปกรณน้ันไมตองลงทุนทำขึ้นใหม เพราะเปนของที่มีอยูแลวทั่วทุกหน

ทุกแหงตามธรรมชาติ นอกจากนี้ พระพุทธองคยังทรงเลือกใชใน

ลักษณะของสื่อธรรมชาติเพื่อใหไดประโยชนมากท่ีสุดโดยคำนึงถึง

ประเภทของผูเรียนหรือผูฟงเปนสำคัญ 3) วิเคราะหการบรรลุธรรม เปน

ความสำเร็จหรือการบรรลุจุดหมายในพระพุทธศาสนา ต้ังแตการเขาใจ

ธรรมในระดับตน ๆ  คือ ระดับโลกิยะ จนถึงการเขาใจธรรมในระดับ

มรรคผล คือ ระดับโลกุตตระ พระพุทธองคทรงใชสื่อธรรมชาติใน

กระบวนการฝกและพัฒนามนุษยเพื่อการบรรลุสัจธรรมในระดับตาง ๆ



210210 วารสารบัณฑิตศาสน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567

������������������������������
�������
�������	���������

Abstract

The objectives of this research article are as follows; 1) to study the meaning and 

importance of natural media 2) to study Buddhist method in using natural media 3) to 

analyze attainment through Buddhist natural media which had been compiled from 

relevant documents and research and then analyzed to find link between various 

contents in each chapter to meet the objectives.

The results of research were found that: 

1) Natural medium was doctrinal element that was a state of ordinary stability. 

There were variations around human beings and within human beings. Nature was 

available everywhere. There was no place devoid of nature. The application of things 

nearby as a medium to learn and understand Buddhist principles more easily was 

therefore important in the learning process.

2) The Buddhist method of using natural media as teaching aids had existed since 

the time of the Buddha and the equipments needed no investment for new invention 

because it was naturally present everywhere. In addition, the Lord Buddha chose to use 

natural media in order to get the most benefit, taking into account the type of learners 

or listeners.

3) Analysis of enlightenment was the success or attainment of the goal in 

Buddhism beginning from the understanding of Buddhist doctrines at the first level, that 

is, the mundane level until the understanding of Buddhist doctrine at the unworldly level, 

that is, the supra-mundane level. The Buddha used natural media in the process of 

human training and development to attain enlightenment at various levels.

บทนำ

พุทธศาสนาฝายเถรวาทไดรับการเคารพบูชาทั่วโลก พระพุทธเจาก็ทรงเผยแผโดยนำเอาสิ่ง

แวดลอมใกลตัวมาเปนเครื่องมือ หรือสื่อในการสอน แมกระนั้น พระพุทธองคทรงตรัสรูธรรมเพราะอาศัย

ธรรมชาติเปนจุดศูนยกลาง การใชสื่อธรรมชาตินั้นเปนมิติที่มีมานาน และยังนิยมใชเพื่อใหคนเขาถึงธรรม

ไดโดยงาย เพราะชีวิตปกติก็เห็นและสัมผัสสิ่งเหลานี้ อันเปนการโนมนาวจิตใจผูฟงใหเกิดอรรถรสในการ

ฟงธรรมกอใหเกิดศรัทธาในพุทธศาสนา ซึ่งในสมัยปจจุบันการดำเนินชีวิตของชาวพุทธนั้นก็ยังยึดถือตาม

หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา มีความเคารพในกฎกติกาของสังคม มีความเปนอยูที่เรียบงาย มีการ



211211Mahamakut Graduate School Journal

������������������������������
�������
�������	���������

Vol. 22 No. 1 January – June 2024 

ปรับตัวใหเขากับธรรมชาติ มากกวาที่จะเปลี่ยนแปลงธรรมชาติใหเขากับการดำเนินชีวิตของตน พระพุทธ

ศาสนาจึงมีความสำคัญตอวิถีชีวิตของคนไทยเปนอยางมาก ถือวาเปนสิ่งสำคัญและมีอิทธิพลตอการ

ดำเนินชีวิต เปนความเชื่อ ดุจดวงประทีปสองทางในดำเนินชีวิต เพราะมีการนำเอาหลักธรรมคำสอนทาง

พุทธศาสนามาเปนแนวทางในการปฏิบัติเพื่อเกิดความสุขตอตนเองครอบครัวสังคมและประเทศชาติ 

(พระบุญโชค ชยธมฺโม (สงแสง): 2548, 1) สื่อธรรมชาติที่พระพุทธองคทรงใชในสมัยพุทธกาลมาใชสอนใน

การเขาถึงหลักธรรมไดในปจจุบันเพราะอาศัยธรรมชาติเปนที่เรียนรูธรรมนั่นเอง หากไมมีการสอนใหเขา

ถึงหลักธรรมชาติที่แทจริงก็ไมสามารถที่จะเขาถึงแกนธรรมได ดังพระพุทธเจาไดตรัสองคแหงธรรมกถึกไว

วา “อานนทการแสดงธรรมใหคนอื่นฟง มิใชสิ่งที่กระทำไดงาย ผูแสดงธรรมแกคนอื่น พึงตั้งธรรม 5 อยาง

ไวในใจ (องฺ.ปฺจ. 22/159/263) การใชอุปกรณหรือสื่อการสอน พระองคทรงใชสื่อทุกอยางที่อยูใกลตัว

มาสอน เชน ขณะที่เดินไปในปาแหงหนึ่ง มีพระสงฆหมูใหญตามเสด็จ พระองคทรงหยิบใบไมขึ้นมากำ

หนึ่งแลว ตรัสถามภิกษุทั้งหลายวา เห็นใบไมในมือตถาคตไหม “เห็นพระเจาขา” พระสงฆตอบพรอมกัน 

น่ีคือการใชสื่อใกลตัวในการสอน (วิ.ม. 5/365/240) สำหรับรูปแบบและวิธีการในการเผยแผธรรมะ

ก็มีอยูดวยกันหลายวิธีผูแสดงธรรมนั้นจำเปนอยางยิ่งท่ีจะตองเลือกรูปแบบและวิธีการนั้น ๆ  ใหมี

ความเหมาะสมทั้งตอตนเองและตอผูรับฟง คือ เลือกรูปแบบท่ีตนน้ันถนัด และใหมีความเหมาะสม

กับผูฟง เพียงเทานี้ก็สามารถที่จะทำใหการเผยแผนั้นดูนาสนใจมากขึ้น (พระบุญโชค ชยธมฺโม (สงแสง): 

2548, 87)

ฉะนั้น เราจึงควรทราบถึงปญหาในการเผยแผพุทธธรรมเพื่อหาแนวทางแกไขปรับปรุงใหดีขึ้น

โดยปญหาที่พบเจอ คือ พุทธบริษัท 4 ยังขาดความรูและทักษะ และขาดสื่อการสอนท่ีนาสนใจในการ

เผยแผพระพุทธศาสนา ภาษาท่ีใชไมเปนที่เขาใจ อีกทั้งยังขาดแคลนพระภิกษุที่มีความสามารถในการ

เผยแผธรรมะอยางแทจริง วิธีการหรือกลวิธีการเผยแผธรรมะ เชน ไมมีการกำหนดหัวขอธรรมะที่

เหมาะสมกับผูฟง หรือไมมีการศึกษาหัวขอธรรมะอยางถองแทกอนนำไปเผยแผ หรือไมมีการยกสื่อ

ธรรมชาติมาประกอบการสอน เนื่องจากพระสงฆจำนวนไมนอยมุงเนนการพัฒนาทางดานวัตถุมากเกิน

ไป มีการเรี่ยไรทำบุญสรางวัตถุมากเกินความจำเปน ทำใหการใชทรัพยากรที่มีอยูอยางจำกัดไมเกิด

ประโยชนตอการเผยแผพุทธธรรม (คณะกรรมการจัดทำแผนพัฒนาจิต สภาสังคมสงเคราะหแหง

ประเทศไทย: 2528, 65–66) ซึ่งเปนเรื่องที่สำคัญตอการพัฒนาจิตใจ ทำใหบทบาทของวัดและพระสงฆใน

ดานการพัฒนาจิตใจลดนอยลงมาก สภาพสังคมไทยในปจจุบันมีความเปลี่ยนแปลงของบานเมืองรวมถึง

ความเจริญกาวหนาของเทคโนโลยี ทำใหวิถีทางดำเนินชีวิตและบทบาทของพระสงฆท่ีมีตอสังคมมีความ

แตกตางจากพระสงฆในอดีตอยางมาก ดวยยุคสมัยและสังคมที่เปลี่ยนไปจึงทำใหประชาชนหันไปพึ่งพิง

เทคโนโลยี สิ่งอำนวยความสะดวกและกิจกรรมสังคมสมัยใหม การแพรสะพัดของลัทธิบริโภคนิยมใน

สังคมไทยปจจุบัน เปนสิ่งที่ชี้ถึงถึงความลมเหลวของพุทธศาสนาในการตอบสนองความตองการของจิตใจ

ผูคน (พระไพศาล วิสาโล: 2555) หากไมมีการศึกษาและทำความเขาใจ และนำส่ือธรรมชาติมาปรับใช



212212 วารสารบัณฑิตศาสน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567

������������������������������
�������
�������	���������

และสอนใหเห็นคุณคาในเร็ววัน ก็อาจทำใหสื่อธรรมชาติถูกทำลายมากไปกวาน้ี ผูคนก็มองเห็นธรรมได

นอยลงในที่สุด

อยางไรก็ตาม หากหาทางปองกันและเปดชองทางส่ือทางธรรมชาติใหกวางข้ึน อาจจะชวยให

ธรรมชาติเปนสื่อที่จะพัฒนาคนใหมีความรู มีจิตใจออนโยน กอใหเกิดความรักในธรรมชาติและในชุมชน 

ไดเรียนรู เพิ่มพูนทักษะ กระบวนการทางความคิดอยางเปนวิทยาศาสตรและเปนสมาชิกที่ดีของสังคมตอ

ไปก็ได เมื่อสื่อธรรมชาติแตละชนิดมีขอดี ขอจำกัดและความเหมาะสมในการใชประโยชน การศึกษาที่

แตกตางกันไปตามกลุมบุคคล วัตถุประสงคของการเผยแพร เนื้อหาสาระและสถานการณ สื่อที่เปนจุด

เดนของขอดี ขอจำกัดของสื่อแตละประเภทในการใชเผยแผธรรมและความรู การประเมินผลการใชส่ือ 

ในดานความสามารถ สรางความสนใจ แรงจูงใจในความสามารถบรรลุธรรม และผลกระทบของการใชสื่อ 

ควรพิจารณาการใชสื่อ เพื่อใหการใชสื่อเกิดประสิทธิภาพ และประสิทธิผลงสุด โดยพิจารณาจากความ

เหมาะสมกับความสนใจ ความตองการพฤติกรรมการเรียนรู และความสามารถในการใชสื่อธรรมชาติของ

ผูปฏิบัติที่เปนกลุมเปาหมาย เชน การเผยแผธรรมไปยังพุทธศาสนิกชนเพื่อจะไดเขาถึงบรรลุธรรม 

กลาวคือ มรรคผลและนิพพาน ซึ่งการปฏิบัติธรรมในทางพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจาทรงแสดงไวใน

พระไตรปฎก เพื่อใหศึกษาหลักธรรมและนำไปปฏิบัติตามแนวทางแหงการบรรลุธรรม ตลอดจนถึง

สื่อธรรมชาติการเรียนรู อันเปนอุปมาอุปไมยเพ่ือใชในการพิจารณาหลักธรรมอันแนวทางในการปฏิบัติ

เพื่อบรรลุธรรม

จากเหตุผลดังกลาวปฏิเสธไมไดวาบทบาทของพระสงฆมีหนาที่ โดยตรงที่จะถายทอด

หลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาไปยังพุทธศาสนิกชน จึงควรมีการอนุวัตไปตามยุคสมัย มีการปรับ

บทบาท โดยนำสื่อเทคโนโลยีและวิธีการสมัยใหมรวมถึงความเชื่อและคานิยมเขามาใช นับเปนกลยุทธ

ที่จะโนมนำคนเขาสูพุทธศาสนาในลักษณะของการเผยแผเชิงรุก (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต): 

2548) ทางดานพุทธศาสนิกชน ควรหันมาใหความใสใจในธรรมมากขึ้นเพื่อจะไดดำเนินรอยตาม

พระพุทธเจาโดยแท เพราะการนำสื่อธรรมชาติใชในการบรรยายหรือสอนธรรมตามหลักของพระพุทธเจา 

มีอยูในขนบธรรมเนียมประเพณี อันวิถีชีวิตของคนไทยอยูแลว ทำใหมีเกิดความเขาใจ และสามารถนำ

หลักธรรมเก่ียวกับสื่อท่ีปรากฏในรูปของหลักธรรมไปใชในชีวิตประจำวันไดดียิ่งขึ้น และยังชวยจรรโลง

พุทธศาสนาซึ่งเปนเหตุปจจัยตอการบรรลุธรรม เพ่ือจะเปนแนวทางใหไดศึกษา จะเปนผลเกื้อกูลแก

การปฏิบัติพัฒนาตนและบุคคลผูสนใจที่จะปฏิบัติตามสืบไป



213213Mahamakut Graduate School Journal

������������������������������
�������
�������	���������

Vol. 22 No. 1 January – June 2024 

วัตถุประสงคของการวิจัย

1) เพื่อศึกษาความหมายและความสำคัญของสื่อธรรมชาติ

2) เพื่อศึกษาพุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติ

3) เพื่อวิเคราะหการบรรลุธรรมจากพุทธวิธีการใชสื่อธรรมชาติ

ขอบเขตของการวิจัย

ในการวิจัยครั้งนี้ เปนการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยการศึกษาสื่อธรรมชาติ

ในพระพุทธศาสนา โดยแบงขอบเขตออกเปน 2 ดาน ไดแก ขอบเขตเนื้อหาและขอบเขตดานเอกสาร

ซึ่งมีลายละเอียด ดังนี้

1) ขอบเขตดานเอกสาร การวิจัยในครั้งนี้จะศึกษาคนควานจากหนังสือ ตำราเกี่ยวกับการ

สื่อสาร สื่อพื้นบาน สื่อทองถิ่น และคัมภีรพระพุทธศาสนา บทความ งานวิจัยที่เกี่ยวของ

2) ขอบเขตดานเนือ้หา เปนศกึษาความหมาย ความสำคญั พทุธวธิใีนการใช รวมทัง้การบรรลธุรรม 

จากการใชสื่อธรรมชาติตามที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา

วิธีดำเนินการวิจัย

1) รวบรวมเอกสารและงานวิจัยท่ีเกี่ยวกับสื่อธรรมชาติมีความหมาย ความสำคัญ ประเภท 

ลักษณะและเปาหมายกลาวคือการบรรลุธรรมอยางไร

2) รวบรวมเรียบเรียงจัดกลุมพุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติไวเปนหมวดหมู

3) รวบรวมเรียบเรียง และวิเคราะหการบรรลุธรรมจากพุทธวิธีการใชสื่อธรรมชาติ

4) สรุปผลและเสนอแนะ ตลอดจนถึงรายงานผลการวิจัยตามที่มหาวิทยาลัยกำหนด

ผลการวิจัย

1) สื่อธรรมชาติท่ีปรากฏในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีถึง 84,000 พระธรรมขันธ 

ที่พระพุทธองคทรงนำมาสงเคราะหและอนุเคราะหชาวโลก ดวยเหตุที่พระองคทรงไดเรียนรูมากอนแลว

จึงใชสิ่งที่มีอยูรอบตัวมาเปนสื่อในการแสดงธรรม เพื่อใหธรรมะนั้นเขาถึงชาวโลกไดงายที่สุด โดยผูวิจัยได

นำเอาขอความจากพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และอนุฎีกา มาอธิบายขยายความในแตละหัวขอ คือ 

1) หลักการและวิธีการสอนของพระพุทธเจาท่ีสามารถทำใหปุถุชนคนธรรมดาเปลี่ยนเปนพระอริยบุคคล

ได โดยใชหลักการแสดงธรรมที่มุงถึงอริยสัจ การแสดงธรรมดวยเมตตา ไมเห็นแกอามิส และแสดงไปโดย

ไมกระทบตนและผูอื่น 2) จุดมุงหมายในการสอน พระองคทรงสอนใหรูแจงเห็นจริงเฉพาะเทาที่รูและ

จำเปนเทานั้น เนื่องจากบางอยางนั้นผูฟงตองอาศัยการพิจารณาและปฏิบัติดวยตนเอง 3) พระพุทธองค



214214 วารสารบัณฑิตศาสน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567

������������������������������
�������
�������	���������

ทรงสอนโดยใชสื่อธรรมชาติมาเปนอุปกรณในการสอน เนื่องดวยเปนสิ่งที่มีอยูแลวทุกหนทุกแหง พระองค

ทรงใชโดยคำนึงถึงประเภทของผูฟง อันไดแก รูป สัญญา และจิตใจเปนหลัก

2) การบรรลุธรรมจากพุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติ สามารถสรุปไดดังนี้ 1) การบรรลุธรรม 

หมายถึง การสำเร็จหรือบรรลุจุดมุงหมายในทางพระพุทธศาสนา เริ่มตั้งแตธรรมในระดับตน ๆ  กระทั่ง

โลกิยธรรม หลักคำสอนในพระพุทธศาสนานั้นถือไดวาเปนกระบวนการพัฒนามนุษยโดยมุงทางจิตใจเปน

หลัก 2) พุทธวิธีการใชสื่อการสอน เปนสิ่งที่พระองคทรงคำนึงถึงเปนอันดับแรกเมื่อจะทรงสอน โดยทรง

เตรียมเนื้อหา ทรงกำหนดจุดมุงหมายใหชัดเจน เพื่อใหธรรมที่ทรงแสดงไปนั้นเกิดประโยชนสูงสุดจนผูฟง

เกิดความรูสึกเห็นคุณคาจนมีความเลื่อมใสศรัทธาที่จะนำไปปฏิบัติดวย 3) พุทธวิธีการใชพืชเปนสื่อ ดังสื่อ

คือดอกบัวที่ปรากฏในเรื่องอุบลวรรณาเถรี ทำใหผูคนตระหนักถึงเรื่องกามวาเปนสิ่งที่พึงกลัว พึงหลีก

เลี่ยง พระพุทธองคตรัสไวเพื่อเตือนสติมิใหประมาทในการใชชีวิต ไมตามใจอยากมากเกินไป โดยวิธีที่ดี

ที่สุดก็คือ การอบรมจิตและดำรงตนใหอยูในกรอบแหงศีลธรรม กับทั้งมีสติรูตัวอยูพรอมเสมอ ๆ  จึงจะไม

ทุกขเพราะกาม 4) พุทธวิธีการใชสัตวเปนสื่อ พระพุทธองคตรัสไวเพื่อเปนการประคับประคองสติใหเปน

เครื่องพิจารณาในทุกอิริยาบถ ผูที่มีสติตั้งมั่นยอมเปนผูที่สมบูรณดวยศีล สมาธิ และปญญา สามารถกำจัด

กิเลสทั้งปวงได ตราบใดที่สติยังไมตั้งมั่นในทุกกระบวนการ มีการเห็นและการไดยินเปนตน ตราบนั้น

ทุกขก็ตองเกิด เมื่อไมมีสติก็ไมสามารถกำหนดแกไขความทุกขได 5) พุทธวิธีการใชบุคคลเปนสื่อ พระองค

ตรัสไวโดยเปรียบเทียบใหเห็นวามนุษยนั้นเปนผูที่ฝกได พัฒนาไดทุกเวลา เพราะกระบวนการฝกเริ่มจาก

ศีล สมาธิ ปญญา จากขั้นต่ำไปสูขั้นสูง จนบรรลุพระนิพพานไดหารูจักเปลี่ยนแปลงและลงมือปฏิบัติอยาง

จริงจัง 6) พุทธวิธีการใชสิ่งแวดลอมเปนสื่อ พระองคตรัสไวโดยเปรียบใหเห็นถึงความไมเที่ยงของสรรพสิ่ง

ที่ไมมีอะไรแนนอน ดังจิตแทท่ีปกตินั้น สวาง สะอาดและสงบ แตเมื่อถูกสิ่งอื่นมากระทบยอมทำให

จิตขุนมัวได เมื่อมีจิตตั้งมั่น มีสติรูเทาทันความเปนจริง ก็ยอมทำใหเปนผูคงที่และสามารถปฏิบัติจน

บรรลุธรรมได

อภิปรายผล

จากผลการวิจัย สามารถอภิปรายผลไดดังนี้

สื่อธรรมชาติน้ัน เปนสิ่งท่ีหาไดท่ัวไปทุกหนทุกแหง เปนส่ิงที่ไมตองทำขึ้นมาใหมก็มีอยูแลว 

พระพุทธเจาทรงเล็งเห็นประโยชนจากการใชสิ่งเหลานี้มาเปนพื้นฐานในการแสดงธรรมเพื่อใหผูที่สนใจได

รับรู พิจารณาและไตรตรองจนเกิดปญญาดวยตนเอง ซ่ึงบางคร้ังการใชส่ือนั้นเพียงแตเผยใหเห็นแลว

แสดงธรรมประกอบเพียงเล็กนอย จากน้ันใหผูรับพิจารณาเห็นตามความเปนจริงผานทางประสาทสัมผัส

ทั้ง 5 ก็สามารถไดรับประโยชนได สอดคลองกับเนื้อหาที่วา ความหมายของสื่อธรรมชาติ เปนกระบวน

การที่เกิดขึ้นอยางตอเนื่อง มีการเคลื่อนไหวอยูตลอดเวลา ไมมีจุดเริ่มตนและจุดสิ้นสุดที่ชัดเจนแนนอน 

ไมสามารถยอนกลับกระทำใหมได และองคประกอบในกระบวนการตางมีอิทธิพลตอกัน ซึ่งสื่อแตละ



215215Mahamakut Graduate School Journal

������������������������������
�������
�������	���������

Vol. 22 No. 1 January – June 2024 

อยางแตละประเภทมีขอดีและขอจำกัดแตกตางกันไป (ธรรมประทีป: 2533, 9) พระพุทธองคทรงมีจุดมุง

หมายสำคัญในการใหพุทธศาสนิกชนเขาถึงธรรมไดงายท่ีสุด ทรงประยุกตสื่อที่มีอยูแลวใหเกิดประโยชน

สูงสุดสุดตอผูรับ โดยผลสัมฤทธิ์นั้นขึ้นอยูกับปจจัยหลาย ๆ  อยาง มิใชแตสื่อที่นำมาถายทอดเทานั้น เชน 

สติปญญาของผูรับ ความเอาใจใสของผูสอน รวมทั้งวิธีการถายทอด ในพระไตรปฏก ไดกลาวถึงวิธีการที่

พระพุทธเจาทรงแสดงธรรมทั้งโดยตรงและโดยออม (แสง จันทรงาม: 2526, 22-24) จุดมุงหมายที่สำคัญ

ในทางพระพุทธศาสนานั้น รูกันวา พระนิพพาน ซึ่งจัดเปนโลกุตตตรธรรมขั้นสูง มีชื่อเรียกหลายประการ 

หนึ่งในนั้นก็คือ ญาณทัสสนะ หมายถึง การเห็นดวยปญญา คือ การรูเห็นอริยสัจ 4 ครบ 3 รอบ เปนอาการ 

12 ของพระพุทธเจา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต): 2551, 222) ถึงแมวาเปาหมายสูงสุดของ

พระพุทธศาสนานั้น คือ การบรรลุธรรม พระพุทธศาสนานั้น มีหลักธรรมคำสอนเพื่อมุงจะดับทุกข และมี

เปาหมายสูงสุด คือ การจะดับทุกขไดโดยสิ้นเชิง เรียกวาการบรรลุธรรมเปนพระอรหันต คือ การบรรลุ

ธรรมขั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนา ซึ่งในสมัยพุทธกาลผูท่ีบวชเขามาในพระพุทธศาสนาลวนมีความมุงมั่น

ในการประพฤติปฏิบัติ เพื่อที่จะไดถึงเปาหมายสูงสุดนี้ แตก็ปฏิเสธไมไดวาทุกคนในโลกนั้นมีจริตนิสัยตาง

กัน ถึงแมวาพระพุทธองคจะทรงใชสื่อธรรมชาติมาแสดงธรรมแบบเดียวกันก็ตาม สิ่งสำคัญที่ชวยให

สัมฤทธิ์ผลก็คือการพัฒนาปญญา โดยตองอาศัยเหตุที่เปนบอเกิดแหงกุศลธรรมทั้งปวง นั่นก็คือ สัมมา

ทิฏฐิ หมายถึง ความเห็นตรงถูกตองตามความเปนจริง เปนขอแรกในอริยมรรคมีองค 8 เปนตัวนำเขาสู

การปฏิบัติที่ถูกตอง ชำระสิ่งผิดพลาดการดำเนินชีวิตใหหมดไป เพื่อใหเหลือเฉพาะขอปฏิบัติที่ถูกตอง 

บริสุทธิ์ หมดจดจากกิเลสตัณหาอุปาทาน ไดดำเนินชีวิตท่ีดีท่ีสุดตามแนวพรหมจรรรยอันดีเลิศท่ีพระอร

หันตสัมมาสัมพุทธเจาทรงประกาศไว อันเปนทางนำไปสูความสงบ รมเย็น เปนสุข พนทุกข ถึงพระ

นิพพาน อยางแทจริง (สุภีร ทุมทอง: 2559, 4) ฉะนั้น สัมมาทิฏฐิ จึงเปนพื้นฐานเบื้องตนในการพัฒนา

ปญญาจนบรรลุ โลกุตตรธรรมได ดังพระพุทธพจนที่วา “สมาทานสัมมาทิฏฐิ จึงลวงทุกขทั้งปวงได” 

สำหรับผูที่มิไดบรรลุธรรมหลังจากพระพุทธองคทรงแสดงนั้น เมื่อยังไมสามารถบรรลุผลอะไรได แตพวก

เขาจะเกิดจิตสำนึกในคำสอนของพระพุทธองค อยางนอยที่สุดจะไดนำเอาหลักคำสอนไปใชดำเนินชีวิต 

และกอประโยชนตอสังคมตอไปได สื่อธรรมชาติที่ปรากฏในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนานั้นมีมากมาย 

ที่พระองคทรงนำมาสงเคราะห เพราะวาพระองคทรงไดเรียนรูส่ิงเหลานี้ท้ังปวงมาแลว แมในขณะท่ี

พระองคทรงบำเพ็ญทุกกรกิริยา ทรงไดยินเสียงพิณ 3 สายแลวทรงพิจารณาถึงส่ิงท่ีไดยินและ

เปรียบเทียบ ทำใหพระองคไดแนวทางเกิดความเขาใจในการปฏิบัติจนตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา 

(แสง จันทรงามและคณะ: 2542, 44)

องคความรูจากการวิจัย

จากการศึกษาพุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติกับการบรรลุธรรม พบวาส่ิงสำคัญที่สุดคือการดึง

ศักยภาพของสิ่งที่อยูรอบตัวเราคือสื่อธรรมชาติ ไมวาจะเปนพืช สัตว คน ท่ี ส่ิงของ และส่ิงแวดลอม 



216216 วารสารบัณฑิตศาสน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567

������������������������������
�������
�������	���������

มาอธิบายขยายความใหเกิดเปนประโยชนสูงสุดตอผูฟงถึงขั้นสามารถเปลี่ยนปุถุชนคนธรรมดาใหเปน

พระอริยบุคลได สื่อท่ีพระองคทรงใชนั้น เปนสิ่งที่มิไดสรางข้ึนมา เพราะวามีอยูแลวตามธรรมชาติ 

สามารถหาไดทั่วไป ทั้งนี้ ผลสัมฤทธิ์จะเกิดขึ้นมาไดจากฝายเดียวไมได เริ่มจากตัวผูเรียนและตัวเนื้อหา

หรือเรื่องที่ทรงสอน พระองคทรงแสดงไปตามลำดับขั้นดวยการยกเหตุผลมาประกอบการสอน ทรงตั้ง

จุดมุงหมายไวเดนชัดเพื่อไมเปนผูถายทอดแตฝายเดียว แตตองการใหผูฟงพิจารณาและปฏิบัติดวยตนเอง

ดวยเพื่อใหเกิดปญญาอันเปนตัวนำใหถึงเปาหมายสูงสุดแหงพระศาสนา คือ พระนิพพานได

ภาพที่ 1 พุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติกับการบรรลุธรรม

สรุป

พุทธวิธีในการใชสื่อธรรมชาติกับการบรรลุธรรมนั้น สามารถกลาวไดวาเปนการใชประโยชนจาก

สิ่งรอบตัวจนเกิดเปนผลลัพธอันนาทึ่ง ในหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา มีพระดำรัสของพระพุทธเจาที่

วา “ตถาคตทั้งหลายจะอุบัติหรือไมอุบัติก็ตาม ความจริงมันก็เปนหลักตายตัว ตั้งอยูโดยธรรมดาตาม

ธรรมชาติ วาอยางน้ัน ๆ  ตถาคตเพียงแตไดคนพบหลักความจริงอันนั้นแลวนำมาเปดเผย แสดง ช้ีแจง 

ทำใหเขาใจงาย” แสดงใหเห็นวาสัจจธรรมน้ันเปนสิ่งที่มีอยูแลวตามธรรมดา มิไดอาศัยปจจัยภายนอก

สรางขึ้นมาแตอยางใด แตการสงตอสิ่งที่ทรงทราบนั้น พระองคทรงถือวาเปนกระบวนการพัฒนามนุษย

โดยเฉพาะอยางยิ่งทางดานจิตใจ ฝกอบรมบุคคลใหพัฒนาปญญา ใหเกิดความรูความเขาใจในขอเท็จจริง

และสภาวะของสิ่งทั้งหลาย มีทัศนคติตอสิ่งทั้งหลายอยางถูกตอง ปฏิบัติและจัดการกับสิ่งทั้งหลายตามที่

ควรจะเปน เพื่อใหเกิดประโยชนตน คือ ความมีชีวิตอยูอยางสำเร็จผลดีที่สุด มีจิตใจเปนอิสระ มีสุขภาพ

จิตสมบูรณ และประโยชนตอผูอื่น คือ สามารถชวยสรางประโยชนสุขแกชนทั้งหลายที่อยูรวมกันเปน

สังคมได ถือวาปญญาเปนสิ่งท่ีสรางสรรคข้ึนภายในตัวผูเรียนเอง ใหมีอิสรภาพทางความคิด วิธีการสอน 



217217Mahamakut Graduate School Journal

������������������������������
�������
�������	���������

Vol. 22 No. 1 January – June 2024 

อุบายตาง ๆ  ที่เปนสื่อหรือเปนเครื่องผอนแรงในการสอนนั้นเปนปจจัยสงเสริมการสรางปญญา โดยอาศัย

ผูสอนหรือกัลยาณมิตรชวยชี้นำแนวทาง ดึงศักยภาพของผูรับการสอนออกมา ทั้งนี้พุทธวิธีที่พระองคทรง

ใชนั้น สามารถทำตามไดอยางไดผลเปนท่ีนาพอใจ ยกตัวอยางการสอนเรื่องที่ลึกซ้ึงเกินความเขาใจ 

พระองคก็ยกยกอุปมาเปรียบกับสิ่งรอบตัวใหเห็นเปนรูปธรรม เมื่อปจจัยทั้งหมดรวมกันเขากอใหเกิดการ

พัฒนาทางดานปญญาอันจะนำไปสูการบรรลุธรรมในทางพระพุทธศาสนา เปาหมายที่แทจริงของ

พระพุทธองคนั้น คือ การชวยเหลือสรรพสัตวใหกาวขามสังสารวัฏอันเปนตัวฉุดรั้งใหคนเราเกิดความทุกข

กาย ทุกขใจ จึงทรงพยายามชวยเหลือสรรพสัตวอยางเต็มที่ โดยเอาพระเมตตาเปนที่ตั้ง ถือวาพระพุทธ

องคทรงเปนแบบอยางในดานการเปนครูผูเต็มใจถายทอดหลักธรรมใหแกบรรดาผูท่ีเล่ือมใสศรัทธา

ถึงแมวาผูที่ไดรับการถายทอดจะไมสามารถบรรลุธรรมอะไรได แตก็นับวามีภูมิคุมกันทางสติปญญาใน

อันดำเนินชีวิตจนถึงการอยูรวมกับผูอื่นในสังคมไดอยางไมมีขอบกพรอง



218218 วารสารบัณฑิตศาสน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567

������������������������������
�������
�������	���������

บรรณานุกรม

ธรรมประทีป. (2533). ชีวิตกับการแกปญหา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพสหมิตร. 

แสง จันทรงาม. (2526). วิธีสอนของพระพุทธเจา. กรุงเทพฯ : บรรณาคาร.

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), (2551). (พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท (พิมพครั้งที่ 14). 

กรุงเทพฯ : เอส.อาร พริ้นติ้ง แมส โปรดักส. 

พระบุญโชค ชยธมฺโม (สงแสง). (2548). ศึกษารูปแบบและวิธีการเทศนาของพระสงฆไทยในปจจุบัน. 

วิทยานิพนธปริญญาธรรมนิเทศมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.

คณะกรรมการจัดทำแผนพัฒนาจิต สภาสังคมสงเคราะหแหงประเทศไทย. (2528). มิติใหมของการ

พัฒนาจิต. กรุงเทพฯ : ประเทืองวิทย.

สุภีร ทุมทอง. (2559). เริ่มตนสัมมาทิฏฐิ. นนทบุรี : หางหุนสวนจำกัด ภาพพิมพ. 4.

แสง จันทรงามและคณะ, “ศาสนศาสตร”. (2542). กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช.

พระไพศาล วิสาโล. ทางธรรม พุทธศาสนากลางกระแสโลกาภิวัฒน. กรุงเทพฯ : โพสตบุกส, 2555

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2548). การเผยแผเชิงรุก. กรุงเทพฯ :, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.


