
Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 2 July – December 2025 

 
43 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

ศรัทธา 4 กับการดำเนนิชีวิต แนวทางสู่เป้าหมายอันสูงสดุในพระพุทธศาสนา 
The Fourfold Faith and Human Life A Pathway to the Ultimate         

Goal in Buddhism 
 

 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ ศรัทธา 4 ใน

ฐานะกรอบคิดเช ิงพุทธที ่กำหนดทิศทางการดำเนินชีว ิตสู่
เป้าหมายสูงสุด คือ นิพพาน งานศึกษาดำเนินด้วยการวิเคราะห์
เอกสารและสังเคราะห์แนวคิดจากคัมภีร์ อรรถกถา และงาน
อธิบายร่วมสมัย ผลการศึกษาพบว่า ศรัทธามิใช่ความเชื่อเลื่อน
ลอย แต่เป็นความเชื่อที่มีเหตุผลและประสบการณ์รองรับ ทำ
หน้าที่เป็นพลังให้เกิดการปฏิบัติ จนเข้าถึงความสุขตามลำดับอีก
ทั ้งตรรกศาสตร ์ม ีบทบาทเป็นเคร ื ่องม ือทดสอบ ป้องกัน         
ความงมงาย และทำให้ศรัทธาตั้งมั่นบนความจริง เมื่อนำศรัทธา 
4 มาประยุกต์ใช้ จะก่อให้เกิดความรับผิดชอบทางศีลธรรม การ
ยกระดับคุณภาพชีวิต และสังคมที่เกื้อกูล สันติสุข เป็นแนวทาง
นำชีวิตให้ถึงเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. อุตมะ ปภาภูธนะนันต ์
Uattama Paphaphuthananan 

นักวิชาการอิสระ   
Independent Scholar 

Email : uattama.pap@student.mbu.ac.th 
 

คำสำคัญ : ศรัทธา 4, การดำเนินชีวิต, ตรรกศาสตร์ 

 
Keywords : Fourfold Faith, Human Life, 

Logic, Buddhism 
 

      Article history : 
Received : 28/11/68 
Revised   : 06/12/68 
Accepted : 17/12/68 

 
Abstract 

This article aims to analyze the Fourfold Faith as a Buddhist conceptual framework that 
directs human life toward its ultimate goal, Nibbana. The study was conducted through 
documentary research and conceptual synthesis, drawing upon canonical texts, commentaries, 
and contemporary interpretations. The findings reveal that faith in Buddhism is not a naïve or 
groundless belief, but rather a conviction supported by reason and experience, functioning as a 
driving force for practice that leads progressively to higher states of happiness. Furthermore, 
logic plays a critical role as a tool of verification, safeguarding against superstition and ensuring 
that faith remains grounded in truth. When applied in life, the Fourfold Faith fosters moral 
responsibility, enhances the quality of life, and promotes a society characterized by mutual 
support and peace. Thus, it provides a guiding path for human beings to achieve the supreme 
aim of Buddhism. 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั  
ปีที่ 23 ฉบบัที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 44                 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

บทนำ 
การดำเนินชีวิตของมนุษย์เป็นกระบวนการที่ไม่อาจแยกออกจากกรอบความเชื่อและระบบคุณค่าที่ตน

ยึดถือ ความเชื่อดังกล่าวมิได้เป็นเพียงกลไกทางจิตวิทยาเพื่อปลอบประโลมใจเท่านั้น หากแต่มีบทบาทสำคัญใน
การกำหนดทิศทางของชีว ิต และสร้างระเบียบแห่งสังคมให้อยู ่ร ่วมกันอย่างสันติสุ ข ภายใต้บริบทของ
พระพุทธศาสนา “ศรัทธา” จึงมิใช่ความเชื ่อที ่เลื ่อนลอย หากแต่เป็นความเชื ่อที ่ประกอบด้วยเหตุผลและ
ประสบการณ์จริง สามารถนำไปสู่การปฏิบัติและการบรรลุเป้าหมายสูงสุด คือ นิพพาน อันเป็นสภาวะแห่งการดับ
ทุกข์โดยสิ้นเชิง ศรัทธาในพระพุทธศาสนามีการอธิบายไว้ในหลายคัมภีร์ และได้รับการสังเคราะห์เป็น “ศรัทธา 4” 
ได้แก่ กัมมสัทธา (เชื่อกฎแห่งกรรม) วิปากสัทธา (เชื่อผลของกรรม) กัมมัสสกตาสัทธา (เชื่อว่าทุกชีวิตมีกรรมเป็น
ของตน) และตถาคตโพธิสัทธา (เชื่อมั่นในพระปัญญาตรัสรู้ของพระตถาคต) ศรัทธาทั้งสี่ประการนี้เปรียบเสมือน
รากฐานทางจิตวิญญาณ ที่ค้ำจุนความคิด การกระทำ และเป้าหมายในการใช้ชีวิตของพุทธศาสนิกชน โดยเฉพาะ
ในโลกยุคใหม่ที่เต็มไปด้วยความเปลี่ยนแปลงและความไม่แน่นอน ศรัทธาที่ตั้งมั่นบนเหตุผลจึงยิ่งเป็นสิ่งจำเป็นใน
การกำกับชีวิตให้ไม่เอนเอียงไปสู ่ความงมงาย การมีศรัทธาเพียงอย่างเดียวอาจไม่เพียงพอ หากปราศจาก          
การพิจารณาอย่างมีเหตุผลและการปฏิบัติจริง ดังนั้นตรรกศาสตร์และการใช้ปัญญาเชิงวิเคราะห์ จึงมีบทบาท            
ในการตรวจสอบความเชื่อและแนวทางการปฏิบัติให้ดำเนินไปอย่างถูกต้อง ไม่ตกอยู่ในกรอบความเชื่อที่ผิดเพี้ยน 
ศรัทธาที่หล่อเลี้ยงด้วยเหตุผลจึงสามารถเป็นพลังนำชีวิตไปสู่ความสุข ความสงบ และการบรรลุธรรม ด้วยเหตุนี้ 
บทความวิชาการนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อวิเคราะห์และอธิบาย “ศรัทธา 4 กับการดำเนินชีวิต” โดยมุ่งเน้นการนำหลัก
ศรัทธามาประยุกต์ใช ้เป็นแนวทางในการพัฒนาตนและสังคม อัน เป็นเส้นทางไปสู ่เป ้าหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนาทั้งในมิติส่วนบุคคล คือ การดับทุกข์ และในมิติทางสังคม คือ การอยู่ร่วมกันอย่างเกื้อกูลและสันติ
สุข 

 
ศรัทธา 

ความหมายของศรัทธา 
ศรัทธา (Saddha) มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลี เขียนรูปศัพท์ว่า “สทฺธา” ส่วนภาษา สันสกฤต เขียนรูป

ศัพท์ว่า “ศรัทธา” และนำมาใช้ในภาษาไทย ได้ทั้งสองแบบ คือ สัทธา กับ ศรัทธา แต่นิยมใช้กันมากคือ เขียนแบบ
สันสกฤตเป็น ศรัทธา ในที่นี้ใช้ทั้ง 2 คำ และในความหมายเดียวกัน ต้องหมายถึง “ความเชื่อ” คำว่า “สัทธา”         
ที่เขียนในรูปศัพท์ภาษาไทย–บาลี ส่วนคำว่า “ศรัทธา” เขียนในรูปศัพท์ ภาษาไทยสันสกฤต ความหมายเหมือนกัน 
“สัทธา” รากศัพท์มาจากภาษาบาลีว่า “สทฺธา” เป็นศัพท์ สมาสระหว่างคำว่า “สทฺ” กับ “ธา” คำว่า “สทฺ”         
มาจากธาตุ “สทฺ” แปลว่า ยินดี ชอบใจ เพลิดเพลิน สนุก “ธา” ธาตุ แปลว่า ทรง ตั้ง รับ วาง เมื่อแปลตาม
พยัญชนะนี้ จึงแปลว่า “ทรงไว้อย่างชอบใจ ตั้งไว้โดยชอบใจ รับไว้อย่างยินดี” (หลวงเทพดรุณานุศิษฎ, 2518) 

ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ไม่ปรากฏว่าพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสแสดงเรื่องศรัทธาโดยตรงในพระสูตรใด 
พระสูตรหนึ่งโดยเฉพาะ แต่คัมภีร์เกษกสูตรและพระสูตร ได้ทรงแสดงเรื่องศรัทธาไว้เป็นองค์ธรรม และได้ตรัส
แสดงในบางพระสูตร เช่น วิตถสูตร และทุติยพลสูตร เป็นต้น (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี, 2527) 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 2 July – December 2025 

 
45 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

ในวิสุทธิมรรคให้ความหมายไว้ว่า “ศรัทธาหมายถึงความเชื่อ ความไว้วางใจ” (มหามกุฎราชวิทยาลัย , 
2522) 

ในคัมภีร์อภิธรรมัตถสังคหะให้ความหมายว่า “ศรัทธา หมายถึง ความเชื่อและความเลื่อมใสในกุศลธรรม” 
(วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี, 2527) เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อด้วยเหตุผล เชื่อมั่นในสิ่งดีงาม เลื่อมใส ซาบซึ้ง ใจสนิทใจเชื่อมั่น มี
ใจโน้มเอียง มุ่งไปรับคุณความดีในบุคคลหรือสิ่งนั้น ๆ ความมั่นใจในความจริง ความดี สิ่งงาม และในการทำความดี
ไปตามลักษณะอาการภายนอก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2551) 

ศรัทธา ตามความหมายที่ใช้ในพจนานุกรม หมายถึง “ความเชื ่อถือ ความเลื ่อมใส” คำ ศรัทธา นี้
คณะกรรมการจัดทำพจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากล แห่งราชบัณฑิตยสถาน ได้บัญญัติมาจากคำ faith และอธิบาย
ว่า หมายถึง “ความเชื่อ ความเลื่อมใส โดยทั่ว ๆ ไปแบ่งได้เป็น 4 ประเภท คือ 1. ศรัทธาโดยไม่ต้องใช้ปัญญา
แสวงหาความจริง 2. ศรัทธาโดยใช้ปัญญาแสวงหาความจริงไปพร้อม ๆ กัน 4. ศรัทธาต่อเมื่อมีประสบการณ์ด้วย
ตนเองจริง ๆ แล้ว” นอกจากนี ้ แต่ละศาสนาก็ได้ให้ทรรศนะเกี ่ยวกับศรัทธาไว้ต ่าง ๆ กัน (สำนักงาน
ราชบัณฑิตยสถาน, 2536) 

ศรัทธา คือ ความเชื่อ และสามารถปฏิบัติให้ชีวิตประจำวันตามหลักธรรมคำสั่งสอนของศาสดาที่ตนนับถือ 
การเข้าร่วมพิธีกรรมทางศาสนา และการปฏิบัติตามคำสอนในศาสนาที่ตนนับถือ  (พระสรพงณ์ ปญาธโร (จุลละ
โพธิ์), 2565) 
  จึงพิจารณาไตร่ตรองสรุปได้ว ่า ศรัทธา คือ ความเชื ่อ ความเลื ่อมใสที ่ประกอบด้วยเหตุผลและ
ประสบการณ์ ไม่ใช่เพียงความเชื่อแบบงมงาย แต่เป็นความเชื่อที่มุ่งสู่ความจริง ความดี ความงาม และนำไปสู่การ
ปฏิบัติตามหลักธรรมจนเกิดประโยชน์ในชีวิตประจำวัน 
 
ศรัทธา 4 

ศรัทธา ในพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นในฐานะเป็นปัจจัยเกื้อกูล ต่อการเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดที่มุ่ง
ให้มนุษย์หลุดพ้นจากสังสารวัฎฏ์ คือ นิพพาน ในทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงศรัทธา 4 ประการ (สมเด็จพระ
มหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2539)  
           1. กัมมสัทธา เชื่อกฎแห่งกรรม ทฤษฎีว่าด้วยกฎแห่งกรรมเป็นเรื่องสำคัญมากในอภิปรัชญาของพุทธ
ปรัชญา เพราะพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นกรรมวาที คือเชื่อหลักกรรมลิขิต ไม่ใช่พรหมลิขิตอย่างพวกเทวนิยม 

2. วิปากสัทธา เชื่อวิบาก คือการเชื่อผลที่สุกมาจากกรรม เช่น ผลที่ดีสุกมาจากกรรมดี ผลที่ชั่วก็สุกมาจาก
กรรมชั่ว 

3. กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อว่าทั้งปวงมีกรรมเป็นของๆ ตน หมายถึง ทั้งเหตุ ทั้งผล รวมลงที่คน เมื่อคน
ทำเหตุ คือ กรรมดีก็ได้ผลดี กรรมและผลที่ดีรวมลงที่บุคคลเมื่อบุคคลทำกรรมชั่ว ก็ได้ผลชั่ว เหตุผลทั้งดีทั้งชั่วรวม
ลงที ่บุคคล กัมมัสสกตาสัทธานี ้ไม่มีรูปศัพท์ใช้เป็นของตัวเอง แต่มีคำที ่ปรากฏอยู ่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า 
“กัมมัสสกตาญาณ” (ขุ.ม. (บาลี) 29/74/156) 

4. ตถาคตโพธิสัทธา คือการเชื่อในพระปัญญาเป็นเครื่องตรัสรู้ของพระตถาคต หรือเชื่อปัญญาสัจธรรมของ
พระพุทธองค์ หมายถึงการเชื่อการมั่นใจในพระปรีชาญาณของพระพุทธเจ้า ในฐานะทรงเป็นบุคคลต้นแบบที่ทรง

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั  
ปีที่ 23 ฉบบัที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 46                 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

ยืนยันถึงสมรรถวิสัยของมนุษย์ว่ามนุษย์สามารถหยั่งรู้สัจธรรม เข้าถึงความดีสูงสุดได้โดยปัญญาและความเพียร
พยายามฝึกและพัฒนาตน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2549) 

 
ความสำคัญของหลักศรัทธา 

ความสำคัญของศรัทธานั้น จึงสามารถแบ่งตามความหมายและหน้าที่ได้ 2 ประการ คือ 
1. ศรัทธาเป็นพื้นฐานในกระบวนการพัฒนาสู่ปัญญา ปุถุชนที่ยังไม่สามารถเข้าถึงปัญญาได้ ศรัทธาในขั้น

พื้นฐานมีความสำคัญมาก ศรัทธาเป็นอุปกรณ์ชักนำให้เดินหน้าไปข้างหน้า การพัฒนาเป็นปัญญาเมื่อใช้ถูกต้องจึง
เป็นการเริ่มต้นที่ดี ทำให้การก้าวหน้าไปสู่จุดหมายได้ผล รวดเร็วขึ้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2549) 

2. ศรัทธาเป็นพื้นฐานของการปฏิบัติ พระพุทธศาสนาเถรวาทมีทรรศนะว่าบุคคลมีความเชื่อศรัทธาแล้วจึง
ปฏิบัติธรรม เป็นแรงจูงใจที่ต้องมาก่อนสิ่งอ่ืน (สํ.ข. (ไทย) 17/87/159) 

 
จุดหมายสูงสุดของหลักศรัทธา 

จุดหมายสูงสุดของหลักศรัทธา คือ ความสุข ในพระพุทธศาสนาเถรวาทแบ่งความสุขออกเป็น 3 ประเภท 
ตามลำดับจากสุขขั้นต่ำไปสู่สูงสุด (สํ.ม. (ไทย) 19/527/341) 

   1. ระดับกามสุขหรืออามิสสุข คือ ความสุขที่เกิดมาจากกามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เนื่องด้วย
เวทนา คือ การเสพเสวย เป็นความสุขระดับปุถุชนที่ยังอยู่ในโลก เป็นความสุขท่ีไม่แน่นอน ไม่จีรังยั่งยืน 

   2. ระดับฌานสุขหรือนิรามิสสุข คือ สุขที่เกิดมาจากจิตที่ได้สัมผัสกับสมาธิ เป็นภาวะที่จิตบรรลุสมาธิ
ระดับหนึ่ง ฌานสุขเป็นแดนต่อระหว่างกามสุขกับนิพพานสุข จิตที่เข้าถึงสมาธิย่อมหลุดพ้นจากกิเลสตัณหาชั่วคราว 
แต่มีเฉพาะในฌานเท่านั้น 

   3. ระดับนิพพานสุขหรือบรมสุข สุขที ่เกิดจากปัญญาหรือวิปัสสนาเป็นความสุขสูงสุดหรือบรมสุข         
เป็นความสุขที่เป็นประสบการณ์เฉพาะตน เกิดจากการดับอวิชชา ตัณหา อุปาทาน โดยถาวร ทำให้เห็นโลกที่มัน
เป็นจริง เป็นเป้าหมายสูงสุดของศรัทธา 

  ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า  ศรัทธาจึงมิใช่เพียงการเชื่อ มีองค์ประกอบในของหลักการในการดำเนินของผู ้พ่ึง
ดำเนินตาม ทั้งพิจารณาได้ว่า อาจเป็นจุดเริ่มต้น ในนำพาชีวิตไปสู่การพัฒนาตนแก้ไขปรับปรุง ให้บุคคล ตาม
จุดมุ่งหมายที่ได้มีการพิจารณาพ่ึงตั้งใจไว้ 
 
ตรรกศาสตร ์

  ตรรกศาสตร์ เป็นวิชาหนึ่งแขนงหนึ่งที่เสนอข้อคิด กฎเกณฑ์ ระเบียบ แบบแผนต่าง ๆ เกี่ยวกับเรื ่อง
เหตุผล ว่าด้วยวิธีอธิบาย ตรรกศาสตร์เป็นเครื่องมือในการเข้าถึงปัญญา ดังนั้นตรรกศาสตร์มีการศึกษาและพัฒนา
ควบคู่กับสติปัญญามาเป็นลำดับ คำว่า “ตรรกศาสตร์” มาจากภาษาสันสกฤตคำว่า “ตรก” (หมายถึง การวิจารณ์ 
การอ้างเหตุผล) รวมกับ “ศาสตร์” (หมายถึง วิชา ความรู้แขนงวิชา) ดังนั้น “ตรรกศาสตร์” จึงหมายถึง วิชาว่า
ด้วยความรู้ที่เกี่ยวข้องกับความคิด คำว่าตรรกศาสตร์ ตรงกับภาษาอังกฤษว่า Logic ซึ่งมาจากภาษากรีกคำว่า 
Logike ซึ่งรากศัพท์มาจาก Logos หมายถึงความคิดและคำพูด ความคิดหมายถึงการทำหน้าที่อยู่ในใจไม่ปรากฏ

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 2 July – December 2025 

 
47 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

ออกมา แสดงออกมาภายนอก เมื่อนำมาจากทางภาษาจึงเรียกว่า คำพูด คำว่า Logic จึงเป็นวิชาที่ว่าด้วยความคิด
ที่แสดงออกมาเป็นภาษา ความคิดเห็นหรือการตีความเข้าใจการคิดโดยการใช้เหตุผล (Reasoning) (พระสุวัฒน์ 
เลี่ยงอรุณ, 2552 : 10) 

  
พระพุทธศาสนากับตรรกศาสตร์   

พระพุทธศาสนาและตรรกศาสตร์ต่างเกี่ยวข้องกับความจริงที่มนุษย์ควรแสวงหาพระพุทธศาสนา  เห็นว่า
ชีวิตมีทุกข์ การขจัดความทุกข์ได้คือนิพพาน นั่นคือการบรรลุความจริงสูงสุดของมนุษย์  ส่วนตรรกศาสตร์เป็น
เครื่องมือของญาณวิทยาหรือทฤษฎีความรู้ ซึ่งเป็นสาขาหนึ่งของวิชาปรัชญา ทำหน้าที่  วางระเบียบวิธีคิดเพื่อเข้า
ใจความจริงในการเกี่ยวข้องกับความจริงพระพุทธศาสนา และตรรกศาสตร์ต่างให้ ความสำคัญกับความคิดทั้งคู่ แต่
พระพุทธศาสนาจะให้ความสำคัญกับสิ่งที่คิดมากกว่าระเบียบวิธีคิดเช่นที่  ตรรกศาสตร์ให้ความสนใจ (อุทัย ภูคด
หิน, 2558 : 370)  

ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา แม้จะไม่ได้กล่าวถึงหลักตรรกศาสตร์โดยตรงแต่ก็มีเนื้อหาหลาย ตอน
ที่มีนัยเชิงตรรกะ อาจกล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับวิธีการแบบตรรกศาสตร์ค่อนข้างน้อย เนื่องจาก
วิธีการนี้ไม่สามารถทำให้มนุษย์เข้าถึงความจริงขั้นโลกุตรธรรม จนสามารถทำให้มนุษย์พ้นจากทุกข์ทั้ง ปวงอันเป็น
จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาได้ อย่างไรก็ตามจากการที่ได้ศึกษาพุทธวิธีการสอนของ  พระพุทธเจ้า พบว่า
พระองค์ยังนำเอาวิธีการทางตรรกศาสตร์มาใช้อธิบายหลักคำสอนอยู่เสมอๆ เช่น ตัวอย่างที่  ปรากฏในบทสนทนา
ของพระพุทธเจ้ากับชาวเกสปุตตนิคม (ชาวกาลามะ) หรือกรณีที่ทรงตรัสสอนนาง  กีสาโคตรมี เป็นต้น นอกจากนี้
ยังพบว่าพุทธสาวก และพุทธสาวิกาก็ได้นำวิธีการทางตรรกศาสตร์มาใช้ในการ  เผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วย เช่น 
กรณีพุทธสาวิกาชื่อว่าพระปุณณาเถรีได้กล่าวโต้ตอบกับพราหมณ์คนหนึ่งผู้มี  ความเชื่อมาตั้งแต่เดิมว่า ผู้ใดก่อ
บาปกรรมใดๆ ไว้ถ้าอาบน้ำในแม่น้ำ (คงคา) แล้วก็ย่อมทำให้พ้นจากบาปกรรม นั้นได้โดยสิ้นเชิง พระปุณณาเถรีให้
เหตุผลกับพราหมณ์ว่า ถ้าการอาบน้ำสามารถทำให้บุคคลพ้นจากบาปและ ไปสู่สวรรค์ได้แล้วละก็พวกสัตว์ที่อยู่ใน
น้ำคงพากันไปเกิดในสวรรค์กันหมด (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬา ลงกรณราชวิทยาลัย, 2553 : 199)  

ทรรศนะทางพระพุทธศาสนาถึงแม้ว่าจะไม่ได้พูดถึงหลักตรรกศาสตร์โดยตรง แต่เป็นที่น่าสังเกตคือ  
หลักการหรือพุทธวิธีการสอนของพระพุทธเจ้านั้น บางครั้งก็แฝงไปด้วยหลักตรรกศาสตร์ก็มีฉะนั้นหากใครจะ บอก
ว่าพระพุทธศาสนาไม่เกี่ยวข้องกับตรรกศาสตร์เลยย่อมไม่ถูกต้องแน่ แต่พระพุทธศาสนาแสดงออกอย่าง ชัดเจนว่า 
การคิดแบบตรรกศาสตร์ไม่สามารถนำไปสู่การพ้นทุกข์ได้ แต่พระพุทธศาสนาไม่ปฏิเสธว่ามนุษย์ไม่  คิดแบบ
ตรรกศาสตร์ เพียงแต่กล่าวว่าการพ้นทุกข์อันเป็นจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา ไม่สามารถเข้าถึง  ได้ด้วย
วิธีการทางตรรกศาสตร์ แม้ภายหลังตรัสรู้แล้ววิธีสอนของพระองค์ก็ดำเนินไปตามปกติด้วยวิธีคิดแบบ ตรรกศาสตร์ 
คือใช้ทั้งข้อแน่ใจและประสบการณ์ประกอบเพื่อให้ประชาชนได้เข้าใจคำสอนของพระองค์  ดังนั้น จะเห็นว่า
ตรรกศาสตร์มิใช่ตัวความรู้ และมิใช่ตัวความจริง  แต่เป็นเครื่องมือหรือ เป็นตัวนำเราไปสู่ความรู้ความจริงนั้น 
กล่าวคือ ถ้าหากปราศจากการคิดหาเหตุผลโดยวิธีการทางตรรกศาสตร์  แล้ว ก็เป็นการยากอย่างยิ่งที่มนุษย์จะ
เข้าถึงทั้งความรู้ความจริงนี้ได้ อย่างไรก็ตามหลักการทาง พระพุทธศาสนาไม่สนับสนุนให้สาวกถกเถียงกันเพียงด้วย
การใช้เหตุผลทางตรรกะเท่านั้น แต่ให้เน้นการลงมือ ปฏิบัติในชีวิตจริงเพื่อนำตนไปสู่เป้าหมายคือการบรรลุธรรม 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั  
ปีที่ 23 ฉบบัที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 48                 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

เพราะการจะเข้าถึงความจริงสูงสุดในทาง พระพุทธศาสนานั้น เกิดจากการปฏิบัติจนประจักษ์แจ้ง (วิปัสสนา)            
ด้วยตัวเองพิจารณาจิตใจด้วยปัญญา หรือ การปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ การรับรู้ความจริงด้วย
ตรรกะจะสามารถเข้าถึงในระดับสมมติ สัจจะเท่านั้น การรู้ลึกซึ่งในขั้นปรมัตถ์จะเข้าถึงด้วยตรรกะไม่ได้เลย(กฤตสุ
ชิน พลเสน, 2564 : 104) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า ตรรกศาสตร์และพระพุทธศาสนาต่างมีความสำคัญต่อการพัฒนาความรู้และการ
แสวงหาความจริงของมนุษย์ ตรรกศาสตร์เป็นเครื่องมือทางความคิดที่ช่วยจัดระเบียบเหตุผล และตรวจสอบความ
เชื่อหรือแนวคิดต่าง ๆ ให้เป็นไปอย่างมีระบบ ในขณะที่พระพุทธศาสนาเป็นแนวทางที่มุ่ งเน้นการปฏิบัติและ
ประสบการณ์ตรง เพ่ือนำไปสู่ความจริงสูงสุด คือความดับทุกข์และการบรรลุนิพพาน ดังนั้น แม้พระพุทธศาสนาจะ
ไม่ได้ยึดหลักตรรกศาสตร์โดยตรง แต่ก็อาศัยตรรกะเป็นเครื่องมือในการอธิบายหลักธรรม และใช้เหตุผลเพ่ือ
เสริมสร้างความเข้าใจแก่พุทธศาสนิกชนอย่างเหมาะสม 

 
การใช้ชีวิตของมนุษย์ 

ราชบัณฑิตยสถาน (2554) ตามพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมาย ความหมายไว้ว่า 
มนุษย์ [มะนุดสะยะ-, มะนุด] น. สัตว์ที่รู้จักใช้เหตุผล, สัตว์ที่มีจิตใจสูง, คน. (ส.; ป. มนุสฺส) ดังนั้นมนุษย์นั้นเป็น
สัตว์สังคม มีสติปัญญา มีความนึกคิด และความรู้สึกที่ซับซ้อน มีการรวมกัน  เป็นกลุ่มก้อนเพื่อที่จะเอ้ืออำนวย
ประโยชน์ซึ่งกันและกัน มีการช่วยเหลือพ่ึงพากันในด้านของความมั่นคง ปลอดภัยและความสุขของมนุษย์ในสังคม 
จะเห็นได้ว่าในความเป็นจริงนั้นมนุษย์ในปัจจุบัน จะอยู่เป็นกลุ่มๆสังคม ตั้งแต่สังคมขนาดเล็กไปสู่สังคมขนาดใหญ่ 
หรือก็คือสังคมภายในครอบครัวไปจนถึงสังคมเมือง นอกจากการอยู่ร่วมกันอย่างเป็นสุขแล้ว มนุษย์มีการตั้งกฎ
กติกาที่ทุกคนในสังคมนยอมรับเพื่อที่จะควบคุม ป้องกัน มิให้มนุษย์ละเมิดสิทธิ เสรีภาพของกันและกัน ซึ่งมนุษย์
จะต้องมีการพัฒนาไปในทางที่ดี ไม่ว่าเป็น การได้รับการศึกษาเล่าเรียนเพื่อเลี้ยงชีพตัวเองได้ในอนาคต การ
ฝึกอบรมจากบุคคลไกล้ชิด เช่น พ่อแม่ ผู้ฝึกสอนเป็นต้นและมนุษย์จะต้องได้รับการสนับสนุนจากบุคคลรอบตัวด้วย
เช่นกัน ดังนั้นมนุษย์จึงเป็นสัตว์ สังคมที่อยู่ร่วมกันเพื่อพึ่งพาอาศัยกันและกัน และร่วมกันพัฒนาสังคมให้มีความ
เจริญก้าวหน้าต่อไป (เอกลักษณ์ เขตจัตุรัส, 2567 : 26-27) 

การใช้ชีวิต หมายถึง การทีไ่ด้ใช้ชีวิตอย่างที่ตัวเองต้องการ ทำอย่างที่ตัวเองชอบ ใช้สิทธิ ของตัวเองอย่างมี
อิสระ ได้รับสภาพความเป็นอยู่ที่ดี ได้รับอาหาร มีเงินใช้หมุนเวียน แต่การจะมีชีวิตที่สุขสบายนั้นมันไม่ใช่เรื่องงา่ย 
คนเราจะต้องมีการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตัวเอง ด้วยความมุ่งมานะ ต้องมีความเพียรความพยามยาม ความอดทน 
มันจึงเป็นเหมือนแรงบัลดาลใจในการดำเดินชีวิต เพ่ือเป็นเป้าหมายในการนำพาตัวเองไปสู่คุณชีวิตที่ดี ทั้งนี้ในการ
ใช้ชีวิตในสังคมในปัจจุบันจะต้องมีการพัฒนาปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัยเพ่ือที่จะมีชีวิตและพัฒนาตัวเอง และสังคม
ต่อไป คนเราจึงต้องมีการเล่าเรียน ศึกษาหาความรู้อยู่อย่างสม่ำเสมอ เพื่อให้ทันต่อยุคสมัยของความก้าวหน้าทาง
เทคโนโลยีและทิศทางความเป็นไปของโลก เพื่อที่จะได้มีการวางแผนรับมืออุปสรรคที่จะเข้ามาในชีวิตได้อย่าง
ถูกต้อง และสามารถเอา ตัวรอดจากสังคมโลกที่มีความเปลี่ยนแปลงไปได้อย่างมีความสุข (เอกลักษณ์ เขตจัตุรัส, 
2567 : 27)  

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 2 July – December 2025 

 
49 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า มนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่ต้องอยู่ร่วมกันเพื่อพึ่งพาอาศัยและพัฒนาซึ่งกันและกัน การใช้
ชีวิตจึงไม่เพียงแต่หมายถึงการอยู่รอด แต่ยังหมายถึงการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้นอย่างต่อเนื่อง ผ่านการศึกษา 
การฝึกฝน และการเรียนรู้ในทุกด้าน การปรับตัวตามการเปลี่ยนแปลงของโลกสมัยใหม่คือสิ่งสำคัญที่จะนำพา
มนุษย์ไปสู่การดำรงชีวิตอย่างมีความสุขและมีคุณค่า ทั้งต่อตนเองและต่อสังคมโดยรวม 

 
สรุป 

จากการศึกษาวิเคราะห์ เห็นว่า ศรัทธาในพระพุทธศาสนาไม่ใช่ความเชื่อที่เลื่อนลอย หากแต่เป็น ธรรมที่มี
ความสำคัญ มีเหตุผลรองรับ และสามารถเป็นหลักคิดของชีวิตให้ก้าวไปสู่ความจริงอันสูงสุดได้ โดยเฉพาะ  ศรัทธา 
4 คือ ความเชื่อในกฎแห่งกรรม ความเชื่อในผลของกรรม ความเชื่อว่าทุกชีวิตมีกรรมเป็นของตน และความเชื่อมั่น
ในพระปัญญาตรัสรู้ของพระตถาคต ศรัทธาเช่นนี้เปรียบเสมือนรากฐานที่มั่นคงของต้นไม้ใหญ่ หากตั้งมั่นถูกต้อง 
ย่อมผลิดอกออกผลแห่งปัญญาและความสุขอันยั่งยืน 

ขณะเดียวกัน ตรรกศาสตร์ก็เปรียบเหมือนแสงไฟที่ส่องทาง ตรวจสอบความเชื่อและการปฏิบัติให้ไม่เอน
เอียงไปในทางงมงาย แต่ตั้งมั่นอยู่บนความจริงอันสมเหตุสมผล เมื่อนำศรัทธามาผนวกกับ ที่ทั้งขับเคลื่อนและ
กำกับทิศทางของชีวิตได้อย่างลงตัว 

มนุษย์ในฐานะสัตว์สังคม หากมีศรัทธาในกฎแห่งกรรม ย่อมละเว้นการเบียดเบียน หากมีศรัทธาในผลของ
กรรม ย่อมกล้าทำความดี หากมีศรัทธาว่าทุกสิ่งย่อมเป็นของตน ย่อมเกิดความรับผิดชอบ และหากมีศรัทธาในพระ
ปัญญาของพระพุทธเจ้า ย่อมเกิดปัญญา ไปสู่วิริยะ สติ สมาธิ ในการฝึกฝนตนเองเพ่ือเข้าถึงความจริงสูงสุด ทั้งหมด
นี้เมื่อได้รับการหล่อเลี้ยงด้วยเหตุผล ย่อมนำไปสู่ชีวิตที่สงบเย็น และสังคมที่เก้ือกูล สันติ และร่มเย็นอย่างแท้จริง 

ดังนั้น การใช้ชีวิตที่แท้ ไม่ได้หมายถึงเพียงการดำรงชีพให้รอด แต่คือการดำเนินชีวิตด้วย ศรัทธาที่ถูกต้อง 
มีเหตุมีผล เพื่อปรับปรุง แก้ไข้ พัฒนาตนเอง เพื่อก้าวไปสู่เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ ความดับทุกข์
อันถาวร โดยหากยังคงชีพอยู่ ก็ย่อมมีสุขในปัจจุบันอย่างแน่แท้ 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั  
ปีที่ 23 ฉบบัที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 50                 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive 

บรรณานุกรม 
 

กฤตสุชิน พลเสน,พระสุริยัน ทีปธมฺโม (ผึ่งผาย) และสิริพร ครองชีพ. (2564). วิเคราะห์หลักตรรกศาสตร์ใน
พระพุทธศาสนา .วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที่  ฉบับที่ 2 (กรกฎาคมธันวาคม 25 ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา 
สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม) : 99-105. 

คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2553) ตรรกศาสตร์เบื ้องต้น. กรุงเทพมหานคร                          
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). การพัฒนาที่ยั่งยืน. กรุงเทพฯ: โกมลคีมทอง. 
พระสรพงณ์ ปญาธโร (จุลละโพธิ์). (2565). การบูรณาการหลักศรัทธาเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต. วารสาร ปัญญา

ลิขิต  ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) : 52-54. 
พระสุธัน เลี ้ยงวงศ์. (2552). ศึกษาเชิงวิเคราะห์ปัญหาทางตรรกศาสตร์ในสุวรรณสามชาดก. วิทยานิพนธ์   

ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบ ัณฑ ิตยสถาน. (2554) พจนากรม ฉบ ับราชบ ัณฑ ิตยสถาน. ส ืบค ้นเม ื ่อ 26/02/2567. จาก 

https://dictionary.orst.go.th/. 
วรรณสิทธิ  ไวทยะเสวี. (2527). คูมือการศึกษาพระอภิธรรมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ 2 เจตสิกสังคห วิภาค. 

กรุงเทพฯ: ธเนศวรการพิมพ์. 
หลวงเทพดรุณานุศิษฎ. (2518). ธาตุปฺปทีปกา. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส .(2539). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร:               

โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย : หน้า 529.  
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา.(2536). ศรัทธา.จดหมายข่าวราชบัณฑิตยสถาน . 28 กันยายน 2536. ค้นหา 24 

กันยายน 2568. จาก http://legacy.orst.go.th. 
อุทัย ภูคดหิน. (2558). วิธีคิดแบบพุทธตรรกวิทยาสู่แนวคิดที่ถูกต้องตามความเป็นจริง. วารสาร มหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย เล่มที่ 1. 
เอกลักษณ์ เขตจัตุรัส. (2567). มนุษย์กับการใช้ชีวิตในยุคดิจิทัล. วารสารเมธีวิจัย ปีที่ 1 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – 

มิถุนายน 2567 : หน้า 25-30. 
 

 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive

