
 
 

 
 

 



 
 

 

 

 

 



   1 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

 

 

 

 
วารสารบัณฑิตศาส์น 

 มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย 
Mahamakut Graduate School Journal 

 

ISSN: 1685-4063 (Print)                                                  ปีที่ 23 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568   
ISSN: 2697-4843 (Online)                                                     Vol. 23 No. 1 January – June 2025  
                                                                              กำหนดออกวารสาร: ทุก 6 เดือน (ปีละ 2 ฉบับ)  
                                                                                                    จำนวนพิมพ์ : On Demand 

  
➢ วัตถุประสงค ์

1. เพื่อเป็นแหล่งเผยแพร่ความรู้ทางวิชาการและงานวิจัยของคณาจารย์  นักวิจัย นักวิชาการ นิสิต
นักศึกษา และผู้สนใจทั่วไป ในสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ตลอดจนแขนงวิชาที่เกี่ยวข้อง 
ได้แก่ พระพุทธศาสนา ปรัชญา รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ นิติศาสตร์ การจัดการ การจัดการเชิง
พุทธ จิตวิทยาบริหารธุรกิจ การบริหารการศึกษา การพัฒนาสังคม เป็นต้น 

2. เพ่ือพัฒนาองค์ความรู้ทางวิชาการให้เกิดประโยชน์ต่อประเทศชาติ พระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัย 
และสังคม 

3. เพื่อส่งเสริมความคิดสร้างสรรค์ทางวิชาการให้เป็นไปตามพันธกิจของบัณฑิตวิทยาลัยมหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย 

 

➢ รูปแบบการดำเนินการกลั่นกรองบทความ 
กองบรรณาธิการได้ให้ความสำคัญกระบวนการจัดทำวารสาร ตั้งแต่การคัดเลือกบทความ  และจัดส่งให้

ผู้ทรงคุณวุฒิพิจารณากลั่นกรองบทความ บทความละ 3 ท่าน ในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้อง เพ่ือให้เป็นไปตามมาตรฐาน
ทางวิชาการ และในการประเมินใช้รูปแบบผู้ประเมินไม่ทราบชื่อผู้แต่งและผู้แต่งไม่ทราบชื่อผู้ ประเมิน  
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

2 
 

➢ เจ้าของวารสาร 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ถนนศาลายา-นครชัยศรี ตำบลศาลายา อำเภอพุทธ

มณฑล จังหวัดนครปฐม 73170  
 

➢ ที่ปรึกษา 
พระธรรมวชิรจินดาภรณ์, ผศ.ดร.     อธิการบดี  
พระศรีวชิรวาที, ผศ.ดร.       รองอธิการบดี  
พระครูปลัดสุวัฒนวิสุทธิสารคุณ, ผศ.ดร.    รองอธิการบดี  
พระสุทธิสารเมธี, ผศ.ดร.      คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย 

 

➢ กองบรรณาธิการภายใน 
พระสุทธิสารเมธี, ผศ.ดร.    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
พระครูศรีวีรคุณสุนทร, ผศ.ดร.    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย, ดร.   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย   
พระมหาขนบ สหายปญฺโ , ดร.    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
พระมหาจักรพล อาจารสุโภ, ดร.   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
รศ.ดร.สุวิญ รักสัตย์     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
รศ.ดร.บุญร่วม คำเมืองแสน   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.กัญจิรา วิจิตรวัชรารักษ์    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.เกษฎา ผาทอง     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.สุธาสินี แสงมุกดา    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.กฤตสุชิน พลเสน    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ประเวช วะทาแก้ว     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.สิริพร ครองชีพ     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
ดร.กฤตพิศิษฏ์ ปูรณภัทร์ธนากุล    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.เชษฐ์นิติภัทร พรหมชิน    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ปริญญา ตรีธัญญา     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.พันธุ์ธัช ศรีทิพันธุ์      มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.สานิตย์ สีนาค     มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย   
ดร.เชน เพชรรัตน์    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
ดร.ปารินันท์ ปางทิพย์อำไพ   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.สุระ พิริยะสงวนพงศ์    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
อาจารย์สิทธิเชศวร์ เจนเรื่อย   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 



   3 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

➢ กองบรรณาธิการภายนอก 
ศ.ดร.บุญทัน ดอกไธสง     มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ศ.ดร.จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ศ.ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ     มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
พระสุธีรัตนบัณฑิต, รศ.ดร.    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน    มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์  
รศ.ดร.อำพล บุดดาสาร     มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร  
รศ.ดร.ศุภกาญจน์ วิชานาติ    มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
รศ.ดร.วุฒินันท์ กันทะเตียน    มหาวิทยาลัยมหิดล 
รศ.ดร.บุญเหลือ ใจมโน     มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง  
รศ.ดร.ธีรวิทย์ ภิญโญณัฐกานต์   มหาวิทยาลัยชินวัตร 
รศ.ดร.ประกาศิต สิทธิ์ธิติกุล   มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
รศ.ดร.สานุ มหัทธนาดุลย์    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
รศ.ดร.สุขุมพงศ์ ชาญนุวงศ์   มหาวิทยาลัยชินวัตร 
พระศรีรัตโนบล, ผศ.ดร.    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
พระมหาเผื่อน กิตฺติโสภโณ, ผศ.ดร   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
พระมหาดวงเด่น ฐิตญาโณ (ตุนิน), ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาพจน์ สุวโจ, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
พระมหาฉันท์ จิรฉนฺโท, ผศ.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
ผศ.ดร.ธานี สุวรรณประทีป   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.ธีรัตม์ แสงแก้ว     มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์  
ผศ.ดร.สมบูรณ์ วัฒนะ     มหาวิทยาลัยมหิดล  
ผศ.ดร.ชาติเมธี หงษา     มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
ผศ.ดร.บุษกร วัฒนบุตร     มหาวิทยาลัยนอร์ทอิสเทิร์น  
ผศ.ดร.สยาม ราชวัตร     มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
ผศ.ดร.สุณี เวชประสิทธิ์     มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช  
ผศ.ดร.ปาริสุทธิ์ เลิศคชาธาร    มหาวิทยาลัยรังสิต 
ดร.เพ็ญศรี บางบอน    มหาวิทยาลัยชินวัตร 
ดร.ภารณี อินทร์เล็ก      มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลสุวรรณภูมิ 
ดร.สิโรตม์ ภินันท์รัชต์ธร      มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ดร.อาสา คำภา       มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

4 
 

ดร.ศรัณย์ มะกรูดอินทร์     มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลรัตนโกสินทร์ 
ดร.สุวรรณา ดลภราดร     มหาวิทยาลัยพะเยา 
ดร.พงษ์ศักดิ์ อัครวัฒนากุล   มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 
ดร.ศุภโชค มณีมัย     มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
Ven.Dr.Neminda     มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
นางสาวพลอยชมพู ยามะเพวัน    กรมศิลปากร 

 

➢ กองจัดการวารสาร 
ดร.สันติราษฎร์ พวงมลิ    บรรณาธิการ 
ดร.ชมพูนุช ช้างเจริญ    รองบรรณาธิการ 
นางวสุมดี นันตมาศ    ผู้จัดการวารสาร 
พระธวัช รกฺขิตสทฺโธ    ผู้ช่วยผู้จัดการวารสาร 
 

➢ ติดต่อสำนักงานกองบรรณาธิการวารสาร 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย อาคารสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิร 

ญาณวโรรส (อาคาร B 7.1) ถนนศาลายา - นครชัยศรี ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 73170 
โทร.0-244-6000 ต่อ 1056, 1058, 1062 
 

➢ เว็บไชต์วารสาร   
www.gs.mbu.ac.th, https://so04.tci-thajp.org/index.php/mgsj/index. 
 

 
 

บทความวิชาการและบทความวิจัยในวารสารฉบับนี้ ถือเป็นความรับผิดชอบของผู้เขียนเท่านั้น        
ขอสงวนลิขสิทธิ์ตามพระราชบัญญัติลิขสิทธิ์ 

 
 
 
 
 
 

 



   5 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

บทบรรณาธิการ 
 

วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย นับเป็นกลไกส่วนหนึ่งของการจัดการศึกษา
ในระดับบัณฑิตศึกษาให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐานการจัดการศึกษา ที่กำหนดให้คณาจารย์ ตีพิมพ์ผลงานวิชาการ
ในวารสารที่อยู่ในฐานที่ได้รับการยอมรับ และนักศึกษาต้องตีพิมพ์ผลงานของตน หรือนำเสนอวิทยานิพนธ์หรือ
ดุษฎีนิพนธ์ซึ่งถือเป็นเงื่อนไขของการจบการศึกษา การจัดทำวารสารจึงมีความสำคัญอย่างมาก วัตถุประสงค์หลัก
เพื่อเป็นแหล่งเผยแพร่ส่งเสริมและสนับสนุนให้คณาจารย์ นักวิจัย นักวิชาการ และนิสิตนักศึกษาตลอดจนผู้สนใจ
ทั่วไปไดม้ีโอกาสนำผลงานวิชาการและผลงานวิจัย ในสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

วารสารฉบับนี้ เป็นปีที่ 23 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2568 กองบรรณาธิการได้ให้ความสำคัญ
เกี่ยวกับคุณภาพและมาตรฐานทางวิชาการเพ่ือให้เป็นที่ยอมรับมากขึ้น  

สำหรับบทความของคณาจารย์และนักศึกษาทั้งภายในและภายนอกที่อยู่ในวารสารฉบับนี้ ได้สัดส่วนตาม
มาตรฐาน โดยได้รับการกลั่นกรองจากผู้ทรงคุณวุฒิในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้องกับบทความ ดังปรากฏในหน้าสารบัญ 
บทความต่าง ๆ ครอบคลุมกลุ่มสาขาวิชามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ทุกบทความมีองค์ความรู้ก่อให้เกิด
ประโยชน์ต่อหน่วยงาน องค์กร และบุคคลผู้สนใจในการค้นคว้า สามารถนำไปประยุกต์ใช้หรือนำไปอ้างอิงตาม
หลักวิชาการต่อไป  

กองจัดการวารสาร ขอขอบพระคุณผู้ทรงคุณวุฒิภายในและภายนอกที่เสียสละเวลาช่วยกลั่นกรอง และ
ตรวจสอบความถูกต้องตามหลักวิชาการ และขอขอบคุณคณาจารย์และนักวิชาการที่สนใจส่งบทความมาอย่าง
ต่อเนื่อง ทำให้กองบรรณาธิการได้รับโอกาสคัดสรรบทความที่มีคุณภาพเพื่อตีพิมพ์ เจ้าของบทความทุกท่านที่ใ ห้
ความสนใจและไว้วางใจวารสารบัณฑิตศาส์นฯ เป็นสื่อกลางในการเผยแพร่ผลงาน ขอขอบคุณกองบรรณาธิการทุก
ท่านที่ให้ความร่วมมือช่วยเหลือในรายละเอียดต่าง ๆ จนทำให้วารสารฉบับนี้สำเร็จลุล่วงตามกำหนดเวลา และหวัง
เป็นอย่างยิ่งว่า ทุก ๆ บทความจะเป็นประโยชน์ต่อแวดวงวิชาการและผู้สนใจทั่วไป ทีมผู้จัดทำจะมุ่งมั่นพัฒนา
คุณภาพของวารสารให้ก้าวหน้ายิ่ง ๆ ไป เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ของวารสารต่อไป 
 

ดร.สันติราษฎร์ พวงมลิ 
บรรณาธิการ 

 

 

 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   7 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

สารบัญ 
 
หน้า 
 

บทความ  

8  

ฆราวาสธรรม 4: ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้ 
Secularism 4: The Art of Intergenerational  Coexistence in a Mindful Family 

 

 ดร.จิตศริณย์พร ปัญจวัฒนคุณ 
22  

การพัฒนาการเสริมสร้างชุมชนสันติภาพตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
The development of peace community cultivation on Theravada Buddhist 
philosophy approach 

 

 นราชัย ผุยลา 
33  

วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนากับการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัล 
The Path of Awakening in Buddhism and Mental Development in the 
Digital Age 

 

  นวมินทร์ สารีบุตร 
43  

Kāyagatāsati Bhāvanā: The Cultivating Subjective  
Process of Arousing Mental State 

 

 Somsak Ounephaivong  
56  

The Role of Mindfulness (Sati) in Theravada  
Literatures Critical Analysis 

 Thich Nguyen The 

 

 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

8 
 

ฆราวาสธรรม 4: ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวยัในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้ 
Secularism 4: The Art of Intergenerational 

Coexistence in a Mindful Family 
 

 

บทคัดย่อ  
บทความเรื่อง “ฆราวาสธรรม 4 : ศิลปะแห่งการอยู่ร่วม

ต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้” มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอ
แนวทางเสริมสร้างความสงบสุขภายในครอบครัว ผ่านหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนา ท่ามกลางยุคแห่งการเปลี ่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็วทางเทคโนโลยี และวัฒนธรรม ความเข้าใจระหว่างช่วง
วัยภายในครอบครัวได้กลายเป็นประเด็นสำคัญที ่ส ่งผลต่อ
คุณภาพชีวิต และความสัมพันธ์ในระยะยาว พระพุทธศาสนา
เสนอแนวทางของการอยู่ร่วมอย่างมีศิลปะผ่านหลัก “ฆราวาส
ธรรม 4” อันได้แก่ สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ ซึ ่งถือเป็น
รากฐานของการตระหนักรู้ตน และผู้อื่นอย่างลึกซึ้ง บทความนี้
มุ่งวิเคราะห์หลักฆราวาสธรรมในมิติของการประยุกต์ใช้กับ 3 
ช่วงวัยในครอบครัว โดยยึดตามการแบ่งวัยในแนวพุทธ ได้แก่ 
ปฐมวัย มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย เพื่อแสวงหาหนทางแห่งความ
สงบร่วมกันภายในครอบครัว โดยเชื ่อมโยงกับแนวคิดทาง
จิตวิทยาและปรัชญาร่วมสมัย 

จากการวิเคราะห์พบว่า “ครอบครัว” สามารถเป็นพ้ืนที่
แห่งการตื่นรู้ และการเติบโตทางจิตวิญญาณร่วมกัน โดยความ
งามของการอยู่ร่วมในครอบครัวสามารถถอดรหัสออกเป็น 4 มิติ
ของแนวคิด HOME ได้แก่ 1) H = Harmony: มิติแห่งจริยธรรม 
คือ ความงามที่ครอบครัวร่วมกันสถาปนาขึ้นอย่างมีศีลธรรม 2) 
O = Openness: มิติแห่งการเปิดใจ เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างมี
ความหมาย 3) M = Mindfulness: มิติแห่งสติและการเข้าถึง
ส ันติภายใน 4) E = Evolution: มิติแห่งการพัฒนาตนและ
เติบโตอย่างมีเป้าหมาย ทั้งสี่มิตินี้สะท้อนแก่นแท้ของ ฆราวาส
ธรรม 4 ในฐานะศิลปะแห่งการอยู่ร่วมที่ลึกซึ้งยิ่งกว่าการอยู่ร่วม
เชิงกายภาพ แต่เป็นการอยู่ร่วมด้วยใจที่พร้อมรับฟัง เข้าใจ และ
ตื่นรู้ต่อกันอย่างแท้จริง 

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. ดร.จิตศริณย์พร ปญัจวัฒนคุณ 
Jitsarinpron Panjawattanakun 

นักวิชาการอิสระ 
independent academic  

Email: rungchichi@gmail.com 
 

Corresponding Author: 
2. อริสา สายศรีโกศล 

Arisa Saisrikosol  
นักวชิาการอิสระ 

independent academic 
 

คำสำคัญ : ฆราวาสธรรม 4, ศิลปะ, วยั,  
ครอบครัว, ความตื่นรู้ 

Keywords : Four Virtues of a Householder, 
Art, Intergenerational, 

 Family, Awakening 
 

      Article history : 
Received : 19/05/68 
Revised   : 05/06/68 
Accepted : 12/06/68 



   9 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Abstract 
The article “Secularism 4: The Art of Intergenerational Coexistence in a Mindful Family” 

explores how Buddhist principles can foster peace within families amid the rapid transformations 
of contemporary technology and culture. In an age marked by generational gaps and evolving 
values, mutual understanding across different stages of life within  a household has become a 
critical issue for well-being and harmony. Buddhism offers a timeless approach to living together 
artfully through the Four Virtues of a Householder (Gihisãmĩcipaṭ̣̣̣ipadã) – truthfulness (sacca), 
self-discipline (dama), patience (khanti), and generosity (cãga) – which serve as foundational 
elements for deep self-awareness and empathetic connection with others. 

This article analyzes these virtues in relation to the three life stages as defined in 
Buddhist thought: early life (paṭ̣̣̣hamavaya), middle life (majjhimavaya), and late life 
(pacchimavaya). Through an interdisciplinary framework that integrates Buddhist philosophy, 
developmental psychology, and moral inquiry, the paper demonstrates how these teachings 
can be applied to strengthen intergenerational relationships and promote a peaceful family 
dynamic. 

The findings suggest that the family can become a sacred space for awakening and 
spiritual growth. This ideal is encapsulated in the concept of HOME, a model consisting of four 
dimensions of mindful living: 1) H = Harmony – the ethical dimension, emphasizing the beauty 
of moral cohesion nurtured within the family;  2) O = Openness – the relational dimension, 
representing the willingness to share and live meaningfully with one another; 3) M = Mindfulness 
– the contemplative dimension, guiding the attainment of inner peace; 4) E = Evolution – the 
developmental dimension, affirming the continual growth of each individual. 

Together, these dimensions reflect the essence of the Four Virtues of a Householder – 
not merely as tools for physical coexistence but as a spiritual art of living, grounded in listening, 
understanding, and awakening in relation to one another. 

 
บทนำ  

ในยุคแห่งการเปลี่ยนผ่านอันรวดเร็วของเทคโนโลยีและวัฒนธรรม ครอบครัวในยุคนี้ประกอบด้วยสมาชิก
ต่างวัย มีวัยที่แตกต่างกันไม่ใช่เป็นเพียงเรื่องของอายุ  แต่สะท้อนถึงความต่างทางประสบการณ์ ค่านิยม เจตคติ 
และความคิดอย่างลึกซึ้ง การอยู่ร่วมกันโดยปราศจากความเข้าใจอย่างลึกซึ้งอาจนำไปสู่ความขัดแย้ง สู่ช่องว่างที่
บั่นทอนสายสัมพันธ์ พระพุทธศาสนาในฐานะระบบจริยธรรมที่ลึกซึ้งต่อชีวิตมนุษย์  สร้างแนวคิดกลางเป็นสะพาน
ในครอบครัวด้วยหลัก “ฆราวาสธรรม 4” เป็นหลักการดำเนินชีวิตร่วมกับผู้อ่ืน โดยเฉพาะในบริบทของผู้ครองเรือน 
พระพุทธเจ้าตรัสถึงคุณค่าฆราวาสธรรม 4 ประการ คือ สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ เป็นเครื่องคุ้มครองเรือน และ

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

10 
 

มีประโยชน์ทั้งปัจจุบันและชาติต่อไป ดังที่ปรากฏในอาฬวกสูตร ตรัสว่า “คนที่ทำงานเหมาะสม เอาการเอางาน มี
ความขยันหมั่นเพียร ย่อมหาทรัพย์ได้ คนจะได้รับเกียรติก็เพราะมีสัจจะ ผู้ให้ย่อมผูกใจมิตรสหายไว้ได้”  (ขุ.สุ. 
25/189/542) “ผู้อยู่ครองเรือนประกอบด้วยศรัทธา มีคุณธรรม 4 ประการนี้ คือ สัจจะ ความซื่อสัตย์ ทมะ ความ
ข่มใจ ธิติ ความอดทน จาคะ ความเสียสละ จากโลกนี้ไปแล้วย่อมไม่เศร้าโศก” (ขุ.สุ. 25/190/542) 

หลักธรรมนี้จึงมิใช่เพียงคำสอนเชิงศีลธรรม แต่คือศิลปะของการมีอยู ่ร่วมกันอย่างตื่นรู ้ ( mindful 
coexistence) จึงนำหลักฆราวาสธรรม มาเป็นแก่นในการสังเคราะห์แนวทางการอยู่ร่วมกันอย่างงดงามของคน 3 
ช่วงวัย คือ ปฐมวัย มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย (สํ.ส.อ.(บาลี) 1/4/22) ทั้ง 3 วัยมีความแตกต่างกันคือ 1) ปฐมวัย วัย
ลูกหลาน วัยแห่งการเรียนรู้และพัฒนา 2) มัชฌิมวัย วัยพ่อแม่ วัยแห่งการครองเรือนและสร้างหลักชีวิต และ 3) 
ปัจฉิมวัย วัยปู่ย่าตายาย วัยแห่งความสุขุม สั่งสมธรรมะ และปล่อยวาง ด้วยความต่างของวัยหลักการเปิดใจร่วม
ด้วยแก่นธรรมเพื่อการอยู่ร่วม คือ ทุกวัยต้องอาศัย 1) สัจจะ คือ ความจริงใจ ตรงไปตรงมาต่อกัน 2) ทมะ ฝึกตน
และอดทน 3) ขันต ิความอดกลั้น อดทนต่อกัน 4) จาคะ มีการเสียสละ เอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ต่อกัน  

เมื่อใจตื่นรู้ในฆราวาสธรรม 4 ทุกวัยตระหนักรู้ ในความสามารถของตนเองหรือรู้จักตนเอง (The Need 
forSelf-actualization) (Maslow, 1954) เมื่อตื่นรู้ศิลปะหรือความงามในวัยต่าง ๆ ย่อมเกิดขึ้น ดังเช่น ความ
จริงใจ (สัจจะ) สร้างความน่าเชื่อถือในวัยเยาว์ ความอดทนและเสียสละ (ขันติ-จาคะ) สร้างความอบอุ่นและมั่นคง
ในวัยทำงาน ความสงบและวินัยใจ (ทมะ) สร้างภูมิปัญญาและความเคารพในวัยสูงอายุ  โดยเสน่ห์ที่งดงามเหล่านี้
ไม่ใช่แค่เรื่องรูปลักษณ์ภายนอก แต่เป็นเสน่ห์ของใจที่ตื่นรู้และเติบโตอย่างแท้จริง  ฆราวาสธรรม 4 สร้างวัยต่าง ๆ 
ในสถาบันครอบครัวให้อยู่ร่วมกันอย่างงดงาม เห็นอกเห็นใจและเติบโตทางอารมณ์ (Emotional Maturity) 
“ครอบครัวมิใช่เพียงที่อยู่ร่วมกัน แต่คือพ้ืนที่ฝึกใจ ฝึกรัก และฝึกปล่อยวางในแต่ละวัย” 

 
ฆราสวาสธรรม 4 

ในพระไตรปิฎก สังยุตตนิกายสคาถวรรค มีหลักธรรมบทหนึ่ง ท่านเรียกว่า  “ฆราวาสธรรม” หมายถึง
ธรรมสำหรับผู้ครองเรือน มี 4 ประการ คือ 1) สัจจะ ความซื่อสัตย์จริงใจต่อกัน 2) ทมะ ความอดกลั้น ข่มใจ 3) 
ขันติ ความอดทน 4) จาคะ ความเสียสละผู้ครองเรือนเมื่อตั้งอยู่ในธรรม 4 ประการนี้ ย่อมครองเรือนได้อย่างมี
ความสุข (สํ.ส. 15/246/363) 

ฆราสวาสธรรม 4 คือ หลักธรรมสำหรับการครองเรือน ธรรมของผู้ครองเรือน มี 4 อย่าง คือ 1. สัจจะ 
ความจริง เช่น ซื่อสัตย์ต่อกัน 2. ทมะ ความฝึกฝนปรับปรุงตน เช่น รู้จักข่มใจ ควบคุมอารมณ์ บังคับตนเอง ปรับตัว
เข้ากับงานและสิ่งแวดล้อมให้ได้ดี 3. ขันติ ความอดทน 4. จาคะ ความเสียสละ เผื่อแผ่ แบ่งปัน มีน้ำใจ (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565: 66)  

ฆราวาสธรรม 4 (ธรรมสำหรับฆราวาส, ธรรมสำหรับการครองเรือน, หลักการครองชีวิตของคฤหัสถ์ - 
virtues for a good household life; virtues for lay people) 

1. สัจจะ (ความจริง, ซื่อตรง ซื่อสัตย์ จริงใจ พูดจริง ทำจริง - truth and honesty) 
2. ทมะ (การฝึกฝน, การข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว, รู ้จักควบคุมจิตใจ ฝึกหัดดัดนิสัย แก้ไขข้อบกพร่อง 

ปรับปรุงตนให้เจริญก้าวหน้าด้วยสติปัญญา - taming and training oneself; adjustment) 



   11 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

3. ขันติ (ความอดทน, ตั้งหน้าทำหน้าที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร เข้มแข็ง ทนทาน ไม่หวั่นไหว มั่น
ในจุดหมาย ไม่ท้อถอย - tolerance; forbearance) 

4. จาคะ (ความเสียสละ, สละกิเลส สละความสุขสบายและผลประโยชน์ส่วนตนได้ ใจกว้าง พร้อมที่จะรับ
ฟังความทุกข์ ความคิดเห็น และความต้องการของผู้อื่น พร้อมที่จะร่วมมือ ช่วยเหลือ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ไม่คับแคบ
เห็นแก่ตนหรือเอาแต่ใจตัว - liberality; generosity) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 113-114) 

ในเชิงจิตวิทยา หลักท้ังสี่นี้สามารถเทียบเคียงกับคุณสมบัติของบุคคลที่มีสุขภาวะทางอารมณ์ ได้แก่ ความ
สม่ำเสมอ ความยืดหยุ่นทางจิตใจ ความสามารถในการควบคุมตนเอง และความเอื้ออาทรต่อผู้อื่น (Goleman, 
1995) โดยเมื่อครอบครัวมีหลักธรรมเหล่านี้เป็นรากฐาน ย่อมเอื้อให้เกิดบรรยากาศแห่งความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง  
ดังนั้น ฆราวาสธรรม 4 คือ รากฐานของการอยู่ร่วมด้วยใจที่ตื่นรู้ สัจจะ คือ ความจริงใจ ซื่อสัตย์ทั้งวาจาและจติใจ 
ไม่เสแสร้ง ทมะ คือ การฝึกตน เช่น ฝึกใจ ฝึกระเบียบวินัย และฝึกควบคุมอารมณ์ ขันติ คือ ความอดกลั้น อดทน
ต่อความเห็นต่างหรือการกระทบกระทั่ง จาคะ คือ การเสียสละ ปลดปล่อยจากความยึดมั่นถือมั่น 
 
ช่วงวัยของมนุษย์  
 การเจริญเติบโตของร่างกายมนุษย์ แบ่งเป็นช่วยวัยต่าง ๆ ในความหมายของ “วัย” มีผู้ให้นิยามไว้ ดังเช่น 
โดยพยัญชนะ คำว่า วัย แปลว่า เสื่อม พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายของคำว่า “วัย” ไว้ว่า (ไว, 
ไวยะ) น. เขตอายุ, ระยะของอายุ, เช่น วัยเด็ก วัยหนุ่มสาว วัยชรา (ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554, 2565: 1107)  
  ช่วงของวัยโดยอรรถแปลได้ 2 นัย คือ ด้านกาลเวลา และด้านภูมิธรรม ดังนี้  

1. กาลเวลา หมายถึง ระยะเวลาที่ชีวิตมนุษย์ก้าวล่วงไปทีละขณะ ๆ หรือช่วงแห่งวัยทั้ง 3 คือ ปฐมวัย 
มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย (สํ.ส.อ.(บาลี) 1/4/22) ดังคำสนทนาธรรมระหว่างเทวดากับพระผู้มีพระภาคเจ้า ในอัจเจน
ติสูตรว่า เทวดาผู้ยืนอยู่ ณ ที่สมควรแล้วข้างหนึ่งนั้นแล ได้กล่าวคาถานี้ในสำนักพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า “กาลเวลา
ย่อมล่วงไป ราตรีย่อมผ่านไป ช่วงแห่งวัยก็ละไปตามลำดับ บุคคลเมื่อมองเห็นมรณภัยนี้อยู่ ควรบำเพ็ญบุญที่จะนำ
ความสุขมาให้ไว้เถิด”  

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า “กาลเวลาย่อมล่วงไป ราตรีย่อมผ่านไป ช่วงแห่งวัยก็ละไปตามลำดับ บุคคล
เมื่อมองเห็นมรณภัยนี้อยู่ ควรละโลกามิสเสีย มุ่งแต่สันติเถิด” (สํ.ส. 15/4/5) 

จากข้อความแห่งคาถาทั้ง 2 บทข้างต้น วัย หมายถึง ความเสื่อมไปแห่งสังขารทีละก้าว ๆ ซึ่งมีความตาย
รออยู่ข้างหน้า มีนัยต่างกันระหว่างมุมมองของเทวดาที่มีเป้าหมาย คือ โลกียสุข ส่วนพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงมุ่ง 
โลกุตรสุข คือ การเข้าถึงสันติอันเป็นความสงบจากกิเลสทั้งปวง 

2. ภูมิธรรม หมายถึง วัยที่เกิดจากคุณธรรมทางศาสนา ซึ่งมี 2 ส่วน คือ โลกิยะ และโลกุตระ ซึ่งในทาง
พระพุทธศาสนา มุ่งหมายยกย่องผู้ที่เข้าถึงธรรมว่าเป็นผู้มีศักยภาพมากกว่าผู้เจริญโดยวัย แต่ไร้ภูมิธรรม ดังคำท่าน
พระมหากัจจานะกล่าวตอบพราหมณ์กัณฑรายนะ ว่า  

“ดูก่อนพราหมณ์ ภูมิคนแก่และภูมิเด็ก ที่พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้ทรงรู้ทรงเห็น 
พระองค์นั้นตรัสไว้มีอยู่ ดูก่อนพราหมณ์ ถึงแมจ้ะเป็นคนแก่มีอายุ 80 ปี 90 ปี หรือ 100 ปีแต่กำเนิดก็ตาม แต่เขา
ยังบริโภคกาม อยู่ในท่ามกลางกาม ถูกความเร่าร้อนเพราะกามแผดเผา ถูกกามวิตกบดเคี้ยวอยู่ ยังเป็นผู้ขวนขวาย

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

12 
 

เพื่อแสวงหากาม เขาก็ย่อมถึงการนับว่าเป็นพาล ไม่ใช่เถระโดยแท้ ถึงแม้ว่าจะเป็นเด็ก ยังเป็นหนุ่มมีผมดำสนิท 
ประกอบด้วยความเป็นคนหนุ่ม มีวัยเจริญยังตั้งอยู่ในปฐมวัย แต่เขาไม่บริโภคกาม ไม่อยู่ในท่ามกลางกาม ไม่ถูก
ความเร่าร้อนเพราะกามแผดเผา ไม่ถูกกามวิตกบดเคี้ยวอยู่ ไม่ขวนขวายเพื่อแสวงหากาม เขาก็ย่อมถึงการนับว่า
เป็นบัณฑิต เป็นเถระแนแ่ท้ทีเดียวแล (องฺ.ทุก. 20/647/110-111)  

ดังนั้น วัย หมายถึง เขตหรือระยะ เวลาที่ดำรงชีวิตอยู่ ช่วงเวลานับตั้งแต่เกิดหรือมีมาจนถึงเวลาที่กล่าวถึง 
หรือระยะเวลาที่กำหนดไว้ซึ่งจัดเป็น 2 ประเภทด้วยกัน คือ 1) กาลเวลา หมายถึง ระยะเวลาที่ชีวิตมนุษย์ก้าวล่วง
ไปทีละขณะ ๆ หรือช่วงแห่งวัยทั้ง 3 คือ ปฐมวัย มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย และ 2) ภูมิธรรม หมายถึง วัยที่เกิดจาก
คุณธรรมทางศาสนา ซึ่งมี 2 ส่วน คือ โลกิยะและโลกุตระ ซึ่งในทางพระพุทธศาสนามุ่งหมายยกย่องผู้มีความเข้าถึง
ธรรมว่าเป็นผู้มีศักยภาพมากกว่าผู้เจริญโดยวัย แต่ไร้ภูมิธรรม (พระครูบรรพต พัฒนาภรณ์ (ครุโก), 2557: 13) 

วัย ส่วนแห่งอายุ, ระยะของอายุ, เขตอายุ นิยมแบ่งเป็น 3 วัย คัมภีร์วิสุทธิมรรค จัดดังนี้ ปฐมวัย วัยต้น 
33 ปี คือ อายุ 1 ถึง 33 ปี 2. มัชฌิมวัย วัยกลาง 34 ปี คือ อายุ 34 ถึง 67 ปี 3. ปัจฉิมวัย วัยปลาย 33 ปี คือ อายุ 
68 ถึง 100 ปี (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2565: 434)  

ในอรรถกถาสังยุตตนิกาย สคาถวรรค ได้แบ่งวัยออกเป็น 3 ประเภท (สํ.ส.อ.(บาลี) 1/4/22)  ดังนี้  
1) ปฐมวัย ช่วงอายุตั้งแต่แรกเกิดถึงอายุ 25 ป ช่วงชีวิตกำลังเจริญวัย มีความว่องไว คิดและตัดสินใจเร็ว  
2) มัชฌิมวัย ตั้งแต่อายุ 25 ถึง 50 ป เป็นช่วงชีวิตที่อยู่ตัว มีการพัฒนาการทางจิตปัญญา มีความรอบคอบ  
3) ปัจฉิมวัย อายุเลย 50 ปขึ้นไป เป็นช่วงที่สังขารเริ่มเสื่อมโทรม และก้าวเข้าสู่ความชราภาพ และดับไป

ในที่สุด (พระครูบรรพต พัฒนาภรณ์ (ครุโก), 2557: 14) 
 
คุณและโทษของวัย  

1. คุณของวัย คำว่า “คุณ” หมายถึง ความดีที่มีประจำอยู่ในสิ่งนั้น ๆ ความเกื้อกูล หรือสิ่งที่ก่อให้เกิด
ประโยชน์ทั้งแก่ตัวตน บุคคลอื่น และโลก ซึ่งคุณหรือประโยชน์อันเกิดจากวัยนั้น เกิดจากมุมมองที่มองวัยให้ถูกต้อง 
หมายถึง การมองให้เห็นถึงคุณค่าแท้ที่พึงแสวงหาเอาจากวัยทั้ง 3 นั้น ดังนี้ 
 1) ปฐมวัย เป็นวัยแห่งการเริ่มต้นศึกษาหาความรู้ เด็ก และเยาวชนทุกคน จำเป็นต้องได้รับการเอาใจใส่
และดูแลอย่างเหมาะสมและรอบด้าน ในแต่ละช่วงวัยจากพ่อแม่ ผู้ดูแล ชุมชน และสังคมด้วยความรู้ที่หลากหลาย
แบบสหวิชาชีพ รวมทั้งต้องใช้ทักษะ และเจตคติที่เห็นคุณค่าของเด็กและเยาวชน โดยไม่เลือกปฏิบัติ แต่ คำนึงถึง
ความเท่าเทียม เป็นธรรม และการมีส่วนร่วม ในแผนพัฒนาเด็กและเยาวชนแห่งชาติ พ.ศ. 2555-2559 กำหนดให้
ทุกภาคส่วนดูแลเด็กและเยาวชน ให้มีความม่ันคง แข็งแรง ดี มีสุขและสร้างสรรค์ เด็กและเยาวชนมีความมั่นคงใน
การดำรงชีวิตอย่างทั่วถึง มีความแข็งแรงทางร่างกายและจิตใจ มีคุณธรรม จริยธรรม มีสำนึกความเป็นพลเมืองที่ดี 
(civic mind) กล้าคิด และแสดงออกอย่างสร้างสรรค์ตามวิถีประชาธิปไตย และมีความสุข (แผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 11 (พ.ศ. 2555–2559): 37) พระพุทธศาสนามองว่า ปฐมวัยเป็นวัยแห่งการศึกษา โดย
ครูคนแรก คือ บิดามารดาที่อบรมให้รู้จักหน้าที่ของตน โดยไม่ให้ทำความชั่ว ให้ตั้งอยู่ในความดี ให้ศึกษาศิลปวิทยา 
หาคู่ครองที่สมควรให้ และมอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอันควร (ที.ปา. 11/267/224-225) 



   13 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

 2) มัชฌิมวัย เป็นวัยแห่งการทำมาหากิน พระพุทธศาสนามองว่า บุคคลผู้อยู่ในวัยนี้เป็นผู้สร้างดำรงตนอยู่
ในวัยแห่งการสร้างสรรสังคม พัฒนาสังคมให้ดำรงอยู่และสร้างรายได้ใหแ้ก่ครอบครัว ดังที่เจ้ามหานามศากยะตรัส
กับเจ้าอนุรุทธะว่า “ดีแล้วน้องอนุรุทธะ พี่จะสอนวิธีการครองเรือนแก่เธอเพื่อจะได้ครองเรือนต่อไป อันดับแรก ผู้
ครองเรือนต้องให้ไถนา ครั้นแล้วให้หว่านข้าว ครั้นแล้วให้ไขน้ำเข้า ครั้นแล้วให้ระบายน้ำออก ครั้นแล้วให้ถอนหญ้า 
ครั้นแล้วให้เกี่ยวข้าว ครั้นแล้วให้ขนข้าว ครั้นแล้วให้ตั้งลอม ครั้นแล้วให้นวด ครั้นแล้วให้สางฟางออก ครั้นแล้วฝัด
ข้าวลีบออก ครั้นแล้วฝัดละอองออก ครั้นแล้วให้ขนเก็บในฉาง ครั้นพอถึงฤดูฝนก็ต้องทำอย่างนี้ต่อเรื่อยไป” (วิ.จุล. 
7/330/186) 

จากความข้างต้น ทำให้เห็นมุมมองของบุคคลที่ดำรงอยู่ในมัชฌิมวัย คือการทำหน้าที่ของผู้ครองเรือน เพ่ือ
สร้างฐานะทางสังคม ด้วยการเลี้ยงตนและบุคคลที่อาศัยตนให้เป็นสุข ดังนั้น จึงเป็นวัยที่ต้องใช้เรี่ยวแรงหรือพลัง
แห่งความรู้ที่สั่งสมมาในปฐมวัยถ่ายทอดออกมาเป็นผลงานในวัยนี้ นอกจากนี้หน้าที่ของตนแล้ว ยังเป็นการพัฒนา
หน้าที่หรืออาชีพของตนให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมเศรษฐกิจด้วย ดังนั้น จึงชื่อว่าผู้ดำรงอยู่ในวัยนี้เป็นผู้ใช้กำลังแห่ง
สติปัญญา และกำลังกายสร้างสรรค์สังคม 

3) ปัจฉิมวัย เป็นวัยสุดท้าย เป็นวัยแห่งการพักผ่อน คุณที่พึงเห็นวัยนี้นอกจากผลงานที่ ทำไว้แล้ว ทาง
พระพุทธศาสนายังให้มองให้เห็นถึงประโยชน์ของความแก่ว่ามีคุณค่า ดังความที่ว่า “ถึงท่านจะติความแก่ที่เลว
ทราม จะติความแก่ที่ทำให้ผิวพรรณทรามไปสักเพียงใด รูปที่น่าพึง พอใจก็คงถูกความแก่ย่ำยีเพียงนั้น แม้ผู้ใดพึงมี
ชีวิตอยู่ถึง 100 ปี ผู้นั้นก็มีความตายอยู่เบื้องหน้า ความตายไม่ละเว้นใคร ๆ ย่อมย่ำยีสัตว์ทั้งหมดทีเดียว” (สํ.ม. 
19/511/339) 

2. โทษของวัย คำว่า “โทษ” หมายถึง ความไม่ดี ความชั่ว ฉะนั้นโทษของ วัย คือ ความไม่ดีอันเกิดขึ้นแต่
วัย หมายถึง การใช้ช่วงแห่งวัยในทางท่ีไม่ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อชีวิต เป็นการดำเนินไปในทางที่ผิดทาง ดังนี้ 

1) ปฐมวัย เป็นวัยแห่งความสนุกสนานกับการเล่น หากวัยนี้ผู้ปกครองไม่ใส่ อบรมสั่งสอน ไม่ให้การศึกษา
ย่อมทำให้เด็กนั้นกลายเป็นคนโง่ ไม่สามารถอ่านออกเขียนได้  

2) มัชฌิมวัย โทษที่เกิดขึ้นในวัยนี้ มักเกิดจากความประมาทในชีวิต อันเกิดจากการใช้ชีวิตผิดพลาด ซึ่ง
ต่อเนื่องจากวัยที่ผ่านมา อันมีสาเหตุทั้งจากการเลี้ยงดูอบรมของบิดา มารดา หรือการคบหามิตร หากขาดความเอา
ใจใส่ในทางที่ถูกต้อง หรือการคบมิตรชั่วหลงอยู่ในห่วงแห่งอบาย ย่อมทำให้ชีวิตมีปัญหา ดังพระวจนะในธรรมบท
ตรัสว่า “พวกคนโง่เขลาไม่ประพฤติตนให้เป็นคนดี ในวัยหนุ่มสาวก็ไม่ได้หาทรัพย์ไว้ ย่อมซบเซาเหมือนนกระเรียน
แก่ ซบเซาอยู่ที่เปือกตมไร้ปลา ฉะนั้น พวกคนโง่เขลาไม่ประพฤติตนให้เป็นคนดี ในวัยหนุ่มสาวก็ไม่ได้หาทรัพย์ไว้ 
ย่อมนอนรำพึงถึงความหลัง ดุจลูกธนูที่พ้นจากแล่งฉะนั้น” (ขุ.ธ. 25/155-156/72) 

จากพุทธพจน์ข้างต้น ท่านเปรียบคนที่ใช้ชีวิตหลงระเริงไปตามกระแสสังคม โดยลืมหน้าที่หลักของตน คือ
การสร้างฐานะครอบครัวให้มั่นคง เมื่อบั้นปลายชีวิตย่อมเป็นคนอนาถาไร้ที่พึ่ง เหมือนนกกระเรียนแก่ที่ติดตมไม่
สามารถขึ้นจากตมได้ สุดท้ายต้องอดตายอยู่บนตม หรือเหมือนลูกธนูที่หลุดออกจากแล่งธนูแล้ว ไม่สามารถหวน
คืนกลับมาได้ 

3) ปัจฉิมวัย เป็นวัยสุดท้ายของชีวิต คือวัยที่ย่างเข้าสู่ความชรา ซึ่งถือเป็นความเปลี่ยนแปรของชีวิตตาม
หลักสามัญญลักษณะ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา หรือ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ไปตามธรรมชาติ ไม่มีผู้ใดหรือสิ่งใดจะ

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

14 
 

เปลี่ยนแปลงหรือห้ามกฎธรรมชาตินี้ได้ ลักษณะของความแก่ชรานี้ พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ว่า  “หญิงหรือชายที่
แก่แล้ว มีอายุ 80 ปีบ้าง 90 ปีบ้าง 100 ปี นับแต่เกิดมา ผู้แก่หง่อม มีซี่โครงคด หลังงอ ถือไม้เท้า เดินงก ๆ เงิ่น ๆ 
โซเซ พ้นวัยหนุ่มสาวแล้ว ฟันหัก ผมหงอก หนังย่น ศีรษะล้าน เหี่ยว ตัวตกกระ” (องฺ.ติก. 20/890/216-217) 

จากข้อความที่กล่าวถึงคุณและโทษของวัยข้างต้นนั้น สิ่งสำคัญประการหนึ่ง ก็คือ การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์ในแต่ละวัย หากทำไม่ได้ดังที่ตนต้องการก็ทำให้จิตใจหดหู่ หรือเดือดร้อนใจ เป็นโทษที่เกิดบนพื้นฐานของ
ความประมาทพลาดพลั้งในวัย (พระครูบรรพต พัฒนาภรณ์ (ครุโก), 2557: 17-21) 
 
การประยุกต์ใช้ฆราวาสธรรมกับ 3 ช่วงวัยในครอบครัว 
 การประยุกต์ “ฆราวาสธรรม 4” กับ หน้าที่ประจำของแต่ละช่วงวัย ในครอบครัว ตามแนวพุทธปรัชญา
และจิตวิทยาร่วมสมัย โดยมุ่งเน้นการใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือฝึกตนตามบทบาทของชีวิตในแต่ละวัย ดังนี้ 

1. ปฐมวัย วัยเยาว์: วัยแห่งการเรียนรู้ผ่านความรักและแบบอย่าง 
วัยเด็ก คือ ช่วงเวลาที่จิตใจเปิดกว้างและไวต่ออิทธิพลของสิ่งแวดล้อม ทฤษฎีของ Erik Erikson ชี้ว่า เด็ก

ต้องการความมั่นคงและแบบอย่างที่ดีเพ่ือพัฒนาอัตลักษณ์ หากผู้ใหญ่แสดง “สัจจะ” และ “ขันติ” ต่อเด็ก เด็กจะ
เติบโตพร้อมความมั่นใจในตนเอง ฆราวาสธรรม 4 วัยแห่งการฝึกพ้ืนฐานจิตใจและบุคลิกภาพ คือ 

1) สัจจะ ฝึกซื่อสัตย์ต่อตนเอง กล้าพูดความจริง แม้ในเรื่องเล็กน้อย เช่น การยอมรับเมื่อทำผิด เกื้อกูลต่อ
ผู้อื่น ซื่อสัตย์กับพ่อแม่ ไม่โกหก ไม่ซ่อนความรู้สึก ทำให้เกิดความไว้วางใจ หน้าที่หลักคือ ซื่อสัตย์กับตนเอง และ
พัฒนาความซื่อตรงในคำพูดกับผู้อื่น เช่น การยอมรับความผิดเมื่อทำผิด ไม่โกหกพ่อแม่หรือครู  ในเชิงจิตวิทยา 
Erikson (1963) เด็กวัยนี้ต้องการสร้าง “ความไว้วางใจพื้นฐาน” (basic trust) ซึ่งเกิดจากการอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่
ยึดมั่นในความจริงใจ เด็กท่ีได้รับความจริงจากผู้ใหญ่ จะเติบโตเป็นผู้ที่มีความมั่นคงภายใน 

2) ทมะ ในวัยนี้ควรปลูกฝัง “ทมะ” ผ่านการฝึกระเบียบ ฝึกควบคุมอารมณ์เมื่อต้องเผชิญกับกฎเกณฑ์ 
เช่น การจำกัดเวลาเล่นมือถือ หรือเรียนออนไลน์ เกื้อกูลผู้ใหญ่ การฝึกอดกลั้นช่วยให้ไม่โต้เถียงด้วยอารมณ์กับ
ผู้ใหญ่ เป็นการเคารพผู้อื่น หน้าที่หลัก คือ ฝึกระเบียบวินัย ให้ตื่นนอนตรงเวลา ทำหน้าที่นักเรียนให้ดี เช่น ฝึก
ควบคุมอารมณ์เมื่อถูกตำหนิ ฝึกมีสมาธิในห้องเรียน ทฤษฎี Self-Regulation ในจิตวิทยาระบุว่า เด็กที่ฝึกควบคุม
ตนเองได้ดีตั้งแต่เล็ก จะมีแนวโน้มสำเร็จในชีวิตมากกว่า 

3) ขันติ ใช้ขันติ: อดทนต่อคำสอน การถูกตักเตือน และความเข้าใจผิดจากผู้ใหญ่ หน้าที่หลัก คือ อดทน
ต่อความผิดหวัง ความเหนื่อยยากในการเรียนรู้และสื่อสารกับผู้ใหญ่  เช่น อดทนเมื่อไม่ได้สิ่งที่อยากได้ ไม่ตอบโต้
ทันทีเมื่อถูกตำหนิ “ขันติ ความอดทน คือความอดกลั้น เป็นตบะอย่างยิ่ง” (ขุ.ธ. 25/184/81) ในเชิงจิตวิทยา 
พฤติกรรมของวัยรุ่นมักผันผวน การฝึกขันติจึงเสริมความมั่นคงทางอารมณ์ (Emotional Stability) ซึ่งเป็น
องค์ประกอบสำคัญของบุคลิกภาพแบบ “สมดุล”  

4) จาคะ แบ่งปันสิ่งของ ความสุข หรือเวลาให้พี่น้องหรือสมาชิกในบ้าน หน้าที่หลัก คือ แบ่งปันสิ่งของ
และพื้นที่กับพี่น้อง รับผิดชอบส่วนรวม การให้อภัยพี่น้อง เช่น ช่วยงานบ้านโดยไม่ต้องบอก แบ่งของเล่นให้ผู้อ่ืน 
“ผู้เสียสละย่อมเป็นที่รัก” หลัก “Empathy development” ในจิตวิทยาชี้ว่า การฝึกจาคะช่วยให้เด็กรู้จักเห็นใจ
ผู้อื่น เป็นรากฐานของความเมตตาและพฤติกรรมมีจริยธรรม หลักธรรมนี้เกื้อกูลวัยอื่น ด้วยการสร้างบรรยากาศ



   15 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

แห่งความน่ารัก น่าอบอุ่น ผู้ใหญ่จึงอยากให้คำแนะนำและใส่ใจมากขึ้น การมีจิตแห่งจาคะในวัยนี้ คือรากฐานของ
การไม่เอาตนเป็นศูนย์กลาง 

2. มัชฌิมวัย กลางคน: วัยแห่งการประคองครอบครัวด้วยธรรมะ 
วัยผู้ใหญ่ (วัยทำงาน พ่อแม่ ผู ้ดูแล) แกนกลางของบ้าน วัยแห่งภาระ ความรับผิดชอบ และการปลุก

ปัญญา วัยที่ต้องแบกรับภาระทั้งด้านเศรษฐกิจ อารมณ์ และความสัมพันธ์ หากขาดการฝึก “ทมะ” หรือ “ขันติ” 
อาจเกิดความเครียดสะสมและการสื่อสารที่ขาดความเข้าใจ วัยนี้จึงเปรียบเหมือนเข็มทิศ โดยเฉพาะ “สัจจะ” ที่
หมายถึงความจริงใจในบทบาทความเป็นพ่อแม่ ไม่หลอกตัวเองหรือปิดบังปัญหา และ “จาคะ” ในแง่ของการวาง
ความสมบูรณ์แบบ เช่น การยอมรับว่าลูกไม่จำเป็นต้องเป็นอย่างที่ตนต้องการ  แนวคิด “mindful parenting” 
จากจิตวิทยาร่วมสมัยสนับสนุนว่า พ่อแม่ท่ีมีสติจะสามารถสร้างพื้นที่ปลอดภัยให้ลูกเติบโตอย่างมั่นใจ คือ 

1) สัจจะ พูดจริง ทำจริง ไม่สัญญาแบบหลอกเด็ก เช่น "เดี๋ยวพาไปเที่ยว" แต่ไม่พาไป เกื้อกูลเด็กและ
ผู้สูงอายุ เป็นแบบอย่างเรื่องความตรงไปตรงมา ไม่ปิดบังกันในบ้าน หน้าที่หลัก คือ ซื่อสัตย์ต่อหน้าที่พ่อแม่-คู่สมรส 
ไม่สร้างภาพลักษณ์หลอกลวงลูก เช่น ยอมรับข้อผิดพลาดต่อบุตร ไม่โกหกลูกด้วย “ความหวังดีแบบผิดทาง” ใน
จิตวิทยาครอบครัว “Parental authenticity” คือความจริงใจของพ่อแม่ที่ส่งผลโดยตรงต่อพฤติกรรมลูก การ
หลอกตัวเอง เช่น คิดว่า “ฉันทำดีที่สุดแล้ว” โดยไม่ยอมฟังลูก อาจบั่นทอนความผูกพัน 

2) ทมะ ควบคุมอารมณ์ในยามเหนื่อยล้าหรือเจอความเครียดจากงาน ไม่ระบายใส่ลูก หน้าที่หลัก คือ ฝึก
ใจท่ามกลางความเครียด ฝึกบริหารอารมณ์และความสัมพันธ์  เช่น คิดก่อนพูดเมื่อลูกดื้อ ใช้เหตุผลมากกว่าใช้
อำนาจ การฝึกทมะช่วยให้ผู้ใหญ่ไม่ตกเป็นทาสของบทบาท เช่น พ่อแม่ท่ียอมรับตนเองว่ามีขอบเขตจำกัด จะพร้อม
เรียนรู้และเปลี่ยนแปลงมากกว่าผู้ที่พยายาม “ควบคุมทุกอย่าง” 

3) ขันต ิอดทนฟังลูกและผู้สูงวัย แม้เรื่องซ้ำ ๆ ไม่หงุดหงิดง่าย หน้าที่หลัก คือ อดทนต่อพฤติกรรมของลูก 
วัยรุ ่น หรือผู ้สูงวัยที ่เปลี ่ยนไป เช่น รับฟังโดยไม่สวนกลับ ยอมปล่อยให้ลูกลองผิดลองถูก ความอดทนใน
พระพุทธศาสนานั้นต้องเป็นความอดทนที่ประกอบด้วยสติปัญญา เป็นความอดทนที่มีความถูกต้องในทางที่ควร
อดทน แล้วจะได้รับความสุขเพราะรู้ค่าและความยินดีในความอดทน (พุทธทาสภิกขุ, 2537: 137) ในแนวจิตวิทยา 
การฝึกขันติคือการพัฒนา frustration tolerance (ความสามารถอดกลั้นต่ออารมณ์ลบ) ซึ่งเป็นหัวใจของผู้ดูแลที่มี 
“สติรู้เท่าทันอารมณ”์  

4) จาคะ เสียสละเวลา ส่วนตัว เงินทอง และความสบาย เพื่อเลี้ยงดู ดูแล พาไปหาหมอ ฯลฯ หน้าที่หลัก 
คือ เสียสละความต้องการส่วนตัวเพื่อส่วนรวม วางอัตตาในความเป็นพ่อแม่  เช่น ปล่อยให้ลูกเลือกทางชีวิตโดยไม่
บังคับ เสียสละเวลาเพื่อดูแลครอบครัว ทฤษฎี Generativity ของ Erikson (1963) กล่าวว่า ผู้ใหญ่ที่เสียสละเพ่ือ
ผู้อื่นจะรู้สึกมีความหมายและไม่ตกอยู่ใน “ความว่างเปล่า” (stagnation) ของวัยกลางคน และการใช้ฆราวาสธรรม
ของวัยนี้ เป็นเสาค้ำจุนครอบครัว ทำให้เด็กเติบโตอย่างมั่นคง และผู้สูงวัยรู้สึกมีคุณค่า 

3. ปัจฉิมวัย  วัยชรา: วัยแห่งการถ่ายทอดปัญญาด้วยใจที่ปล่อยวาง (ผู้สูงอาย ุผู้เฒ่า-ปู่ย่า) ผู้นำทางจิต
วิญญาณ “วัยแห่งการปล่อยวางและถ่ายทอดเมตตา วัยสูงอายุในพุทธศาสนาคือช่วงเวลาสำคัญของการเติบโตทาง
จิตวิญญาณ การใช้ “ขันติ” เพื่อเข้าใจการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย และจาคะ เพื่อวางภาระทางโลก จึงเป็นหัวใจ
ของการอยู่อย่างสงบ “ความแก่ มิใช่ความเสื่อมเสมอไป หากแต่เป็นฤดูที่สุกงอมของปัญญา” ผู้สูงวัยที่มี “สัจจะ” 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

16 
 

จะสามารถสื่อสารจากใจที่ปราศจากการตัดสิน โดยไม่ใช้อำนาจในการสั่งการ แต่ใช้เมตตาธรรมเป็นการแผ่พลังบวก
ให้แก่ทั้งบ้าน 

1) สัจจะ ถ่ายทอดประสบการณ์ตรงไปตรงมา ไม่หลอกเด็ก ไม่พูดเล่าเกินจริง หน้าที่หลัก คือ ซื่อสัตย์กับ
ความจริงของชีวิต วัย และความเสื่อม เช่น ยอมรับความชราด้วยใจสงบ ไม่ปฏิเสธความจริงของสังขาร ในมุมมอง
ปรัชญา Heidegger ชี ้ว ่า การยอมรับ “being-toward-death” คือการมีอยู ่แท้จริง เพราะไม่ปฏิเสธการ
เปลี่ยนแปลง การยอมรับความแก่จึงคือความกล้าหาญทางจิตวิญญาณ 

2) ทมะ อดกลั้นเมื่อรู้สึกว่าตนเองถูกมองข้ามหรือไม่ได้รับความสำคัญ หน้าที่หลัก คือ ฝึกใจไม่ยึดติดกับสิ่ง
เคยชิน ยอมรับความเปลี่ยนแปลงของลูกหลาน เช่น ปรับตัวกับเทคโนโลยีอย่างสงบ ไม่ด่าว่าวัยรุ่นอย่างอัตโนมัติ  

แนวคิด “Cognitive Flexibility” (ความยืดหยุ่นทางความคิด) ช่วยให้ผู ้สูงอายุรู ้สึกมีความสามารถ 
ปรับตัวได้ และไม่ยึดติดกับ “ยุคของตน” 

3) ขันต ิไม่เร่งเร้าให้ลูกหลานเป็นอย่างที่ตนหวัง เข้าใจโลกสมัยใหม่ หน้าที่หลัก คือ อดทนต่ออารมณ์ของ
ลูกหลาน และต่อร่างกายที่โรยรา เช่น ไม่โกรธง่าย ไม่ตำหนิคนหนุ่มสาวเมื่อคิดต่าง ความอดทนของผู้สูงวัย คือ 
ทรัพยากรทางจิตใจที่สำคัญที่สุดต่อบรรยากาศของบ้าน ในเชิงจิตวิทยาเรียกว่า “emotional wisdom” หรือ 
เมตตาที่ผ่านการสั่งสมด้วยประสบการณ์ ความอดทนให้คุณค่าและประโยชน์มาก ดังพุทธดำรัสว่า “ประโยชน์
ทั้งหลายจะงดงามได้ด้วยความสำเร็จ ไม่มีประโยชน์อื่นยิ่งกว่าขันติ” ( สํ.ส. 15/254/385) 

4) จาคะ สละความยึดติด เช่น ยอมปรับวิถีชีวิตให้เหมาะกับบ้านใหม่ หรืออนุญาตให้ลูกตัดสินใจเรื่อง
ตนเอง หน้าที่หลัก คือ วางอัตตาในความเป็นผู้นำ ยอมให้อำนาจแก่รุ่นหลัง เช่น ไม่บังคับลูกหลานให้ทำตามความ
เชื่อของตน ยินดีเมื่อรุ่นใหม่เติบโต การใช้จาคะในวัยสูงอายุ คือการเปิดทางให้รุ่นลูกได้ทำหน้าที่อย่างมีอิสระ โดย
ไม่ติดกับ “ความเป็นพ่อแม่” ที่ต้องควบคุม เกื้อกูลวัยอื่น ด้วยการให้คำปรึกษาอย่างไม่บีบบังคับ ถ่ายทอดภูมิ
ปัญญา และเป็นพยานแห่งการเปลี่ยนแปลงในครอบครัวอย่างสงบ ผู้สูงวัยที่วางใจใน “การเปลี่ยนผ่าน” จะมีจิตใจ
ที่ผ่อนคลายและเป็นแหล่งเรียนรู้ทางจิตวิญญาณให้ครอบครัวอย่างแท้จริง 

ดังนั้น “ฆราวาสธรรม 4” มิใช่แค่หลักธรรมทั่วไป แต่เป็นหลักการฝึกตนในบริบทชีวิตประจำวัน ที่เหมาะ
กับแต่ละวัยตามบทบาท ด้วยพลังของสัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ บ้านจึงไม่ใช่แค่สถานที่อยู่อาศัย หากแต่คือ 
“สถานปฏิบัติธรรมที่ใกล้ตัวที่สุด” 
 
การตื่นรู้: จุดร่วมของครอบครัวต่างวัย 
 การนำหลัก ฆราวาสธรรม 4 มาใช้เป็นเครื่องมือสร้างความเข้าใจ และเกื้อกูลกันระหว่างสมาชิกต่างวัยใน
ครอบครัว คือหัวใจสำคัญของ “ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้”  เพราะทำให้ครอบครัว
ไม่ใช่เพียงการอยู่ร่วมกันทางกาย แต่เป็นการ “อยู่ร่วมกันด้วยจิตที่มีเมตตา เข้าใจ และสนับสนุนซึ่งกันและกัน” 
การตื่นรู้ตามหลักของพุทธธรรม 

การอยู่ร่วมกันอย่างตื่นรู้ (mindful coexistence) มิใช่เพียงการอยู่ด้วยกันทางกาย แต่คือการตระหนักรู้
ถึงความแตกต่าง ความเปราะบาง และศักยภาพในการเติบโตของแต่ละวัย  3 ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมใน 3 ช่วงวัย 
คือ ปฐมวัย มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย ดังนี้ 



   17 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

1) ปฐมวัย วัยเยาว์: ผู้เรียนรู้ผ่านความรักและแบบอย่าง  
พื้นฐานของการเรียนรู้และการปลูกฝังชีวิตที่มั่นคง เด็กเรียนรู้จากการเลียนแบบมากกว่าคำสอน การมี 

“สัจจะ” และ “ขันติ” จากผู้ใหญ่ทำให้เด็กมีความมั่นคงทางอารมณ์  การให้โอกาสเด็กได้ฝึก “ทมะ” (เช่น ฝึก
หน้าที่ ฝึกควบคุมตนเอง) ปลูกรากจิตวิญญาณผ่าน “จาคะ” โดยให้เด็กรู้จักแบ่งปัน เกิดผลผลเชิงพัฒนา คือ เด็กที่
เติบโตด้วยฆราวาสธรรมจะมี “พฤติกรรมที่รับผิดชอบตนเอง” และมีความพร้อมทางจิตในการเป็นพลเมืองที่มี
คุณธรรม 

2) มัชฌิมวัย วัยกลางคน: ผู้ประคองครอบครัวด้วยธรรมะ การรับผิดชอบและการเป็นศูนย์กลางครอบครัว 
วัยของการบริหารจัดการความต่าง ความจำเป็นในการมี “ทมะ” และ “ขันติ” อย่างสูงเพื่อประคองทั้งรุ่น

พ่อแม่และรุ่นลูก การเป็นผู้ฟังและเป็นสะพานระหว่างรุ่น (Mindful Bridge) ศิลปะของ “จาคะ” คือการให้อภัย
ตัวเอง และวางสิ่งที่ไม่ควรแบก เกิดผลเชิงพัฒนา คือ ฆราวาสธรรมช่วยให้ผู้ใหญ่ไม่หลงในอัตตาของบทบาท แต่
รู้จักฝึกใจ พร้อมเป็นผู้นำครอบครัวที่มั่นคงด้วยความเข้าใจ ไม่ใช่เพียงอำนาจ 

3) ปัจฉิมวัย วัยชรา: ผู้ถ่ายทอดปัญญาด้วยใจที่ปล่อยวาง วัยแห่งการถ่ายทอดและคืนกลับสู่ตนเอง 
วัยชราควรใช้ “สัจจะ” พูดด้วยเมตตา ไม่ตำหนิ จะกลายเป็น “ธรรมทาน” “ขันติ” ช่วยให้ผู้สูงวัยอยู่

ร่วมกับคนรุ่นใหม่โดยไม่ทุกข ์“จาคะ” ในรูปของการวางภาระ วางอัตตา และให้ธรรมะเป็นของขวัญ เป็นผู้ให้ความ
มั่นคงทางใจ และแบบอย่างของความสงบ เกิดผลเชิงพัฒนา คือ ฆราวาสธรรมช่วยให้ผู้สูงวัยเป็น “ผู้นำทางใจ” แก่
ครอบครัวด้วยความสงบ ไม่ใช่ความรู้สึกเสียดายอำนาจหรือบทบาท 

4) การตื่นรู้: จุดร่วมของครอบครัวต่างวัย 
สภาวะของใจที่ตื่นรู้ (mindfulness & inner awareness) ความเข้าใจว่า “ทุกวัยต่างมีเงื่อนไขแห่งการ

เติบโตของตน” สุนทรียะแห่งความไม่สมบูรณ์ และการเรียนรู ้ระหว่างกัน ( Intergenerational Wisdom 
Exchange) เป็นการบูรณาการเพ่ือ “การเติบโตอย่างสมดุล” ทำให้บุคคลพัฒนาตนเองได้อย่างสมบูรณ์ สนับสนุน
กันอย่างเข้าใจ ไม่เบียดเบียน ไม่แย่งบทบาท เห็นสิ่งที่มีคุณค่าอยู่แล้วในตน และศักยภาพที่จะเกื้อกูลผู้อื่น ต่าง
นำมาเติมเต็ม บ้านจึงกลายเป็น “พ้ืนที่ฝึกจิต” ที่ดีที่สุด มิใช่เพียงแค่การอยู่อาศัย แต่คือ การอยู่ร่วมอย่างมีศิลปะ 

ในเชิงพุทธปรัชญา การเห็นความแตกต่างโดยไม่แยกแยะว่า “ถูก–ผิด” คือกุศลจิตที่เกิดจากปัญญา ส่วน
ในเชิงจิตวิทยา การฝึกตนให้ “รับฟังอย่างไม่มีอคติ” (nonjudgmental listening) คือทักษะที่ช่วยให้ความสัมพันธ์
มีความลึกมากขึ้น “ใจที่ตื่นรู้” การเกื้อกูลแบบพหุวัยในฆราวาสธรรม 4 คือ กลไกแห่ง “การเจริญทางใจร่วมกัน” 
ภายในบ้าน โดยมี “ใจที่ตื่นรู้” เป็นเงื่อนไขกลางในการเข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อื่น และเข้าใจธรรมชาติของชีวิตที่
เปลี่ยนแปลงไปตามวัย ปฐมวัยได้ฝึกใจ มัชฌิมวัยได้เสริมใจ และปัจฉิมวัยได้สงบใจ และทุกวัยต่างเกื้อกูลกันด้วย
สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ อย่างเป็นธรรมชาติ ดังนั้น ฆราวาสธรรม 4 ไม่ใช่เพียงหลักธรรมเพ่ือคนแต่งงาน แต่คือ
หลัก “อยู่ร่วม” ที่งดงาม การอยู่ร่วมต่างวัยจึงไม่ใช่ความขัดแย้ง แต่คือพ้ืนที่แห่งการเติบโตทางจิตวิญญาณ หากแต่
ละวัยมีใจที่ตื่นรู้ โลกในบ้านจะกลายเป็นวัดที่แท้จริง เป็นครอบครัวที่งดงามในฐานะเวทีแห่งธรรมะ 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

18 
 

 วิเคราะห์  
ในการอยู่ร่วมกันของครอบครัวต่างวัย ของปฐมวัย มัชฌิมวัย และปัจฉิมวัย หากปราศจากหลักแห่ง 

“ความเข้าใจอย่างตื่นรู้” ก็อาจกลายเป็นพ้ืนที่ของความไม่เข้าใจกัน หรือขาดความสมดุลในบทบาทชีวิต หลักธรรม 
ฆราวาสธรรม 4 ซึ่งประกอบด้วย สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ จึงเป็นเสมือน “เครื่องมือทางจิต” ที่ช่วยพัฒนาชีวิต
ของแต่ละช่วงวัยให้ดำเนินไปอย่างมีสติและเกื้อกูลซึ่งกันและกัน “ฆราวาสธรรม 4: ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยใน
ครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้” ทำให้พบว่า ฆราวาสธรรม 4 มีเอกลักษณ์ท่ีพิเศษต่อครอบครัว ดังนี้ 

1. ความเป็นธรรมชาติและเหมาะสมกับชีวิตครอบครัว (Contextual Wisdom)  
ฆราวาสธรรม 4 ไม่ใช่หลักธรรมตายตัว แต่เป็นแนวทางปฏิบัติที ่สอดคล้องกับสถานการณ์จริงในชีวิต

ครอบครัว ที่มีความหลากหลายของวัยและบทบาทต่าง ๆ ทำให้แต่ละวัยสามารถนำหลักธรรมไปปรับใช้ตาม
บทบาทและหน้าที่ของตนได้อย่างเหมาะสมและสมดุล 

2. การบูรณาการคุณค่าทางศีลธรรมเข้ากับความสัมพันธ์ในชีวิตประจำวัน (Integrated Moral Practice) 
 หลักธรรมทั้ง 4 ได้แก่ สัจจะ (ความจริงใจ) ทมะ (การฝึกใจ) จาคะ (การเสียสละ) และขันติ (ความอดทน) 

เป็นทั้งคุณธรรมส่วนบุคคลและองค์ประกอบสำคัญของความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัว  สะท้อนถึงความเชื่อมโยง
ระหว่างการพัฒนาตนเองกับการเก้ือกูลผู้อ่ืนในครอบครัวอย่างกลมกลืน 

3. ความเป็นศิลปะของการอยู่ร่วม (Art of Coexistence)  
ฆราวาสธรรม 4 ไม่ใช่แค่ข้อปฏิบัติ แต่เป็น “ศิลปะ” ที่ต้องใช้ความเข้าใจลึกซึ้งและความตื่นรู้ในใจ เพ่ือ

สร้างความสมดุลระหว่างความแตกต่างของวัยและความต้องการส่วนบุคคล ส่งเสริมให้ครอบครัวมีบรรยากาศของ
การอยู่ร่วมอย่างสันติและงดงาม 

4. การส่งเสริม ‘ใจที่ตื่นรู้’ เป็นแก่นของการปฏิบัติ (Awakened Mindfulness) 
ไม่ใช่เพียงการทำตามหลักธรรมอย่างเคร่งครัด แต่เป็นการมีสติรู้ตัวในทุกขณะขณะหนึ่งของการอยู่ร่วม 

ทำให้เกิดความเข้าใจและเมตตาต่อกันอย่างแท้จริง นำไปสู่การยอมรับในความแตกต่างและการเรียนรู้ซึ่งกันและกัน
ระหว่างวัย 
  5. การสร้างความมั ่นคงทางจิตใจและอารมณ์ในสภาวะความเปลี ่ยนแปลง ( Emotional and 
Psychological Resilience)  

ฆราวาสธรรมช่วยสร้างภูมิคุ้มกันทางใจสำหรับสมาชิกครอบครัวทุกวัย เพื่อเผชิญกับความท้าทายและ
ความเปลี่ยนแปลงในชีวิต ส่งเสริมให้ครอบครัวมีความยืดหยุ่นทางจิตใจ พร้อมเผชิญความไม่แน่นอนด้วยความสงบ
และความเข้าใจ ดังนั้น หลักฆราวาสธรรม 4 มีความพิเศษตรงที่เป็น หลักธรรมที่ใช้งานได้จริงในชีวิตประจำวัน โดย
มีความยืดหยุ่นสูง และเป็นศิลปะของการอยู่ร่วมกันอย่างตื่นรู้  ที่เน้นความสัมพันธ์ที่อบอุ่นและเติบโตไปด้วยกัน
อย่างสมดุลในครอบครัวทั้ง 3 วัย 

จากการวิเคราะห์ “ฆราวาสธรรม 4: ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้” ทำให้พบ
ศิลปะแห่งความงามของการอยู่ร่วมกันในวัยต่าง ๆ ลงที่คำว่า “HOME” เพราะ HOME = บ้าน ซึ่งนำสู่ความหมาย
แห่ง “ชีวิตครอบครัวที่งดงาม คือการผสมผสานของคุณธรรม 4 ประการที่ทำงานร่วมกันอย่างกลมกลืน”  



   19 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

 
HOME บ้านที่งดงามด้วยฆราวาสธรรม 4 

 
ในบริบทนี้ HOME ไม่ใช่แค่สถานที่ แต่เป็นพื้นที่แห่งการเติบโต เรียนรู้ และตื่นรู ้ร่วมกันอย่างลึกซึ้ง 

“คำเตือนใจทางจิตวิญญาณ” แสดงความงามใน 4 มิติ โดยเฉพาะเมื่อมองผ่านกรอบของพุทธปรัชญา จิตวิทยา 
และการพัฒนาตนภายใต้บริบทครอบครัวอย่างมีสติ การแปรรส ความงาม หรือศิลปะของ HOME ได้ดังนี้  

1. H= Harmony ในมิติแห่งความงามทางจริยธรรม (Moral-Aesthetic Goal) ศิลปะแห่ง Harmony คือ 
ความกลมกลืน “ความงามในแบบที่ครอบครัวร่วมกันสร้าง” ในวัยที่แตกต่าง สร้างความงามของความอดทน ความ
สงบ การเสียสละเวลาเพื ่อฟังกัน หรือแม้แต่การยอมรับข้อบกพร่องของกันและกัน และการอยู ่ร่วมโดยไม่
เบียดเบียน ไม่ใช่ความงามทางร่างกาย แต่เป็น “สุนทรียะแห่งการเก้ือกูล” ระหว่างวัย  

ฆราวาสธรรมเป็นจุดหมายของความงามแบบลึกซึ้ง ที่พ้นจากวัตถุและภาพลักษณ์ “ศีลธรรมคือรากฐาน
ของสันติภาพและความงามแห่งชีวิต” แต่ยังสะท้อนความงามของการเป็นมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันอย่างมีเมตตา อย่าง
เข้าใจ และเสียสละ คือหัวใจของความกลมกลืน ความงามทางใจจากการเกื้อกูลกัน ในแง่นี้ ฆราวาสธรรม 4 คือ
ศิลปะแห่งชีวิตที่งดงามในทุกวัย ในเชิงสุนทรียศาสตร์พุทธ คือ “ความงามแท้จริง อยู่ที่ใจที่เกื้อกูลอย่างกลมกลนื” 
ซ่ึงสะท้อนแนวคิดแบบ ภาวะจริยงาม (ethical aesthetics) 

2. O = Openness ในมิติแห่งการอยู่ร่วมอย่างมีความหมาย (Relational Purpose) คือศิลปะแห่ง 
Openness คือ การเปิดใจ เปิดใจรับฟัง เปิดใจเรียนรู้ซึ่งกันและกัน “เกื้อกูลและเจริญร่วมกัน” ความสัมพันธ์ อยู่
ร่วมกันอย่างเข้าใจและเสียสละโดยไม่ตัดสิน เป็นจุดเริ่มต้นของสายสัมพันธ์ที่แท้ 

ฆราวาสธรรมเป็นเป้าหมายของการเป็นสมาชิกครอบครัวที่ “เก้ือกูลและเจริญร่วมกัน” ความผูกพันที่เกิด
จากการให้มากกว่าการรับ ขันติ (ความอดทน) ไม่ใช่เพียงรับมือกับผู้อื่น แต่เป็นเป้าหมายของการอยู่ร่วมอย่าง
เข้าใจ โดยเฉพาะในสภาวะ “ต่างวัย–ต่างมุมมอง” จาคะ (การเสียสละ) คือการปล่อยวางอัตตา เพ่ือสร้างพ้ืนที่ของ
การฟัง การให้อภัย และการแบ่งปันที่แท้จริง เชิงจิตวิทยาครอบครัว คือ การเสียสละไม่ใช่การล้มเลิกตนเอง แต่คือ
การเจริญเติบโตผ่านความสัมพันธ์ (Relational Growth) ช่วยให้ครอบครัวเป็นพื้นที่ของการเจรจา ไม่ใช่ศูนย์กลาง
อำนาจแบบเดิม 

3. M = Mindfulness ในมิติแห่งการบรรลุสันติภายใน (Inner Peace) คือศิลปะแห่ง Mindfulness คือ 
“ความตื่นรู้ในทุกขณะ” จิตวิญญาณ สันติภายในแม้โลกภายนอกจะปั่นป่วน ไม่ใช่แค่การอยู่ร่วม แต่เป็นการอยู่
ด้วยสติ รู้ตัว เข้าใจบทบาทของแต่ละวัย และเห็นคุณค่าของกันและกัน คือ”สมดุลระหว่างโลกภายนอกและโลก
ภายใน” ความงอกงามภายใน ไม่ว่าคุณจะอยู่ในวัยใด 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

20 
 

ฆราวาสธรรมเป็นเป้าหมายของการมี “ใจที่สงบ แม้ชีวิตจะไม่สมบูรณ์” การฝึกตนให้อดทน ฝึกให้เสียสละ 
พูดความจริง และฝึกควบคุมใจ คือเป้าหมายของชีวิตที่มี สมดุลระหว่างโลกภายนอกและโลกภายใน เมื่อครอบครัว
ฝึกใช้ฆราวาสธรรมร่วมกัน จะไม่เพียงแค่ลดความขัดแย้ง แต่ยังสร้างสันติภายใน เป็นจุดหมายของพุทธวิถี  

4. E = Evolution ในมิติแห่งการพัฒนาตน (Self-Actualization) คือศิลปะแห่ง Evolution คือ “การ
พัฒนาและเติบโตการเติบโตทั้งภายนอก-ภายใน” บ้านไม่ใช่สถานที่หยุดนิ่ง แต่คือพ้ืนที่แห่งการเติบโตทางกายและ
จิตใจ ทั้งในมิติของตนเองและผู้อ่ืนอย่างอ่อนโยนการพัฒนาตน เติบโตอย่างมีวินัยและจริงใจ   

ฆราวาสธรรมเป็นเป้าหมายในการเติบโตภายในอย่างมีคุณธรรม สัจจะ (ความจริงใจ) คือ จุดหมายของ
ความเป็น “ตัวตนที่แท้” ในแต่ละวัย เป็นวัยรุ่นที่จริงใจ เป็นผู้ใหญ่ที่ตรงไปตรงมา และเป็นผู้สูงวัยที่มีวุฒิภาวะใน
การพูดความจริงด้วยความเมตตา ทมะ (การฝึกตน) คือ เป้าหมายของการควบคุมตนเอง ซึ่งเป็นกระบวนการของ
ชีวิตที่ไม่สิ้นสุด ในเชิงพุทธปรัชญา ทมะ คือวิถีของการฝึกสติและสัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) ซึ่งเป็นเส้นทางสู่
การหลุดพ้นจากอาสวะเบื้องต้น ทำให้แต่ละวัยรู้ตน และรู้บทบาท ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของสัมมาทิฏฐิ มุมมองที่ถูกต้อง 
 
สรุป 

ฆราวาสธรรม 4 ในบริบทของ “ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้” นั้น เราสามารถ
สรุปความเป็น “ยอด” หรือ “หัวใจ” ของหลักธรรมนี้ในหลายมิติที่สอดคล้องกับธรรมะและจิตวิทยา ได้คือ 1) มิติ
แห่ง ‘สัจจะ’ หัวใจของความจริงใจและความไว้วางใจ เป็นพื้นฐานของความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้น ไม่ว่าจะแตกต่างวัย
กันอย่างไร สัจจะจึงเป็น “เสาหลัก” ที่ทำให้การอยู่ร่วมกันไม่ล้มเหลวจากความเข้าใจผิดหรือความไม่ซื่อสัตย์  2) 
มิติแห่ง ‘ขันติ’ หัวใจของความอดทนและความเข้าใจในความแตกต่าง เป็นหัวใจของการอยู่ร่วมกันโดยไม่มีการ
บาดหมางใจ ยิ่งในครอบครัวที่มีหลายช่วงวัย ความอดทนในการรับฟังและยอมรับความแตกต่างจึงสำคัญยิ่ง  ขันติ
ช่วยให้เราไม่รีบด่วนตัดสินหรือทะเลาะ แต่เปิดพ้ืนที่ให้ความรักและการเรียนรู้เกิดขึ้น 3) มิติแห่ง ‘จาคะ’ หัวใจของ
การเสียสละและการให้โดยไม่หวังผลตอบแทนการเสียสละ คือหัวใจของการสร้างความผูกพันและการเกื้อกูลใน
ครอบครัว นี่คือหัวใจของการปล่อยวางตัวตนเพ่ือประโยชน์ร่วมกัน 4) มิติแห่ง ‘ทมะ’ หัวใจของการฝึกใจและความ
มีวินัยในตนเองการฝึกตน เป็นหัวใจของการพัฒนาตนเองในระดับจิตใจและอารมณ์ เพ่ือให้สามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน
ได้อย่างสงบสุข ทมะช่วยรักษาความสมดุลของใจ ไม่ให้มีอารมณ์โกรธเกรี้ยวหรือความเห็นแก่ตัวบังตา 

ดังนั้น “ฆราวาสธรรม 4: ศิลปะแห่งการอยู่ร่วมต่างวัยในครอบครัวด้วยใจที่ตื่นรู้ ” มีหัวใจของฆราวาส
ธรรม 4 คือ ‘การมีใจที่ตื ่นรู ้’ (Awakened Heart) การ “ตื่นรู ้” คือการมีสติรู ้เท่าทันตัวเองและผู้อื ่นในทุก
สถานการณ์เป็นการนำ สัจจะ-ขันติ-จาคะ-ทมะ มาผสานให้กลายเป็น “ศิลปะของชีวิต” ที่ไม่ใช่แค่ทำตามแต่ทำ
ด้วยความเข้าใจ และความรักจริงใจที่ตื่นรู้นี้เอง ที่เป็นแก่นแท้ของการอยู่ร่วมกันอย่างงดงามและยั่งยืน 
 
 
 
 
 



   21 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

บรรณานุกรม 
 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 11 (พ.ศ. 2555–2559), ใน“ราชกิจจา นุเบกษา”, เล่มที่ 128 
ตอนพิเศษ 152 ง ลงวันที่ 14 ธันวาคม 2554. 

พระครูบรรพต พัฒนาภรณ์ (ครุโก). (2557). การศึกษาเปรียบเทียบเรื่องวัยในศาสนาพุทธเถรวาทกับศาสนา
พราหมณ์ – ฮินดู. พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (ศาสนาเปรียบเทียบ), บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2537). ทศพิธราชธรรม. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
มหาเถรสมาคม. (2549). พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในการ

จัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ 60 ปี พ.ศ. 2549. เล่มที่ 7, 11, 15, 19, 20, 25 กรุงเทพฯ: อมรินทร์พ
ริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. เล่มที่ 1 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. พ.ศ. 2554. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: บริษัท
นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จำกัด.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 38). 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 39). 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

Erikson, E. H. (1963). Childhood and Society. New York: Norton. 
Goleman, D. (1995). Emotional intelligence: Why it can matter more than IQ. Bantam. 
Maslow, A. H.,  Motivation and Personality, (New York: Harper. 1954), pp. 87. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

22 
 

การประยุกต์ใช้หลักเมตตาธรรมกับการสร้างสันติภาพในสังคม 
Application of the Principle of Loving-kindness  

in Building Peace in Society 
 

 

บทคัดย่อ  
บทความเรื่อง “การประยุกต์ใช้หลักเมตตาธรรมกับการ

สร้างสันติภาพในสังคม” มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอความหมาย
และความสำคัญของหลักเมตตาธรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็น
คุณธรรมหลักท่ีเน้นความปรารถนาและความเมตตาอย่างแท้จริง
ต่อผู้อื่น ทั้งมนุษย์ สัตว์ และธรรมชาติ โดยไม่เลือกปฏิบัติและไม่
มีข้อจำกัดในด้านเวลาและสถานที่ เมตตาธรรมเป็นความรู้สึก
และท่าทีที่แผ่ขยายไปทั่วทั้งโลก มีเป้าหมายเพื่อสร้างความสุข
และความดีงามให้แก่สรรพสิ ่ง โดยเน้นให้มนุษย์แสดงความ
เมตตาอย่างต่อเนื่องและจริงใจ ผ่านกิจกรรมต่าง ๆ เช่น การฝึก
จิตใจด้วยวิธีภาวนาภาวนาเมตตา การแผ่เมตตา การช่วยเหลือ
ผู้อื่น การพยายามสร้างความเข้าใจและความกลมเกลียวในสังคม 
สำหรับการดำเนินชีวิตอย่างสันติสุขและเป็นธรรม ซึ่งจะช่วยลด
ความขัดแย้ง ความเกลียดชัง และความแตกแยกในสังคม 
นอกจากนี ้ ยังเน้นให้เห็นว่าหลักเมตตาธรรมสามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ใน 4 ด้านสำคัญ ได้แก่ 1) ความเข้าใจและการ
ยอมรับในความแตกต่างของแต่ละบุคคลและกลุ่มสังคม 2) การ
ให้ความช่วยเหลือและการแสดงความกรุณาอย่างจริงใจต่อผู้อ่ืน
ในทุกโอกาส 3) การส่งเสริมความกลมเกลียวและความสามัคคี
ในกลุ ่มต่าง ๆ โดยไม่แบ่งแยก และ 4) การพัฒนาจิตใจและ
จริยธรรมของตนเอง เพ่ือให้สังคมเต็มไปด้วยความเข้าใจและ
ความสุขอย่างยั่งยืน ซึ่งแนวทางดังกล่าวนอกจากจะเป็นกลไก
สำคัญในการสร้างสังคมที่สงบสุขแล้ว ยังเป็นพื ้นฐานในการ
เสริมสร้างความเข้าใจและความร่วมมือในระดับประเทศและ
ระดับโลก เพ่ือให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างสันติและมีความสุขอย่าง
แท้จรงิในทุกระดับของชีวิตและบนโลกใบนี้ 

 
 

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. นราชัย ผุยลา 
Narachai puyla 

เจ้าหน้าที่การศึกษาพระปริยัตธิรรม 
ครูโรงเรียนพระปริยัติธรรม (ครูบาลี) 

โรงเรียนพระปริยัติธรรมวัดธาตุเรณูวิทยา 
สำนักเขตการศึกษาพระปรยิัติธรรม-                     

แผนกสามัญศึกษา เขต ๑๐ 
สำนักงานการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา 

Pariyattidhamwatthartrenuwittaya School 
Educational Officer of Pali Studies 
Teacher at the Pali Studies School               

(Pali Teacher) 
Office of the Pali Studies Educational Zone, 

Section 10 
Office of Pali Studies Education,                       

Section of General Education 
E-mail : Sacoowawwa@gmail.com 

- 

คำสำคัญ : การประยกุต์ใช้, หลักเมตตาธรรม,     
การสร้างสันติภาพในสังคม 

 

Keywords : application, the principle of 
loving-kindness, social peacebuilding 

 

      Article history : 
Received : 20/06/68 
Revised   : 25/06/68 
Accepted : 27/06/68 



   23 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Abstract 
The article titled "Applying the Principle of Loving-Kindness in Building Peace within 

Society" aims to present the meaning and significance of the principle of loving -kindness in 
Buddhism. This principle emphasizes genuine benevolence and compassion towards others, 
including humans, animals, and nature, without discrimination and without limitations in terms 
of time and place. Loving-kindness is a sentiment and attitude that extends globally, with the 
goal of creating happiness and goodness for all beings. It encourages the continuous and sincere 
demonstration of compassion through various activities such as meditation practices focused on 
loving-kindness, extending kindness, helping others, and fostering understanding and harmony 
within society. These practices are essential for living a peaceful and just life and can help 
reduce conflict, hatred, and division within society. 

Furthermore, the article highlights that the principle of loving-kindness can be applied in 
four significant areas: 1) understanding and accepting individual and group differences, 2) 
providing help and showing genuine compassion to others at every opportunity, 3) promoting 
harmony and unity among groups without segregation, and 4) cultivating personal mental and 
ethical development. These approaches aim to enrich society with a deep sense of 
understanding and sustainable happiness. Not only does this serve  as a crucial mechanism for 
establishing a peaceful society, but it also lays the groundwork for enhancing understanding and 
cooperation at national and global levels, enabling humanity to coexist peacefully and 
genuinely happily in all dimensions of life on this planet. 

 
บทนำ   

เมตตาธรรมเป็นหลักธรรมอันสูงส่งและเป็นหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความ
เมตตากรุณา ความปรารถนาดีที่มีต่อผู้อื ่นในทุกระดับ ทั้งมนุษย์ สัตว์ และสิ่งแวดล้อมอย่างไม่มีเงื ่อนไขหรือ
ข้อจำกัดใด ๆ หลักธรรมนี้ไม่ใช่เพียงแค่ความรู้สึกชั่วคราวหรืออารมณ์ชั่ ววูบ แต่เป็นคุณสมบัติที่ลึกซึ้งและมั่นคง
ของจิตใจที่แสดงออกด้วยความจริงใจอย่างต่อเนื่อง โดยมีเป้าหมายเพื่อสร้างความสุข ความสงบสุข และความ
เข้าใจอันแท้จริงในสังคม ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของความเป็นอยู่ร่วมกันอย่างสันติและยั่งยืนในระดับโลก (ตชิ นัท 
อันห์, 2543) 

ในบริบทของสังคมยุคปัจจุบันที่เต็มไปด้วยความแตกแยก ความเกลียดชัง และความขัดแย้งที่เกิดขึ้นใน
หลายระดับ หลักเมตตาธรรมจึงเป็นแนวทางที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อสร้างความเข้าใจและความกลมเกลอ
มาทำลายกำแพงของอคติและความไม่เข้าใจ ทั้งนี้ เพราะเมตตาไม่ใช่เรื่องของความรู้สึกเพียงชั่วคราวเท่านั้น แต่
เป็นท่าทีและแนวคิดที่สามารถส่งเสริมให้มนุษย์มีความเอื้ออาทรต่อกันอย่างจริงใจ จนกลายเป็นความปรารถนาที่
จะมองเห็นผู้อื่นมีความสุขและปลอดทุกข์ในทุกสถานการณ์  การฝึกฝนและปฏิบัติหลักเมตตาธรรมจึงไม่ใช่เรื่องที่

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

24 
 

ควรละเลยในยุคที่ความเข้าใจและความร่วมมือเป็นสิ่งสำคัญที่สุดในการดำรงอยู่ของมนุษยชาติ หลักธรรมนี้ช่วยให้
เราสามารถพัฒนาจิตใจ สร้างความเข้าใจและความกลมเกลอันซึ่งกันและกัน รวมทั้งเป็นกลไกสำคัญในการลด
ความรุนแรง การแก้ไขความขัดแย้ง และสร้างสังคมที่เต็มไปด้วยความสุขและความสงบสุขในทุกระดับ โดยเริ่มจาก
การละความคิดและอารมณ์ด้านลบ เช่น ความโกรธ ความเกลียดชัง ความอิจฉาริษยา รวมถึงอุปสรรคทางด้าน
จิตใจอื่น ๆ อย่างตั้งใจและไม่ละเลย จนสามารถสร้างจิตใจที่เมตตาและกรุณาอย่างแท้จริง ซึ่งจะเป็นรากฐานของ
สังคมท่ีมีความเข้าใจ การให้อภัย และความเคารพซึ่งกันและกัน (พระมหาบุญเรียน ปภงฺกโร (พิลาพันธ์). 2558)  

ดังนั้น บทความนี้จะเป็นการเสาะแสวงหาและนำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับความหมาย ความสำคัญ และหลัก
ปฏิบัติของเมตตาธรรมในพระพุทธศาสนา รวมถึงการประยุกต์ใช้หลักธรรมนี้ในชีวิตประจำวันเพ่ือสร้างสรรค์สังคม
ที่เต็มไปด้วยความเข้าใจ อันเกิดจากความเมตตาและความกรุณาอย่างแท้จริง กา รนำหลักเมตตาธรรมมา
ประยุกต์ใช้ในชีวิตไม่เพียงแต่จะสามารถเสริมสร้างความเข้าใจและความกลมเกลอันตรายในระดับบุคคลและสังคม
เท่านั้น แต่ยังสามารถเป็นกลไกสำคัญในการสร้างความสันติและความสุขที่มั่นคงในระดับประเทศและระดับโลก 
โดยเน้นให้เห็นถึงความสำคัญของการสร้างจิตใจที่ เต็มเปี่ยมด้วยคุณธรรมและความเมตตา จนกลายเป็นพลังอัน
สำคัญในการผลักดันให้มนุษย์สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข บนบนโลกใบนี้อย่างแท้จริง 

 
หลักเมตตาธรรมในทางพระพุทธศาสนา 

ความหมายของเมตตาธรรม 

เมตตา หมายถึง ความมีน้ำใจเยื่อใยไมตรีต่อกันฉันมิตร ความปรารถนาอยากให้สรรพชีพ สรรพสัตว์ มี
ความสุข ความรู้สึก รักใคร่ไยดีที่มีต่อคน สัตว์ ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม และต่อโลก 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2553) ได้อธิบายไว้ในหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวล
ธรรม คำว่า "เมตตา" มีความหมายที่ลึกซึ้งและกว้างขวาง ซึ่งไม่ใช่เพียงความรักในลักษณะอารมณ์ชั่วคราว แต่เป็น
ความรู้สึกและท่าทีที่แผ่ขยายออกไปอย่างไม่มีข้อจำกัดในด้านของเวลาและสถานที่ สำหรับเป็นธรรมชาติและ
คุณสมบัติของจิตใจที่พร้อมจะตอบรับและอ่อนโยนต่อความทุกข์ของผู้อ่ืน โดยเนื้อหาหลักประกอบด้วย 

1. ความรักและความปรารถนาดี เป็นความรู้สึกท่ีมีความหวังดีต่อผู้อ่ืนอย่างจริงใจ โดยไม่หวังผลตอบแทน 
ขณะเดียวกันก็ต้องการให้ผู้อ่ืนได้พบความสุขและความเจริญในชีวิต 

2. จิตอันแผ่ไมตรี หมายถึง จิตใจที่เปิดกว้างและอ่อนโยน พร้อมที่จะรับรู้และแสดงความเอ้ืออาทรต่อผู้อ่ืน
อย่างเต็มใจ ไม่ใช่ความมีน้ำใจในบางเวลา แต่เป็นลักษณะที่อยู่ในจิตใจอย่างสม่ำเสมอและต่อเนื่อง 

3. คิดประโยชน์แก่มนุษย์และสัตว์ทั่วหน้า หมายถึง การลงมือกระทำหรือคิดในแง่ของความดีต่อผู้อ่ืน 
รวมทั้งสัตว์ ซึ่งเป็นการบูรณาการความเมตตาให้ครอบคลุมทุกสิ่งชีวิต การให้ความรักและความปรารถนาดีนี้ไมไ่ด้
จำกัดเพียงกลุ่มบุคคลใดกลุ่มหนึ่ง แต่เป็นการขยายความเข้าใจและความรู้สึกไปยังทุกชีวิตและทุกสรรพสิ่งในโลก 

4. ความเมตตาในเชิงปฏิบัติและจิตวิญญาณ นอกจากจะเป็นความรู้สึกแล้ว ยังเป็นแนวทางในการดำเนิน
ชีวิตที่เน้นความเอ้ืออาทร การให้อภัย การช่วยเหลือผู้อื่นในยามทุกข์ และการมีเมตตาด้วยความจริงใจ ซึ่งเป็นหนึ่ง
ในอุดมคติของพระพุทธศาสนา 



   25 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

การมีเมตตาเช่นนี้ จึงเป็นพื้นฐานของความสุขทั้งในระดับส่วนบุคคลและในสังคม โดยเป็นคุณธรรมที่ช่วย
สร้างสรรค์ความเข้าใจ การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และเป็นการพัฒนาจิตใจให้ก้าวสู่ความบริสุทธิ์และความดีอย่าง
แท้จริง 

สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (2548) ในหนังสือ “ฉันเข้าใจสรรพสิ่งเพราะฉันรัก” ความหมายของคำว่า “ความ
รัก” เป็นแนวคิดเชิงบวกที่เน้นความดีในตัวเอง เป็นความรู้สึกและอารมณ์ที่เกิดขึ้นในจิตใจมนุษย์อย่างเป็น
ธรรมชาติและแท้จริง ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าความรักไม่ใช่เพียงความรู้สึกชั่วคราวหรือสิ่งที่เ กิดจากแรงบันดาลใจ
ภายนอกเท่านั้น แต่เป็นคุณสมบัติที่ซ่อนอยู่ในจิตใจ เป็นความดีที่แผ่ออกมาจากภายในและสามารถแสดงออกผ่าน
กิริยาจิตต่าง ๆ ได ้นอกจากนี้ ยังระบุว่า ความรักแท้เกิดข้ึนที่ใจ เป็นผลมาจากคุณสมบัติของจิต ซึ่งมีบทบาทสำคัญ
ในกระบวนการของจิตใจมนุษย์ที ่สามารถแสดงออกและดำรงอยู ่ได้ตลอดเวลา การเป็นหนึ่งในเจตสิก 52 
หมายความว่า ความรักเป็นอารมณ์หรือคุณสมบัติของจิตที่เกิดขึ้นโดยธรรมชาติ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งในระบบของ
ธรรมชาติของจิตวิญญาณตามหลักพระพุทธศาสนา สาระสำคัญและแกนกลางของความรักในแนวคิดนี ้คือ 
“ฉันทะ” ซึ่งหมายถึง ความพอใจ ความชื่นชอบและความพึงพอใจในสิ่งที่รัก สิ่งนี้เป็นตัวแปรที่สำคัญและเป็น
รูปแบบของความรัก ซึ่งทำให้เกิดความแน่วแน่และความผูกพันในใจ โดย “ฉันทะ” เป็นความรู้สึกที่มีความพึง
พอใจอย่างลึกซึ้งและส่งผลให้ความรักสามารถดำรงอยู่และแสดงออกอย่างต่อเนื่อง  ดังนั้นความรักไม่ใช่เพียง
อารมณ์หรือความรู้สึกชั่วคราว แต่เป็นความดีในตัวเอง เป็นคุณสมบัติของจิต ที่มีรากฐานอยู่ที่ความพอใจและความ
ชื่นชอบ ซึ่งถูกบรรจุอยู่ในกระบวนการของธรรมชาติของจิตใจมนุษย์ และเป็นแรงผลักดันที่สำคัญในการดำเนินชีวิต
อย่างมีความหมายและความสุขในแบบที่แท้จริงพระ 

พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) (2552) ได้เขียนหนังสือเรื่อง “อยู่กันด้วยความรัก” 
แนวคิดของการดำเนินชีวิตด้วยความรักนั้น เป็นหลักการที่เน้นให้บุคคลอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างร่มเย็นและมี
ความสุข โดยการมีความรักในหน้าที่ ความรับผิดชอบต่อตนเองและผู้อื ่น เช่น รักครอบครัว รักเพื่อนบ้าน รัก
ประเทศชาติ ซึ่งหมายความว่าไม่ว่าจะอยู่ในฐานะใดก็ตาม ควรมีความเคารพและรักสิ่งที่ตนเองเกี่ยวข้องด้วยความ
เสียสละและอุตสาหะ คำว่า “รักหน้าที่” หมายถึง การให้ความสำคัญและปฏิบัติภารกิจหน้าที่ของตนเองอย่าง
เต็มที่ ด้วยความตั้งใจจริงและจิตใจที่ดี เพื่อสร้างความเจริญงอกงามให้แก่ตนเองและผู้อื่น การรักครอบครัว คือ 
การมีความเอื ้ออาทรต่อสมาชิกในครอบครัว รักษาความสามัคคีและดูแลซึ ่งกันและกันเป็นอย่างดี  ส่วนรัก
ประเทศชาติ เป็นความรู้สึกภาคภูมิใจและมีความรับผิดชอบต่อสังคมและชาติบ้านเมือง ต้องพร้อมที่จะเสียสละ ทั้ง
แรงกายและแรงใจ เพื่อให้ประเทศชาติเติบโตและมั่นคง โดยมีจิตใจที่เสียสละ อดทน และมีน้ำใจเป็นหลัก  ดังนั้น
การสอนให้คนเรามีความรักที่ไม่ได้เป็นแค่ความรู้สึกในใจเท่านั้น แต่เป็นความรักที่แสดงออกผ่านการกระทำใน
ชีวิตประจำวัน ด้วยความเสียสละและอดทน ซึ่งจะนำไปสู่ความเข้าใจและความสามัคคีในสังคม อันเป็นพื้นฐาน
สำคัญของการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและมีความสุขอย่างยั่งยืน 

ความสำคัญของเมตตาธรรม 
เมตตาเป็นองค์ธรรมสำคัญในพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน จนอาจกล่าวได้ว่าเป็นหลักธรรมที่เป็นสากล ซึ่งมี

ปรากฏอยู่ในหลักธรรมคำสอนของศาสดาสำคัญของโลกทุกพระองค์ ตลอดถึงเป็นจริยธรรมสากลที่ปวงปราชญ์ราช
บัณฑิตและปัญญาชนทั่วโลกต่างเห็นตรงกันว่า เป็นคุณธรรมซึ่งจะขาดเสียไม่ได้ใน หมู่มนุษยชาติ มนุษยชาติขาด

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

26 
 

น้ำไม่ได้ฉันใด โลกก็ขาดเมตตาไม่ได้ฉันนั้น ในพุทธศาสนาเอง พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับ “เมตตาธรรม” 
เป็นอันมาก ดังปรากฏว่าทรงเน้นย้ำหลักธรรมเรื่องเมตตาไว้ในหมวดธรรมต่างๆ มากมาย ทั้งในฐานะหลักธรรมที่
พึงปฏิบัติเฉพาะเรื่อง เฉพาะกรณี (การแผ่เมตตา ซึ่งเป็นกิจส่วนบุคคล) หรือหลักธรรมที่พึงปฏิบัติเพื่อบูรณาการกับ
หลักธรรมข้ออื่นๆ (พรหมวิหารธรรม 4) ตลอดถึงเป็นหลักธรรมสำหรับผ่อนพักอย่างเป็นสุขอยู่ในปัจจุบันขณะ 
(เมตตาพรหมวิหาร) 

ในพุทธธรรม เราจะพบคำสอนเรื่องเมตตากระจายอยู่ในหมวดธรรมต่างๆ มากมาย โดยมีจุดมุ่งหมายหรือ
จุดเน้นที่ต่างกันไปตามสภาพแวดล้อม หรือตามความจำเป็นที่เมตตาธรรมจะต้องไป เชื่อมโยงหรือสนับสนุน
หลักธรรมข้ออ่ืนๆ เมตตาธรรมที่ปรากฏในระบบพุทธธรรมหรือในสารบบพุทธศาสนา เช่น  

เมตตาในฐานะเป็นหนึ่งในบารมี 10 
บารมี หมายถึง คุณธรรมอันยิ่งยวดที่ผู้เป็นพระโพธิสัตว์จะต้องบำเพ็ญให้ครบบริบูรณ์ ทั้งสามระดับ คือ 

ระดับต้น (บารมี) ระดับกลาง (อุปบารมี) ระดับสูงสุด (ปรมัตถบารมี) บารมีดังกล่าวนี้ มี 10 ประการ (พระพรหม
คุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2559) คือ  

1. ทานบารม ี
2. ศีลบารมี 
3. เนกขัมมบารมี 
4. ปัญญาบารมี 
5. วิริยบารมี 
6. ขันติบารม ี
7. สัจจะบารม ี
8. อธิษฐานบารมี 
9. เมตตาบารม ี
10. อุเบกขาบารมี 
เมตตาในฐานะเป็นพรหมวิหารธรรม 
พรหมวิหาร 4 หมายถึง คุณธรรมสําหรับเป็นที่อยู่ของจิตใจแห่งพรหม คือผู้ใหญ่หรือผู้ประเสริฐ เป็นธรรม

เป็นที่อยู่ซึ่งมีท้ังความดีและความสุข โดยให้ผู้ปฏิบัตินําไปใช้ดังนี้ขั้นแรกให้ปฏิบัติด้วยจิตคิดเกื้อกูลแผ่ออกไปในสัตว์
บุคคลทั้งหลาย คือ  

(1) เมตตา ปรารถนาให้คนและสัตว์เป็นสุข 
(2) กรุณา ปรารถนาให้คนและสัตว์พ้นจากความทุกข์ 
(3) มุทิตา พลอยยินดีในคราวที่ผู้อ่ืนมีความสุขความเจริญ 
(4) อุเบกขา ความวางใจเป็นกลางเมื่อเห็นบุคคล/สัตว์กำลังเสวยผลแห่งกรรมที่ตนเป็นคนก่อไว้เองๆ 

(สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช, (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2543) 
 
 



   27 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

เมตตาในฐานะเป็นอัปปมัญญา 
หลักพรหมวิหารธรรม 4 ประการที่กล่าวมาข้างต้น เป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่เน้นความเมตตา กรุณา 

มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งเป็นคุณธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสุขสงบและเป็นธรรม โดย
เมื่อปฏิบัติไปอย่างเต็มที่และไม่แบ่งแยกออกเป็นกลุ่ม ก็ดูเหมือนจะขยายออกไปไร้ขอบเขต ไร้พรมแดน ซึ่งเรียกว่า 
“อัปปมัญญา” หมายถึง ความไม่มีประมาณและไม่มีข้อจำกัดในการแผ่เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ไปยัง
สรรพสิ่งทั้งปวงทั่วทั้งจักรวาล แต่ละประการมีความหมายและการปฏิบัติที่สำคัญดังนี้ 

1. เมตตา เป็นความปรารถนาดีและความหวังดีให้ผู้อื่นทั้งคนและสัตว์ได้พบกับความสุขอย่างเสมอภาคกัน 
โดยไม่เลือกปฏิบัติและไม่มีเงื่อนไข เมื่อแผ่เมตตาอย่างไร ก็ให้ความรู้สึกเช่นเดียวกันกับทุกสิ่งมีชีวิตในโลกนี้ 

2. กรุณา เป็นความปรารถนาให้ผู้อื่นหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงอย่างเสมอภาคกัน ไม่ว่าจะเป็นความ
ทุกข์ทางร่างกาย จิตใจ หรือจิตวิญญาณ ให้ความเมตตาและความเสียสละนี้เปรียบเสมือนการเป็นพี่เลี ้ยงใน
ช่วงเวลาที่เขากำลังทุกข์ร้อน เพ่ือให้เขาพ้นจากความทุกข์เหล่านั้น 

3. มุทิตาเป็นความชื่นชมยินดีในความสำเร็จของผู้อื่น ทั้งความสุขและความเจริญก้าวหน้าในด้านต่าง ๆ 
โดยไม่รู้สึกอิจฉาหรือมีความรู้สึกเสียดาย เมื่อผู้อื่นมีความสุขหรือประสบความสำเร็จ ก็ยินดีและปลื้มใจอย่างเต็ม
เปี่ยมในใจของตนเอง เพราะเห็นว่านั่นคือความสุขของเขา เป็นการแสดงความเสียสละและจิตใจที่เต็มเปี่ยมด้วย
ความเป็นมิตร 

4. อุเบกขาเป็นความวางใจและความเป็นกลางเมื่อเผชิญกับผลของกรรม ไม่ว่าจะเป็นบุคคลใดก็ตามที่
กำลังเสวยผลของกรรมที่ตนก่อไว้ ให้วางใจอย่างไม่ยินดีหรือเสียดาย เห็นทุกส่วนเป็นธรรมชาติของชีวิตและไม่รู้สึก
หวั่นไหวหรือผูกพันเกินไป ยิ่งกว่านั้น เป็นการปล่อยวางและยอมรับอย่างสงบ เสมอกันในทุกสถานการณ์อย่างเป็น
ธรรม (พระมหาปรีชา ปริญาณจารี (หลักโคตร), 2545) 

เมตตาในฐานะเป็นเมตตากรรมฐาน 
การฝึกจิตโดยใช้ “กรรมฐาน” ซึ่งเป็นวิธีการทำสมาธิในพระพุทธศาสนา สามารถนำเมตตาเป็นอารมณ์

ของจิตได้เป็นอย่างดี ซึ่งเรียกกันว่า “ผู้เจริญเมตตากรรมฐาน” คือ ผู้ที่ฝึกจิตโดยเน้นการแผ่เมตตาออกไปยังผู้อ่ืน  
การเจริญกรรมฐานด้วยเมตตานั้น จะทำให้จิตใจเกิดความสงบและบริสุทธิ์ขึ้นอย่างมาก สัมฤทธิผลสูงสุดของการ
ฝึกนี้จะเกิดขึ้นเมื่อเราสามารถแผ่เมตตาไปยังบุคคลทั้ง 4 จำพวกโดยปราศจากการเลือกท่ีรักมักท่ีชังอย่างสิ้นเชิง ซึ่ง
ได้แก่: 

1. ตนเอง  รักและดูแลตัวเองด้วยความเมตตา 
2. คนอันเป็นที่รัก  คนที่เรารู้สึกชื่นชมและผูกพัน 
3. คนเป็นกลาง  คนที่เราไม่รู้สึกชอบหรือเกลียดเฉพาะเจาะจง 
4. คนที่ตนเกลียดชัง  บุคคลที่เราเคยรู้สึกโกรธหรือไม่พอใจ 
โดยเมื่อผู้ฝึกสามารถวางใจและให้เมตตาแก่ทั้งสี่กลุ่มนี้อย่างเสมอภาค ไม่แบ่งแยก ก็จะเป็นการเจริญ

เมตตาชนิดไร้พรมแดน ซึ่งสามารถขยายออกไปได้ไกลถึงระดับสากลและเทวดา ทุกสิ่งมีชีวิตทั้งในโลกและบน
สวรรค์ จนถึงจิตใจสูงสุดที่เต็มเปี่ยมด้วยความรัก ความเมตตา และความห่วงใยอย่างไม่มีข้อจำกัด การฝึกแบบนี้ 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

28 
 

นอกจากจะช่วยให้จิตใจสงบสุขและเต็มไปด้วยความกรุณาแล้ว ยังเป็นวิธีที่ช่วยสร้างความเข้าใจและความกลม
เกลาที่จะส่งผลให้เกิดความสงบในสังคมและโลกใบนี้อย่างแท้จริง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) 

เมตตาในฐานะเป็นสื่อสมานไมตรี 
มนุษย์ที่เต็มไปด้วยกิเลสและอคติ 4 ประการ ได้แก่ ความลำเอียงเพราะรัก (รักเกินพอดี) , ความลำเอียง

เพราะชัง (เกลียดชังใคร), ความลำเอียงเพราะหลง (หลงผิดในสิ่งผิด), และความลำเอียงเพราะกลัว (กลัวสิ่งไม่ดี) 
เป็นอุปสรรคใหญ่ที่กั้นขวางไม่ให้เราสามารถอยู่ร่วมกันด้วยความรักและความสมัครสมานสามัคคีได้ ม่านของอคติ
เหล่านี้เป็นตัวการที่ทำให้เกิดความเข้าใจผิด การเกลียดชัง ความโกรธ การริษยา และความเบียดเบียนซึ่งกันและ
กัน นำไปสู่ความขัดแย้งและความแตกแยกในสังคม อย่างไรก็ตาม เมื่อมนุษย์สามารถยกจิตใจให้สูงขึ้น มองเห็นว่า
ทุกคนบนโลกใบนี้ ล้วนแล้วแต่เป็น “มิตรร่วมโลก” กันทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา วัฒนธรรม เพศ ผิว 
หรือพันธุ์ไหนก็ตาม หากเรามองด้วยสายตาที่เปี่ยมด้วยเมตตาและความเป็นมิตร อคติทั้ง 4 ก็จะค่อยๆ หายไป 
กลายเป็นความเข้าใจและเห็นใจซึ่งกันและกัน ส่งผลให้เกิดความร่วมมือและความกลมกลืนกันในสังคม การฝึกใจ
ให้สูงขึ้นนี้ เป็นเรื่องที่สามารถสร้างได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งผ่านการแผ่เมตตา ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญในแนวทางของ 
กรณียเมตตสูตร ให้เราฝึกแผ่เมตตาอย่างไม่เลือกปฏิบัติ ตั้งแต่บุคคลในครอบครัว ไปจนถึงเทวดา สรรพสัตว์ และ
สิ่งมีชีวิตทั้งหลาย โดยไม่แบ่งแยกว่าคนไหนดีหรือไม่ดี ด้วยจิตใจที่เป็นกลางและเต็มเปี่ยมด้วยความปรารถนาดี  
การแผ่เมตตานี้ ควรทำด้วยจิตอ่อนโยนและละมุนละไม ปราศจากความวิหิงสา (ความโหดร้ายรุนแรง) หรือความ
พยาบาท จงตั้งใจให้ความปรารถนาดีของเรานั้นแพร่กระจายไปสู่สรรพชีวิตทั้งปวง เพ่ือให้พวกเขาเหล่านั้นพ้นจาก
ทุกข์ภัยทั้งปวง เช่น ความเจ็บป่วย ความทุกข์ ความเสนียดจัญไร แล้วเผื่อแผ่ความเมตตา ความกรุณาอย่างไม่เลือก
ปฏิบัติ เป็นเสมือนมารดาที่ปรารถนาให้บุตรน้อยของตนอยู่รอดอย่างสุขสบายและสงบสุขตลอดไป ดังนั้น การฝึก
ใจให้สูงขึ้นด้วยการแผ่เมตตานั้น ช่วยให้เราก้าวผ่านอคติทั้งสี่และความโลภ โกรธ หลงที่เป็นอุปสรรคในการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติสุข ด้วยความปรารถนาดีและความเมตตาอย่างแท้จริง เราจะสามารถสร้างสังคมที่เต็มไปด้วย
ความเข้าใจและความกลมเกลา ซึ่งเป็นพื้นฐานของความสุขและสันติภาพในโลกนี้  (พระมหาสมจินต์ วันจันทร์, 
2548) 

เมื่อเราฝึกแผ่เมตตาจนสามารถแผ่พลังงานแห่งความรัก ความปรารถนาดี ความมีไมตรีจิตไปยัง สรรพชีพ 
สรรพสัตว์ ด้วยความรู้สึกดังหนึ่งแม่แผ่ความรักความหวังดีให้ลูกน้อยกลอยใจได้สำเร็จเช่นนี้แล้ว เมื่อนั้นแหละ เรา
ย่อมจะได้ชื่อว่าเป็นผู้อยู่ด้วยเมตตาพรหมวิหาร เป็นผู้มีใจแช่มชื่นเบิกบานอยู่ด้วยรักแท้ และเป็นผู้ที่จะสามารถ
สร้างสรรค์บันดาลโลกทั้งผองให้เป็นพี่น้องกันได้อย่างแท้จริง เมตตาที่ฝึกภาวนาหรืออบร่ำไว้ในใจจนฉ่ำชื่นรื่นรมย์
อยู่เป็นนิตย์นิรันดร์นั้น แท้จริงแล้วก็คือรากฐานแห่งสันติภาพอันถาวรที่จะ กลายเป็นหลักประกันสันติภาพของมวล
มนุษยชาติโดยรวมสืบไป 

 
หลักการสร้างสันติภาพในสังคม 

สันติภาพเป็นภาวะที่เรียบง่ายแต่ลึกซึ้ง ซึ่งหมายถึงความสงบสุขและความสุขในจิตใจและในสังคมโดยรวม 
โดยมีคุณสมบัติคือไร้ความขัดแย้งและไร้สงคราม ซึ่งแตกต่างจากความสงบในแง่มุมเดียวที่อาจเกิดขึ้นจากความ
กลัวหรือการบังคับ แต่สันติภาพแท้จริงเป็นผลมาจากการค้นหาความจริงและความเข้าใจซึ่งกันและกันมากกว่า 



   29 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

การอยู่ร่วมกันด้วยความเคารพและความเข้าใจ ทำให้เกิดความสมานฉันท์และความสงบสุขในระดับต่าง ๆ ตั้งแต่
ระดับบุคคล ครอบครัว ชุมชน จนถึงประเทศและโลกใบใหญ่ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542) ดังนี้  

ความเปลี่ยนแปลงของสันติภาพตามบริบท 
นัยยะของสันติภาพนั้นเปลี่ยนแปลงได้ตามบริบททางภูมิภาค สังคม ประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา และ

สาขาวิชาชีพต่าง ๆ เช่นในบางพื้นที่ซึ่งเป็นชุมชนเกษตรกรรม การขัดแย้งเรื่องทรัพยากรธรรมชาติเกิดขึ้นเป็น
ธรรมดา เนื่องจากทรัพยากรมีจำนวนจำกัดและเป็นสิ่งที่ทุกฝ่ายต้องการใช้ประโยชน์อย่างเต็มที่ เมื่อมีการเจรจา
เพื่อแบ่งปันผลประโยชน์อย่างเป็นธรรม มุ่งให้เกิดความสมดุลกันในที่สุดก็สามารถนำไปสู่สันติภาพได้ ซึ่งก็คือการ
จัดสรรทรัพยากรและผลประโยชน์อย่างลงตัวและเป็นธรรม โดยเรียกกลไกนี้ว่า “สาธารณโภคี” ซึ่งหมายถึง
ผลประโยชน์สาธารณะที่ทุกคนควรได้รับโดยเท่าเทียมและสมเหตุสมผล ในอีกแง่มุมหนึ่งบางพื้นที่หรือกลุ่ม โดยที่
วัฒนธรรมมีความเข้มแข็งมากและไม่ยอมรับวัฒนธรรมอื่น การรับวัฒนธรรมใหม่จากสื่อสารไร้พรมแดนทำให้เกิด
การผสมผสานและเปิดรับความแตกต่าง ส่งผลให้วัฒนธรรมท้องถิ่นมีความยืดหยุ่นและอยู่รอดได้ในยุคของการ
เชื่อมโยงกันทั่วโลก  

ความสำคัญของสันติภาพในด้านสงครามและทรัพยากร 
ในระดับประเทศ เมื่อเกิดสงครามขึ้น ก็ทำให้เกิดการสูญเสียทั้งทรัพยากร ธรรมชาติ ชีวิตของผู้คนและ

ความมั่นคงของชาติ การที่ประสบการณ์และความรุนแรงในสงครามสอนให้มนุษย์เห็นโทษของความรุนแรงนั้น จึง
เป็นแรงผลักดันให้มีการยุติการใช้อาวุธและสงคราม รวมถึงการเจรจาเพื่อหาข้อตกลงและสร้างความเข้าใจร่วมกัน 
ซึ่งไม่ใช่เพียงการหยุดยิงเท่านั้น แต่รวมถึงการฟื้นฟูความร่วมมือและความเชื่อมั่นระหว่างประเทศ ซึ่งความเข้าใจ
และการปรองดองนี้เองเป็นรากฐานสำคัญของสันติภาพระหว่างประเทศ 

สันติภาพในด้านศาสนาและความแตกต่างทางความเชื่อ   
แม้ในศาสนาเดียวกันก็อาจเกิดความขัดแย้งขึ้นจากการตีความแตกต่างของแนวคิด ทัศนคติ หรือศีลธรรม 

ตัวอย่างเช่น ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึงความเห็นที่ตรงกันในเรื่องความเชื่อหรือมุมมองที่มีเหตุผลรองรับ และ
สีลมัญญตา คือความเสมอภาคในเรื่องของศีลธรรมและจริยธรรม ซึ่งเมื่อนำมาประยุกต์ใช้กับความร่วมมือและ
ความเข้าใจ ความแตกต่างเหล่านั้นก็จะกลายเป็นโอกาสให้เกิดการยอมรับและสร้างสรรค์ความร่วมมือ ยิ่งไปกว่า
นั้น การอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความแตกต่างนี้ จำเป็นต้องปรับทัศนคติและเปิดใจ ยอมรับในความแตกต่างของกัน
และกัน เพ่ือให้เกิดความสงบสุขอย่างแท้จริง 

บทเรียนและแนวทางสู่สันติภาพ   
การสร้างสันติภาพนั้นไม่ใช่เพียงแค่รอให้เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ แต่ต้องอาศัยความพยายามและความ

เข้าใจในหลายระดับ ทั้งในระดับบุคคล ชุมชน และระดับประเทศ โดยเริ่มจากการเปลี่ยนมุมมองและทัศนคติของ
แต่ละบุคคลให้มุ่งเน้นความเข้าใจและความอดทนมากข้ึน การปลูกฝังคุณค่าแห่งความร่วมมือและการยอมรับความ
แตกต่างเป็นพื้นฐานสำคัญ เช่นเดียวกับการส่งเสริมความรู้ ความเข้าใจในเรื่องวัฒนธรรมและศาสนา เพื่อสร้าง
ความเข้าใจและเคารพซึ ่งกันและกันในทุกกลุ ่มคน นอกจากนี้ การส่งเสริมการเจรจาและการสื ่อสารอย่าง
สร้างสรรค์เป็นอีกแนวทางหนึ่งที่จะช่วยลดความขัดแย้งและสร้างความสงบสุขในสังคม การเปิดโอกาสให้กลุ่มต่าง 
ๆ ได้แสดงความเห็นและรับฟังความคิดเห็นของผู้อื่นอย่างเสรีและเป็นธรรม จะช่วยให้เกิดความเข้าใจที่ลึกซึ้งขึ้น

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

30 
 

และลดช่องว่างความไม่เข้าใจในระดับต่าง ๆ   ในระดับประเทศและระหว่างประเทศ การมุ่งเน้นในความร่วมมือ
และการพัฒนากลไกการแก้ไขข้อขัดแย้งอย่างสันติ เช่น การเจรจาทวิภาคี การใช้กลไกทางกฎหมายและสัญญา
ระหว่างประเทศ เป็นกุญแจสำคัญในการสร้างสังคมโลกท่ีสงบสุขและยั่งยืน ดังนั้น การสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนยัง
ต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วนของสังคม รวมถึงองค์กรระหว่างประเทศ นักการศึกษา นักการเมือง และ
ประชาชนทุกคน การปลูกฝังแนวคิดเรื่องความเป็นมนุษย์และความเท่าเทียมกันเป็นพ้ืนฐานสำคัญ ที่จะผลักดันให้
สังคมเดินไปข้างหน้าบนเส้นทางของความสันติอย่างแท้จริง และสร้างโลกที่เต็มไปด้วยความสุขและความเข้าใจอัน
ยั่งยืน 

 
การประยุกต์ใช้หลักเมตตาธรรมกับการสร้างสันติภาพในสังคม 

การประยุกต์ใช้หลักเมตตาธรรมกับการสร้างสันติภาพในสังคมสามารถแบ่งออกเป็น 4 ด้าน 
ดังนี้ 

1. ด้านความเข้าใจและการยอมรับ  
   หลักเมตตาธรรมสอนให้มนุษย์มีความเมตตาและความปรารถนาดีต่อผู้อื่นอย่างไม่มีเงื่อนไข การนำ

เมตตาธรรมมาประยุกต์ใช้อาจเริ่มจากการเข้าใจความแตกต่างระหว่างบุคคล กลุ่มสังคม หรือวัฒนธรรม โดยการ
เปิดใจรับฟังความคิดเห็นและทัศนคติที่แตกต่างอย่างเป็นธรรม ปลูกฝังให้เห็นว่าทุกชีวิตล้วนมีค่าและสมควรไดร้ับ
ความสุขและความเจริญ การยอมรับในความแตกต่างนี ้เป็นพื ้นฐานสำคัญที่ จะลดความเข้าใจผิด และสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีและมีความสุขในสังคม 

2. ด้านการเมตตาและการให้ความช่วยเหลือ  
   การใช้เมตตานำไปสู่การช่วยเหลือผู้อื่นในทุกสถานการณ์ เช่น การให้ความช่วยเหลือในยามทุกข์ การ

เข้าใจความรู้สึกของผู้อ่ืนโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน การแสดงความกรุณาและเสียสละเพ่ือลดทุกข์ความเดือดร้อนของ
ผู้อื่น เช่น โครงการช่วยเหลือผู้ยากไร้ ลดความเหลื่อมล้ำในสังคม การทำความดีด้วยใจจริงจะเป็นเสาหลักของ
สังคมท่ีเต็มไปด้วยความเมตตาและความเป็นธรรม 

3. ด้านการสร้างความกลมเกลียวและความสามัคคี  
   เมตตาธรรมสามารถนำมาใช้ในการส่งเสริมความร่วมมือและความเข้าใจในกลุ่มต่าง ๆ เช่น การสร้าง

ความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัว ชุมชน หรือองค์กร การแผ่เมตตาแก่กลุ่มต่าง ๆ ช่วยลดความขัดแย้งและความ
เกลียดชัง การมุ่งเน้นในความปรารถนาดีต่อกันจะทำให้เกิดความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ช่วยสร้างสังคมที่สงบสุข
และอบอุ่น ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคม 

4. ด้านการพัฒนาจิตใจและจริยธรรม  
   การฝึกจิตด้วยเมตตากรรมฐานหรือภาวนาเมตตาเป็นวิธีหนึ่งในการเติมเต็มความเมตตาในเวทีภายใน 

ซึ่งจะนำไปสู่ความรู้สึกสงบและความดีงามภายใน จิตใจที่เต็มไปด้วยความเมตตาจะเป็นแรงขับเคลื่อนในการดำเนิน
ชีวิตอย่างมีคุณธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคม การพัฒนาจิตใจเช่นนี้จะทำให้สังคมมีมนุษย์ที่เต็มเปี่ยมด้วย
จริยธรรมและความเป็นธรรม พร้อมที่จะสร้างและรักษาสันติภาพในสังคมอย่างยั่งยืน 



   31 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

การประยุกต์ใช้หลักเมตตาธรรมในทั้ง 4 ด้านนี้เป็นแนวทางที่มีพลังและจริงจังในการสร้างสังคมที่เต็ม
เปี่ยมด้วยความเข้าใจ ความสุข และความสงบสุขในทุกระดับ 
 

สรุป 
เมตตาธรรมในพระพุทธศาสนาเป็นคุณธรรมสำคัญที่เน้นความปรารถนาให้ผู้อ่ืนทั้งคน สัตว์ และธรรมชาติ

มีความสุข ความเป็นมิตรและความกรุณาเป็นเป้าหมายหลักที่แผ่ขยายออกไปอย่างไม่มีข้อจำกัดในด้านเวลาและ
สถานที่ ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าเมตตาไม่ใช่แค่เพียงอารมณ์ชั่วคราว แต่เป็นคุณสมบัติที่จริงใจและต่อเนื่องของจิตใจ 
การแสดงออกของเมตตาจึงครอบคลุมทั้งความนึกคิดและการปฏิบัติ เช่น การฝึกภาวนาด้วยเมตตากรรมฐาน การ
แผ่เมตตาสู่ตนเองและผู้อ่ืน รวมถึงการปฏิบัติในชีวิตประจำวันเพ่ือช่วยเหลือและรับใช้ผู้อื่นอย่างจริงใจ เมตตาธรรม
เป็นรากฐานสำคัญที่ช่วยสร้างความเข้าใจและความกลมเกลาของสังคม ช่วยลดความเกลียดชัง และปลูกฝังความ
เสียสละและความร่วมมือในทุกระดับ โดยเฉพาะในด้านการสร้างสันติภาพ การฝึกเมตตากรรมนี้จะนำมาซึ่งความ
สงบสุขและความเข้าใจซึ่งกันและกันอย่างแท้จริง ซึ่งเป็นกลไกสำคัญในการแก้ไขความขัดแย้ง ยุติความรุนแรง และ
พัฒนาความเป็นมิตรในระดับสังคมและโลกอย่างยั่งยืน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

32 
 

บรรณานุกรม 
 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (ครั้งที่ 18). นนทบุรี : 

โรงพิมพ์เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์. 
. (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 40. กรุงเทพฯ : ผลิธัมม์. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช, (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2543). รวมธรรมะ. กรงุเทพมหานคร : บริษัท 
อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่งมหาชน.  

     . (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 34. 
กรุงเทพฯ : มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพพระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). 

พระมหาปรีชา ปริญาณจารี (หลักโคตร). (2545). “ความรักในพุทธปรัชญา”. วิทยานิพนธ์ปริญญาศาสนตรมหา
บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาบุญเรียน ปภงฺกโร (พิลาพันธ์). (2558). การศึกษาวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องเมตตาในพุทธปรัชญาเถร
วาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ตชิ นัท อันห์. (2543). เมตตาภาวนา คำสอนว่าด้วยรัก. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมล
คีมทอง. 

พระมหาสมจินต์ วันจันทร์. (2548). ฉันเข้าใจสรรพสิ่งเพราะฉันรัก. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ 
กัลปพฤกษ.์ 

พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ). (2552). อยู่กันด้วยความรัก. กรุงเทพมหานคร : สถาบัน
บันลือธรรม. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   33 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนากับการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัล 
The Path of Awakening in Buddhism and Mental 

Development in the Digital Age 
 

 

บทคัดย่อ  
บทความเรื่อง “วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนากับ

การพัฒนาจิตในยุคดิจิทัล” มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอ แนวคิด
และหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับวิถีแห่งการตื่นรู้ ซึ่ง
เน้นการสร้างสติ และสัมปชัญญะ จึงมีความสำคัญอย่างยิ่งใน
การเสริมสร้างสุขภาพจิตและความสมดุลของจิตใจในยุคดิจิทัล 
การฝึกฝนสติและสัมปชัญญะในบริบทของพระพุทธศาสนาไม่
เพียงช่วยให้บุคคลสามารถอยู่กับความจริงของปัจจุบันอย่างเต็ม
ใจและมีสติสัมปชัญญะเท่านั้น แต่ยังเป็นกลไกสำคัญในการลด
ความฟุ้งซ่าน ความเครียด และความไม่สมดุลทางจิตใจ อันเป็น
ผลจากการเสพสื่อเทคโนโลยีและข้อมูลข่าวสารในยุคดิจิทัล การ
ประยุกต์ใช้แนวคิดดังกล่าวผ่านเทคนิคต่าง ๆ เช่น การฝึกหายใจ
อย่างตั้งใจ การสังเกตความรู้สึกนึกคิด รวมถึงการใช้เทคโนโลยี
ช่วยเตือนความรู้สึกตัวในแต่ละช่วงเวลา เป็นแนวทางที่สามารถ
สร้างความสงบและพัฒนาคุณภาพจิตใจได้อย่างยั่งยืน บทความ
นี้จึงเน้นย้ำถึงความสำคัญของการฝึกฝนสติสัมปชัญญะและการ
สร้างสมดุลในชีวิตประจำวันอย่างมีสติ เพื่อเสริมสร้างจิตใจที่
มั่นคง มีเมตตา และรู้เท่าทันต่อโลกในยุคดิจิทัลอย่างสมดุลและ
ยั่งยืน 

 

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. นวมินทร์ สารบีุตร 
Nawamin Saribut 

นักวิชาการอิสระ 
independent academic 

 

Corresponding Author: 
2. ยุทธพิชัย ดวงโสภา 

Yutthapichai Duangsopa 
นักวิชาการอิสระ 

independent academic 
 

คำสำคัญ : วิถีแห่งการตื่นรู้, พระพุทธศาสนา,      
การพัฒนาจิต, ยุคดิจิทัล 

 

Keywords : Path of awakening, Buddhism, 
mental development, digital age 

 

      Article history : 
Received : 20/06/68 
Revised   : 25/06/68 
Accepted : 26/06/68 

Abstract 
The article "The Path of Awakening in Buddhism and the Development of the Mind in 

the Digital Age" aims to present concepts and principles in Buddhism regarding the path of 
awakening, emphasizing the cultivation of mindfulness and conscious awareness. Thes e 
elements are crucial for enhancing mental health and achieving balance of the mind in today's 
digital era. Practicing mindfulness and conscious awareness in the context of Buddhism not only 
aids individuals in willingly and mindfully being present in the moment, but also serves as a key 
mechanism in reducing distractions, stress, and mental imbalance resulting from the 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

34 
 

consumption of digital media and information. Applying these concepts through various 
techniques such as intentional breathing exercises, observing thoughts and feelings, and utilizing 
technology to remind oneself to remain aware throughout the day are methods that can foster 
tranquility and sustainably improve mental quality. This article underscores the importance of 
practicing mindfulness and achieving balanced daily life with awareness to build a stable, 
compassionate mind that is well-acquainted with the complexities of the digital world in a 
balanced and sustainable way. 

 
บทนำ 

ในโลกยุคปัจจุบันที่เทคโนโลยีดิจิทัลเติบโตอย่างรวดเร็วและเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันอย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได้ การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้นำมาซึ่งวิวัฒนาการและความท้าทายใหม่ ๆ ต่อวิถีชีวิตและสุขภาพจิตของมนุษย์
ในทุกช่วงวัย ไม่ว่าจะเป็นการใช้งานสมาร์ทโฟน อินเทอร์เน็ต หรือโซเชียลมีเดียที่มีบทบาทเป็นอย่างมากในการ
สร้างความเชื ่อมโยงและแลกเปลี ่ยนข้อมูลข่าวสาร แต่ในขณะเดียวกันก็อาจเป็นสาเหตุของความฟุ้งซ่าน 
ความเครียด และความไม่สมดุลของจิตใจ พลท่านที่ตื่นตัวและตื่นรู้ ก็เป็นกลไกสำคัญในการรับมือและปรับตัวให้
เข้ากับบริบทใหม่ ๆ ที่ซับซ้อนเหล่านี้ วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนา ซึ่งมุ่งเน้นในเรื่องของการสร้างสติ และ
สัมปชัญญะ เป็นแนวทางแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิตและความเข้าใจในตัวตนอย่างลึกซึ้ง ซึ่งสามารถนำไปปรับใช้
ในทุกบริบทของชีวิต ไม่ว่าจะเป็นด้านการทำงาน การเรียนรู้ การดำเนินชีวิตประจำวัน หรือความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน 
การฝึกฝนสติและสัมปชัญญะในบริบทของพระพุทธศาสนาไม่ใช่เพียงแค่แนวทางปฏิบัติธรรม แต่ยังเป็น
กระบวนการทางความคิดและจิตใจที่ช่วยให้เราสามารถอยู่กับความจริงของปัจจุบันอย่างมีสติและตระหนักรู้ เห็น
ความเป็นไปของสิ่งต่าง ๆ ตามธรรมชาติ โดยไม่ยึดติดยึดมั่นในสิ่งปรากฏนั้น ๆ จนกลายเป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ 
ความเบื่อหน่าย หรือความฟุ้งซ่าน ซึ่งในสภาพแวดล้อมของยุคดิจิทัลนี้ การฝึกฝนและการนำแนวคิดเหล่านี้ไปใช้ให้
เกิดประโยชน์ จึงเป็นสิ่งที่สำคัญและจำเป็นอย่างยิ่งสำหรับทุกคน เพื่อสร้างสมดุ ลย์ของจิตใจ เสริมสร้างความ
เข้มแข็งทางจิตวิญญาณ และส่งเสริมความสุขที่แท้จริง 
 ดังนั้น การเปลี่ยนผ่านนี้นำมาซึ่งทั้งโอกาสและความท้าทายต่อสุขภาพจิตและความสมดุลของจิตใจของ
ผู้คน การฝึกฝนสติและสัมปชัญญะในแนวทางของพระพุทธศาสนาเป็นวิธีสำคัญที่ช่วยให้เราสามารถจัดการกับ
ความฟุ ้งซ่าน ความเครียด และความไม่สมดุลได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยการนำแนวคิดนี ้ไปป รับใช้ใน
ชีวิตประจำวันผ่านเทคนิคต่าง ๆ เช่น การฝึกสติ การหายใจแบบตั้งใจ และการใช้เทคโนโลยีเป็นเครื่องมือเตือนสติ 
เพื่อเสริมสร้างความสงบสุขภายในจิตใจ สร้างสมดุลและความเข้มแข็งทางจิตวิญญาณ ซึ่งท้ายที่สุดจะนำไปสู่
ความสุขที่แท้จริงและความสุขอย่างยั่งยืนในสังคมยุคใหม่ 
 
 
 
 



   35 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนา 
ความหมายของวิถีแห่งการการตื่นรู ้
วิถีแห่งการการตื่นรู้ (พระไพศาล วิสาโล, ออนไลน์, 2568) หมายถึง การมีความรู้สึกตัวทั่วพร้อม เนื่องจาก

คนส่วนใหญ่มักอยู่ในสภาวะของความหลง มีการหลงเข้าไปในความคิดและอารมณ์ ทำให้ไม่ต่างจากคนหลับหรือ
คนละเมอ ความหลงนี้แบ่งได้เป็นสองแบบ แบบแรกคือหลงเพราะขาดสติหรือไม่รู้ตัว ซึ่งเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นโดยทั่วไป 
ส่วนแบบที่สองคือหลงเพราะไม่รู้ความจริงของสรรพสิ่ง ไม่ว่าจะเป็นความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ หรือความไม่ใช่
ตัวตนที่แท้จริง ซึ่งสิ่งนี้เรียกว่าความหลงขั้นพ้ืนฐานหรือ "อวิชชา" อวิชชาทำให้เกิดความยึดติด ถือมั่น และครอบงำ
ด้วยความอยาก มีการหวงแหนเป็นของตน นำไปสู่การรู้สึกเป็นปฏิปักษ์กับสิ่งอื่นที่ไม่เป็นของตน ส่งผลให้เกิดการ
เบียดเบียนและการทำลาย การมีสติรู ้ตัวทั่วพร้อมจะเป็นการป้องกันไม่ให้หลงเข้าไปในความคิดและอารมณ์ 
ตลอดจนการถูกกิเลสครอบงำเมื่อจิตใจตื่นรู้และมีความรู้สึกตัวทั่วพร้อม จะส่งผลให้ไม่หลงใหลในมายาภาพหรือ
คลาดเคลื่อนจากความจริง ความตื่นรู้ดังกล่าวจะเป็นพื้นฐานของการทำความดีและการเข้าใจตามความเป็นจริง 
ปลดปล่อยจากอวิชชาและความหลงในการเห็นสิ่งต่าง ๆ อย่างไม่คลาดเคลื่อน ความตื่นรู้ทำให้ไม่มองคนอื่นเป็น
ศัตรู แม้จะมีความแตกต่างทางความคิดเห็น เชื้อชาติ หรือสถานะ จิตใจก็ยังคงเต็มไปด้วยความรักและเมตตา การ
รู้จักตนเองอย่างแท้จริงจะนำมาซึ่งการเห็นว่า "ตัวกู" ไม่มีอยู่จริง เมื่อไม่มีตัวกูแล้ว จิตใจก็จะเปิดกว้าง เชื่อมโยงกับ
สรรพสัตว์และสรรพสิ่ง มองเห็นสรรพสิ่งเป็นส่วนหนึ่งกับตนเองซึ่งเป็นเมตตา นี่คือหัวใจสำคัญของการตื่นรู้ เมื่อถึง
จุดที่ความตื่นรู้เต็มเปี่ยม จะพบว่าไม่มี "ตัวตน" เหลืออยู่เลย โลกจะปรากฏอย่างงดงาม ความตื่นรู้เช่นนี้เหมาะกับ
ทุกช่วงวัย ไม่ว่าจะอยู่ในวัยใด การมีความตื่นรู้ส่งเสริมการทำความดีและการใช้ชีวิตที่มีจุดหมายและแรงบันดาลใจ
ที่ชัดเจน ขาดความตื่นรู้สิ่งเหล่านี้ก็เป็นไปได้ยาก ชีวิตที่ไม่มีแรงบันดาลใจหรือจุดมุ่งหมายถือเป็นการทิ้งชีวิตไว้ให้
สูญเปล่าแทนท่ีจะใช้มันอย่างมีคุณค่า 

องค์ประกอบของวิถีแห่งการการตื่นรู้  
วิถีแห่งการการตื่นรู้ คือการประกอบกัยสภาวะจิต 2 ประการ คือ 1.สติ ความระลึกได้ 2.สัมปชัญญะ 

ความรู้ตัว ดังนี้ 
1. สติ  
"สติ" ตามหลักบาลีไวยากรณ์และคำศัพท์ทางพระไตรปิฎก เป็นหัวใจสำคัญของการฝึกจิตและพัฒนา

ปัญญาในศาสนาพุทธ สติในบริบทนี้ไม่ใช่เพียงแค่การรู้ตัวชั่วคราว แต่เป็นความสามารถในการระลึกถึงความจริง ที่
เรียกว่า "สรติ" ซึ่งหมายถึงความระลึกอย่างตั้งใจและเต็มใจ คำว่า "สรติ" มาจากรากศัพท์บาลี “สร” ซึ่งแปลว่า
ระลึกและระลึกถึงสิ่งที่เป็นธาตุแท้ในใจหรือสิ่งแวดล้อม การเข้าใจคำว่า "สติ" จึงเทียบเท่ากับการตั้งใจจดจำและ
รักษาความรู้สึก ภาวะจิตใจของการตื่นตัวและตระหนักรู้ในทุกขณะ ในความหมายเชิงลึก สติคือความสามารถใน
การซึมซับความจริงในปัจจุบัน โดยไม่ปล่อยให้จิตใจหลงลืม หรือฟุ้งซ่านไปในความคิดปรุงแต่งในพระไตรปิฎก 
(สมเด็จพระมหาสมณเจากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2542) 

คำว่า "สติ" หมายถึง "ความระลึก ความหวนระลึก" รวมถึงความสามารถในกิริยาที่ระลึก คือลักษณะของ
จิตที่ไม่หลงลืม ไม่ปล่อยให้ความคิด หมดความสนใจไปโดยไร้การควบคุม ความหมายเชิงวิเศษของ "สติ" จึงมีความ
ลึกซึ้งกว่าแค่การจดจำ เพราะเป็นการมุ่งมั่นในการรักษาความเข้าใจในความเป็นจริงอย่างลึกซึ้ง ยิ่งกว่านั้น สติยัง

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

36 
 

แสดงถึงความไม่เลื่อนลอยและความไม่หลงลืม ซึ่งเป็นคุณสมบัติสำคัญของการบรรลุความเข้าใจธรรมะและช่วยให้
จิตใจสงบและมีสมาธิ การฝึกสติจึงไม่ใช่เพียงการนึกถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่งชั่วครู่ชั่วยาม หากแต่เป็นการสร้างความสัมพันธ์
ที่แนบแน่นระหว่างจิตกับสิ่งที่เป็นจริงในแต่ละลมหายใจ เข้าใจและยึดมั่นในความไม่เปลี่ยนแปลงของธรรมชาติ ทั้ง
ในด้านอารมณ์ ความคิด และความรู้สึก เพื่อให้เกิดปัญญาและความเมตตาที่แท้จริงต่อชีวิตและสิ่งแวดล้อม
รอบตัววริยา (ชินวรรโณ และคณะ, 2548)  

พุทธทาส อินฺทปญฺโญ. (2545) ได้อธิบายคำว่า "สติ"  ว่า สติไม่ใช่แค่การรู้ตัวในช่วงเวลาหนึ่งเท่านั้น แต่คือ
ความสามารถของจิตในการ "ระลึกได้" อย่างแท้จริง ซึ่งเน้นย้ำว่าทุกคนอาจรู้ว่าควรจะระลึกถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่ง แต่ก็
ไม่ได้หมายความว่าจะสามารถระลึกได้จริงในทุกสถานการณ์เสมอไป โดยให้เหตุผลว่า "เติมคำว่า 'ได้'" เพราะโดย
ส่วนมากคนจะไม่รู้ว่าต้องระลึกเมื่อไร หรือขณะนั้นไม่สามารถระลึกได้อย่างทันการณ์ จึงกลายเป็นสาเหตุที่ทำให้
การระลึกไม่สำเร็จผลตามต้องการ บางทีรู้ว่า ควรระลึกถึงธรรมะหรือความดี แต่ก็ยังไม่ทันหรือไม่สามารถระลึกได้
ในขณะนั้น ซึ่งนำไปสู่ความสูญเสียโอกาสในการฝึกฝนหรือปฏิบัติธรรมอย่างเต็มที่ ดังนั้น จึงเน้นย้ำความหมายของ 
"สติ" ว่า เป็น "ความระลึกได้" ที่มีความชัดเจนและแน่วแน่ เมื่อจิตสามารถระลึกได้ในเวลาที่ควรจะระลึก นั่นคือ
การมีสติอย่างแท้จริง ซึ่งเป็นกุญแจสำคัญในการพัฒนาความเข้าใจและปฏิบัติธรรมให้ประสบผลสำเร็จ เป็น
แนวทางที ่จะทำให้การฝึกสติเป็นเป้าหมายที่ชัดเจนและนำไปสู ่ความเจริญของจิตใจและชีว ิตได้อย่างเต็ม
ประสิทธิภาพ 

2. สัมปชัญญะ  
สัมปชัญญะเป็นคุณสมบัติที่สำคัญและเป็นหัวใจของความรู้ตัวและความตื่นอยู่ในทุก ๆ ขณะของการ

ดำเนินชีวิต สัมปชัญญะหมายถึงความสามารถของจิตในการมองเห็นและรับรู้สิ่งต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง โดยไม่ให้
จิตใจหลงลืมหรือเลือนรางในกิจกรรมต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการทำงาน การพูดคุย การคิดนึก หรือแม้แต่การยืน เดิน 
นั่ง นอน ซึ่งทุกกิจกรรมนี้ ถ้าจิตยังคงมีสัมปชัญญะอยู่ จะเกิดความรู้สึกตัวอย่างชัดเจนและต่อเนื่อง ไม่ตกอยู่ใน
ภาวะหวั่นไหวหรือหลงลืม ตัวอย่างเช่น เมื่อเรากำลังทำงานใดงานหนึ่ง หากเรามีสัมปชัญญะเราจะสามารถรู้ตัวได้
ว่าจังหวะนี้เป็นช่วงเวลาที่เราใช้ความตั้งใจและความสามารถเต็มที่ เพื่อให้การทำงานนั้นออกมาถูกต้องและดทีี่สุด 
เราจะระลึกได้ว่า สิ่งที่ทำอยู่นั้นดีไม่ดี เป็นอย่างไร อยู่ในกรอบของความเหมาะสมหรือไม่ ถูกต้องหรือไม่ หากพบว่า
มีความผิดพลาดหรือไม่เหมาะสม ก็จะสามารถแก้ไขได้ทันท่วงที เช่น ถ้ารู้สึกตัวว่าความพูดหรือการกระทำของ
ตนเองไม่ถูกต้อง ก็สามารถหยุดและปรับปรุงพฤติกรรมหรือคำพูดให้เหมาะสมตามที่ควร  ในด้านของความคิด 
สัมปชัญญะช่วยให้เรามีความสามารถในการควบคุมและพิจารณาไตร่ตรองสิ่งต่าง ๆ อย่างละเอียด รอบคอบ โดย
ไม่ปล่อยให้ความรู้สึกหรืออารมณ์หลงทาง จนเกิดความผิดพลาดในที่สุด เช่น เมื่อเกิดความรู้สึกอยากพูดคำไม่
สุภาพ หรือทำการใดที่ไม่เหมาะสม สัมปชัญญะจะเป็นสิ่งที่เตือนให้เรารู้จักยับยั้ง ชะลอความคิดและการพูด 
จนกว่าจะเป็นคำพูดหรือการกระทำที่เป็นธรรมและเหมาะสมที่สุด ความสามารถของสัมปชัญญะนี้ เป็นประโยชน์
อย่างยิ่งต่อชีวิตทั้งในด้านความสงบสุขของจิตใจและความสำเร็จทางด้านสังคม เพราะคนที่มีสัมปชัญญะจะสามารถ
ควบคุมความคิดและพฤติกรรมของตนเองได้ดี สามารถละเลิกการกระทำที่เป็นโทษหรือไม่ดี ทั้งยังสามารถสร้าง
ความเชื ่อมั่นให้แก่ผู้อื ่นได้ เพราะเขาสามารถแสดงความรอบคอบและความมีสติสัมปชัญญะในทุกกิจกรรม 
นอกจากนี้ สัมปชัญญะยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาปัญญาและความเข้าใจในธรรมะ ทำให้ปลุกฝังความ



   37 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

รู้สึกตัวในแต่ละอิริยาบถและสถานการณ์ในชีวิตได้อย่างต่อเนื่อง จิตใจจะมีความสงบ มีความรอบคอบ และ
สามารถรับมือกับอารมณ์และความคิดที่เกิดขึ้นได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยไม่ปล่อยให้จิตใจฟุ้งซ่านหรือกลายเป็น
คนไร้สติ  สัมปชัญญะจึงเป็นสมบัติอันสำคัญของผู้ทำสมาธิและปฏิบัติธรรม เพราะเป็นกลไกที่ช่วยให้จิตใจของเรา
อยู่ในความรู้ตัวอย่างต่อเนื่อง ควบคุมความคิด การพูด การกระทำ และความรู้สึกในทางที่ดีและถูกต้อง ส่งผลให้
ชีวิตมีความรอบคอบ มีความสุขสงบ และก้าวหน้าในเส้นทางธรรมอย่างมั่นคง (พระธรรมกิตติวงศ ์(ทองดี สุรเตโช), 
2548) 

การพัฒนาจิตในทางพระพุทธศาสนา 
การพัฒนาทักษะทางจิตตามหลักพุทธศาสนา ถือเป็นพื้นฐานของจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานในมหาสตปิัฏ

ฐานสูตรอันเป็นการกระตุ้นให้มีสติและสมาธิ ให้ถือว่าเป็นข้อเท็จจริง ใจเท่านั้นแหละ ไม่ใช่สิ่งมีชีวิต บุคคล หรือ
ตัวตน เราย่อมรู้ถึงจิตสำนึกที่ชัดเจนของจิตใจผู้อ่ืน ซึ่งมีตัณหา ขาดกิเลส มีความโกรธ ไม่มีความโกรธ มีความหลง 
มีความเศร้าหรือสดใส สับสนหรือสมาธิ ฯลฯ เป็นวิธีการทำสมาธิวิปัสสนาที่เกี่ยวข้องกับการเลือกมาตรฐานทางจิต
อย่างใดอย่างหนึ่งจากอาการของจิตใจ คำว่า “สติปัฏฐาน” หมายถึง แนวคิดท่ีว่าธรรมะเป็นศูนย์รวมแห่งจิตสำนึก 
หรือวิธีเจริญสติสัมปชัญญะของประธานเป็นสำคัญยิ่งแก่สัมปยุตธรรมทั้งปวงและเป็นที่ยอมรับ ในบรรดาอารมณ์
ทั้งหลายมีกายที่เรียกว่า สติปัฏฐาน ซึ่งสัมพันธ์หรือเชื่อมโยงกับการฝึกจิต และสติปัฏฐานก็เป็นวิธีการดับทุกข์
เช่นกัน อารมณ์ซึ่งขึ้นอยู่กับองค์ประกอบทางกายภาพของสมอง องค์ประกอบความรู้สึก และองค์ประกอบทางจิต
หรือนาม ฐานธรรมเป็นทั้งรูปและนาม เพราะการฝึกพ้ืนฐานกาย เวทนา จิต ย่อมเทียบเท่ากับฐานธรรมสติปัฏฐาน 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551)  

จิตนี้มันเป็นธาตุชนิดหนึ่ง แต่เป็นธาตุที่ไม่มีรูปร่าง มันเป็นธาตุฝ่ายนามเด็ก ๆ หรือคนท่ีเรียนรู้แต่เรื่องธาตุ
ดิน น้ำ ลม ไฟ ก็ไม่อาจจะเข้าใจว่า แม้จิตก็เป็นธาตุชนิดหนึ่ง คือ เป็นพวกวิญญาณธาตุ แม้แต่ความว่างก็เป็น
วิญญาณธาตุชนิดหนึ่ง ซึ่งมันเป็นธาตุแห่งความว่าง ไหวได้เร็ว และรู้สึกได้เร็วจึงควรพิจารณาเห็นจิตในจิตภายใน
อยู่ หรือพิจารณาเห็นจิตในจิตภายนอกอยู่ หรือพิจารณาเห็นจิตในจิตทั้งภายในทั้งภายนอกอยู่ พิจารณาเห็นธรรม
เป็นเหตุเกิดในจิตอยู่ พิจารณาเห็นธรรมเป็นเหตุดับในจิตอยู่หรือพิจารณาเห็นทั้งธรรมเป็นเหตุเกิดทั้งธรรมเป็นเหตุ
ดับในจิตอยู ่(พุทธทาสภิกขุ, 2545) 

ยุคดิจิทัล 
ยุคของเทคโนโลยีดิจิทัล โลกก้าวหน้าไปไกลมากขึ้นตามเทคโนโลยี และพฤติกรรมการใช้งาน ส่งผลให้ใน

แต่ละช่วงปีที่ผ่านมา มีการพัฒนาและเดินหน้าไปอย่างสม่ำเสมอ รูปแบบการใช้ชีวิตของคนในสังคมก็เปลี่ยนแปลง 
ยอมรับได้ในยุคสมัยที่เปลี่ยนไปและความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีที่เข้ามามีอิทธิพลกับการใช้ชีวิ ตแทบจะทุก
ช่องทาง ดังที่ปัจจุบันเราเรียกมันว่า ยุคดิจิทัล 4.0 แต่กว่าที่มันจะเติบโตมาได้จนถึงขณะนี้ล้วนแล้วแต่ต้องมีการ
เดินทาง และโลกในยุคดิจิทัลก่อนจะถึง 4.0  ยุคของเทคโนโลยีดิจิทัล มีดังนี้ 

Digital 1.0 เปิดโลกอินเตอร์เน็ต 
  ยุคเริ่มต้นของ อินเตอร์เน็ต (Internet) เป็นช่วงเวลาที่กิจกรรมและการดำเนินชีวิตของผู้คนเปลี่ยนจาก 
ออฟไลน์ (Offline) เป็นออนไลน์ (Online)มากขึ้น เช่น เปลี่ยนจากการส่งจดหมายทางไปรษณีย์เป็นการส่งอีเมล์ 
(E-mail) และการถือกำเนิดของ  เว็บไซต์ (Website) ที่ทำให้เราเข้าถึงข่าวสารข้อมูลได้ง่านและทั่วถึงตลอด 24 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

38 
 

ชั่วโมง เริ่มมีกิจกรรมเชิงพาณิชย์และโฆษณาผ่านเครื่องมือออนไล์เสมือนมีหน้าร้านที่ทุกคนบนโลกเห็นเราได้ง่าย
ขึ้น 

Digital 2.0 ยุคโซเชียลมีเดีย ต่อจากยุค Digital 1.0 เป็นยุคลที ่ผ ู ้ใช ้งานสามารถสร้างเครื ่อข่าย
ติดต่อสื่อสารกันในโลกออนไลน์ที่เรียกว่าเครือข่ายสังคม (Social Network) เริ่มจากการสนทนาติดต่อสื่อสารกัน
กับเพื่อนสมาคมกลุ่มเล็กๆ แล้วเริ่มขยายวงกว้างไปสู่การดำเนินกิจกรรมในเชิงธุรกิจ โดยนักธุรกิจส่วนใหญ่มองว่า
Social Media เป็นเครื่องมือเชื่อมต่อและสร้างเครือข่ายทางธุรกิจได้อย่างดีด้วยการ คลิกเพียงครั้งเดียว อีกท้ังช่วย
พัฒนา Brand วัดผลการดำเนินงาน ส่งเสริมภาพลักษณ์แบรนต์ Social Media จึงเป็นเหมือน กระบอกเสียงและ
เวทีเสนองานแก่นักธุรกิจสู่คนทั่วโลกเป็นอย่างดี 

นอกจากนี้ Social Media ยังเป็นอำนาจในการต่อรองของผู้บริโภคที่กำลังตัดสินใจเลือกสินค้าและบริการ
เนื่องจากมีตัวเลือกและร้านค้าให้เห็นมากขึ้น 

Digital 3.0 ยุคแห่งข้อมลและบิ๊กดาต้า 
เป็นยุคที่มีการใช้ข้อมูลที่มีจำนวนมหาศาลให้เกินประโยชน์ การเติบโตของยุคโซลเชียลมีเดีย และ  E-

Commerce ทำให้เกิดการขยายของข้อมูลอย่างมหาศาล ทุกระบบทุกหน่วยงานไม่ว่าจะเป็น ธนาคาร  ประกันภัย 
สื่อโซเชียล ต่างมีข้อมูลเข้าออกเป็นจำนวนมากในแต่ละวัน หน่วยงานหรือองค์กรต่างๆจึงเริ่มมีการนำข้อมูล
เหล่านั้นมาใช้ให้เกินประโยชน์สูงสุด โดยข้อมูลจะถูกนำมาประมวลผล จับสาระสำคัญ วิเคราะห์ เพื่อตอบสนอง
ภาระกิจต่างๆขององค์กร และเริ่มมีการนำเทคโนโลยีระบบคลาวค์ (Cloud Computing) มาช่วยอำนวยความ
สะดวกในการจัดเก็บข้อมูล การเข้าถึงทรัพยากรข้อมูลตามการใช้งาน โดยเราสามารถเข้าถึงข้อมูลบนระบบคลาวด์
จากที่ใดก็ได้ผ่านอินเตอร์เน็ตและสามารถแบ่งบันข้อมูลกับ ผู้อื่น (Shared Services) เป็นการลดต้นทุนและความ
ยุ่งยากเพ่ิมความรวดเร็วในการปฏิบัติงานได้มากข้ึน 

Digital 4.0 เทคโนโลยีที่ชาญฉลาด  
ยุคที่ความฉลาดของเทคโนโลยีทำให้อุปกรณ์ต่างๆสื่อสารและทำงานร่วมกันได้อย่างอัตโนมัติ  เทคโนโลยี

ใน 3 ยุคที่ผ่านมาเป็นเหมือน แขน ขา เป็นเทคโนโลยีที่ช่วยอำนวยความสะดวก หยิบจับ คำนวณ ให้แก่มนุษย์ แต่
เทคโนโลยีเหล่านั้นไม่มีสมองเป็นของตนเอง ในยุคที่ 4 นี้เทคโนโลยีถูกนำมาพัฒนาต่อยอดเพ่ือลดภาระของมนุษย์ 
และเพ่ิมศักยภาพของมนุษย์ในการใช้ความคิดสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆโดยใช้ชื่อยุคนี้ว่า Machine to Machineตัวอย่าง
ของเทคโนโลยียุคนี้ เช่น การสั่งปิด – เปิด หรือสั่งงานต่างๆกับเครื่องใช้ไฟฟ้าผ่านแอพลิเคชั่นโดยไม่ต้องเดินไปกด
สวิตซ์ หรือ เทคโนโลยีจำลองสถานการณ์ ( Simulation ) เพ่ือใช้จำลองสถานการณ์ฝึกอบรม วางแผนสถานการณ์
ต่างๆ 

ทักษะความเข้าใจและการใช้งานเทคโนโลยีดิจิทัล แบ่งเป็น 9 ประการดังนี้ 
1. การใช้งานคอมพิวเตอร์ 
2. การใช้งานอินเตอร์เน็ต 
3. การใช้งานเพื่อความมั่งคงและปลอดภัย 
4. การใช้งานโปรแกรมประมวลคำ 
5. การใช้งานโปรแกรมตารางคำนวณ 



   39 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

6. การใช้งานโปรแกรมนำเสนองาน 
7. การใช้โปรแกรมสร้างสื่อดิจิทัล 
8. การทำงานร่วมกันแบบออนไลน์ 
9. การใช้งานดิจิทัลเพ่ือความมั่งคงปลอดภัย 

ประโยชน์ของการพัฒนาเทคโนโลยีดิจิทัล ดังนี้ 
1. ทำงานได้รวดเร็ว ลดข้อผิดพลาด และสร้างความมั่นใจในการทำงานมากขึ้น 
2. มีความภูมิใจในผลงานที่สามารถสร้างสรรค์ได้ด้วยตัวเอง 
3. สามารถแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในการทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพมากข้ึน 
4. สามารถระบุทางเลือกและตัดสินใจได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 

   5. สามารถบริหารจัดการงานและเวลา ได้ดีมากขึ้นทำให้เกิดสมดุลในชีวิตและการทำงาน 
 
การเจริญสติและสัมปชัญญะกับการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัล 

การเจริญสติและสัมปชัญญะในการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัลเป็นแนวทางที่สำคัญเพื่อรักษาสุขภาพจิตและ
ความสมดุลในชีวิต เทคโนโลยีและสื ่อดิจิทัลมีบทบาทมากในการดำเนินชีวิตประจำวัน แต่ก็สามารถสร้าง
ความเครียด ความวิตกกังวล หรือความฟุ้งซ่านได้ การเจริญสติ (mindfulness) และสัมปชัญญะ (conscious 
awareness) ช่วยให้ตอบสนองต่อสิ่งรอบตัวอย่างสงบ และเป็นกลางมากข้ึน 

แนวทางการฝึกฝนในยุคดิจิทัล เช่น 
1. การฝึกสติผ่านเทคนิคต่าง ๆ เช่น การฝึกหายใจอย่างตั้งใจ การสังเกตความรู้สึกนึกคิด หรือการใช้แอป

พลิเคชันสุขภาพจิตเพื่อช่วยเตือนให้เรามีสติในแต่ละช่วงเวลาการฝึกสติผ่านเทคนิคต่าง ๆ เป็นแนวทางที่ช่วย
เสริมสร้างความตื่นตัวและความรู้เท่าทันในชีวิตประจำวัน ซึ่งในยุคดิจิทัลที่เต็มไปด้วยสิ่งรบกวนและข้อมูลมากมาย 
การฝึกสติจึงเป็นเครื่องมือสำคัญในการดูแลสุขภาพจิตและสร้างสมดุลให้กับชีวิตอย่างยั่งยืน   1) การฝึกหายใจ
อย่างตั้งใจ เป็นเทคนิคง่ายแต่ทรงพลัง โดยเน้นให้เราโฟกัสกับลมหายใจเข้าออกอย่างเต็มที่ เช่น การนับลมหายใจ
เขา้-ออกเป็นลำดับ หรือใช้เทคนิคการหายใจลึกและช้า เพ่ือช่วยลดความเครียดและความวิตกกังวล การฝึกนี้ทำให้
เรามีความสงบในจิตใจและสามารถระลึกถึงปัจจุบันอย่างแท้จริง องค์ประกอบสำคัญคือความตั้งใจและความ
สม่ำเสมอ เช่น ฝึกเป็นกิจวัตรตอนเช้าหรือก่อนนอน 2) การสังเกตความรู้สึกนึกคิด เป็นการฝึกให้เรารับรู้และ
ยอมรับอารมณ์และความคิดที่เกิดขึ้นโดยไม่ตัดสินหรือยึดติด เช่น รู้สึกเครียด วิตกกังวล หรือฟุ้งซ่าน แล้วปล่อยให้
ความรู้สึกนั้นไหลผ่านไปอย่างเป็นกลาง การฝึกนี้ทำให้เราเข้าใจตัวเองมากขึ้น ลดอารมณ์ที่เกิดจากควา มไม่รู้ตัว
และเพ่ิมความสามารถในการควบคุมอารมณ์ในสถานการณ์ต่าง ๆ  3) การใช้แอปพลิเคชันสุขภาพจิตเพ่ือช่วยเตือน
ให้เรามีสติในแต่ละช่วงเวลา  ยุคดิจิทัลเต็มไปด้วยแอปที่ออกแบบมาเพื ่อสนับสนุนการฝึกสติและการดูแล
สุขภาพจิต เช่น แอปนับลมหายใจ แอปฝึกสมาธิ หรือแอปเตือนความจำให้หยุดพักจากหน้าจอ แอปเหล่านี้ช่วย
เตือนให้เราใส่ใจและให้เวลาในการฝึกสมาธิและสติในช่วงเวลาที่เหมาะสม เช่น การตั้งเวลาให้หยุดพักทุกชั่วโมง 
เพ่ือลดความเม่ือยล้าทางสายตาและสมอง อีกท้ังยังสามารถให้คำแนะนำหรือบทบาทการฝึกจิตใจที่เหมาะสมในแต่
ละวันได้อีกด้วย   

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

40 
 

2. การลดการเสพสื่อดิจิทัลและการกำหนดเวลาการใช้งานอุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์  ในยุคที่เทคโนโลยีครอง
ชีวิตประจำวัน การเสพสื่อดิจิทัลอย่างต่อเนื่องอาจนำไปสู่ความรู้สึกฟุ้งซ่าน ความเครียด และความเสื่อมของสมาธิ 
การใช้งานโซเชียลมีเดีย แอปพลิเคชัน และอุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์อย่างหนักเกินไปทำให้สมองไม่สามารถพักผ่อน
และฟื้นฟูตัวเองได้อย่างเต็มที่ วิธีที่เป็นประโยชน์คือการกำหนดเวลาการใช้งาน เช่น การจัดสรรช่วงเวลาเฉพาะ 
เช่น ชั่วโมงเช้าหรือตอนเย็น เพื่อเปลี่ยนไปทำกิจกรรมที่ต่างออกไป เช่น การอ่านหนังสือ การทำงานอดิเรก หรือ
การออกกำลังกาย กำหนดเวลาไว้และปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัดจะช่วยลดความฟุ้งซ่าน เพิ่มสมาธิ และทำให้เวลา
การใช้งานเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น นอกจากนี้ ควรมีการตั้งกฎเกณฑ์ เช่น หลีกเลี่ยงการใช้สมาร์ทโฟน
ในช่วงก่อนนอน ซึ่งจะช่วยให้คุณมีคุณภาพการนอนพักผ่อนอย่างเต็มท่ีและมีจิตใจที่สดชื่นในวันใหม่ 

3. การฝึกสมาธิ (Meditation) เพื่อความสงบและเพิ่มความสามารถในการรับรู้  การฝึกสมาธิเป็นวิธีที่
ได้รับการยอมรับอย่างแพร่หลายในการบำบัดและเสริมสร้างสุขภาพจิต ช่วยให้จิตใจหยุดพักผ่อนจากความฟุ้งซ่าน
และความวุ่นวายภายนอก การฝึกสมาธิสามารถทำได้หลายวิธี เช่น การนั่งในท่าที่สบายและแน่วแน่ โฟกัส ที่ลม
หายใจธรรมชาติ สะกดจิตให้ใจอยู่ในปัจจุบัน การฝึกนี้ต้องใช้เวลาและความสม่ำเสมอเพื่อให้เกิดผล เช่น การทำ
สมาธิวันละ 10-15 นาทีในช่วงเช้าหรือตอนเย็น จะช่วยให้จิตใจสงบ ผ่อนคลาย และเพิ่มความสามารถในการรับรู้
สิ่งต่าง ๆ อย่างเป็นกลาง เป็นเครื่องมือสำคัญในการดูแลสุขภาพจิตและสร้างความสมดุลให้กับชีวิตในยุคที่เต็มไป
ด้วยความเครียดและความวุ่นวาย 

4. การสร้างกิจวัตรที่เป็นธรรมชาติและเชื่อมโยงกับธรรมชาติ  หนึ่งในวิธีที ่มีประสิทธิภาพในการลด
ความเครียดและเสริมสร้างสมาธิ คือ การใช้เวลากับธรรมชาติและกิจกรรมที่ไม่เกี ่ยวข้องกับเทคโนโลยีอย่าง
สมบูรณ์ เช่น การเดินเล่นในสวน การนั่งสมาธิกลางแจ้ง การปลูกต้นไม้ หรือการทำกิจกรรมกลางแจ้งอ่ืน ๆ ที่ทำให้
จิตใจได้พักผ่อนจากหน้าจอและเสียงรบกวนต่าง ๆ ซึ่งช่วยให้สมองได้ผ่อนคลายและฟื้นฟูพลังงานตามธรรมชาติ 
นอกจากนี้ การเชื่อมโยงกับธรรมชาติยังช่วยเสริมสร้างความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อม ทำให้จิตใจสงบและ
มีสมาธิยิ่งขึ้น การสร้างกิจวัตรเช่นนี้เป็นประจำในชีวิตประจำวัน เช่น การเดินในสวน ชมธรรมชาติในช่วงเช้าหรือ
เย็น หรือการนั่งพักผ่อนในบริเวณที่มีต้นไม้ จะช่วยลดความฟุ้งซ่านจากสื่อดิจิทัลและช่วยสร้างความสมดุลในชวีิต 
การเชื่อมโยงกับธรรมชาตินี้เป็นแนวทางหนึ่งที่เสริมสร้างสุขภาพจิตและช่วยให้เรารับมือกับความวุ่นวายของยุค
ดิจิทัลได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 

การพัฒนาจิตด้วยการเจริญสติและสัมปชัญญะในยุคดิจิทัลจึงเป็นส่วนสำคัญที่ช่วยสร้างสมดุลระหว่าง
เทคโนโลยีและสุขภาพจิต ควรใช้แนวทางเหล่านี้อย่างสมดุลและตั้งใจเพื่อให้ได้ผลดีสูงสุด 
 
สรุป 
 วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางที่เน้นการมีสติและสัมปชัญญะ ซึ่งเป็นคุณสมบัติของจิตใจ
ที่รู้ตัวและรับรู้สิ่งต่าง ๆ อย่างชัดเจนและต่อเนื่อง ช่วยให้เราสามารถเห็นความจริงของสรรพสิ่ง ให้หลุดพ้นจาก
ความหลง ยังเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่มุ่งเน้นความเมตตากรรมหรือความรักและความเข้าใจในทุกสิ่งอย่าง
แท้จริง   



   41 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

ในบริบทของการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัล แนวคิดนี้สามารถประยุกต์ใช้ได้อย่างลึกซึ้ง โดยการฝึกฝนสติและ
สัมปชัญญะผ่านเทคนิคต่าง ๆ เช่น การฝึกหายใจอย่างตั้งใจ การสังเกตความรู้สึกนึกคิด และการใช้เทคโนโลยีช่วย
เตือนความรู้สึกตัวในแต่ละช่วงเวลา นอกจากนี้ การลดการเสพสื่อดิจิทัล จัดสรรเวลาการใช้งานอุปกรณ์อย่างมีสติ 
ฝึกสมาธิ รวมทั้งสร้างกิจวัตรที่เชื่อมโยงกับธรรมชาติ เป็นแนวทางเสริมสร้างจิตใจที่สงบและมีปัญญา เรียนรู้ที่จะ
เข้าใจตนเองและสิ่งรอบข้างอย่างลึกซึ้งในทุกขณะ  

ดังนั้น วิถีแห่งการตื่นรู้ในพระพุทธศาสนาและแนวทางการพัฒนาจิตในยุคดิจิทัลต่างก็เน้นการสร้างสมดุล
ระหว่างเทคโนโลยีและสุขภาพจิต โดยเน้นให้เรามีความรู้ตัวอยู่เสมอ รู้เท่าทันความคิดและอารมณ์ ฝึกฝนความ
เมตตาและความเข้าใจในตนเองและผู้อ่ืน เพ่ือชีวิตที่เต็มไปด้วยความสุขสงบและมีจุดหมายอย่างแท้จริงในทุกสรรพ
สิ่งที่เป็นอย ู

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

42 
 

บรรณานุกรม 
 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน ชุดคําวัด. พิมพ์ครั้งที่ 3.
กรุงเทพฯ : สำนักพิมพสถาบันบันลือธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั ้งที ่ 17.
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระไพศาล วิสาโล. (2568). การตื่นรู้คืออะไร. [ออนไลน์] https://weoneness.com/awareness. 
พุทธทาส อินฺทปญฺโญ. (2545). โพธิปักขิยธรรมประยุกต์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิสวนโมกข์ไชยา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2545). คู่มืออานาปานสติ. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 
วริยา ชินวรรโณ และคณะ. (2548). สมาธิในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2542). บาลีไวยากรณ์. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   43 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Kāyagatāsati Bhāvanā: The Cultivating Subjective  
Process of Arousing Mental State 

 
 

 

Abstract 
Consideration of the body according to the 

Four Foundations of Mindfulness involves establishing 
mindfulness in relation to the body. This includes being 
aware, observing, knowing, and seeing the body as it 
truly is. It involves observing the body to see its arising 
and its inevitable decay, and firmly anchoring one's 
mindfulness in the body with a sense of detachment. 
It is not about clinging to the body but recognizing its 
existence for the sake of understanding the truth. 
When considering the body in this way, all cravings and 
wrong views gradually diminish, and one becomes 
transparent, free from any firm grasping of anything in 
the world. There are six categories for the practical 
application of this approach: The category of in-and-
out breathing refers to establishing mindfulness of the 
breath, being aware of the breath as it naturally occurs, 
and ceases (rises, falls) in its ordinary course. The 
category of postures refers to establishing mindfulness 
in various bodily postures on walking, standing, sitting, 
lying down. It involves being aware of any bodily 
posture as it naturally occurs and ceases (arises, 
changes) in its ordinary course. The category of 
activities refers to establishing mindfulness in daily 
activities, including activities such as walking, stepping, 
looking, eating, drinking, speaking, and excreting. It 
involves being aware of these activities as they 
naturally occur and cease (arise, change) in their 
ordinary course. The category of repulsiveness of the  

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. Somsak Ounephaivong 
Gautam Buddha University, Greater Noida, 

Uttar Pradesh, India.  
Email : inounephaivong@gmail.com  

 

Corresponding Author: 
2. Phrakhrupalad Chakrapol  

Acharashubho Thepa 
Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut 
Buddhist University, Nakhon Pathom, Thailand. 

Email: chakrapol.the@mbu.ac.th orcid.org/0000-0001-
9184-42733.                                                   

3. Phrakhruwuttichaikrankroson Wutthichai 
Chayawuddho Pettongma 

Faculty of Education, Mahamakut Buddhist University, 
Srithammasokkarat Campus. Thailand. 

Email: wattchai.pet@mbu.ac.th  
 

Keywords : Kāyagatāsati; Bhāvanā; Cultivating; 
Subjective; Mental 

 

      Article history : 
Received : 20/06/68 
Revised   : 24/06/68 
Accepted : 26/06/68 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

44 
 

body refers to establishing mindfulness by recognizing the body as something repulsive, 
composed of hair, nails, skin, and so on. It involves being aware of this body from the soles of 
the feet to the crown of the head, realizing that it consists of various internal and external 
organs that arise and eventually decay (arise, change) in their ordinary course. The category of 
elements refers to establishing mindfulness by recognizing the four elements: earth, water, fire, 
and air. It involves being aware of the body in terms of these four elements, realizing that they 
arise and eventually cease (arise, change) in their ordinary course. These are the six categories 
for the practical application of mindfulness in relation to the body. 
 
Introduction 

The cultivation of mindfulness of the body, or Kāyagatāsati Bhāvanā, is a critical practice 
within the Buddhist meditative tradition, forming a key component of the Satipaṭṭhāna, or the 
Four Foundations of Mindfulness. This practice involves the continuous and mindful 
contemplation of bodily processes—such as breathing, posture, movement, and the elements—
leading to profound insight into the impermanent, non-self, and unsatisfactory nature of the body 
(Anālayo, 2003; Bodhi, 2011). Through this sustained awareness, practitioners aim to develop 
detachment and clarity, thereby weakening defilements like attachment and delusion, and 
gradually progressing toward liberation. 

Despite its prominence in canonical texts such as the Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10) and the 
Kāyagatāsati Sutta (MN 119), scholarly attention has often focused more extensively on 
mindfulness of the breath (ānāpānasati) and emotional or cognitive aspects of mindfulness 
(Grossman et al., 2004; Kabat-Zinn, 2003). In contrast, the somatic and phenomenological 
dimensions of Kāyagatāsati, particularly its subjective cultivation process and its function in 
arousing specific mental states (e.g., mindfulness, concentration, joy, equanimity), have received 
comparatively limited analytical treatment in both academic literature and modern meditative 
frameworks. 

Moreover, much of the existing research has approached mindfulness in a secularized or 
clinical context (e.g., Mindfulness-Based Stress Reduction), often decontextualizing it from its 
soteriological roots (Dreyfus, 2011; Purser & Loy, 2013). This creates a critical gap in understanding 
how traditional Buddhist contemplative practices, such as Kāyagatāsati Bhāvanā, function as 
holistic processes that not only reduce suffering but actively transform perception, attitude, and 
mental state through embodied awareness. 



   45 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

This study, therefore, seeks to explore the cultivating subjective process of Kāyagatāsati 
Bhāvanā—how practitioners arouse, stabilize, and deepen mindful awareness of the body to 
transform their mental states. It aims to contribute to a more integrative understanding of body-
based meditation in its traditional, experiential, and transformative dimensions. Addressing this 
gap will not only enhance scholarly interpretations of classical meditation texts but also offer 
valuable insights for contemporary contemplative studies and practices grounded in the Buddhist 
tradition. 

 
Kāyagatāsati Bhāvanā: The Cultivating Subjective Process of Arousing Mental State 

In the Theravāda Buddhist meditative tradition, Kāyagatāsati Bhāvanā, or mindfulness of 
the body, constitutes a foundational practice for mental cultivation and insight. Located within 
the framework of the Four Foundations of Mindfulness (Satipaṭṭhāna), this body-focused 
contemplation is not merely a passive observation but a dynamic, subjective process aimed at 
transforming one’s mental state. It serves to arouse and stabilize wholesome qualities such as 
mindfulness (sati), concentration (samādhi), joy (pīti), and equanimity (upekkhā), ultimately 
leading to insight (vipassanā) and liberation (vimutti). 

The Kāyagatāsati Sutta (MN 119) offers a detailed description of how mindfulness of the 
body is to be cultivated, beginning with attention to the breath and extending to various postures, 
activities, and contemplations on bodily decomposition and the four great elements. The Buddha 
declares: 

“When a bhikkhu is walking, he understands: ‘I am walking’; when standing, 
he understands: ‘I am standing’; when sitting, he understands: ‘I am sitting’; 
when lying down, he understands: ‘I am lying down.’” (MN 10, Bhikkhu Bodhi, 
trans., 2011) 

This cultivation of bodily awareness is not for the purpose of clinging to the body, but 
rather to develop clear comprehension (sampajañña), detachment, and insight into the nature 
of impermanence (anicca), suffering (dukkha), and non-self (anattā). As the Satipaṭṭhāna Sutta 
(MN 10) further instructs: 

“He dwells contemplating the body in the body internally… externally… both 
internally and externally… contemplating the nature of arising… vanishing… 
both arising and vanishing… establishing mindfulness to the extent necessary 
for bare knowledge and continuous mindfulness.” (MN 10) 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

46 
 

This passage underscores the subjective dimension of kāyagatāsati as an inwardly 
experienced process that gradually transforms perception. The meditator does not merely 
observe the body from a third-person perspective but inhabits the body with heightened 
awareness, witnessing its flux, dissolution, and lack of permanence. Through sustained 
observation, bodily phenomena are no longer seen as 'self' or 'mine,' but as conditioned processes 
devoid of inherent substance. 

Importantly, the Kāyagatāsati Sutta emphasizes that when mindfulness of the body is 
well developed, it leads to the arising of several elevated mental states. The text notes: 

“Whenever a bhikkhu develops and cultivates mindfulness of the body, he 
dwells with a mind that is not obsessed, he abandons craving and wrong view, 
and he develops right view and gains internal tranquility.” (MN 119) 

This shows that kāyagatāsati is not merely a contemplative technique, but a 
transformative path—one that purifies perception, weakens defilements, and fosters inner calm 
and wisdom. When this form of mindfulness is sustained, it acts as a catalyst for jhānic 
absorption, as the Sutta continues to explain how it leads to the first jhāna and successively 
deeper absorptions, characterized by increasing refinement of mental states. 

Moreover, the Dīgha Nikāya affirms the effectiveness of kāyagatāsati in leading to final 
liberation. In the Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, the Buddha concludes that: 

“This is the direct path for the purification of beings, for the overcoming of 
sorrow and lamentation, for the disappearance of pain and grief… namely, the 
Four Foundations of Mindfulness.” (DN 22) 

In this context, mindfulness of the body (kāyagatāsati) is the first of the four, laying the 
essential groundwork for meditative progress. By grounding mindfulness in the body, the 
practitioner builds a stable platform from which to observe more subtle mental and emotional 
processes. It is also crucial to note that the cultivating process is deeply subjective and iterative. 
The practitioner moves through repeated cycles of bodily observation, reflection on 
impermanence, and experiential detachment. These cycles lead to a restructuring of 
consciousness itself, whereby craving (taṇhā) and identification (upādāna) are abandoned, and a 
purified awareness emerges. 
 
 
 



   47 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

A Critical Analysis of the Body in the Four Foundations of Mindfulness in the 
Tipiṭaka 

The Four Foundations of Mindfulness (Satipaṭṭhāna)—body (kāya), feelings (vedanā), mind 
(citta), and mental objects (dhammā)—are often understood as four distinct but interrelated 
domains for the development of insight in early Buddhist practice. Among them, mindfulness of 
the body (kāyānupassanā) holds a foundational and indispensable place, serving both as an entry 
point and as a stabilizing factor for deeper meditative inquiry. While some traditions may 
emphasize mental phenomena or affective experience, the Tipiṭaka presents mindfulness of the 
body not merely as a preliminary step but as a central pillar for cultivating a transformative 
awareness that leads to liberation. 
 1. The Foundational Role of Kāyānupassanā 

In the Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10), the Buddha begins the exposition of mindfulness with 
the body: 

“Here, bhikkhus, a bhikkhu, having gone to the forest... sits down cross-legged... 
and establishes mindfulness just in front of him. Mindful, he breathes in; 
mindful, he breathes out...” (Bodhi, 2011, p. 145) 

This passage illustrates that bodily mindfulness—particularly through breath—is the first 
foundation and sets the tone for the practice of insight. The sequential presentation of the four 
foundations in the Majjhima Nikāya and Dīgha Nikāya further implies that mindfulness of the body 
is not simply an optional beginning, but a necessary preparatory condition for the refinement of 
awareness. 

2. From Observation to Disenchantment 
The Kāyagatāsati Sutta (MN 119) elaborates extensively on mindfulness of the body, 

presenting it as a meditative practice leading to jhāna and to disenchantment (nibbidā) with the 
physical form. The Sutta states: 

“Just as though a skilled butcher... having killed a cow, were to sit at a 
crossroads with it cut up into pieces, in the same way, a bhikkhu reviews this 
very body, however it is placed, however disposed, as consisting of elements.” 
(Bodhi, 2011, p. 960) 

This powerful simile emphasizes a radical objectification and de-identification from the 
body, leading to insight into its impermanence (anicca), unattractiveness (asubha), and impersonal 
nature (anattā). Far from promoting morbid aversion, the practice fosters dispassion (virāga) and 
clarity about the true nature of corporeality. 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

48 
 

3. A Gateway to Higher Mental States 
Significantly, bodily mindfulness is not limited to sensory awareness but is directly linked 

to the arising of higher mental states, including the four jhānas. In MN 119, the Buddha explains 
that mindfulness of the body leads to a mind that is “not obsessed,” and enables the practitioner 
to experience joy (pīti) and tranquility (passaddhi), culminating in deep concentration: 

“He enters and dwells in the first jhāna... second jhāna... up to the fourth 
jhāna... this is the development of mindfulness of the body.” (Bodhi, 2011, pp. 
962–964) 

This connection undermines the view that bodily mindfulness is a preliminary or merely 
physical practice. Rather, it shows that cultivating mindfulness in relation to the body activates a 
psycho-cognitive transformation essential for deep meditative absorption and insight. 

4. Interconnectedness with the Other Foundations 
While the four foundations are listed separately, they are not compartmentalized in the 

practice. The mindfulness of body creates the basis upon which feelings (vedanānupassanā) and 
mental states (cittānupassanā) become observable with increasing clarity. In SN 47.42, the Buddha 
asserts: 

“Bhikkhus, when mindfulness of the body is developed and cultivated, it is of 
great fruit and great benefit. When mindfulness of the body is developed and 
cultivated, the Four Foundations of Mindfulness are fulfilled.” (Bodhi, 2000, p. 
1644) 

This statement critically reinforces the idea that the cultivation of bodily mindfulness is 
not one fourth of a divisible whole but a central integrative mechanism that supports the 
maturation of the entire contemplative path. 

5. Critical Implications 
Modern interpretations often risk undervaluing kāyānupassanā in favor of more abstract 

mental contemplations, particularly in traditions emphasizing vipassanā purely in cognitive terms. 
However, as the Tipiṭaka shows, body-based mindfulness is neither subordinate nor inferior—it is 
transformative, both in its capacity to ground attention and in its power to dissolve illusion. To 
disregard its centrality is to lose touch with the embodied nature of awakening portrayed in early 
Buddhist texts. 

 
 



   49 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

A Critical Analysis of the Body in the Four Foundations of Mindfulness: Integrating 
Tipiṭaka Teachings and Western Research 
 Mindfulness has emerged as a cornerstone of both ancient contemplative traditions and 
modern psychological interventions. Central to the early Buddhist path is the Satipaṭṭhāna or 
Four Foundations of Mindfulness, where mindfulness of the body (kāyānupassanā) plays a pivotal 
role. Far from being a mere focus on physical sensations, the Tipiṭaka emphasizes the body as a 
primary site for developing insight, concentration, and dispassion. This essay critically examines 
the role of kāyānupassanā in early Buddhist texts and explores how its principles are affirmed 
and implemented through contemporary Western research on mindfulness, mental health, and 
embodied cognition. 

1. The Body as a Gateway to Insight in the Tipiṭaka 
In early Buddhist scripture, the Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10) presents mindfulness of the 

body as the first step toward liberation. It encompasses practices such as mindfulness of breathing 
(ānāpānasati), postures, daily activities, repulsiveness of the body (asubha), and contemplation of 
elements (dhātu). This emphasis suggests that embodiment is not merely physical awareness but 
a means of disrupting attachment and identity formation. As stated in Kāyagatāsati Sutta (MN 119), 
“a bhikkhu reviews this body… as consisting of elements,” leading to dispassion and insight (Bodhi, 
2011, p. 960). 

This canonical view aligns with the Buddhist understanding of anicca (impermanence), 
dukkha (unsatisfactoriness), and anattā (non-self), which are realized through disciplined 
observation of the body’s changing and impersonal nature. According to Saṃyutta Nikāya (SN 
47.42), mindfulness of the body lays the groundwork for all other foundations and serves as a 
“great fruit” for liberation (Bodhi, 2000, p. 1644). 

2. Convergence with Contemporary Mindfulness Research 
Modern mindfulness research validates the critical role of body awareness in psychological 

well-being. Kabat-Zinn (1990), who pioneered the Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) 
program, drew directly on kāyānupassanā-type practices, emphasizing “moment-to-moment, 
non-judgmental awareness” rooted in the breath and body. He described mindfulness of the 
body as essential for grounding attention and transforming reactivity into wise responsiveness. 

Neuroscientific studies confirm this. For example, Hölzel et al. (2011) found that 
mindfulness practice increases gray matter density in the insula, a brain region associated with 
interoception—our ability to sense internal bodily states. This supports the Buddhist claim that 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

50 
 

sustained attention to bodily phenomena enhances clarity and non-reactivity, crucial for 
developing insight. 

Moreover, Mehling et al. (2011) introduced the concept of body awareness as a 
multidimensional construct, which includes mindful noticing, emotional awareness, and self-
regulation—qualities closely aligned with kāyānupassanā. Their research shows that improved 
body awareness correlates with reduced anxiety, improved emotional regulation, and greater 
psychological resilience. 

3. Applications in Mental Health and Education 
The integration of kāyānupassanā into therapeutic settings has led to the development of 

secular interventions such as Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) and Somatic 
Experiencing, which focus on bodily awareness to address trauma, depression, and anxiety. These 
approaches echo the Tipiṭaka’s insight that mindful observation of the body leads to the cessation 
of suffering. As the Buddha states, “It is through not seeing the body as it really is that beings are 
not freed from suffering” (SN 22.57; Bodhi, 2000, p. 895). In education, embodiment-based 
mindfulness programs are being implemented to improve focus, empathy, and emotional 
regulation among students. Felver et al. (2016) showed that incorporating body scans and posture 
awareness improves classroom behavior and reduces stress in children, affirming the role of bodily 
mindfulness as foundational to cognitive and emotional development. 

4. Critical Synthesis of Reclaiming the Primacy of the Body 
Although modern mindfulness often privileges mental processes, the Tipiṭaka and 

empirical research urge a return to embodied mindfulness. Kāyānupassanā is not just the starting 
point but the sustaining ground of deeper insight. The tendency to reduce mindfulness to a 
cognitive skill risks neglecting its embodied and existential dimensions. Thus, an integrated 
framework should retain the full scope of the bodily practices detailed in Satipaṭṭhāna Sutta—
not merely breath awareness but also the contemplation of postures, actions, and anatomical 
parts—as these promote both ethical dispassion and psychological transformation. 

 
Conclusion 

In conclusion, Kāyagatāsati Bhāvanā is not simply a technique of bodily awareness but a 
deeply transformative path that cultivates a series of increasingly refined mental states. Rooted 
in the Tipiṭaka and exemplified in discourses such as MN 10 and MN 119, this practice engages 
the body as the initial gateway for dismantling delusion and fostering wisdom. The process is 
fundamentally subjective, experiential, and developmental—guiding the meditator from ordinary 



   51 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

awareness to heightened mindfulness, meditative absorption, and ultimately to insight and 
liberation. The body, in early Buddhist meditation, is not merely a subject of mindfulness but a 
vehicle of liberation. As shown through canonical sources, kāyānupassanā is both a foundation 
and a fulcrum in the Satipaṭṭhāna system. Its role extends far beyond simple attention to the 
physical—it is a dynamic, subjective process that fosters deep states of clarity, insight, and 
ultimately freedom from suffering. Any holistic engagement with the Four Foundations of 
Mindfulness must recognize and restore the primacy and profundity of mindfulness in relation to 
the body. The foundational role of the body in Buddhist mindfulness practice is not only 
scripturally consistent but increasingly validated by Western psychological and neuroscientific 
research. Kāyānupassanā, far from being archaic or merely physical, is a transformative meditative 
process that fosters insight, reduces suffering, and integrates mind and body. For contemporary 
practitioners and clinicians alike, recognizing the body as a site of awakening—both in Buddhist 
and scientific terms—offers a path to deep personal and societal transformation. 

 
Implementation 

To apply Kāyagatāsati Bhāvanā effectively in real-world contemplative practice and 
meditative training, a structured implementation strategy should emphasize both theoretical 
understanding and experiential engagement. The following steps outline a systematic approach: 

1. Foundational Orientation and Training 
Practitioners should begin with a foundational understanding of the Four Foundations of 
Mindfulness (Satipaṭṭhāna), particularly the contemplation of the body. This includes 
guided learning through Buddhist texts, teacher-led instructions, and reflective discussions. 

2. Sequential Practice of the Six Categories 
The six categories—breathing, postures, activities, repulsiveness, elements, and 
decay—should be practiced progressively: 

• Breath Awareness (Ānāpānasati): Begin with mindfulness of in-and-out breathing 
to anchor awareness in the present moment. 

• Postural Awareness: Develop mindfulness during bodily postures such as walking, 
standing, sitting, and lying down. 

• Mindful Activities: Extend mindfulness into routine activities such as eating, 
speaking, and cleansing. 

• Contemplation of Repulsiveness: Reflect on the physical composition of the 
body (hair, nails, skin, etc.) to cultivate detachment and insight. 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

52 
 

• Elemental Analysis: Analyze the body through the lens of the four elements—
earth, water, fire, and air. 

• Observing Arising and Passing Away: Deepen practice by observing 
impermanence in bodily conditions and processes. 

3. Daily Practice and Reflection 
Consistent daily meditation sessions, ranging from 20 to 60 minutes, should be 
supplemented with journaling and reflective discussion groups. These allow practitioners 
to internalize insights and note patterns in mental and physical states. 

4. Integration with Daily Life 
Encourage practitioners to apply bodily mindfulness in daily routines, especially during 
transitions and habitual actions, transforming ordinary moments into meditative 
opportunities. 

5. Monitoring Progress 
Practitioners may be encouraged to use self-assessment checklists or qualitative reflection 
tools to track experiences of mindfulness, concentration, insight, and changes in mental 
states. 

6. Guided Retreats and Community Practice 
Organizing structured group retreats and sangha-based (community) practices provides 
both motivation and communal support, essential for deeper insights and sustained 
progress. 
 

Suggestions 
Based on the findings and insights of this study, the following suggestions are offered for future 

development and application: 
1. Educational Integration 

Incorporate Kāyagatāsati training into mindfulness and wellness curricula in schools, 
universities, and healthcare settings to foster body-mind awareness from an early age. 

2. Therapeutic Application 
Explore its potential benefits in therapeutic contexts—particularly in stress reduction, 
trauma recovery, and psychosomatic awareness—by collaborating with mental health 
professionals. 
 
 



   53 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

3. Further Research 
Conduct empirical studies to investigate the psychological and physiological effects of 
each category of Kāyagatāsati. This would contribute to a growing body of evidence 
supporting mindfulness-based interventions. 

4. Adaptation for Modern Lifestyles 
Develop accessible formats such as mobile apps, guided audio sessions, or hybrid 
workshops that allow urban populations to engage with the practice despite time 
constraints. 

5. Cultural Preservation and Innovation 
Encourage both traditional Buddhist institutions and contemporary meditation centers to 
preserve the canonical integrity of Kāyagatāsati Bhāvanā while innovating teaching 
methods for modern audiences. 

6. Personalized Mindfulness Plans 
Tailor the practice to individual temperaments, conditions, and life contexts—such as age, 
profession, or health status—to increase relevance and personal engagement. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

54 
 

References 
 

Anālayo. (2003). Satipaṭṭhāna: The direct path to realization. Windhorse Publications. 
Bodhi, B. (Trans.). (2011). The numerical discourses of the Buddha: A translation of the Aṅguttara 

Nikāya. Wisdom Publications. 
Bodhi, B. (Trans.). (2011). The Middle Length Discourses of the Buddha: A Translation of the 

Majjhima Nikāya. Wisdom Publications. (MN 10: Satipaṭṭhāna Sutta; MN 119: Kāyagatāsati 
Sutta) 

Bodhi, B. (Trans.). (2000). The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the 
Saṃyutta Nikāya. Wisdom Publications. 

Dreyfus, G. B. (2011). Is mindfulness present-centred and non-judgmental? A discussion of the 
cognitive dimensions of mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 41–54. 
https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564815 

Felver, J. C., Tipsord, J. M., Morris, M. J., Racer, K. H., & Dishion, T. J. (2016). The effects of 
mindfulness-based intervention on children’s attention regulation. Journal of Attention 
Disorders, 20(10), 896–905. https://doi.org/10.1177/1087054713491935 

Grossman, P., Niemann, L., Schmidt, S., & Walach, H. (2004). Mindfulness-based stress reduction 
and health benefits. Journal of Psychosomatic Research, 57(1), 35–43. 
https://doi.org/10.1016/S0022-3999(03)00573-7 

Hölzel, B. K., Carmody, J., Vangel, M., Congleton, C., Yerramsetti, S. M., Gard, T., & Lazar, S. W. 
(2011). Mindfulness practice leads to increases in regional brain gray matter density. 
Psychiatry Research: Neuroimaging, 191(1), 36–43. 
https://doi.org/10.1016/j.pscychresns.2010.08.006 

Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-based interventions in context: Past, present, and future. 
Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144–156. 
https://doi.org/10.1093/clipsy.bpg016 

Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face 
stress, pain, and illness. Delacorte. 

Mehling, W. E., Price, C., Daubenmier, J. J., Acree, M., Bartmess, E., & Stewart, A. (2011). The 
Multidimensional Assessment of Interoceptive Awareness (MAIA). PLoS ONE, 7(11), 
e48230. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0048230 

Purser, R. E., & Loy, D. (2013). Beyond McMindfulness. HuffPost. 
https://www.huffpost.com/entry/beyond-mcmindfulness_b_3519289 



   55 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Walshe, M. (Trans.). (1995). The Long Discourses of the Buddha: A Translation of the Dīgha 
Nikāya. Wisdom Publications. (DN 22: Mahāsatipaṭṭhāna Sutta) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

56 
 

The Role of Mindfulness (Sati) in Theravada  
Literatures Critical Analysis 

 
 

Abstract 
This paper critically examines the role of 

mindfulness (sati) in Theravāda Buddhist literature, 
with a particular focus on its textual foundations in the 
Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10; DN 22). While sati is widely 
regarded as a central meditative faculty, its 
presentation in canonical texts reveals complex 
doctrinal layers and interpretive ambiguities. Through 
textual analysis, especially of the sutta's key refrain—
emphasizing non-clinging and bare awareness—this 
study explores how sati functions as both a cognitive 
tool and a soteriological method aimed at insight and 
liberation. The paper critiques modern interpretations 
that often decontextualize sati, highlighting how 
contemporary mindfulness movements may dilute its 
ethical and philosophical dimensions. Drawing on 
critical scholarship, including works by Anālayo, Gethin, 
and Sujato, the study argues that sati in its traditional 
Theravāda context is not merely a technique for 
mental well-being, but a profound practice of 
disidentification and transcendence. This analysis 
contributes to a more nuanced understanding of 
mindfulness by situating it within its broader doctrinal, 
historical, and textual landscape. 

 

 

ARTICLE INFO: 
Author: 

1. Thich Nguyen The 
Vietnam Buddhist University,         

Ho Chi Min, Vietnam.  
Email: thichnguyenthe@gmail.com 

 

Corresponding Author: 
2. Nguyen Thanh Trung 

Department of Linguistics and Literature (DLL), 
Ho Chi Minh City University of Education 

(HCMUE), Vietnam. 
Email: trungnt@hcmue.edu.vn 
3. Phrakhrupalad Chakrapol         

Acharashubho Thepa 
Faculty of Religion and Philosophy, 

Mahamakut Buddhist University, Thailand. 
Email: chakrapol.the@mbu.ac.th 

 

      Article history : 
Received : 24/06/68 
Revised   : 24/06/68 
Accepted : 27/06/68 

 
 
 
 



   57 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Introduction 
The Pāli Canon, also known as the Tipiṭaka, constitutes the foundational corpus of 

Theravāda Buddhism and is traditionally divided into three "baskets" (piṭaka): the Vinaya Piṭaka 
(disciplinary rules), the Sutta Piṭaka (discourses), and the Abhidhamma Piṭaka (philosophical 
analysis). These texts preserve not only the Buddha’s oral teachings but also the doctrinal and 
practical foundations upon which the Theravāda tradition has evolved. Among these, the Sutta 
Piṭaka holds particular significance for understanding the lived experience of the Buddhist path, 
especially in relation to ethical conduct (sīla), mental cultivation (samādhi), and liberating wisdom 
(paññā) (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995). 

One of the most pivotal themes throughout the Sutta Piṭaka is mindfulness (sati), regarded 
not only as a meditative technique but also as an integral component of the Noble Eightfold 
Path. The Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10; DN 22), in particular, outlines the Four Foundations of 
Mindfulness (satipaṭṭhāna)—body, feelings, mind, and mental phenomena—and serves as a 
critical manual for insight meditation (vipassanā). Scholars such as Anālayo (2003) and Gethin 
(2001) have extensively studied this sutta, identifying it as a cornerstone of early Buddhist 
meditation theory and praxis. However, despite its centrality, the role of mindfulness in the Pāli 
Canon is often underexplored in terms of its textual evolution, literary structure, and philosophical 
depth, especially in comparative analysis with other key discourses such as the Anattalakkhaṇa 
Sutta (SN 22.59), which introduces the doctrine of non-self, and the Mahāparinibbāna Sutta (DN 
16), which documents the Buddha's final instructions. Existing scholarship tends to emphasize 
either the practical meditative aspects or modern applications of mindfulness (e.g., Kabat-Zinn, 
2003; Purser & Loy, 2013), often detaching the concept from its broader doctrinal and textual 
roots in Theravāda exegesis. 

This study aims to address this gap by offering a critical textual analysis of selected key 
passages from the Satipaṭṭhāna Sutta, with supporting references to related discourses such as 
the Anattalakkhaṇa Sutta and the Mahāparinibbāna Sutta. It will investigate the textual structure, 
recurring refrains, and philosophical implications of mindfulness, particularly focusing on how sati 
is presented as a tool for direct insight into impermanence (anicca), non-self (anattā), and the 
cessation of suffering (dukkha-nirodha). Furthermore, the analysis will highlight the interpretive 
challenges and doctrinal tensions inherent in the sutta, providing a foundation for understanding 
the role of sati in both classical and contemporary contexts. 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

58 
 

Textual Analysis of Key Passages from the Pāli Canon 
1. Satipaṭṭhāna Sutta (Majjhima Nikāya 10) 
The Satipaṭṭhāna Sutta outlines the Four Foundations of Mindfulness (cattāro 

satipaṭṭhānā): contemplation of the body (kāyānupassanā), feelings (vedanānupassanā), mind 
(cittānupassanā), and mental objects (dhammānupassanā). It begins with the famous phrase: 
“Ekāyano ayaṃ, bhikkhave, maggo”—“This, monks, is the direct path for the purification of 
beings” (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995, p. 145). 

This sutta is structured as both a meditation manual and doctrinal guide. The emphasis 
on direct experience through observation reflects the empirical nature of early Buddhist 
epistemology. Notably, the refrain “Atthi kāyo ti vā panassa sati paccupaṭṭhitā hoti” (“There is a 
body”... mindfulness is established) underscores the cognitive process of awareness without 
attachment (Anālayo, 2003). 

The sutta’s framework has had lasting influence, especially in modern secular adaptations 
of mindfulness. However, traditional commentators such as Buddhaghosa in the Visuddhimagga 
stress that mindfulness here is not merely attentional training but a path to insight into anicca 
(impermanence), dukkha (suffering), and anattā (non-self) (Buddhaghosa, trans. Ñāṇamoli, 2010). 

2. Anattalakkhaṇa Sutta (Saṃyutta Nikāya 22.59) 
The Anattalakkhaṇa Sutta, delivered to the five ascetics shortly after the Buddha’s 

enlightenment, is considered the first formal discourse on the doctrine of non-self. It examines 
the five aggregates (pañcakkhandhā)—form, feeling, perception, volitional formations, and 
consciousness—and argues systematically that none can be considered a self because they are 
impermanent and subject to suffering. 

The critical refrain, “Yaṃ dukkhaṃ tadanattā” (“What is suffering is not self”), supports 
the central Buddhist tenet that clinging to any phenomenon as ‘I’ or ‘mine’ leads to suffering 
(Bodhi, 2000, p. 905). This sutta provides a rational and phenomenological critique of identity, 
dismantling ontological assumptions about the self. Its literary style is methodical, almost Socratic, 
engaging the listener in a process of reflective analysis. 

Scholars have observed that the sutta’s argumentation aligns with early Buddhist 
phenomenology, where reality is described and understood through direct, introspective insight 
rather than speculative metaphysics (Gethin, 1998). 

3. Mahāparinibbāna Sutta (Dīgha Nikāya 16) 
The Mahāparinibbāna Sutta recounts the final days of the Buddha and is one of the most 

narrative-rich and emotional texts in the canon. It includes practical instructions, such as the 



   59 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

encouragement to rely on the Dhamma and Vinaya as one’s teacher after the Buddha's passing, 
encapsulated in the phrase: “Attadīpā viharatha, attasaraṇā, anaññasaraṇā” (“Dwell with 
yourselves as an island, with yourselves as a refuge, with no other refuge”) (Walshe, 1995, p. 245). 

This passage emphasizes the autonomy of spiritual practice and the internalization of the 
Dhamma. The sutta’s structure alternates between prose and verse, mixing historical detail with 
spiritual instruction. Its mood is simultaneously solemn and uplifting, reflecting the ethos of 
impermanence and detachment.  

Historically, this text provided the foundation for the Buddhist community's transition from 
reliance on the Buddha’s physical presence to the institutionalization of the monastic order and 
the textual tradition (Collins, 1998). 
The selected passages from the Pāli Canon—Satipaṭṭhāna Sutta, Anattalakkhaṇa Sutta, and 
Mahāparinibbāna Sutta—demonstrate the rich doctrinal, literary, and practical dimensions of early 
Buddhist literature. Each text engages the practitioner intellectually, morally, and meditatively. 
Their enduring relevance lies in their ability to offer insight into the nature of reality and the path 
to liberation. A close textual analysis reveals not only the internal consistency of the Buddha’s 
teachings but also their adaptability across time and culture. 
 
Critical Analysis: The Role of Mindfulness (Sati) in Theravada Literatures  

Mindfulness (sati) holds a central place in the Theravāda Buddhist tradition, functioning 
both as a foundational mental quality and as a method of practice toward liberation (nibbāna). 
In Theravāda literatures, particularly within the Pāli Canon and its commentaries, sati is portrayed 
not merely as moment-to-moment awareness, but as a comprehensive mental faculty that 
enables ethical conduct, meditative development, and insight (vipassanā). This critical analysis 
examines the role of sati in Theravāda literatures, drawing primarily on the Satipaṭṭhāna Sutta 
(MN 10), Mahāsatipaṭṭhāna Sutta (DN 22), Abhidhamma classifications, and commentarial works 
such as the Visuddhimagga. The discussion explores doctrinal nuances, interpretive variations, and 
modern implications. 

Definition and Function of Sati in Theravāda Thought 
In the Theravāda Abhidhamma, sati is classified as a universal mental concomitant 

(sabbacittasādhāraṇa cetasika) that arises in all wholesome states of consciousness (Bodhi, 2000). 
It is defined as “non-forgetfulness” (apaṭṭhamassa dhammā), preventing the mind from wandering 
and sustaining attention on a chosen object (Dhammasaṅgaṇī, §14). 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

60 
 

Unlike the modern secular usage of mindfulness, which often emphasizes stress reduction 
or present-moment awareness, classical Theravāda sources frame sati as ethically informed 
recollection and awareness with the specific goal of fostering insight into impermanence (anicca), 
suffering (dukkha), and non-self (anattā) (Anālayo, 2003). 

1. Textual Foundations: The Satipaṭṭhāna Sutta 
The Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10) is the principal canonical text on mindfulness. It presents 

sati as fourfold: contemplation of the body (kāyānupassanā), feelings (vedanānupassanā), mind 
(cittānupassanā), and mental phenomena (dhammānupassanā). Each foundation is structured to 
direct attention inwardly, in a progressive unfolding of insight. The Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10; DN 
2 2 )  is widely regarded as the cornerstone of Theravāda meditative theory and practice. Its 
presentation of the Four Foundations of Mindfulness (satipaṭṭhāna)—body (kāya), feelings 
(vedanā), mind (citta), and mental phenomena (dhammā)—has profoundly shaped both classical 
and modern formulations of Buddhist meditation. However, a critical reading of the text reveals 
several layers of complexity, editorial inconsistency, and interpretive ambiguity that invite careful 
scholarly examination. 

A key refrain, repeated throughout the sutta, is: 
One of the most discussed features of the Satipaṭṭhāna Sutta is the refrain (anuyutta 

pariyāya), repeated after each meditation instruction: 
“Atthi kāyo ti vā panassa sati paccupaṭṭhitā hoti yāvadeva 
ñāṇamattāya paṭissatimattāya anissito ca viharati na ca kiñci loke 
upādiyati.” 

(“‘There is a body’—thus he abides, contemplating the body merely for knowledge and 
mindfulness, without clinging to anything in the world.”) (MN 10; Ñāṇamoli & Bodhi, 1995, p. 147) 

This refrain emphasizes objective, non-reactive observation (ñāṇamattāya) and 
detachment from clinging (upādāna). Scholars such as Anālayo (2003) argue that this reflects the 
essence of vipassanā: sustained observation that leads to insight into impermanence, suffering, 
and non-self. However, critics have noted that this refrain—though doctrinally rich—may not 
have been part of the earliest layers of the text. Gethin (1992) and Sujato (2005) suggest that the 
repetition and structure of the refrain point to later editorial addition or redaction, aimed at 
systematizing meditative instructions into a cohesive framework suitable for recitation and 
transmission. 

 
 



   61 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

2. Doctrinal and Practical Ambiguities 
Despite the Satipaṭṭhāna Sutta’s clear and authoritative tone, the text contains several 

interpretive ambiguities that continue to challenge scholars and practitioners alike. One 
prominent ambiguity concerns the overlapping nature of the four satipaṭṭhānas (foundations of 
mindfulness). Although the sutta delineates them as four distinct areas of contemplative focus—
body (kāya), feelings (vedanā), mind (citta), and mental objects (dhamma)—in practice, these 
domains intertwine considerably. For instance, the canonical ānāpānasati (mindfulness of 
breathing) practice involves direct bodily awareness, but it simultaneously influences feelings and 
mental states (Anālayo, 2003). This overlap raises a fundamental question: does the Satipaṭṭhāna 
framework serve as a prescriptive method, a descriptive phenomenological categorization, or a 
pedagogical scaffold to guide meditation practice? Scholars like Anālayo (2003) and Gombrich 
(2009) suggest that this ambiguity leaves room for multiple interpretive approaches rather than a 
rigid methodology. 

A second ambiguity lies in the lack of explicit methodological instruction within the sutta. 
While the text clearly instructs practitioners on what to observe, it rarely details how this 
observation should be conducted. This contrasts with later meditation manuals, such as 
Buddhaghosa’s Visuddhimagga, which provide extensive procedural guidance. The Satipaṭṭhāna 
Sutta appears to presuppose an oral tradition or prior experiential knowledge that contextualizes 
its teachings (Anālayo, 2003). Consequently, commentators and meditation teachers have 
generated diverse interpretations: some view the text as advocating continuous moment-to-
moment awareness of phenomena, while others see it as inviting a deeper, phenomenological 
inquiry into the nature of experience itself (Gethin, 1998). 

Finally, there is a textual and doctrinal tension between the Majjhima Nikāya’s 
Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10) and the more expansive Mahāsatipaṭṭhāna Sutta in the Dīgha Nikāya 
(DN 22). The latter significantly expands on the fourth foundation—mindfulness of dhammā—by 
incorporating a systematic presentation of the Noble Truths and other doctrinal elements absent 
in MN 10 (Sujato, 2005). This expansion suggests a scholastic layering or stratification in the 
Buddhist textual tradition, where DN 22 likely reflects later doctrinal developments. Such textual 
growth creates ambiguities regarding the original scope and intent of the Satipaṭṭhāna practice, 
complicating attempts to discern an “authentic” or “original” method of mindfulness meditation 
(Sujato, 2005; Anālayo, 2003). 

In summary, these doctrinal and practical ambiguities—overlapping contemplative 
domains, insufficient methodological detail, and textual stratification—highlight the complex and 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

62 
 

evolving nature of the Satipaṭṭhāna teachings. They call for a careful, context-sensitive 
engagement with the sutta texts, recognizing that mindfulness as a practice and doctrine has 
never been monolithic but dynamically adapted to varying pedagogical, doctrinal, and cultural 
contexts. 

3. Philosophical Implications of the Refrain 
The recurrent refrain in the Satipaṭṭhāna Sutta, “na ca kiñci loke upādiyati”—commonly 

translated as “not clinging to anything in the world”—encapsulates a profound philosophical 
orientation that underpins the entire mindfulness practice. This phrase points to a radical 
phenomenological shift: the practitioner is urged to observe phenomena as they arise and pass 
away without grasping, appropriating, or identifying with them. Such non-attachment marks a 
disidentification process that gradually destabilizes the conventional notion of a fixed, 
autonomous self (atta) (Analayo, 2013).  

From this perspective, mindfulness (sati) is far more than a cognitive or attentional skill; it 
functions as a disruptive force against egoic constructions. It cultivates a mode of presence that 
witnesses experience directly, without the filters of desire, aversion, or conceptual proliferation 
(papañca). This experiential witnessing aligns closely with Buddhist phenomenology, wherein the 
“self” is understood as a mental fabrication sustained by repeated clinging (upādāna) to sensory 
and mental phenomena (Gethin, 2001). However, this radical implication introduces tension in 
contemporary interpretations. As Sharf (2014) critically notes, modern mindfulness movements 
often sanitize this subversive quality, reframing sati as a benign, therapeutic technique aimed 
primarily at stress reduction or well-being. Such a reinterpretation removes mindfulness from its 
existential and ontological context, where it functions as a vehicle for profound transformation—
the relinquishment of attachment, aversion, and delusion that constitute the root of suffering 
(dukkha). Instead, mindfulness risks being commodified as a self-help tool that reinforces rather 
than dismantles the ego (Purser & Loy, 2013). 

Philosophically, the refrain challenges deeply ingrained assumptions about identity and 
control. It points practitioners toward a lived realization that what we take as “I” or “mine” is 
contingent, impermanent, and ultimately empty of inherent existence (Anālayo, 2013). This 
realization resonates with the broader Buddhist doctrine of anattā (non-self), positioning 
mindfulness as a means to directly experience the emptiness and interdependence of all 
phenomena. Thus, the refrain demands not merely awareness but a shift in ontological 
perspective—from grasping subject to detached observer. 



   63 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

In summary, the refrain’s philosophical weight highlights mindfulness as a mode of radical 
epistemic dislocation—an invitation to see beyond habitual self-referential patterns and 
experience reality without attachment. To honor this implication fully, contemporary mindfulness 
practice and scholarship must resist reductive interpretations and reclaim the soteriological 
essence inherent in early Buddhist teachings. 

4. Modern Misreadings and the “Modernist Filter” 
settings—particularly in modalities such as Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) 

and Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT)—has prompted critical reflection among 
Theravāda traditionalists and scholars of Buddhist studies. A central concern lies in the "modernist 
filter" through which satipaṭṭhāna and related practices are selectively appropriated, stripped of 
their original soteriological, ethical, and metaphysical dimensions (Gethin, 2011; McMahan, 2008). 
This process often reduces mindfulness to a form of neutral, present-moment awareness 
marketed as a universal, value-free mental skill—divorced from its Buddhist roots in liberation 
(vimutti) and right view (sammādiṭṭhi). 

As Gethin (2011) points out, the Satipaṭṭhāna Sutta is fundamentally embedded within 
the broader framework of the Noble Eightfold Path, where sati functions in conjunction with 
ethical discipline (sīla) and wisdom (paññā). The repeated refrains in the sutta—“anissito ca 
viharati, na ca kiñci loke upādiyati” (“dwelling independently, not clinging to anything in the 
world”)—emphasize non-attachment and detachment from self-view. These doctrinal elements 
are crucial for interpreting mindfulness not merely as stress reduction but as part of a radical path 
aimed at deconstructing the illusion of self (anattā) and realizing the impermanence (anicca) and 
unsatisfactoriness (dukkha) of conditioned phenomena. Yet, in most clinical applications, these 
three marks of existence are either omitted or reframed in cognitive-behavioral terms that neglect 
their existential import (Purser & Loy, 2013). 

The term “McMindfulness”, coined by Purser and Loy (2013), critiques the 
commodification of mindfulness into a form of self-optimization aligned with neoliberal values 
such as productivity, individualism, and stress management. In this view, the original intention of 
sati—as a means to uproot craving (taṇhā), delusion (moha), and attachment—is subverted by its 
instrumental use to enhance consumerist lifestyles or corporate efficiency. Instead of cultivating 
dispassion (virāga) and cessation (nirodha), mindfulness is harnessed for better focus, emotional 
regulation, or personal success, reinforcing the very forms of identity and clinging that the Buddha 
intended to transcend. Modern Buddhist studies scholars such as McMahan (2008) and Braun 
(2013) argue that this reconfiguration is not accidental but symptomatic of a larger trend of 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

64 
 

Buddhist modernism, where teachings are reformulated to align with Enlightenment rationalism, 
psychotherapy, and individual self-improvement. While these adaptations have allowed 
mindfulness to enter secular contexts and reach broader audiences, they often perpetuate a 
truncated reading of the Buddhist canon, privileging empiricism and personal well-being over 
communal ethics, cosmology, or liberation. This results in what Anālayo (2019) calls a “selective 
extraction” of satipaṭṭhāna, which redefines mindfulness in ways that risk erasing its critical and 
transformative edge.  

To counterbalance these tendencies, contemporary scholars and engaged Buddhist 
practitioners call for a recontextualization of mindfulness within its ethical and soteriological 
foundations. This involves re-emphasizing its relational qualities, its role in dismantling ego-based 
patterns, and its inseparability from the full Eightfold Path. Without such grounding, modern 
mindfulness may offer short-term relief but fail to address the deeper roots of suffering—what 
the Buddhist tradition identifies as dukkha-loka or the world conditioned by craving and ignorance. 

5. Commentarial Interpretation: Buddhaghosa’s Visuddhimagga 
The Visuddhimagga, composed by the fifth-century Theravāda scholar-monk 

Buddhaghosa, serves as the most influential commentarial synthesis of Buddhist doctrine in the 
Theravāda tradition. Within this text, sati (mindfulness) is intricately embedded within the broader 
path of purification (visuddhi-magga), reflecting a systematic and detailed exposition of meditative 
training. Buddhaghosa’s treatment of mindfulness is both technical and metaphorical, portraying 
sati as a mental sentinel that guards the sense faculties and sustains non-distraction (Ñāṇamoli, 
2010). He employs vivid similes to illustrate mindfulness—as a pillar, gatekeeper, or shepherd—
each emphasizing its restraining, watchful, and stabilizing function within the mind. 

Within the satipaṭṭhāna framework, Buddhaghosa does not isolate sati as a standalone 
technique but embeds it into the meditative process as a faculty (indriya), a power (bala), and a 
foundation (satipaṭṭhāna) that co-functions with sampajañña (clear comprehension), vīriya (effort), 
and paññā (wisdom). He aligns these qualities to support the gradual development of insight 
knowledge (vipassanā-ñāṇa), categorizing progress into a series of meditative attainments and 
purifications. This approach emphasizes a teleological model of practice, where mindfulness 
serves not merely as presence of mind, but as a strategic faculty aimed at discerning the three 
characteristics (tilakkhaṇa): impermanence (anicca), suffering (dukkha), and non-self (anattā) 
(Bodhi, 1993). However, this scholastic and prescriptive interpretation has attracted critique for 
potentially diverging from the more pragmatic, fluid, and experiential tone of the early Nikāyas. 
Scholars like Gombrich (2009) argue that Buddhaghosa’s codification of mindfulness into a path 



   65 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

structured by stages and purification risks reifying practice, transforming a dynamic, context-
sensitive process into a rigid system. In early Buddhist suttas, such as the Satipaṭṭhāna Sutta and 
Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, sati is presented with open-endedness, allowing for engagement with 
moment-to-moment experience in a non-linear way. Buddhaghosa’s emphasis on abstraction and 
categorization could thus obscure the existential immediacy that characterizes early mindfulness 
practice. 

Moreover, Buddhaghosa’s interpretation reflects a monastic and elite orientation, 
intended for those engaged in intensive meditation within a highly controlled environment. His 
commentarial framework presupposes a renunciate lifestyle and may limit the accessibility or 
adaptability of sati for lay practitioners, women, or others outside the monastic ideal. This 
contrasts with some early discourses where mindfulness is taught as a quality to be cultivated by 
all, regardless of monastic status (Anālayo, 2013). Despite these critiques, the Visuddhimagga 
remains invaluable for understanding the development and institutionalization of Theravāda 
meditation. Its elaborate taxonomy provides not only a map for insight practice but also a lens 
through which the tradition interpreted and evolved the Buddha’s teachings. Rather than 
dismissing Buddhaghosa’s systematization, a balanced critique recognizes both its pedagogical 
precision and its potential limitations in capturing the breadth of the early sati discourse. 

6. Abhidhamma Perspective and Ethical Dimensions 
The Abhidhamma Piṭaka, representing the third division of the Pāli Canon, offers a highly 

analytical and systematic account of mental phenomena, with sati (mindfulness) conceptualized 
as one of the fifty-two cetasika (mental factors) that arise in conjunction with consciousness (citta). 
Unlike the more practice-oriented formulations of sati in the Sutta Piṭaka, the Abhidhamma 
perspective elaborates its psychological mechanics and ethical variability. This nuanced 
classification presents sati not as inherently virtuous or static but as an ethically indeterminate 
mental factor that derives its moral quality from its association with wholesome or unwholesome 
roots (kusala-mūla or akusala-mūla) and accompanying mental states (Bodhi, 2003; Gethin, 1998). 

In wholesome mental states, sati functions as a stabilizing and integrative faculty that 
supports clarity, non-forgetfulness, and moral attentiveness. When arising in unwholesome 
contexts—or failing to arise at all—its absence is correlated with heedlessness (pamāda), 
distraction, and ethical decline. Moreover, the Abhidhamma differentiates between sammā-sati 
(right mindfulness), which arises within the framework of the Noble Eightfold Path, and neutral or 
even deluded forms of attention that may superficially resemble mindfulness but do not lead to 
insight (vipassanā) or liberation (nibbāna) (Cousins, 1996). For example, obsessive rumination or 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

66 
 

clinging to memories can involve sustained attention yet be devoid of wisdom (paññā), rendering 
such mindfulness ethically irrelevant or even counterproductive. 

The ethical valence of sati is further reinforced in its role within the sammappadhāna (four 
right efforts) and bojjhaṅga (seven factors of awakening). In the sammappadhāna schema, sati 
enables the practitioner to prevent the arising of unwholesome states and to cultivate and 
maintain wholesome ones. This proactive function illustrates how mindfulness, when guided by 
ethical intention and right view (sammādiṭṭhi), becomes a key ally in moral cultivation (Bhikkhu 
Bodhi, 2000). Similarly, as one of the bojjhaṅga, sati is not just a precursor to wisdom but also a 
balancing factor that harmonizes energy (viriya), tranquility (passaddhi), and equanimity (upekkhā) 
in the meditative process (Ñāṇamoli, 1995). 

This Abhidhamma-based interpretation challenges the popular modern assumption that 
mindfulness is an isolated technique or inherently beneficial skill. Instead, it portrays sati as an 
ethically embedded process that is meaningful only when integrated within a holistic spiritual 
path. Mindfulness detached from sīla (ethical conduct) and paññā (wisdom) risks degeneration 
into a form of neutral attention or self-reinforcing delusion, particularly in modern secular 
adaptations that commodify mindfulness for productivity, stress management, or self-
improvement (Purser, 2019). In this view, the Abhidhamma reaffirms the conditional and relational 
nature of mindfulness—it is not merely being present, but being present in a way that is grounded 
in ethical discernment, volitional clarity, and wisdom. The psychological precision of the 
Abhidhamma, therefore, expands our understanding of sati beyond mere technique, emphasizing 
its function as both a means and a manifestation of inner transformation (adhisīla-sikkhā, adhicitta-
sikkhā, and adhipaññā-sikkhā)—the threefold training that defines the Theravāda path to 
liberation. 

7. Critical Tensions and Modern Reappropriations 
A major point of critical tension in contemporary Buddhist studies lies in the divergence 

between classical Theravāda conceptions of sati (mindfulness) and its modern secular 
adaptations, particularly in therapeutic frameworks such as Mindfulness-Based Stress Reduction 
(MBSR) and Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT). These contemporary models, while 
inspired by Buddhist practice, have reinterpreted sati through psychological and biomedical 
lenses, often detaching it from its original ethical, philosophical, and soteriological foundations 
(Purser & Loy, 2013). In classical Theravāda, sati is not merely attentiveness or present-moment 
awareness—it is embedded within the Noble Eightfold Path, particularly in alignment with 



   67 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

sammādiṭṭhi (right view), without which mindfulness practice risks becoming ethically neutral or 
commodified (Gethin, 2001). 

Theravāda texts, especially the Satipaṭṭhāna Sutta, emphasize sati as an indispensable 
faculty for direct insight (vipassanā) into the three characteristics of existence—anicca 
(impermanence), dukkha (suffering), and anattā (non-self). The sutta's recurring refrain—"Atthi kāyo 
ti vā panassa sati paccupaṭṭhitā hoti..." (“Mindfulness that ‘there is a body’ is established...”)—is 
not a mere observational cue but a directive toward disidentification from conditioned 
phenomena (Anālayo, 2003). This subtle but essential orientation toward nibbāna contrasts 
sharply with contemporary uses of mindfulness primarily aimed at stress reduction, emotional 
regulation, or productivity enhancement. Such repurposing often reflects what critics have called 
the "McMindfulness" phenomenon, in which mindfulness is stripped of its liberative aims and 
absorbed into neoliberal self-management ideologies (Purser, 2019). 

Further tensions arise from feminist and postcolonial critiques of the traditional Theravāda 
framing of mindfulness. Scholars such as Gross (1993) argue that canonical texts—including those 
on satipaṭṭhāna—privilege monastic, male-centered experiences, marginalizing lay, female, and 
non-elite voices. While the Satipaṭṭhāna Sutta is universal in tone, its application historically 
presumes access to structured renunciant life and meditative resources often unavailable to lay 
or marginalized groups. This has prompted re-readings of the canon that seek to reclaim sati as a 
more inclusive and context-sensitive practice, one that acknowledges the role of gender, class, 
and social location in shaping meditative experience and spiritual opportunity (Blackstone, 1998; 
Faure, 2003). Moreover, contemporary global mindfulness movements, while claiming 
universality, often rely on idealized images of Asian monasticism and sanitized versions of 
Buddhist teachings, which both obscure and appropriate the rich textual, cultural, and ethical 
complexity of Theravāda thought. This process of selective transmission risks perpetuating 
orientalist assumptions and reinforces epistemic imbalances between traditional Buddhist 
communities and Western academic or clinical institutions (Lopez, 2008). As a result, scholars and 
practitioners are increasingly called to navigate the balance between faithfulness to canonical 
sources and contextual adaptation in a pluralistic world. 

In light of these critical tensions, it becomes necessary to revisit the Pāli texts not as fixed 
doctrinal blueprints but as dialogical spaces where mindfulness was dynamically constructed, 
interpreted, and practiced. The challenge for both scholars and practitioners is to engage with 
sati in a way that honors its classical depth while remaining attentive to its ethical, cultural, and 
political entanglements in the modern world. 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

68 
 

Conclusion 
Mindfulness (sati) in Theravāda literatures is a multifaceted concept that transcends 

simplistic definitions of awareness. Rooted in the canonical suttas, systematized in Abhidhamma, 
and expounded by commentators like Buddhaghosa, sati is integral to both the meditative and 
ethical path. It serves as the cognitive tool for dismantling delusions and attaining liberation. 
However, modern interpretations must be critically evaluated in light of traditional frameworks to 
ensure that mindfulness is not reduced to a technique divorced from its liberative aim. A fuller 
appreciation of sati emerges when it is situated within the broader Buddhist paradigm of moral, 
meditative, and intellectual cultivation. The Satipaṭṭhāna Sutta, while revered as a concise and 
practical meditative guide, emerges under critical scrutiny as a text of layered development, 
blending early experiential insights with later scholastic redaction. Its key refrain—calling for 
mindfulness “merely for knowledge and recollection, without clinging”—carries deep 
philosophical weight, emphasizing liberation rather than self-improvement. Modern 
interpretations often draw on the sutta but risk flattening its depth and dislocating it from its 
original ethical and soteriological aims. Thus, a critical engagement with the text is necessary—
not only to reclaim its full meaning but to preserve its transformative potential in both traditional 
and contemporary contexts. 

 
Implementation  

The critical analysis of mindfulness (sati) in Theravāda literatures reveals the profound 
complexity and doctrinal depth underlying this seemingly simple practice. Recognizing its 
multifaceted role—ranging from a mental factor (cetasika) in Abhidhamma to a central meditative 
tool in the Satipaṭṭhāna Sutta—calls for more nuanced and context-sensitive applications in both 
traditional and modern settings. 

Implementation in Contemporary Buddhist Practice 
To preserve the integrity of classical sati while meeting the needs of contemporary 

practitioners, mindfulness training programs—especially those conducted in lay contexts—should 
reintroduce foundational Buddhist elements that are often marginalized. This includes integrating 
sammādiṭṭhi (right view), ethical precepts (sīla), and an understanding of core teachings such as 
anicca, dukkha, and anattā into mindfulness-based programs. Doing so would ground practice in 
its original soteriological framework and prevent its commodification as merely a therapeutic or 
productivity-enhancing tool (Gethin, 2011; Purser & Loy, 2013). 



   69 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Monastic institutions and meditation centers should also take greater initiative in bridging 
the gap between scriptural exegesis and applied meditation. Textual studies of the Satipaṭṭhāna 
Sutta, Anattalakkhaṇa Sutta, and relevant Abhidhamma material could be incorporated into 
mindfulness retreats or lay training courses. This textual grounding would support a deeper 
appreciation of sati not as a mere technique but as part of a holistic path to liberation (nibbāna). 

 
Suggestions 

Suggestions for Future Research and Pedagogy 
The analysis also points toward several areas for future research and pedagogical 

development: 
1. Feminist and Postcolonial Re-readings: Given the critique that classical texts prioritize 

monastic and male perspectives, future scholarly work should explore how sati has been 
reinterpreted or embodied by female monastics and lay practitioners in various cultural contexts 
(Gross, 1993). This could support more inclusive models of mindfulness practice. 

2. Cross-textual Comparative Studies: Further critical comparison between MN 10 and DN 
22 could illuminate textual stratification and historical evolution of the satipaṭṭhāna system 
(Sujato, 2005). Such work could clarify how later doctrinal additions affect both interpretation and 
application. 

3. Integration with Contemporary Ethics: Modern adaptations of mindfulness often lack a 
robust ethical foundation. Scholars and educators might focus on reintegrating the ethical 
dimensions of sati—as seen in the sammappadhāna (right effort) and bojjhaṅga (awakening 
factors)—into secular mindfulness programs without proselytizing (Anālayo, 2003; Gethin, 1998). 

4. Digital and Educational Platforms: The growing popularity of mindfulness apps and 
online platforms presents an opportunity to disseminate authentic teachings. Buddhist scholars 
and practitioners can collaborate to design content that reflects the doctrinal depth of Theravāda 
mindfulness, including the core refrain “na ca kiñci loke upādiyati” (“not clinging to anything in 
the world”), preserving its philosophical radicality. 

 
 
 
 
 

 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive


วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย   
ปีท่ี 23 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2568              

 

70 
 

References 
 

Anālayo. (2003). Satipaṭṭhāna: The direct path to realization. Windhorse Publications. 
Bhikkhu Bodhi. (2000). The noble eightfold path: Way to the end of suffering. Buddhist 

Publication Society. 
Bodhi, B. (2003). A comprehensive manual of Abhidhamma: The Abhidhammattha Sangaha of 

Ācariya Anuruddha. Buddhist Publication Society. 
Bodhi, B. (Trans.). (2000). The connected discourses of the Buddha: A translation of the 

Saṃyutta Nikāya. Wisdom Publications. 
Braun, E. (2013). The birth of insight: Meditation, modern Buddhism, and the Burmese monk Ledi 

Sayadaw. University of Chicago Press. 
Buddhaghosa. (2010). The path of purification (Visuddhimagga) (Ñāṇamoli, Trans.). Buddhist 

Publication Society. (Original work written ca. 5th century CE). 
Cousins, L. S. (1996). The dating of the historical Buddha: A review article. Journal of the Royal 

Asiatic Society, 6(1), 57–63. https://doi.org/10.1017/S1356186300006797 
Collins, S. (1998). Nirvana and other Buddhist felicities: Utopias of the Pali imaginaire. 

Cambridge University Press. 
Dhammasaṅgaṇī. (n.d.). A Buddhist manual of psychological ethics. (C. A. F. Rhys Davids, Trans.). 

Pali Text Society. 
Gethin, R. (2011). On some definitions of mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 263–279. 

https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564843 
Gethin, R. (2001). The Buddhist path to awakening: A study of the Bodhi-Pakkhiyā Dhammā. 

Oneworld. 
Gethin, R. (1998). The foundations of Buddhism. Oxford University Press. 
Gethin, R. (1992). The Buddhist path to awakening: A study of the Bodhi-Pakkhiyā Dhammā. E.J. 

Brill. 
Gombrich, R. (2009). What the Buddha thought. Equinox. 
Gombrich, R. (2009). How Buddhism began: The conditioned genesis of the early teachings. 

Equinox. 
Gross, R. M. (1993). Buddhism after patriarchy: A feminist history, analysis, and reconstruction of 

Buddhism. State University of New York Press. 



   71 
 

  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive  
 

Mahamakut Graduate School Journal 
Vol. 23 No. 1 January – June 2025 

 

Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-based interventions in context: Past, present, and future. 
Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144–156. 
https://doi.org/10.1093/clipsy.bpg016 

McMahan, D. L. (2008). The making of Buddhist modernism. Oxford University Press. 
Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (Trans.). (1995). The middle length discourses of the Buddha: A 

translation of the Majjhima Nikāya. Wisdom Publications. 
Ñāṇamoli, B. (Trans.). (2010). The path of purification (Visuddhimagga). Buddhist Publication 

Society. (Original work by Buddhaghosa, ca. 5th century) 
Purser, R. (2019). McMindfulness: How mindfulness became the new capitalist spirituality. 

Repeater Books. 
Purser, R. E., & Loy, D. (2013). Beyond McMindfulness. Huffington Post. Retrieved from 

https://www.huffpost.com/entry/beyond-mcmindfulness_b_3519289 
Sharf, R. (2014). Mindfulness and mindlessness in early Chan. Philosophy East and West, 64(4), 

933–964. 
Sujato, B. (2005). A history of mindfulness: How insight worsted tranquillity in the Satipaṭṭhāna 

Sutta. In J. Gethin & L. Karunadasa (Eds.), The Buddhist path: Essays in honour of 
Tilmann Vetter (pp. 45–66). Equinox. 

Walshe, M. (Trans.). (1995). The long discourses of the Buddha: A translation of the Dīgha 
Nikāya. Wisdom Publications. 

 

 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mgsj/issue/archive

