
วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 15 

 

การศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมในพิธีแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ 
หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง1 

An Analysis of Ritual Elements in Karen Wedding Ceremony,        
San Pong Village, Serm Klang Sub-District, Serm Ngam District, 

Lampang Province 
Received: February 3, 2020; Revised: May 26, 2020; Accepted: June 29, 2020 

 
ศิริรัตน์ บุญส าอาง2, สุกัญญา อุดแคว3, ภาณุวัฒน์ สกุลสืบ4 

Sirirat Boonsamang, Sukanya Eudkwae, Panuwat Sakulsueb 
 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกา
เกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง ผลการศึกษาพบว่ามีพิธีกรรมใน
การแต่งงานทั้งสิ้น 3 พิธีกรรม ได้แก่ 1. พิธีเลี้ยงผีหอ 2. พิธีรับขันสู่  3. พิธีแต่งงาน โดยพิธีรับขันสู่และพิธี
แต่งงานมีองค์ประกอบ 6 ประการคือ ความเชื่อ , ผู้ประกอบพิธีกรรม , ภาษา, ผลต่อจิตใจ, การใช้
สัญลักษณ์ และการ ใช้สื่อ ส่วนพิธีเลี้ยงผีหอมีองค์ประกอบ 5 ประการ กล่าวคือ ไม่ปรากฏการใช้สื่อผล
การวิเคราะห์องค์ประกอบของแต่ละพิธีกรรมพบว่าองค์ประกอบต่าง ๆ ช่วยให้คู่บ่าวสาวเกิดความมั่นใจใน
ชีวิตคู่ท่ีก าลังเริ่มต้น เพราะท าให้ได้รับการยอมรับจากครอบครัว กลุ่มคนในสังคม และโลกศักดิ์สิทธิ์ 
ค าส าคัญ: องค์ประกอบ, พิธีแต่งงาน, ปกาเกอะญอ, หมู่บ้านสันโป่ง  
 
 
 

 
1 บทความนี้เป็นส่วนหน่ึงของการศกึษาค้นคว้าอิสระเรื่อง การศึกษาพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ     
หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวดัล าปาง 
2 นักศึกษาสาขาวิชาภาษาไทย (ศศ.บ.) คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏล าปาง (Faculty            
of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University) e-mail: fj.sirirat@hotmail.com 
3 อาจารย์ประจ าสาขาวิชาภาษาไทย (ศศ.บ.) คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัล าปาง (Faculty            
of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University) e-mail: Sukanya2609@outlook.com 
4 อาจารย์ประจ าสาขาวิชาภาษาไทย (ศศ.บ.) คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัล าปาง (Faculty            
of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University) e-mail: Sakulsueb_9@hotmail.com 
 



16 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

Abstract 
 The studying aimed at analysis of ritual elements in Karen Wedding Ceremony, San 
Pong Village, Serm Klang Sub-District, Serm Ngam District, Lampang Province. The study 
found that there were 3 rituals of marriage consisting of 1) Making merit to Ancestral spirits 
(Liang Phee Hor)  2)  Welcoming the groom and relatives (Rub Khun Suu)  and 3)  Karen 
Wedding. The Rub Khun Suu and Karen Wedding has 6  elements that were 1 .  Believe or 
faith 2. Ritualist 3. Language 4. Effect on the mind 5. Symbols and 6. Media. For Liang Phee 
Hor had 5 elements without Media using.  The results of the analysis on each ritual found 
that various elements made the couple feel confident to begin marriage life because they 
were accepted by family, people, and holy world 
Keywords:  Element, Wedding Ceremony, Karen, San Pong Village 
 
บทน า 

พิธีการแต่งงานเป็นพิธีที่กลุ่มชนในหลายๆวัฒนธรรมทั่วโลกให้ความส าคัญ เพราะนอกจากจะเป็น
การช่วยเตรียมการให้คู่สมรสได้“เปลี่ยนสภาวะ”5 จากการครองตนเป็นโสดมาเป็นการอยู่ร่วมกันฉันสามี
ภรรยาได้อย่างราบรื่นแล้ว ยังเป็นการแนะน าตนต่อครอบครัวใหม่อย่างเป็นทางการและช่วยให้คู่บ่าวสาว
เข้าสู่สังคมในสถานะใหม่ได้อย่างมั่นใจอีกด้วย ท าให้ในการจัดพิธีแต่งงานมีพิธีกรรมต่าง ๆ เข้าไปร่วมด้วย 
ทั้งนี้ก็เพ่ือให้การหลอมรวมระหว่างเจ้าบ่าวและเจ้าสาวผ่านการรับรู้อย่างเป็นทางการของครอบครัวของทั้ง
สองฝ่ายและได้รับการยอมรับหรือเปิดโอกาสให้มีการร่วมแสดงความยินดีจากชุมชนและสังคมนั่นเอง  
 ชาวปกาเกอะญอ เป็นชนกลุ่มย่อยในกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงที่ได้อพยพเข้ามาอาศัยในพ้ืนที่
ภาคเหนือของประเทศไทย โดยกลุ่มที่เข้ามาตั้งรกรากอยู่ในหมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริม
งาม จังหวัดล าปางเป็นกลุ่มแรกนั้นได้เข้ามาตั้งแต่ปี พ.ศ.2420 (อนุชา รุ่งมรกต และคณะ, 2552) และกว่า 
140 ปีที่ผ่านมาแม้ได้มีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตของตนให้เข้ากับสภาพสังคมและยุคสมัยที่เปลี่ยนไป        
แต่กระนั้นก็ยังคงด าเนินชีวิตและรักษาขนบธรรมเนียมของตนไว้ได้อย่างน่าชื่นชม ดังปรากฏว่ายังมีการจัด
ประเพณีและพิธีกรรมหลายๆอย่างจนถึงปัจจุบันนี้ เช่น ประเพณีก  าบ้าน (พิธีเลี้ยงผีประจ าหมู่บ้านหรือ 
“หลื่อก่อง”) ที่จัดขึ้นเป็นประจ าทุกปี ซึ่งประเพณีนี้ชาวปกาเกอะญอจะห้ามคนนอกเข้าร่วมพิธีและจะปิด

 
5 “พิธีนี้ช่วยลดความเครียดของบุคคลที่จะต้องเปลี่ยนจากสภาวะหนึ่งไปสู่อีกสภาวะหนึ่ง ที่ช่วยลดความเครียดเพราะ
บุคคล ผู้นั้นทราบว่าสังคมรอบตัวเขานั้นรับรู้แล้วว่าเขาจะต้องเปลี่ยนสภาวะ และสังคมก็ให้ความเห็นชอบ ความรู้สึกท่ีว่า
เขาจะต้องแอบท าซ่อนท าจึงไม่มี การปรับเปลี่ยนครั้งใหญ่ในชีวิตของเขาที่จะเกิดขึ้นนั้นสังคมก็อวยพร บุคคลที่จะเข้าพิธี
เปลี่ยนสภาวะจึงมีความโล่งใจพร้อมจะก้าวไปข้างหน้าในวิถีทางที่สังคมเห็นชอบแล้ว” (สุริยา รัตนกุล, 2549. หน้า 208-
209) 
 



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 17 

 

หมู่บ้านไม่ให้คนนอกสามารถเข้ามาในเขตหมู่บ้านได้เลย และด้วยความเคร่งครัดนี้เองจึงอาจเป็นสาเหตุ
หนึ่งที่ท าใหย้ังคงรักษาประเพณีอันเป็นอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่มของตนไว้ได้ นอกจากนี้ยังมีอีกหลายประเพณี
ที่น่าสนใจ เช่น ประเพณีเลี้ยงผีปู่ย่า ประเพณีเลี้ยงเจ้าพ่อข้อมือเหล็ก เป็นต้น 
 กล่าวเฉพาะประเพณีเกี่ยวกับชีวิต พิธีการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอบ้านสันโป่งนั้นนับว่ามี
ความน่าสนใจอยู่ไม่น้อยเพราะมีทั้งการด าเนินพิธีกรรมตามขนบรูปแบบเดิมและมีการรับเอาวิธีการ
บางอย่างจากสังคมรอบข้างหรือจากต่างถิ่นเข้ามาในพิธี การปรับเปลี่ยนวิธีการบางอย่างนี้เป็นไปตาม
ค่านิยม และความทันสมัยของการด าเนินชีวิตที่มีเครื่องมือเครื่องใช้ต่างๆ เข้ามาช่วยอ านวยความสะดวก
มากยิ่งขึ้น อย่างไรก็ดี ประชิด สกุณะพัฒน์ (2546) ได้กล่าวถึงบทบาทของพิธีกรรมที่มีต่อมนุษย์ไว้ 5 
ประการคือ 1. เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ 2. เป็นสิ่งควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคม 3. เป็นสัญลักษณ์
ชี้น าให้เข้าสาระส าคัญของชีวิต 4. เป็นเครื่องผูกพันความเป็นพวกเดียวกันและ 5. เป็นเครื่องมือผสมผสาน
ความเชื่อต่างๆ เข้าด้วยกัน ฉะนั้นแม้สังคมจะเปลี่ยนไปเช่นไร หากพิธีกรรมยังคงมีบทบาทหรือมีประโยชน์
ต่อกลุ่มชน พิธีกรรมนั้นๆ ย่อมยังคงด ารงอยู่ได้ต่อไป ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาขั้นตอนในการแต่งงาน
ตลอดจนองค์ประกอบต่างๆของพิธีกรรมที่เกิดขึ้นในพิธีการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง 
ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง เพ่ือจะได้เข้าใจเกี่ยวกับองค์ประกอบต่าง ๆของพิธีกรรมที่
ช่วยให้หนุ่มสาวปกาเกอะญอยังคงสืบทอดพิธีการแต่งงานของกลุ่มตนมาได้จนถึงปัจจุบัน โดยแนวคิดที่ใช้
ในการศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้แนวคิดของคณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย (2559) ที่ได้แบ่งองค์ประกอบของพิธีกรรม ไว้ 6 ประการ ดังนี้ 

1. ความเชื่อ (believe) หรือ ความศรัทธา (faith) เช่น เชื่อว่ามีพระเจ้า เชื่อว่าได้กระท าเปตพลี
แล้วญาติที่ล่วงลับไปแล้วจักได้รับกุศลที่อุทิศไป หรือแม้แต่เชื่อว่าถ้าป่วยมีโรคภัยไข้เจ็บเกิดขึ้นอยู่เสมอให้
นิมนต์พระสงฆ์มาท าพิธีสืบชะตาก็จักหาย เป็นต้น  

2. ผู้ประกอบพิธีกรรม หมายถึง ผู้ท าหน้าที่ด าเนินการในขั้นตอนต่างๆของพิธีกรรม  
3. ภาษา คือ การสื่อสารระหว่างมนุษย์กับอ านาจลึกลับหรือพระเจ้า เทพเจ้า ผู้ประกอบพิธีอาจใช้

ภาษาที่ผิดไปจากภาษาสามัญที่กลุ่มนั้น ๆ ใช้หรือบางครั้งก็จะใช้สัญลักษณ์และการท านายเป็นการสื่อสาร
จากอ านาจลึกลับนั้นมาสู่มนุษย์  

4. ผลต่อจิตใจ กล่าวคือ ผู้ที่ได้กระท าตามข้ันตอนต่าง ๆในพิธีกรรมแล้ว จะรู้สึกมีท่ียึดเหนี่ยวจิตใจ
ท าให้เกิดก าลังใจที่จะต่อสู้ปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ ที่ตนเองประสบอยู่ได้  

5. การใช้สัญลักษณ์ เช่น ดอกไม้ ธูปเทียน เครื่องเซ่นต่าง ๆ ตลอดจนการแสดงกิริยาท่าทาง เช่น 
ท่าร่ายร าการประนมมือ การไหว้ เป็นต้น  

6. การใช้สื่อต่าง ๆ เช่น สื่อทางเสียง มีการขับร้อง บรรเลงดนตรี เพ่ือให้เกิดความสงบและเอิบอ่ิม
ใจเพ่ือให้พิธีกรรมนั้นเกิดความศักดิ์สิทธิ์ 



18 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

 ส าหรับผลการศึกษาในครั้งนี้ คณะผู้วิจัยมีความคาดหวังว่าจะท าให้เยาวชนในกลุ่มชาติพันธุ์ปกา
เกอะญอหรือกะเหรี่ยงกลุ่มต่าง ๆได้เห็นคุณค่าของพิธีการแต่งงานแบบดั้งเดิมและใช้เป็นแนวทางในการ
ด ารงขนบธรรมเนียมพิธีกรรมในการแต่งงานของกลุ่มตนให้คงอยู่ได้ต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมในพิธีแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง               
ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 งานวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ใช้ระเบียบวิธีวิจัยโดยศึกษาจากเอกสารและการเก็บข้อมูล
ภาคสนามผสานกับการประชุมกลุ่มย่อย (focus group) ดังมีข้ันตอนดังต่อไปนี้  

1. ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับภูมิหลังประวัติศาสตร์เกี่ยวกับกลุ่มชาติพันธุ์ปกา
เกอะญอ ประเพณีและพิธีกรรมของชาวปกาเกอะญอ และแนวคิดเกี่ ยวกับการศึกษาองค์ประกอบของ
พิธีกรรม 

2. ลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลบริบทชุมชนโดยการสัมภาษณ์ผู้น าชุมชนและผู้รู้เกี่ยวกับประเพณีและ
พิธีกรรมของชาวปกาเกอะญอ 

3. สืบหาและคัดเลือกวิทยากรแบบเจาะจงโดยพิจารณาจากคุณสมบัติที่ได้ก าหนดไว้ โดยแบ่งเป็น 
2 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มผู้มีความรู้เรื่องการแต่งงานและเคยเข้าพิธีการแต่งงานตามแบบของชาวปกาเกอะญอ 
2) คู่บ่าวสาวที่จะแต่งงานกันในเดือนมกราคม พ.ศ.2562 

4. เมื่อได้วิทยากรที่แท้จริงแล้วคณะผู้วิจัยได้จัดประชุมกลุ่มย่อยเพ่ือสอบถามถึงขั้นตอนต่างๆ ใน
การแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ และเข้าสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมในงานแต่งงานของชาวปกา
เกอะญอเพ่ือบันทึกภาพและเก็บข้อมูลพิธีการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ ตั้งแต่วันก่อนจัดงาน  (วัน
เตรียมงาน) และใน วันจัดงานแต่งงาน หลังจากนั้นเรียบเรียงข้อมูลแล้วเก็บเพ่ิมเติมจากวิทยากรอีกครั้ง 

5. วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับองค์ประกอบของพิธีกรรมในขั้นตอนต่างๆ จาก
การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์รายบุคคล และการสังเกตพฤติกรรมของชาวปกาเกอะญอที่มาร่วมในพิธี
การแต่งงานตั้งแต่วันเตรียมงานจนถึงวันแต่งงาน  

6. สรุปและอภิปรายผล แล้วน าเสนอผลการศึกษาด้วยการพรรณนาวิเคราะห์ 
 
 
 
 
 



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 19 

 

ผลการวิจัย 
จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องตลอดจนการลงพ้ืนที่ภาคสนามเพ่ือเข้าร่วมพิธี

แต่งงานแล้วสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วม (Participant Observation) และได้จัดการสนทนากลุ่มย่อย 
(Focus Group Discussion) กับบุคคลที่เก่ียวข้องกับพิธีแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ ตลอดจนสัมภาษณ์
วิทยากรตั้งแต่เดือนธันวาคม 2561 และเข้าร่วมพิธีแต่งงานที่จัดขึ้นในวันที่ 16-17 มกราคม พ.ศ.2562 
พบว่าการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอประกอบด้วย 3 ขั้นตอน คือ 
 1. ขั้นการสู่ขอ เมื่อหนุ่มสาวปกาเกอะญอตกลงใจจะแต่งงานกันทั้งสองครอบครัวก็จะพูดคุยกัน
ก่อนโดยผู้ใหญ่ฝ่ายหญิงจะไปหาผู้ใหญ่ของฝ่ายชายเพ่ือตกลงกันเรื่องการแต่งงานให้ถูกต้องตามประเพณี 
เมื่อตกลงกันเป็นที่เรียบร้อยแล้วทางฝ่ายชายจะหาฤกษ์ส าหรับวันที่จะจัดงานแต่งงาน ส่วนฝ่ายหญิงก็จะ
ไปบอกกล่าวแก่ผีหอที่หมู่บ้านของตน โดยทั่วไปจะกระท าก่อนวันแต่งงาน 3 วัน อย่างไรก็ดีหลังจากที่พิธี
แต่งงานเสร็จแล้วจะเลี้ยงผีหอหรือไม่นั้นก็ขึ้นอยู่กับฝ่ายเจ้าสาว แต่เมื่อเวลาผ่านไปแล้วพบว่าเจ้าสาว
ตั้งครรภ์หรือคลอดลูกแล้ว เจ้าสาวจะต้องกลับมาเลี้ยงผีหอ โดยผู้ที่ท าหน้าที่ไปบอกกล่าวและน าของไป
ให้แก่ผีหอจะเป็นผู้ใหญ่ในครอบครัวฝ่ายหญิง เช่น ตา ยาย พ่อหรือแม่ของฝ่ายหญิง (ติ๊บ จินะวัน. 
สัมภาษณ์, 15 ธันวาคม 2561)  

ส าหรับขั้นตอนการเลี้ยงผีหอจะเริ่มจากการดูฤกษ์ดูวันที่จะสามารถท าพิธีการเลี้ยงผีหอได้  โดย
จะต้องไม่ตรงกับวันพุธ หรือวันเสีย และถ้าเป็นวันที่อยู่ในช่วงข้างขึ้นก็ต้องท าพิธีนี้ให้เสร็จ ถ้าหากเป็นวัน
ข้างแรมก็จะต้องประกอบพิธีให้เสร็จก่อนถึงวันข้างขึ้น การเลี้ยงผีของชาวปกาเกอะญอจะใช้เวลา 2 วัน 
โดยจะเริ่มในเวลา 6 โมงเย็นจนถึงเวลาประมาณสามทุ่ม และในช่วงที่มีการท าพิธีจะต้องปิดบ้านไว้ เพ่ือ
ไม่ให้คนภายนอกเข้าไปได ้(จันทร์สม ตั นตุ้ย. สัมภาษณ์, 15 ธันวาคม 2561) 
 2. ขั้นการจัดพิธีแต่งงาน หลังจากที่ได้ฤกษ์วันจัดพิธีแต่งงานแล้ว ก่อนจะมีการแต่งงาน 1 วัน 
ญาติฝ่ายเจ้าสาวจะมาช่วยกันจัดสถานที่ตลอดจนเตรียมอาหารส าหรับเลี้ยงแขกที่จะมาในวันแต่งงาน โดย
อาหารที่นิยมท าในงานแต่งงานของชาวปกาเกอะญอที่ผ่านมามักจะเป็นอาหารที่หาได้ง่ายเช่น แกงหัวปลี
ใส่ไก่และแกงลูกฟักขี้หมู เป็นต้น อย่างไรก็ดีในปัจจุบันนี้ชาวปกาเกอะญอนิยมเลี้ยงอาหารในพิธีแต่งงาน
มากชนิดกว่าแต่เดิม ทั้งยังมีเครื่องดื่มหลายชนิดมาให้แขกได้ดื่มอีกด้วย ดังเห็นได้จากการจัดงานแต่งงาน
ในครั้งนี้ เจ้าภาพสั่งอาหารชุดแบบโต๊ะจีนมาเลี้ยงแขกในวันงานแทนการท าอาหารเอง ส่วนในวันเตรียม
งาน ฝ่ายเจ้าสาวจะท าอาหารเลี้ยงผู้มาช่วยงานในตอนเย็นและมีเครื่องดื่มแอลกอฮอล์เลี้ยงญาติทั้งสองฝ่าย
ด้วย (ติ๊บ จินะวัน, น้อย จินะวัน. สัมภาษณ์, 15 ธันวาคม 2561) 
     2.1 พิธีในวันเตรียมงาน การเตรียมงานนอกจากจะมีการเตรียมสถานที่และของใช้ในงานแต่ง
แล้วพิธีส าคัญอีกพิธีหนึ่งที่จะขาดไม่ได้เลยก็คือ พิธีรับขันสู่ (ฮับเน่ะเกอะเนอ) หรือการรับเจ้าบ่าวเข้าบ้าน
เจ้าสาว โดยจะมีพิธีการที่แตกต่างกัน 2 กรณี กล่าวคือ กรณีที่เจ้าบ่าวเป็นคนนอกหมู่บ้าน (เป็นปกา
เกอะญอจากถิ่นอ่ืน) เมื่อเดินทางมาถึงหมู่บ้านของเจ้าสาวในช่วงเย็นของวันเตรียมงานแล้ว จะต้องอยู่นอก



20 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

หมู่บ้านหรือรอ ณ จุดแบ่งเขตของหมู่บ้าน ปกาเกอะญอกับหมู่บ้านอ่ืนๆ ระหว่างนี้เจ้าบ่าวและญาติๆ ต้อง
อยู่รอก่อนยังไม่สามารถเดินข้ามเขตมาได้จนกว่าญาติๆของฝ่ายหญิงจะยกขบวนแห่ออกมาต้อนรับ ส าหรับ
พิธีรับขันสู่นี้จะเริ่มด้วยญาติๆ ของฝ่ายหญิงตั้งขบวนร้องร าท าเพลงออกมาจากบ้านเจ้าสาว พอมาถึงที่
เจ้าบ่าวและญาติของฝ่ายเจ้าบ่าวอยู่ก็จะมีการท าพิธีเทเหล้าไปถวายเจ้าที่เพ่ือบอกกล่าวเจ้าที่เพ่ือขอ
อนุญาตให้พาเจ้าบ่าวกับญาติๆของเจ้าบ่าวได้เข้าหมู่บ้าน ระหว่างที่มีการเทเหล้าก็จะมีคนถือก้านใบไม้มา
เป็นตัวแทนของสิ่งที่ไปตัดเส้นแบ่งเขตแดนระหว่าง 2 ฝ่าย หลังจากท าพิธีตัดเขตแดนเสร็จสิ้นก็จะมีญาติ 
ของฝ่ายเจ้าสาวปูเสื่อแล้วเชื้อเชิญให้เจ้าบ่าวและญาติๆ มาดื่มเหล้าด้วยกัน และเริ่มท าการจ๊ อยซอซึ่งจะ
เริ่มแรกด้วยการจ้อยซอตั้งต้นที่เรียกว่า “ทาอาข่อที”และต้องรอท าการจ๊อยซอตั้งต้นเสร็จจึงจะท าการจ๊อ
ยซออ่ืนต่อได้ เมื่อท าพิธีทั้งหมดเสร็จสิ้นทั้งหมดจะเดินไปยังบ้านพักที่เตรียมไว้ให้เจ้าบ่าวได้อาศัยก่อนจะ
เข้าพิธีแต่งงานในวันถัดไป 
     หลังจากคณะเจ้าบ่าวได้เข้าที่พักแล้ว เมื่อถึงเวลาที่ได้นัดหมายกัน “โตโล่ะหรือพ่อสู่แม่ขอ” ที่
ฝ่ายเจ้าบ่าวและเจ้าสาวจะเป็นผู้เลือกมาเองฝ่ายละ 1 คน (ท าหน้าที่คล้ายกับการเป็นเถ้าแก่ของแต่ละฝ่าย
และแม้ว่าจะเรียกว่าพ่อสู่แม่ขอแต่ทั้งคู่ก็เป็นผู้ชาย) จะมาท าพิธีรับขันสู่ หรือการไปรับเจ้าบ่าวมาบ้าน
เจ้าสาวในตอนเย็นของวันเตรียมงาน โดยพ่อสู่แม่ขอจะถือถาดขันหมากที่มีซิ่น 1 ผืน เสื้อผู้ชาย (เซโป้โล่ะ) 
1 ตัว สร้อยลูกปัด (แพ) 1 เส้น และถือเสียม 1 ด้าม เดินทางไปรับเจ้าบ่าว ซึ่งจะเดินจากบ้านเจ้าสาวมาถึง
ที่พักของเจ้าบ่าวแล้วเดินไปกลับ 3 รอบ เมื่อถึงรอบที่สาม พ่อสู่แม่ขอจะเชิญเจ้าบ่าวให้เดินไปยังบ้านของ
เจ้าสาวด้วยกัน ในสมัยก่อนเมื่อเจ้าบ่าวเดินมาถึงประตูรั้วบ้านของเจ้าสาวแล้วจะมีการซัดน้ าโดยผู้ที่ท า
หน้าที่นี้โดยเฉพาะ (จะต้องสืบเชื้อสายในตระกูลของผู้ที่ท าหน้าที่นี้เท่านั้น) แต่ในปัจจุบันทายาทของผู้ท า
หน้านี้ไม่ได้อาศัยอยู่ที่นี่อีกแล้ว ท าให้ไม่มีชาวปกาเกอะญอหมู่บ้านสันโป่งคนใดเข้าใจถึงความหมายที่แน่
ชัดของการซัดน้ าดังกล่าว ส่วนผู้ที่ท าหน้าที่ซัดน้ าในปัจจุบันมักเลือกจากญาติฝ่ายเจ้าสาวคนใดคนหนึ่งให้
ท าหน้าที่ซัดน้ าให้ครบตามธรรมเนียมที่เคยกระท ากันมาเพียงเท่านั้น โดยจะยืนอยู่บนบ้านแล้วซัดน้ าลงมา
ใส่เจ้าบ่าวและญาติๆ ของเจ้าบ่าวที่เดินตามมาด้วย อย่างไรก็ดีการจัดงานแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ
บ้านสันโป่งในปัจจุบัน ไม่เคร่งครัดขั้นตอนการซัดน้ านี้เท่าใดนักจะมีหรือไม่มีก็ได้ แต่ก่อนที่เจ้าบ่าวจะเดิน
ขึ้นบันไดบ้านจะมีญาติของเจ้าสาวน าน้ ามาล้างเท้าให้เจ้าบ่าวด้วย (ก่อ ปาละอ้าย. สัมภาษณ์, 16 ธันวาคม 
2561) หลังจากนั้นก็จะเป็นการเลี้ยงอาหารเย็นแก่เจ้าบ่าวและญาติฝ่ายเจ้าบ่าว เมื่อได้พูดคุยกันหลังจาก
รับประทานอาหารแล้ว เจ้าบ่าวก็จะกลับไปพักผ่อนที่บ้านของญาติเจ้าสาวที่ได้เตรียมไว้ ก็ถือว่าพิธีในวันนี้
เสร็จสิ้นแล้ว  

ส าหรับการคัดเลือกว่าใครจะได้เป็นพ่อสู่แม่ขอนั้น จะพิจารณาจากความรู้ความช านาญเกี่ยว กับ
ขั้นตอนต่างๆ ในพิธีแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ ตลอดจนต้องแต่งงานแล้วและมีอายุมากกว่า 40 ปีขึ้น
ไป จึงจะมีคุณสมบัติของการเป็นพ่อสู่แม่ขอ นอกจากนี้ ภรรยาของพ่อสู่แม่ขอก็ยังมีบทบาทส าคัญใน
ขั้นตอนการส่งตัวด้วย โดยภรรยาของพ่อสู่แม่ขอจะเป็นผู้ท าหน้าที่ฉีกชุดแต่งงานสีขาวของเจ้าสาวออกและ



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 21 

 

ช่วยเจ้าสาวแต่งตัวด้วยชุดใหม่ที่บอกให้รู้ว่าเป็นผู้ที่ผ่านพิธีแต่งงานแล้ว (น้อย จินะวัน. สัมภาษณ์ ,           
15 ธันวาคม 2561) 

กรณีท่ีเจ้าบ่าวเป็นชาวปกาเกอะญอในหมู่บ้านเดียวกัน เจ้าบ่าวไม่ต้องรออยู่ที่นอกเขตหมู่บ้าน แต่
ให้รออยู่ที่บ้านของตนเอง เมื่อถึงเวลาตามก าหนดพ่อสู่แม่ขอจะเดินไปรับเจ้าบ่าวที่บ้าน และจะมีการเดิน
ไปกลับ 3 รอบเช่นเดียวกัน แต่จะไม่มีการกินเลี้ยง(ดื่มเหล้า)ต้อนรับ ทั้งยังไม่ต้องบอกเจ้าที่ก่อนเข้าหมู่บ้าน
เหมือนกรณีเจ้าบ่าวเป็นคนต่างถิ่นอีกด้วย ส่วนขั้นตอนอ่ืนๆ จะกระท าเช่นเดียวกัน อย่างไรก็ดี การเดินไป
และกลับของพ่อสู่แม่ขอระหว่างบ้านเจ้าสาวกับที่พักของเจ้าบ่าว (หลังจากกลับจากบ้านเจ้าสาวในช่วงเย็น
แล้ว) จะมีขึ้น 3 ครั้งคือ ช่วงเวาลา 1 ทุ่ม ช่วงเวลาเที่ยงคืน และช่วงตีสามหรือตีสี่ของวันแต่งงาน และใน
รอบสุดท้ายของการเดินในวันแต่งงานพ่อสู่แม่ขอจะถือถาดขันหมากที่ฝ่ายเจ้าบ่าวได้ใส่เงินเหรียญพร้อม
สินสอดต่างๆ ไว้มาเทใส่ถาดที่ทางฝ่ายเจ้าสาวได้เตรียมไว้  ส่วนเจ้าสาวก็จะน าของที่ตนเตรียมไว้เทใส่ถาด
ของเจ้าบ่าวแล้วให้พ่อสู่แม่ขอน ากลับมาให้เจ้าบ่าวที่บ้าน ส าหรับการเดินรอบสุดท้ายนี้ แต่เดิมฝ่ายเจ้าสาว
จะใช้เป็นเวลาในการเริ่มประกอบอาหารในงานแต่งงานด้วย กล่าวคือ เมื่อพ่อสู่แม่ขอได้เทสินสอดแลกกัน
ระหว่างสองครอบครัวแล้ว ญาติๆฝ่ายเจ้าสาวก็จะเริ่มฆ่าหมูและท าอาหารส าหรับเลี้ยงรับรองแขกที่จะมา
ร่วมงานแต่งงานนั่นเอง (ก่อ ปาละอ้าย, จันทร์สม ตั นตุ้ย. สัมภาษณ์, 15 ธันวาคม 2561)  

    อย่างไรก็ตาม จากการสัมภาษณ์วิทยากรและการเข้าร่วมพิธีแต่งงานในครั้งนี้พบว่า  ชาวปกา
เกอะญอไม่ได้เคร่งครัดธรรมเนียมการแต่งงานโดยใช้ “พ่อสู่แม่ขอ” ให้เป็นผู้ด าเนินการในพิธีต่างๆ ในงาน
แต่งงานให้ดังเช่นที่ผ่านมาและให้ญาติผู้ ใหญ่ของคู่บ่าวสาวเข้ามามีส่วนร่วมในการท าพิธีมากขึ้น 
เช่นเดียวกับงานแต่งงานที่ได้จัดขึ้นในวันที่ 16-17 มกราคม พ.ศ.2562 ที่ผ่านมา พบว่าญาติผู้ใหญ่ของฝ่าย
เจ้าบ่าวและฝ่ายเจ้าสาวจะเข้ามามีส่วนร่วมในพิธีการแต่งงานทุกขั้นตอน นอกจากนี้สินสอดของเจ้าสาวก็มี
การปรับเปลี่ยนไปจากที่ผ่านมาที่จะมีการก าหนดว่าให้มี “ก าไลเงิน 1 คู่ สร้อยลูกปัดสีขาว 1 เส้น เสื้อปัก
ลูกเดือย 1 ผืน ผ้าซิ่นทอมือ 1 ผืน เสียม 1 อันหมาก 1 หัว และใบพลู 1 มัด” (อนุชา รุ่งมรกต และคณะ, 
2552) กลายมาเป็นสิ่งของมีมูลค่าเช่น เงิน และทองค า หรือสิ่งของอ่ืนๆ เช่นเดียวกับคนเมืองและคนไทย
โดยทั่วไป นอกจากนี้ในสมัยก่อนผู้ที่เป็นเจ้าสาวจะไม่มีสิทธิได้รับสิ่งของหรือได้เงินค่าสินสอดที่เจ้าบ่าว
เตรียมไว้ให้ และผู้ที่มีสิทธิในสินสอดเหล่านี้จะมีเพียง พ่อ แม่ และญาติๆของเจ้าสาวเท่านั้น 
     2.2 พิธีในวันแต่งงาน ส าหรับพิธีในวันแต่งงานนั้น หลังจากพ่อสู่แม่ขอได้น าถาดขันหมากของ
ฝ่ายเจ้าบ่าวที่มีเงินเหรียญและใบพลูอยู่ในนั้นกลับมาเทใส่ถาดขันหมากของเจ้าสาวในเวลาก่อนรุ่งเช้าแล้ว
นั้น เมื่อใกล้จะถึงฤกษ์ตามที่เจ้าบ่าวได้หามาให้ พ่อสู่แม่ขอจะเดินไปรับเจ้าบ่าวอีกครั้ง ตามปกติ แล้วพิธี
แต่งงานของชาวปกาเกอะญอจะเป็นไปในทางลับ กล่าวคือ เมื่อเจ้าบ่าวมาถึงบ้านเจ้าสาวแล้ว พ่อสู่แม่ขอ
จะพาเข้าไปในห้องที่ท าพิธี(ห้องหอ) โดยผู้ที่สามารถอยู่ร่วมในห้องนั้นได้มีเพียง 8 คน (เดิมมี 6 คนเท่านั้น 
แต่ปัจจุบันพ่อแม่ของฝ่ายเจ้าสาวมักจะเข้าไปร่วมด้วย) คือ เจ้าบ่าว เจ้าสาว พ่อสู่แม่ขอของทั้งสองฝ่าย 
เพ่ือนของเจ้าบ่าว 1 คน กับเพ่ือนของเจ้าสาวอีก 1 คน และพ่อแม่ของเจ้าสาว ส่วนพิธีการที่กระท าในห้อง



22 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

จะเริ่มจากการกินเลี้ยง โดยเจ้าบ่าวและเพ่ือนเจ้าบ่าว จะเป็นคนป้อนเนื้อไก่และเหล้าที่ได้เตรียมไว้ให้แก่
เจ้าสาวและเพ่ือนเจ้าสาว หลังจากนั้นจะเป็นการป้อนสลับกัน คือเจ้าสาวและเพ่ือนเจ้าสาวจะเป็นฝ่ายป้อน
เนื้อไก่กับเหล้าให้เจ้าบ่าวและเพ่ือนเจ้าบ่าวบ้าง ส่วนในรอบที่สองและรอบที่สาม ทั้งสองฝ่ายจะ
รับประทานเนื้อไก่เองไม่มีการป้อนกันเช่นครั้งแรก และไม่ต้องดื่มเหล้า ต่อจากนั้นจะเป็นพิธีส าคัญของคู่
แต่งงานโดยพ่อสู่แม่ขอของทั้งสองฝ่ายจะเป็นผู้ผูกข้อมือให้เจ้าบ่าวและเจ้าสาวพร้อมทั้งกล่าวอวยพรและ
ให้ข้อแนะน าต่างๆ เมื่อผูกข้อมือให้คู่แต่งงานเสร็จแล้วก็ถือว่าเสร็จพิธีการแต่งงานแบบชาวปกาเกอะญอ
บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง (แก้ว  ค าต๊ะ, ติ๊บ จินะวัน. สัมภาษณ์, 15 
ธันวาคม 2561)   

    จากการเข้าร่วมพิธีแต่งงานครั้งนี้ผู้วิจัยมีข้อสังเกตว่า ชาวปกาเกอะญอบ้านสันโป่งในปัจจุบัน
จะมีการหยิบยืมพิธีการในการแต่งงานจากวัฒนธรรมภายนอกเข้ามาร่วมด้วย นั่นคือหลังจากที่พ่อสู่แม่ขอ
ได้ผูกข้อมือให้แล้วในห้องยังมีการย้ายออกมาผูกข้อมือข้างนอกห้องด้วย โดยจะให้พ่อแม่ของฝ่ายเจ้าบ่าว
และฝ่ายเจ้าสาวเป็นผู้ผูกข้อมือและให้พรก่อน หลังจากนั้นจะเป็นบุคคลอื่นๆ ที่มาร่วมงาน ซึ่งการผูกข้อมือ
โดยญาติผู้ใหญ่และผู้มาร่วมแสดงความยินดีในลักษณะดังกล่าวนี้เป็นพิธีการในงานแต่งงานของคนเมือง
และคนไทยโดยทั่วไป เมื่อเสร็จจากพิธีผูกข้อมือดังกล่าวแล้วทั้งเจ้าบ่าวและเจ้าสาวก็จะลงไปทักทายแขก
และเลี้ยงขอบคุณแขกท่ีมาร่วมงาน 

    ในช่วงเย็นจะมีพิธีส่งตัว และมีการเลี้ยงฉลองให้กับคู่แต่งงาน โดยพ่อแม่ของเจ้าบ่าวจะพาคู่
บ่าวสาวเข้าไปในห้องหอ หลังจากนั้นจะให้ทั้งคู่ดื่มเหล้าและกล่าวค าอวยพร เสร็จแล้วพ่อแม่และเจ้าบ่าว
จะออกมาจากห้อง โดยในห้องจะเหลือเพียงภรรยาของพ่อสู่แม่ขอและเพ่ือนเจ้าสาวที่จะช่วยกันฉีกชุดสี
ขาว(ชุดเช-อวา)ของเจ้าสาวออก แล้วช่วยเจ้าสาวแต่งตัวใหม่ด้วยชุดสองท่อน ข้างบนจะเป็นเสื้อสีด าปัก
ด้วยลูกเดือยที่หน้าอก (เรียกอีกอย่างว่าชุดเชเบอะหรือชุดแม่บ้าน) และท่อนล่างเป็นผ้าถุง เมื่อเจ้าสาว
แต่งตัวด้วยชุดแม่บ้านเสร็จแล้วก็จะลงมาช่วยเจ้าบ่าวต้อนรับแขกที่มาร่วมแสดงความยินดีในตอนเย็น 
หลังจากนั้นก็ถือว่าพิธีแต่งงานของคู่บ่าวสาวปกาเกอะญอได้เสร็จสมบูรณ์แล้ว (จันทร์สม ตั นตุ้ย. 
สัมภาษณ์, 15 ธันวาคม 2561)    

    2.3 พิธีหลังวันแต่งงาน หลังจากคู่แต่งงานอยู่ร่วมกันครบ 3 วัน 3 คืนแล้ว เจ้าบ่าวจะพา
เจ้าสาวไปที่บ้านของตนบ้าง โดยเจ้าสาวจะน าของไปมอบให้แก่แม่ของเจ้าบ่าวซึ่งจะเป็นอะไรก็ได้ หลังจาก
มอบของให้แม่ของเจ้าบ่าวแล้วจะมีการผูกข้อมือและอวยพรให้คู่บ่าวสาวอีกครั้ง อย่างไรก็ดีขั้นตอนการ
มอบสิ่งของให้แก่แม่ของเจ้าบ่าวนี้ในปัจจุบันจะท าหรือไม่ก็ได้เช่นกัน (เมวลิน ค าต๊ะ, วโรดม ดีขอ. 
สัมภาษณ์, 27 มกราคม 2562)    
 
 
 
 



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 23 

 

ผลการวิเคราะห์องค์ประกอบของพิธีกรรมท่ีปรากฏในพิธีแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ 
การศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง ต าบล

เสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง ครั้งนี้ใช้แนวคิดเก่ียวกับองค์ประกอบในพิธีกรรม 6 ประการ คือ 
1. ความเชื่อหรือความศรัทธา 2. ผู้ประกอบพิธีกรรม 3. ภาษา 4. ผลต่อจิตใจ 5. การใช้สัญลักษณ์                   
6. การใช้สื่อต่างๆ มาใช้เป็นกรอบในการศึกษาวิเคราะห์ ผลการศึกษาปรากฏผลดังจะได้น าเสนอในตาราง
ตามล าดับการเกิดของพิธีกรรมดังต่อไปนี้ 

 
 1.1 พิธีกรรมในการพิธีเลี้ยงผีหอ มีผลการศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมดังนี้ 

องค์ประกอบของพิธีกรรม ผลการศึกษา 
ความเชื่อ /ความศรัทธา  เชื่อว่า ผีหอหรือผีบรรพบุรุษจะคอยปกป้องคุ้มครองทุกคนในครอบครัว

ให้ด าเนินชีวิตได้อย่างปกติสุข การแต่งงานเป็นการเพ่ิมสมาชิกใหม่ของ
คนในหมู่บ้านจึงต้องมีการบอกกล่าวผีหอของหมู่บ้านได้ทราบและช่วย
ให้งานแต่งงานราบรื่น 

ผู้ประกอบพิธีกรรม “เก่าะโข่ะ” หรือหัวหน้าในการเลี้ยงผีหอประจ าหมู่บ้าน 

ภาษา ใช้ภาษาปกาเกอะญอในการบอกกล่าว ความว่า “ท่านเจ้าที่เจ้าทาง คน
คนนี้จะมาเป็นลูกหลานของท่าน ขอให้เขาอยู่เย็นเป็นสุข เมื่อเขา
แต่งงานแล้ว อย่าให้เขามีเรื่องบาดหมางกันเลย ขอให้ท่านโปรดจง
รักษาคุ้มครอง เพราะทั้งหมดล้วนเป็นคนของท่าน ท่านเจ้าที่เจ้าทาง 
เจ้าป่าเจ้าเขา ชายหญิงคู่นี้เมื่อแต่งงานออกเรือนกันแล้วก็จะต้องสืบ
ทอดพิธีเลี้ยงผีของหมู่บ้านด้วย” 

ผลต่อจิตใจ เกิดความรู้สึกสบายใจ และรู้สึกว่าการแต่งงานที่จะจัดขึ้นจะราบรื่น
ด้วยดีเพราะได้รับการคุ้มครองจากผีหอของหมู่บ้านเป็นที่เรียบร้อยแล้ว 

การใช้สัญลักษณ์ - หินสามเส้า หมายถึง พ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ในบ้านของชาวปกาเกอะญอเป็น
พ้ืนที่ส าหรับการติดต่อกับผีหอหรือผีบรรพบุรุษ 
- กรวยดอกไม้และกรวยหมากพลูของคู่บ่าวสาว หมายถึง การแสดง
ความเคารพและการนอบน้อมต่อผีหอของหมู่บ้าน 

การใช้สื่อต่างๆ ไม่ปรากฏ 

 
 
 
 



24 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

 1.2 พิธีกรรมในพิธีรับขันสู่ มีผลการศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมดังนี้ 
องค์ประกอบของพิธีกรรม ผลการศึกษา 

ความเชื่อ /ความศรัทธา  เชื่อว่าหมู่บ้านมีสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่คอยปกปักรักษาเขตแดน การพาคนนอก
หมู่บ้านเข้ามาจะต้องขออนุญาตเสียก่อน เพ่ือให้เจ้าที่หรือผีบรรพบุรุษ
ช่วยเปิดทางและปัดเป่าสิ่งไม่ดีที่ติดตามเจ้าบ่าวมาให้หายไปอีกด้วย  

ผู้ประกอบพิธีกรรม ญาติผู้ใหญ่ฝ่ายเจ้าสาว 
ภาษา ใช้ภาษาปกาเกอะญอในการบอกกล่าว ความว่า“ท่านเจ้าที่เจ้าทาง วันนี้

มีคนมาแต่งงาน ขอให้อยู่ดีมีสุข ชีวิตสงบร่มเย็น พบเจอแต่สิ่งดีๆ  
สิ่งร้ายๆ อย่าให้ได้พบเลย” และ “จงมีแต่สิ่งดีๆ เรื่องเดือดร้อนเจ็บป่วย
อย่าได้เข้ามาด้วย อย่าได้ตามรอยเท้าเข้ามาขอให้เข้ามาแต่สิ่งดีๆ” 

ผลต่อจิตใจ ท าให้เกิดความรู้สึกเป็นกันเองและช่วยลดความตึงเครียดให้กับคณะของ
เจ้าบ่าว นอกจากนี้คือการมาต้อนรับย่อมช่วยสร้างก าลังใจและให้ความ
มั่นใจกับฝ่ายเจ้าบ่าวว่าพิธีแต่งงานจะเกิดขึ้นและจะด าเนินไปอย่าง
ราบรื่น เพราะนอกจากจะเป็นที่รับรู้ของญาติๆฝ่ายเจ้าสาวที่ยกขบวน
แห่ออกมาต้อนรับแล้ว ยังได้รับอนุญาตจากสิ่งศักดิ์ของหมู่บ้านอีกด้วย 

การใช้สัญลักษณ์ มีสัญลักษณ์ที่ปรากฏใน 2 ลักษณะคือ 1) สัญลักษณ์ที่ เป็นสิ่งของ
เครื่องใช้และเครื่องดื่ม เช่น เหล้าและเสื่อที่น ามาปูเพ่ือให้เจ้าบ่าวและ
ญาติๆเข้ามาพักและดื่มเหล้าก่อนเข้าหมู่บ้าน หมายถึง การแสดงความ
ยินดีและต้อนรับเจ้าบ่าวและคณะให้เข้ามายังหมู่บ้านอย่างเปิดเผย 2) 
สัญลักษณ์ท่ีเป็นพฤติกรรมหรือการแสดง เช่น การเทเหล้าลงบนพ้ืนสอง
ข้างทาง หมายถึงการขออนุญาตเจ้าที่ให้ช่วยเปิดทางให้แก่ฝ่ายเจ้าบ่าว
ให้เข้าหมู่บ้านได้อย่างราบรื่น และการใช้กิ่งไม้และใบไม้กวาดที่พ้ืน
บริเวณเขตแดนรอยต่อระหว่างหมู่บ้านนอกจากจะหมายถึงการลบเขต
แดนที่กั้นคนในกับคนนอกให้แยกออกจากกันแล้วยังหมายถึงการปัดสิ่ง
ไม่ดีออกให้ออกไปด้วย นอกจากนี้ยังมีการซัดน้ าและการล้างเท้าให้
เจ้าบ่าวแสดงถึงการช าระล้างให้เจ้าบ่าวปราศจากมลทินหรือช่วยล้างสิ่ง
ไม่ดีที่ยังติดตัวเจ้าบ่าวมาให้หายไปนั่นเอง 

การใช้สื่อต่างๆ มีการร้องร าท าเพลงหรือบางครั้งก็มีการจ๊อยซอเพ่ือสร้างบรรยากาศให้
เกิดความรื่นเริง สร้างความสัมพันธ์ระหว่างสองครอบครัวให้มีความเป็น
กันเองและช่วยผ่อนคลายความตึงเครียดให้กับฝ่ายเจ้าบ่าวที่เพ่ิงได้เข้า
หมู่บ้าน 



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 25 

 

1.3 พิธีกรรมในพิธีแต่งงาน มีผลการศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมดังนี้ 
องค์ประกอบของพิธีกรรม ผลการศึกษา 

ความเชื่อ /ความศรัทธา  เป็นการท าตามประเพณีที่ดีงามของชาวปกาเกอะญอ และท าให้คู่บ่าว
สาวได้รับการยอมรับจากญาติๆ และคนในหมู่บ้าน 

ผู้ประกอบพิธีกรรม พ่อสู่แม่ขอ และภรรยาของพ่อสู่แม่ขอ 
ภาษา ใช้ภาษาปกาเกอะญอ ความว่า “มัดมือในวันดี มัดมือให้ลูกให้หลาน

ขอให้มีความร่มเย็นเป็นสุข ขอให้มีโชคมีลาภ อย่าให้มีเรื่องบาดหมางกับ
ในภายภาคหน้า ขอให้สุขสันต์ปรองดอง กิจการ การงานขอให้ได้ดิบได้
ดี” 

ผลต่อจิตใจ การที่คู่บ่าวสาวได้รับค าอวยพรก็เหมือนได้รับก าลัง ใจในเรื่องต่างๆ 
พร้อมที่จะสู้กับปัญหา อุปสรรคต่างๆ ที่เกิดขึ้น หรือที่ทั้งสองคนประสบ
อยู่ให้ผ่านพ้นไปได ้

การใช้สัญลักษณ์ มีสัญลักษณ์ที่เป็นทั้งสิ่งของและสัญลักษณ์ที่เป็นพฤติกรรม ดังนี้ 1) 
สัญลักษณ์ที่ เป็นสิ่งของเครื่องใช้และอาหาร ได้แก่ ด้ายผูกข้อมือ 
หมายถึง การผูกพันของคู่สามีภรรยาที่จากนี้ต้องใช้ชีวิตอยู่ด้วยกัน ไม่ใช่
ตัวคนเดียวอีกต่อไป เนื้อไก่และเหล้าขาว หมายถึงรสชาติของชีวิตที่
ไม่ได้มีเพียงแต่ความหอมหวานแต่ยังมีความจืดชืด เฝื่อนร้อน ฯลฯ ที่จะ
ผ่านเข้ามาในชีวิตของคนทั้งคู่ ชุดสีขาว(ชุดเช-อวา) หมายถึง วัยเด็ก ชุด
แม่บ้าน(ชุดเชเบอะ) หมายถึง การแต่งงานแล้ว และ 2) สัญลักษณ์ท่ีเป็น
พฤติกรรม ได้แก่ การป้อนอาหารให้แก่กัน หมายถึง การแบ่งปันกัน การ
ร่วมทุกข์และร่วมสุขของคู่แต่งงาน การผูกข้อมือ หมายถึง การอยู่
ร่วมกันฉันสามีภรรยา การรวมกันเป็นคนคนเดียว การฉีกชุดสีขาว 
หมายถึง การไม่อาจหวนคืนสู่ความเป็นเด็ก 

การใช้สื่อต่างๆ มีการใช้เล่นดนตรีหรือเปิดเพลงในงานเลี้ยงเพ่ือเป็นการฉลองให้กับ
เจ้าบ่าวและเจ้าสาวตลอดจนครอบครัวของทั้งสองฝ่าย และเพ่ือให้ทุก
คนที่มาร่วมงานเกิดความสนุกสนานรื่นเริง 

 
 
 
 
 



26 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

สรุปและอภิปรายผล 
การศึกษาองค์ประกอบของพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง ต าบล

เสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง ในครั้งนี้ พบว่ามีพิธีกรรมในการแต่งงานทั้งสิ้น 3 พิธีกรรม คือ 
พิธีเลี้ยงหอผี พิธีกรรมในการรับขันสู่ และพิธีกรรมในวันแต่งงาน โดยแต่ละพิธีกรรมมีองค์ประกอบดังนี้          
1. พิธีเลี้ยงผีหอ มีองค์ประกอบ 5 ด้านคือ ความเชื่อ, ผู้ประกอบพิธีกรรม, ภาษา, ผลต่อจิตใจ และการใช้
สัญลักษณ์ 2. พิธีรับขันสู่ มีองค์ประกอบ 6 ด้านคือ ความเชื่อ, ผู้ประกอบพิธีกรรม, ภาษา, ผลต่อจิตใจ, 
การใช้สัญลักษณ์ และการใช้สื่อ 3. พิธีแต่งงาน มีองค์ประกอบ 6 ด้านคือ ความเชื่อ, ผู้ประกอบพิธีกรรม, 
ภาษา, ผลต่อจิตใจ, การใช้สัญลักษณ์ และการใช้สื่อ 

จากการศึกษาขั้นตอนของพิธีการแต่งงานพบว่า การแต่งงานของชาวปกาเกอะญอที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงไปจากอดีตในหลายขั้นตอน ไม่ว่าจะเป็นขั้นตอนการสู่ขอ ขั้นตอนการแต่งงาน 
วันเตรียมงาน วันแต่งงาน จนกระทั่งขั้นหลังการแต่งงาน จากการลงพ้ืนที่ภาคสนามท าให้มีโอกาสได้เข้า
ร่วมพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัด
ล าปาง อีกท้ังยังได้สัมภาษณ์วิทยากรในหมู่บ้าน เมื่อน าข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์ท าให้ทราบว่าประเพณีใน
การแต่งงานของชาวปกาเกอะญอเริ่มมีการเปลี่ยนแปลงและผสมผสานกับพิธีการแต่งงานของคนเมืองมาก
ขึ้นเรื่อยๆ อีกทั้งความเคร่งครัดในขั้นตอนต่างๆ ก็มีแนวโน้มลดลงเรื่อยๆ ส าหรับการปรับเปลี่ยนนี้คง
เป็นไปตามธรรมชาติของการติดต่อทางวัฒนธรรมที่มักมีการหยิบยืมหรือปรับแปลงวัฒนธรรมภายนอกเข้า
มาปนหรือผสมผสานให้เข้ากับวัฒนธรรมเดิมของกลุ่มตน ดังปรากฏว่าในกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงอ่ืนๆ เช่น 
กะเหรี่ยงโป ก็มีการปรับเปลี่ยนพิธีกรรมในการแต่งงานเช่นเดียวกัน ดังเห็นได้จากผลการวิจัยของ
เสาวลักษณ์ กาญจนธนสิน (2559) ที่ได้ศึกษาเรื่อง ประเพณีการแต่งงานของชาวกะเหรี่ยงโป : กรณีศึกษา
บ้านขุนอมแฮดในหมู่ที่ 5 ต าบลสบโขง อ าเภออมก๋อย จังหวัดเชียงใหม่ ซึ่งผลการศึกษาพบว่า พิธีในการ
แตง่งานของชาวกะเหรี่ยงโปเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมเพราะมีปัจจัยหลายๆอย่าง เช่น การคมนาคมที่สะดวก
ขึ้น เทคโนโลยีและเครื่องมือสื่อสารที่ทันสมัย ท าให้ชาวกะเหรี่ยงโปสามารถรับเอาวัฒนธรรมของคนเมือง
เข้ามาในหมู่บ้านได้ง่ายขึ้น แม้ก่อนหน้านี้สังคมของชาวกะเหรี่ยงโปจะได้ชื่อว่ามีการด าเนินวิถีชีวิตที่
เคร่งครัดในประเพณีมากที่สุดจากกลุ่มกะเหรี่ยงทั้งหมด แต่เมื่อมีการรับเอารูปแบบใหม่ๆ ของสังคม
ภายนอกเข้ามา ชาวกะเหรี่ยงโปก็มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบการด าเนินชีวิตของตนให้สอดคล้องสัมพันธ์กับ
รูปแบบวิถีชีวิตที่ทันสมัยเหล่านั้นด้วย ดังสะท้อนได้การแต่งกาย อาหารการกินรวมไปถึงการเลือกคู่ครองที่
ปัจจุบันนี้เปิดรับคนนอกชนเผ่าให้เขา้มาในชุมชนมากขึ้น  

นอกจากการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวแล้วข้างต้น ผลการศึกษาในครั้งนี้ยังพบว่า ชาวปกาเกอะญอ 
หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปาง ยังได้รับเอาค่านิยมเกี่ยวกับ “การมีหน้ามี
ตา” ในสังคมเข้ามาด้วย ดังปรากฏว่านอกจากจะเลี้ยงโต๊ะจีนในงานแต่งแล้วยังมีการจ้างดนตรีและเครื่อง
เสียงมาใช้เปิดในช่วงที่มีงานฉลองในตอนเย็นอีกด้วย ซึ่งสอดคล้องกับผลการศึกษาของธันนิกานต์ ชยันตรา
คม (๒๕๕๖) ที่ได้ศึกษาเรื่องการเปลี่ยนแปลงทางทัศนคติ : การศึกษาประเพณีแต่งงานไทย ที่พบว่าคน



วารสารมังรายสาร สถาบันภาษาและวฒันธรรมนานาชาติ มหาวิทยาลยัราชภฏัเชียงราย 
ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2563) 27 

 

ไทยในปัจจุบันยังให้ความส าคัญและยึดถือปฏิบัติตามประเพณีการแต่งงานแบบไทย แม้ว่าคู่บ่าวสาวจะไม่มี
ความรู้ในล าดับขั้นตอนการเตรียมงานต่างๆมากนัก แต่ก็จะได้รับความช่วยเหลือจากผู้ใหญ่ในครอบครัว
เพ่ือเตรียมงานให้เป็นไปด้วยความเรียบร้อยและเป็นสิริมงคลสูงสุด แต่สิ่งที่ เปลี่ยนแปลงไปอย่างชัดเจนคือ
การจัดพิธีเลี้ยงฉลอง ซึ่งตามประเพณีดั้งเดิมนั้นไม่ได้เป็นพิธีที่ส าคัญที่สุดแต่ปัจจุบันกลับได้รับความส าคัญ
มาก โดยคู่บ่าวสาวมีแนวโน้มจัดตามค่านิยมและสมัยนิยมมากขึ้น อีกทั้งเสียค่าใช้จ่ายเพ่ิมขึ้นเพ่ือแสดง
ความทันสมัยและส่งเสริมความมีหน้าตาของตนในสังคมนั่นเอง  

อย่างไรก็ดี ในส่วนของการศึกษาองค์ประกอบของการแต่งงานยังคงพบว่า องค์ประกอบต่างๆใน
พิธีกรรมมีส่วนช่วยส่งเสริมและสนับสนุนให้พิธีแต่งงานของคู่บ่าวสาวเป็นไปด้วยความเรียบร้อยและท าให้คู่
แต่งงานเกิดความมั่นใจในการสร้างครอบครัว กล่าวคือ นอกจากจะท าให้สามารถผ่านช่วงที่เรียกว่า “หัว
เลี้ยวหัวต่อ” หรือการเปลี่ยนสภาวะจากคนโสดไปสู่ความเป็นคู่สามีภรรยาที่ผ่านการรับรู้หรือได้รับการ
ยอมรับจากครอบครัวและสังคมอีกด้วย ดังทัศนะของ Truong Thi Hang (2559) ที่ได้ศึกษาการแต่งงาน
ในวัฒนธรรมต่างๆ แล้วพบว่า “การแต่งงานสะท้อนหน้าที่ความรับผิดชอบที่แต่ละบุคคลต้องมีต่อสังคม 
และการแต่งงานแสดงให้เห็นถึงการบรรลุวุฒิภาวะของมนุษย์” ทั้งยังเป็นการยืนยันถึงความส าคัญของ
พิธีกรรมต่างๆ ว่ายังมีความจ าเป็นต่อการด าเนินชีวิตของบุคคลในสังคมต่างๆ ดังที่ นิตินันท์ พันทวี (2544) 
ที่ได้ศึกษาพิธีกรรมท้องถิ่นในฐานะทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชน: กรณีศึกษาพิธีกรรมบายศรีสู่ขวัญ
อีสาน แล้วพบว่า คุณค่าพิธีกรรมบายศรีสู่ขวัญของชุมชนประกอบด้วย 1) คุณค่าในตัวพิธีกรรมบายศรีสู่
ขวัญ หมายถึง คุณค่าในองค์ประกอบของพิธีกรรม โดยองค์ประกอบที่พบ ได้แก่ ผู้น า พิธีกรรม ผู้ร่วม
พิธีกรรม บทสู่ขวัญ วัสดุสิ่งของหรือเครื่องสังเวย เวลาและสถานที่ ในฐานะเป็นสัญลักษณ์สื่อความหมาย
แห่งความดีงาม 2) คุณค่าของพิธีกรรมที่เกิดขึ้นต่อบุคคล ได้แก่ สมาธิ ความสบายใจ ความกตัญญูกตเวที 
ความอ่อนน้อมถ่อมตนมีสัมมาคารวะ และความมีน้ าใจงาม 3) คุณค่าของพิธีกรรมที่เกิดขึ้นต่อชุมชน 
ประกอบด้วย คุณค่าในฐานะเป็นกระจกเงาสะท้อนวัฒนธรรมทางภาษา และให้ความบันเทิงแก่ชุมชน 
นั่นเอง 

 
ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะการน าวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
 หน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์ศิลปะและวัฒนธรรมของท้องถิ่น เช่น วัฒนธรรมจังหวัด หรือ
ส่วนงานด้านวัฒนธรรมของเทศบาลต าบลเสริมงาม สามารถน าข้อมูลความรู้เกี่ยวกับ พิธีการแต่งงานของ
ชาวปะกาเกอะญอนี้ ไปใช้สร้างเป็นข้อมูลเพ่ือส่งเสริมอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในพ้ืนที่ของตนเอง
ได้ นอกจากนี้ยังสามารถน าไปบูรณาการกับหลักสูตรการศึกษาของท้องถิ่นเกี่ยวกับการเรียนรู้วัฒนธรรม
ของกลุ่มชนที่อยู่ในพื้นท่ี เช่น การสร้างเป็นหน่วยหนึ่งของบทเรียนในหลักสูตรท้องถิ่น เป็นต้น 
 



28 
Mangrai Saan Journal, Institute of International Language and Culture, Chiangrai Rajabhat University 
Vol. 8 No. 1 (January - June 2020) 

 

 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยในครั้งต่อไป 
 การศึกษาค้นคว้าอิสระในครั้งนี้เป็นเพียงการศึกษาพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอ 
หมู่บ้านสันโป่ง ต าบลเสริมกลาง อ าเภอเสริมงาม จังหวัดล าปางเพียงเท่านั้น ในการศึกษาครั้งต่ อไป ผู้
ศึกษาควรศึกษาพิธีกรรมในการแต่งงานของชาวปกาเกอะญอหรือชาวกะเหรี่ยงในชุมชนอ่ืนๆ เพ่ือ
เปรียบเทียบพิธีกรรมในการแต่งงานของแต่ละหมู่บ้าน หรือแต่ละชุมชนว่ามีความเหมือนหรือแตกต่างกัน
อย่างไรซึ่งจะช่วยให้เห็นพลวัตและแนวโน้มของการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของชาวกะเหรี่ยงกลุ่มต่างๆ
ได้ชัดเจนมากยิ่งข้ึน  
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559) เทศกาลและพิธีกรรมพระพุทธศาสนา.  
 พิมพ์ครั้งที่ 4. พระนครศรีอยุธยา : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ธันนิกานต์ ชยันตราคม. (2556). การเปลี่ยนแปลงทางทัศนคติ: การศึกษาประเพณีแต่งงานไทย,  
 วารสารสังคมศาสตร์, 16(1), 89-98.  
นิตินันท์ พันทวี (2544). การศึกษาพิธีกรรมท้องถิ่นในฐานะทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชน:  
 กรณีศึกษาพิธีกรรมบายศรีสู่ขวัญอีสาน. ปริญญาครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนศึกษา.
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ประชิด สกุณะพัฒน์.(2546). วัฒนธรรมพื้นฐานประเพณีไทย. กรุงเทพฯ : ภูมิปัญญา. 
สุริยา รัตนกุล. (2549). พิธีกรรมในศาสนา เล่มที่ 1, นครปฐม: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหิดล.  
เสาวลักษณ์ กาญจนธนสิน. (2559). ประเพณีการแต่งงานของชาวกะเหรี่ยงโป : กรณีศึกษาบ้านขุนอม 
 แฮดในหมู่ที่ 5 ตําบลสบโขง อําเภออมก๋อย จังหวัดเชียงใหม่. ประกาศนียบัตรบัณฑิต  
 สาขาวิชาบัณฑิตอาสาสมัคร, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. กรุงเทพฯ. 
อนุชา รุ่งมรกต และคณะ. (2552). การศึกษาชุมชนบ้านสันโป่ง หมู่ที่ 3 ตําบลเสริมกลาง  
 อําเภอเสริมงาม จังหวัดลําปาง. โครงการศิลปศาสตรบัณฑิต สหวิทยาการสังคมศาสตร์. 
Truong Thi Hang. (2559). การแต่งงาน The Wedding, วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏลําปาง, 5(2).  
 211-234. 
ก่อ  ปาละอ้าย. สัมภาษณ์. 15-16 ธันวาคม 2561. 
แก้ว  ค าต๊ะ. สัมภาษณ์. 15 ธันวาคม 2561. 
จันทร์สม ตั นตุ้ย. สัมภาษณ์. 15 ธันวาคม 2561. 
ติ๊บ จินะวัน. สัมภาษณ์. 15 ธันวาคม 2561. 
น้อย  จินะวัน. สัมภาษณ์. 15 ธันวาคม 2561. 
เมวลิน ค าต๊ะ. สัมภาษณ์. 27 มกราคม 2562. 
วโรดม ดีขอ. สัมภาษณ์. 16 มกราคม 2562. 


