
วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 19 ]  

การประยุกต์ใช้ความเชื่อเรื่อง “พญาลวง” เพื่อสร้างคุณค่าและ
ความหมายใหม่ในผลติภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนไทลื้อบ้านลวง

เหนือ ตำบลลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่ 
 

ธิตินัดดา จินาจันทร์ 
นักวิจัย 

สถาบันวิจัยพหุศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่
thitichin.25@gmail.com 

 
ศันสนีย์ กระจ่างโฉม 

นักวิจัย 
สถาบันวิจัยพหุศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่

mm_sansanee@yahoo.com 
 

เผชิญวาส ศรีชัย 
นักวิจัย 

สถาบันวิจัยพหุศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่
dr.pachernwaat@gmail.com 

 
รับบทความ: 1 กุมภาพันธ์ 2566 

แก้ไขบทความ: 27 เมษายน 2566 
ตอบรับบทความ: 8 พฤษภาคม 2566 

 
 
บทคัดย่อ 

การวิจัยเชิงคุณภาพนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการประยุกต์ใช้คติความเชื ่อเรื่องพญาลวงของ                
ชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่ เพื่อสร้างคุณค่าและความหมายใหม่ในผลิตภัณฑ์
ทางวัฒนธรรมของชุมชน โดยศึกษาจากเอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลในชุมชนจำนวน 3 คน          
การสนทนากลุ ่มและอบรมเชิงปฏิบัต ิการกับชาวบ้านในชุมชน 2 ครั ้ง โดยครั ้งที ่ 1 จำนวน 16 คน            
และครั้งที่ 2 จำนวน 15 คน ผลการศึกษาพบว่า จากคติความเชื่อเรื่องพญาลวงที่ชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือ          
สืบทอดมาจากบรรพบุรุษที่มีถิ่นฐานเดิมอยู่ในสิบสองพันนาผ่านวรรณกรรมมุขปาฐะนั้น เมื่อนำไปพัฒนา
ผลิตภัณฑ์ 2 ประเภทตามความต้องการของชาวบ้านในชุมชน ได้แก่ 1) ถุงย่ามที่มีลวดลายพญาลวงประดับ
ตกแต่ง และ 2) โคมไฟเส้นด้ายที่ตกแต่งด้วยลวดลายพญาลวงแล้วนั้น พบว่ามีการปรับเปลี่ยนรูปลักษณ์ของ
พญาลวงให้มีความทันสมัยมากข้ึน สอดคล้องกับกระแสความสนใจของคนรุ่นใหม่ในปัจจุบัน พร้อมกันนั้นยังมี                   
การสร้างคุณค่าและให้ความหมายใหม่แก่ผลิตภัณฑ์ทั ้ง 2 ประเภทนี้โดยอ้างอิงจากคติความเชื ่อเดิมว่า             



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 20 ] 

พญาลวงจะนำมาซึ่งความอุดมสมบูรณ์ มั่งคั่ง โดยใช้เรื่องเล่าที่เรียบเรียงขึ้นใหม่นั้นช่วยหนุนเสริมให้คุณค่า
ของผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมมีความเด่นชัดและมีมูลค่าเพิ่มขึ้นอีกด้วย 

 
คำสำคัญ: พญาลวง, คติความเชื่อ, ไทลื้อ, คติชนสร้างสรรค์, ชุมชนลวงเหนือ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 21 ]  

An Application of Using Belief in “Phaya Luang” for Creating 
Value and a New Meaning in the Cultural Products of Tai 
Lue Community in Ban Luang Nua, Luang Nua Subdistrict, 

Doi Saket District, Chiang Mai Province   
 

Thitinadda Chinachan 
Researcher 

Multidisciplinary Research Institute,  
Chiang Mai University 

thitichin.25@gmail.com 
 

Sansanee Krajangchom 
Researcher 

Multidisciplinary Research Institute,  
Chiang Mai University 

mm_sansanee@yahoo.com 
 

Pachernwaat Srichai 
Researcher 

Multidisciplinary Research Institute,  
Chiang Mai University 

dr.pachernwaat@gmail.com 
 

Received: February 1, 2023 
Revised: April 27, 2023 
Accepted: May 8, 2023 

 
Abstract  

The purposes of this qualitative research were to study the beliefs in a mythical 
creature ‘Phaya Luang’ by the Tai Lue people and to implement the beliefs to create new 
values and meanings in cultural products for the Tai Lue Ban Luang Nua community, Doi 
Saket district, Chiang Mai province. The study was conducted via document analysis, in-depth 
interviewed three informants, two focus group meetings and workshops with 16 informants 
in the first meeting and 15 informants in the second one. The study found that, the belief in 
‘Phaya Luang’ that the Tai Lue people in Ban Luang Nua inherited from their ancestors from 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 22 ] 

Sipsongpanna through oral literature, could be further developed into two types of the 
cultural products, corresponded to the villagers in the community’s needs: 1) satchel bags 
decorated with ‘Phaya Luang’ patterns and 2) yarn lanterns decorated with ‘Phaya Luang’ 
patterns. The newly developed cultural products had the modernized appearances which 
were in accordance with the young generation’s interests. Meanwhile, there were also value 
creation and new meanings to these two types of products based on the old belief that the 
mythical creature would bring abundance and wealth. The newly organized storytelling 
underpinned the value of the cultural products and bringing the myth of ‘Phaya Luang’ to 
create new values and meanings would increase the value of the community's products more 
remarkable. 
 
Keywords: Phaya Luang, Beliefs, Tai Lue, Creative folklore, Luang Nua Community 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 23 ]  

บทนำ (Introduction) 
 จังหวัดเชียงใหม่เป็นพื ้นที่พหุวัฒนธรรมที่มีผู ้คนหลากหลายกลุ ่มชาติพันธุ ์อาศัยอยู ่ร่วมกัน               
มายาวนานนับตั ้งแต่พญามังรายสร้างเมืองเชียงใหม่ในปีพ.ศ.1839 และรวบรวมรัฐน้อยใหญ่เข้ามา             
เป็นส่วนหน่ึงของอาณาจักรล้านนา มีประชากรหลัก (Majority) คือชาวไทยวน ชาวไทยวนมีความสัมพันธ์กับ
คนในกลุ่มชาติพันธุ์ไทกลุ่มอื่น ๆ มาตั้งแต่สมัยราชวงศ์มังราย นับตั้งแต่พญามังรายซึ่งมีความสัมพันธ์ที่ดีกับ
ชาวไทลื้อเพราะพระองค์เป็นพระโอรสของนางเทพคำข่าย ธิดาของท้าวรุ่งแก่นชายเมืองเชียงรุ่ง ซึ่งเป็นชาวไท
ลื้อ (สรัสวดี อ๋องสกุล, 2561: 41) เหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์หลายครั้งได้แสดงให้เห็นถึงการอพยพ
เคลื่อนย้ายของชาวไทลื้อมาอยู ่ในพื ้นที ่ล้านนาในประเทศไทยอยู่เป็นระยะในสมัยราชวงศ์มังราย แต่                  
การโยกย้ายครั้งใหญ่ที่สุดเกิดขึ้นในช่วงที่พญาจ่าบ้านและพญากาวิละได้กอบกู้เอกราชจากพม่าได้แล้ว และ  
ไปกวาดต้อนผู้คนจากเมืองต่าง ๆ ที่อยู่เหนือขึ้นไปมาไว้ในพ้ืนท่ีล้านนา 
 ชาวไทลื้อคือกลุ่มชาติพันธุ์ไทที่อพยพมาตั้งรกรากอยู่ในหลายพื้นที่ใน 8 จังหวัดภาคเหนือของไทย
มากที ่ส ุด โดยกระจายตัวอยู ่ในพื ้นที ่ต ่าง  ๆ เช่น จังหวัดเชียงใหม่ จังหวัดพะเยา จังหวัดเชียงราย                     
จังหวัดลำปาง จังหวัดลำพูน จังหวัดน่าน เป็นต้น แม้ว่าการอพยพโยกย้ายครั้งใหญ่จะเกิดขึ้นในช่วงของ             
การกวาดต้อนผู้คนจากเมืองเล็กเมอืงน้อยมาไว้ในเมอืงเชียงใหม่และเมืองอื่น ๆ ที่เคยเป็นอาณาจักรล้านนาแต่
เดิม ดังที่ไกรศรี นิมมานเหมินท์ให้นิยามว่าเป็นยุค “เก็บผักใส่ซ้า เก็บข้าใส่เมือง” ในช่วงปีพ.ศ.2325-2353 
(สรัสวดี อ๋องสกุล, 2561: 242-243) แต่ชุมชนชาวไทลื้อในบางพื้นที่มีหลักฐานยืนยันว่ามีการอพยพมาตั้ง
รกรากก่อนหน้านั้นเป็นเวลานาน เช่น ชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่ ซึ่งมี
หลักฐานจากข้อความบนเสาใจบ้าน มีใจความว่าสร้างบ้านเมื่อวันเสาร์ที ่ 3 เมษายน พ.ศ.1932 อีกทั้ง
หลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่กลา่วถึงการเสด็จประพาสสิบสองพันนาของพญาแสนเมืองมา (พ.ศ.1928-1944) 
และเมื่อกลับมายังล้านนาในปีพ.ศ.1932 ชายาของพระองค์ได้ประสูติพระโอรส ให้ช่ือว่าสามประหญาฝั่งแกน
ตามชื่อดินแดนพันนาฝั่งแกนที่เสด็จมาถึง (เดวิด เค วัยอาจ, 2556: 116 และ ณริสสร ธีรทีป, 2543: 36)            
จึงสันนิษฐานว่า เมื่อครั้งพญาแสนเมืองมาเสด็จกลับมาถึงยังพันนาฝั่งแกน (สันนิษฐานว่าอยู่ในบริเวณพื้ นท่ี
ตำบลอินทขิล อำเภอแม่แตง จังหวัดเชียงใหม่ในปัจจุบัน) ในปีพ.ศ.1932 นั้น อาจจะมีชาวไทลื้อติดตามมา           
ตั้งถ่ินฐานบ้านเรือนอยู่ในพ้ืนท่ีนี้ ต่อมาเมื่อพญากาวิละได้กวาดต้อนกลุ่มคนจากเมืองต่าง ๆ มาไว้ในเชียงใหม่
ในยุคเก็บผักใส่ซ้า เก็บข้าใส่เมือง จึงน่าจะมีชาวไทลื้อจากสิบสองพันนาอพยพมาอีกระลอกหนึ่งเพื่อสมทบกับ
ญาติพี่น้องที่เคยมาตั้งรกรากอยู่ก่อนหน้านั้นหลายร้อยปี (เกษฎาวัลย์ ตันริยงค์ และคณะ, 2558 : 58) และ
กระจายไปตั้งรกรากอยู่ในพื้นที่ต่าง ๆ ในเวลาต่อมา 
 ในพื้นที่จังหวัดเชียงใหม่ ชุมชนชาวไทลื้อที่ใหญ่ที่สุดคือชุมชนบ้านลวงเหนือและบ้านลวงใต้ซึ่งแต่
เดิมเคยเป็นชุมชนเดียวกัน แต่ต่อมาถูกแบ่งออกด้วยทางหลวงแผ่นดิน จึงทำให้แต่ละชุมชนมีการสืบทอด
วัฒนธรรมไทลื้อของตนเองและมีการบริหารจัดการจนสามารถพัฒนาไปสู่การเป็นชุมชนท่องเที่ยว มีการผลิต
สินค้า เช่น ผ้าฝ้ายทอมือจำหน่ายในชุมชน มีการพัฒนากิจกรรมต่าง ๆ เพื่อรองรับนักท่องเที่ยวจากทุกพื้นท่ี 
โดยชุมชนไทลื้อบ้านลวงใต้มีการพัฒนาเป็นชุมชนท่องเที่ยวมาก่อน แต่ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา ชุมชนไทลื้อ
บ้านลวงเหนือมีการพัฒนาชุมชนท่องเที ่ยวขึ ้นมาเช่นกัน และได้สร้างศูนย์เรียนรู ้เพื ่อเป็นศูนย์กลาง                       
ในการเรียนรู ้วัฒนธรรมไทลื้อและการท่องเที่ยว เช่น ศูนย์การเรียนรู ้ไตลื ้อบ้านใบบุญ ตำบลลวงเหนือ 
ประกอบกับในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือมีวัดศรีมุงเมืองซึ่งเป็นวัดโบราณที่มีประวัติความเป็นมาเกี่ยวโยงไป
ถึงพญาสามฝั่งแกนในราชวงศ์มังราย มีเสาใจบ้านที่เป็นหลักฐานการตั้งถิ่นฐาน และมีผู้ประกอบการทาง
วัฒนธรรมหลายแห่งอยู่ภายในชุมชน จึงทำให้ชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือพัฒนาอย่างรวดเร็ว  



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 24 ] 

 อย่างไรก็ตาม หลังจากเกิดวิกฤติการณ์โรคระบาดโคโรน่าไวรัส-19 ในประเทศไทยตั้งแต่เดือน
มกราคม 2563 เป็นต้นมา ได้ส่งผลกระทบต่ออุตสาหกรรมการท่องเที่ยวในทุกภาคส่วนอย่างรุนแรง ชุมชน
ท่องเที่ยวบ้านลวงเหนือก็ได้รับผลกระทบนี้ด้วยเช่นกัน นอกจากนั้น ชุมชนยังมีปัญหาด้านการออกแบบ
ผลิตภัณฑ์ที่ยังคงเป็นผลิตภัณฑ์ในรูปแบบดั้งเดิมที่ไม่มีการสร้างสรรค์ให้แปลกใหม่ จึงไม่ได้รับความสนใจจาก
นักท่องเที่ยวท่ีเข้ามาเยือนในชุมชนมากนัก จึงทำให้สินค้า ผลิตภัณฑ์บางส่วนตกค้างและเสื่อมสภาพไป ไม่เกดิ
การสร้างรายได้ให้แก่ชุมชน คณะนักวิจัยจึงร่วมมือกับชาวบ้านและช่างฝีมือในชุมชนในการพัฒนารูปแบบ
ผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์ของชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ ซึ่งมีการใช้คติความเช่ือเรื่องพญาลวง
มาเป็นแนวคิดในการพัฒนาต่อยอดผลิตภัณฑ์ให้มีความแปลกใหม่และทันสมัยมากขึ้น พร้อมกับการ                 
สร้างคุณค่าและความหมายใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมเหล่านั้นให้เป็นเชิงคติชนสร้างสรรค์ 
 ความเชื่อเรื่อง “ลวง” หรือ “พญาลวง” ของชาวไทลื้อมีต้นกำเนิดจากความเชื่อเรื่องมังกรของ          
ชาวจีน ชาวไทลื้อในสิบสองพันนารวมถึงรัฐฉานได้รับเอาความเช่ือนี้เข้ามาไว้ในวัฒนธรรมของตน และเมื่อมา
ตั้งรกรากอยู่ในพื้นที่วัฒนธรรมล้านนา จึงส่งต่อวัฒนธรรมความเชื่อเรื่องลวงหรือพญาลวงไปยังกลุ่มชาติพันธุ์
ไทกลุ ่มอ ื ่น ๆ ในล ้านนาด้วย (รธร ส ิมกิ ่ง, 2560 : 8) ในชุมชนบ้านลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด               
จังหวัดเชียงใหม่นั้น มีการสืบทอดวัฒนธรรมความเชื่อเรือ่งพญาลวงมาจากบรรพบุรษุ อีกทั้งช่ือหมู่บ้านมีคำว่า
ลวงประกอบอยู่ จึงมีการพยายามนำเอาคติความเชื่อนี้มาถ่ายทอดให้เป็นรูปธรรมโดยการออกแบบพญาลวง
ตามแต่จินตนาการของศิลปินแต่ละคน เพื่อนำไปพัฒนาผลิตภัณฑ์ชุมชนมาบ้างแล้ว แต่การใช้งานพญาลวงที่
สร้างสรรค์นั้นนั้นยังจำกัด เนื่องจากรูปแบบของพญาลวงที่ศิลปินแต่ละคนสร้างสรรค์ขึ้นนั้นมีรายละเอียด
ความยากง่ายแตกต่างกันไป จึงทำให้รูปแบบของพญาลวงที่สร้างสรรค์มาแล้วนั้นเป็นเพียงต้นแบบที่นำไปใช้
ผลิตซ้ำได้ค่อนข้างยาก และขาดการสื่อความหมายต่อสังคม 
 การวิจัยนี้จึงมุ่งศึกษาการประยุกต์ใช้ความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือเพื่อนำไป
สร้างคุณค่าและความหมายใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน โดยวิธีการต่าง ๆ เช่น การออกแบบ
ผลิตภัณฑ์ที ่มีความเชื ่อมโยงถึงความหมายของพญาลวง หรือ การสร้างเรื ่องเล่า ( storytelling) เพื่อ            
สื่อความหมาย เป็นต้น ซึ่งการประยุกต์คติความเชื่อไปใช้ในการนำเสนอในรูปแบบใหม่ เนื้อหาใหม่ หรือ
วัตถุประสงค์ใหม่นั้น จัดเป็นกระบวนการหนึ่งในแนวคิด “คติชนสร้างสรรค์” แนวคิดใหม่ด้านคติชนวิทยา  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives) 
 เพื่อศึกษาการประยุกต์ใช้ความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อ บ้านลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด 
จังหวัดเชียงใหม่ เพื่อสร้างคุณค่าและความหมายใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน  
 
วิธีดำเนินการวิจัย (Research Methods) 
 การวิจัยเชิงคุณภาพที่เน้นการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (PAR) นี้เป็นการศึกษาข้อมูลความ
เชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อ บ้านลวงเหนือ ตำบลลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่ เพื่อ
นำเอาองค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาไปพัฒนาต่อยอดในการสร้างผลิตภัณฑ์ประเภทต่าง ๆ ที่มีฐานจาก            
ความเชื่อเรื่องพญาลวง 
 
 
 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 25 ]  

ขอบเขตการศึกษา 
 ขอบเขตด้านเนื้อหา 
 การศึกษานี้ศึกษาความเชื่อเรื่อง “ลวง” หรือ “พญาลวง” ของชาวไทลื้อในชุมชนบ้านลวงเหนือ 
ประกอบกับความเชื่อเรื่องพญาลวงที่ปรากฏในเอกสารหรือในพื้นที่ต่าง  ๆ ในพื้นที่วัฒนธรรมล้านนา และ                
นำคติความเชื่อเรื่องพญาลวงไปประยุกต์ใช้ในการออกแบบและพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน 
เพื่อสร้างคุณค่าและให้ความหมายใหม่ท่ีสอดรับกับบริบทใหม่ของสังคม 
 ขอบเขตด้านพ้ืนท่ี  
 การศึกษานี้ทำการศึกษาวิจัยในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ ตำบลลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด 
จังหวัดเชียงใหม่  
 ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูล 
 งานวิจัยนี้ใช้กลุ่มผู้ให้ข้อมูล 2 กลุ่ม ได้แก่ 1) กลุ่มผู้ให้ข้อมูลเพื่อสัมภาษณ์เก็บข้อมูลด้านวัฒนธรรม
ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรมของคนในชุมชนลวงเหนือจำนวน 3 คน โดยคัดเลือกจากภูมิหลังของผู้ให้ขอ้มูล
ว่ามีความรู้ ประสบการณ์ด้านวัฒนธรรม ความเชื่อ ประเพณีของชาวไทลื้อที่เหมาะสมจะเป็นผู้ให้ข้อมูล และ 
2) กลุ่มผู้ให้ข้อมูลในการสนทนากลุ่มและฝึกอบรมเชิงปฏิบัติการ 2 ครั้ง จำนวน 16 คน 1 ครั้ง และจำนวน 
15 คน 1 ครั้ง โดยใช้วิธีรับสมัครผู้ที่มีทักษะฝีมือด้านศิลปหัตถกรรมและมีความสนใจในการพัฒนาผลิตภัณฑ์ 
 ขอบเขตด้านระยะเวลาศึกษา 
 การศึกษาวิจัยนี้ศึกษาวิจัยตั้งแต่วันท่ี 8 กุมภาพันธ์ 2565 – 7 กุมภาพันธ์ 2566 
 
เคร่ืองมือวิจัย 
 เครื่องมือการวิจัยที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้ ใช้เครื่องมือวิจัย 2 ประเภทในการ
เก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ 1) แบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) เพื่อให้กลุ่มผู้ให้
ข้อมูลได้ตอบคำถามผ่านรูปแบบการสนทนากลุ่ม 2) แบบสัมภาษณ์เชิงลึก  (In-depth Interview) เพื่อ
สอบถามข้อมูลในเชิงลึกจากผู้ให้ข้อมูลที่มีความสำคัญ โดยการสัมภาษณ์และการสนทนากลุ่มในแต่ละครั้ง            
ใช้การบันทึกเสียงด้วยเครื่องบันทึกเสียงร่วมกับการจดบันทึกและการถ่ายภาพด้วยกล้องดิจิทัล 
 
วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล 
  การศึกษาวิจัยนี้เก็บรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องพญาลวงจากเอกสารประเภทต่าง  ๆ 
ประกอบกับการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลในชุมชนด้วยการสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง (Semi-structured interview) 
และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth interview) เพื่อเก็บรวบรวมองค์ความรู้ความเช่ือเรื่องพญาลวงของชาว
ไทลื้อในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ 
 นอกจากนั้น ได้จัดการสนทนากลุ่ม (Focus Group Meeting) เพื่อเก็บข้อมูลความต้องการและ
ศักยภาพของชุมชนโดยกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน เพื่อนำข้อมูลที่วิเคราะห์ได้ไปออกแบบกิจกรรม             
การอบรมเชิงปฏิบัติการให้แก่ชาวบ้านในชุมชนที่สนใจเข้าร่วมการอบรมเชิงปฏิบัติการทั้ง 2 ครั้ง โดยเน้น           
การประยุกต์ใช้ความเชื่อเรื่องพญาลวงไปพัฒนาผลิตภัณฑ์ 
 
 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 26 ] 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
 การวิจัยนี้ใช้การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อ เพื่อ
วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือ และวิเคราะห์ความเชื่อมโยงของการนำคติความ
เชื่อเรื่องพญาลวงไปประยุกต์ใช้ในการออกแบบผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน  การสร้างคุณค่าและ
ความหมายใหม่ให้ผลิตภัณฑ์เหล่านั้นโดยใช้แนวคิดคติชนสร้างสรรค์เป็นกรอบแนวคิดในการวิเคราะห์ 
 
ทบทวนวรรณกรรม (Literature Review) 
ประวัติศาสตร์ชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือ 
 ชาวไทลื้อมีถิ่นฐานท่ีตั้งอยู่ในดินแดนสิบสองพันนา หรือพ้ืนท่ีส่วนหน่ึงของมณฑลยูนนานทางตอนใต้
ของประเทศสาธารณรัฐประชาชนจีนในปัจจุบัน ชาวไทลื้อมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับชาวไทยวนในล้านนา
ตั้งแต่เมื่อครั้งก่อนการกำเนิดอาณาจักรล้านนา เนื่องจากพระมารดาของพญามังรายคือนางเทพคำข่ายเป็น
พระธิดาของท้าวรุ่งแก่นชาย เจ้าเมืองเชียงรุ่ง พญามังรายจึงมีเชื้อสายไทลื้อจากพระมารดา (ณริสสร ธีรทีป, 
2543: 22) หรือการนำตัวอักษรธรรมล้านนาไปพัฒนาเป็นตัวอักษรไทลื้อผ่านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจาก
ล้านนาไปสู่เชียงตุง เชียงรุ่ง (สรัสวดี อ๋องสกุล, 2561: 166) เป็นต้น 
 ประวัติศาสตร์บอกเล่าของชาวไทลื้อในชุมชนบ้านลวงเหนือได้เล่าสืบกันต่อมาว่าชาวไทลื้อจากสิบ
สองพันนาได้อพยพเข้ามาอยู่ในพื้นที่บริเวณบ้านลวงเหนือและลวงใต้ตั้งแต่ปีพ.ศ.1932 เนื่องจากมีหลักฐาน
ตัวอักษรที่ปั้นติดไว้ที่ฐานของเสาใจบ้านหลักใหม่ที่เปลี่ยนเป็นเสาคอนกรีตมีใจความว่า “ตั้งบ้านวันเสาร์              
3 เมษายน พ.ศ.1932” ซึ่งตัวอักษรที่ปั้นติดไว้นั้นเป็นตัวอักษรภาษาไทย สันนิษฐานว่าสร้างเป็นเสาคอนกรีต
มานานกว่า 70 ปีโดยอ้างอิงจากคำสัมภาษณ์ของนางพรรษา บัวมะลิ ผู้ก่อตั้งศูนย์การเรียนรู้ไตลื้อบ้านใบบุญ
ที่ให้ข้อมูลว่า เสาใจบ้านที่เป็นปูนครอบนี้มีมาก่อนตนเองเกิดแล้ว แต่เดิมเป็นเสาไม้มีตวัอักษรสลักไว้แต่ไม่รูว้่า
เป็นอักษรอะไร ต่อมาได้ผุพังไปจึงทำเป็นเสาปูนครอบ แต่เสาปูนที่เห็นในปัจจุบันนี้เป็นเสาที่บูรณะมาแล้ว
เป็นรอบที่ 3 (สัมภาษณ์นางพรรษา บัวมะลิ) 
 จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ มีการกล่าวถึงพญาแสนเมืองมาได้เสด็จประพาสตามหัวเมืองต่าง ๆ 
โดยพาพระนางติโลกจุฑาเทวี พระชายาของพระองค์ซึ่งเป็นเจ้านายเชื้อสายสิบสองพันนาซึ่งทรงครรภ์ได้            
3 เดือนตามเสด็จประพาสด้วย ต่อมาอีก 7 เดือนจึงได้เสด็จกลับมาถึงพันนาฝั่งแกน พระนางติโลกจุฑาเทวกี็
ได้ประสูติพระโอรส ในปีมะเส็งเอกศก จุลศักราช 751 หรือปีพ.ศ.1932 พระโอรสซึ่งมีพระนามว่าพญาสามจึง
มีสร้อยว่าฝั่งแกน หรือสามประหญาฝั่งแกนตามชื่อดินแดนพันนาฝั่งแกน (เดวิด เค วัยอาจ, 2556: 116, 
สรัสวดี อ๋องสกุล, 2561: 166 และพระยาประชากิจกรจักร, 2557: 315) จึงสันนิษฐานว่าในปีพ.ศ.1932 นั้น 
อาจจะมีชาวไทลื้อติดตามพญาแสนเมืองมามาตั้งถิ่นฐานบ้านเรือนอยู่ในพื้นที่น้ี ต่อมาเมื่อพญากาวิละได้กวาด
ต้อนกลุ่มคนจากเมืองต่าง ๆ มาไว้ในเชียงใหม่ในยุคเก็บผักใส่ซ้า เก็บข้าใส่เมือง ซึ่งเป็นการอพยพโยกย้าย  
ของกลุ่มชาติพันธุ์ครั้งใหญ่ที่สุด จึงน่าจะมีชาวไทลื้อจากสิบสองพันนาอพยพมาอีกระลอกหนึ่งเพื่อสมทบกับ
ญาติพี่น้องที่เคยมาตั้งรกรากอยู่ก่อนหน้านั้นหลายร้อยปี  โดยจำนวนชาวไทลื้อที่อพยพมาตั้งรกรากอยู่ใน
จังหวัดเชียงใหม่มากที่สุดอยู่ที่ตำบลลวงเหนือ และตำบลลวงใต้ อำเภอดอยสะเก็ด (เกษฎาวัลย์ ตันริ ยงค์     
และคณะ, 2558: 58 และ ณริสสร ธีรทีป, 2543: 23)  
 ช่ือบ้านลวงเหนือเป็นการตั้งช่ือตามเมืองลวงในสิบสองพันนาเช่นเดียวกับช่ือของหมู่บ้านอื่น ๆ ที่ตั้ง
ชื่อตามเมืองดั้งเดิมที่ได้จากมา เช่น เมืองสาตร(เมืองสาด) เมืองวะ เมืองเล็น เป็นต้น โดยเมืองลวงดั้งเดิมนั้น
ตั้งอยู่ในตอนเหนือของสิบสองพันนา ใกล้กับเขตแดนพม่า แบ่งออกเป็น 2 เขต คือ ลวงเหนือและลวงใต้ 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 27 ]  

(โครงการพิพิธภัณฑ์วัฒนธรรมและชาติพันธุ์ล้านนา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2551 : 11) สำหรับหมู่บ้านลวง
เหนือและหมู่บ้านลวงใต้ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่นั้น แต่เดิมเป็นพ้ืนท่ีที่เช่ือมต่อกัน แบ่งอาณาเขต
ตามทิศที ่ตั ้ง แต่ต่อมาเมื ่อมีการตัดถนนเชียงใหม่ -ดอยสะเก็ด จึงทำให้สองหมู ่บ้านแยกออกจากกัน              
ทางกายภาพและตามการแบ่งเขตการปกครอง 
 ชาวไทลื้อในชุมชนบ้านลวงเหนือมีการสืบทอด ส่งต่อวัฒนธรรมไทลื้อจากรุ่นสู่รุ่น โดยมี วัฒนธรรม           
ที่สืบทอดอย่างเข้มแข็งคือวัฒนธรรมภาษา โดยเฉพาะภาษาพูด และวัฒนธรรมการแต่งกาย แต่อย่างไรก็ตาม 
ในอดีตประมาณ 30 ปีท่ีผ่านมา ผู้ให้ข้อมูลให้ข้อมูลและความเห็นว่า ชาวไทลื้อในชุมชนยังไม่มีความตระหนัก
ในวัฒนธรรมไทลื้อของตนเองมากนัก และยังมีความรู้สึกเขินอายที่จะพูดภาษาไทลื้อในที่สาธารณะ แต่ต่อมา
เมื่อมีการจัดงาน “สืบสานตำนานไทลื้อ” และพัฒนาไปเป็นงาน “สืบสานตำนานไทลื้อโลก” ในจังหวัดพะเยา
ซึ ่งได้รับการผลักดันจากนักการเมืองท้องถิ ่นในขณะนั ้น จึงทำให้ตนเองเริ ่มสนใจสืบค้นว่าบรรพบุรุษ 
ว ัฒนธรรม ประวัต ิความเป็นมาของคนไทลื ้อในชุมชนเป็นอย่างไร และมีความมั ่นใจที ่จะสืบสาน
ศิลปวัฒนธรรมไทลื้อให้เข้มแข็งมากขึ้นจนพัฒนามาเป็นศูนย์การเรียนรู ้ไตลื ้อบ้านใบบุญจนถึงปัจจุบัน 
(สัมภาษณ์นางพรรษา บัวมะลิ เมื่อวันที่ 20 เมษายน 2564)  
 
แนวคิดคติชนสร้างสรรค์ (Creative Folklore) 
 แนวคิดคติชนสร้างสรรค์ เป็นแนวคิดใหม่ที่เกิดขึ้นหลังจากเกิดปรากฏการณท์างสังคมที่นำเอาข้อมลู
คติชนที่มีอยู่ในสังคมมาปรับประยุกต์ใช้เพื่อตอบรับกับบริบทใหม่ ๆ ในสังคม อาทิ การท่องเที่ยว เศรษฐกิจ
สร้างสรรค์ โดยนำเอาข้อมูลคติชนมาผลิตซ้ำ สร้างสรรค์ สร้างความหมายใหม่ในบริบทสังคมใหม่ โดยจาก
ปรากฏการณ์คติชนสร้างสรรค์ในสังคมไทยที่ผ่านมา พบว่ามีการนำเสนอคติชนสร้างสรรค์ใน 3 ลักษณะคือ  
1) การนำเสนอในรูปแบบใหม่ 2) การนำเสนอด้วยเนื้อหาใหม่ และ 3) การนำเสนอด้วยวัตถุประสงค์ใหม่ 
(ศิราพร ณ ถลาง, 2559: 121) 
 ข้อมูลคติชนส่วนใหญ่ที่ปรากฏในปรากฏการณ์คติชนสร้างสรรค์ของไทยคือเรื่องเล่าที่ได้จากนิทาน
หลากหลายประเภท ซึ่งเรื่องเล่าเหล่านั้นยังปรากฏร่วมกับความเชื่อด้วยเช่นกัน ความเชื่อเป็นข้อมูลคติชน
ประเภทมุขปาฐะประเภทหนึ่งซึ่งส่งอิทธิพลต่อแนวคิดและวิถีชีวิต วิถีปฏิบัติของคนในสังคมนั้น ๆ (มัลลิกา 
คณานุรักษ์, 2550: 37) ในขณะที่นักคติชนบางท่านจำแนกความเชื่ออยู่ในประเภทข้อมูลคติชนแบบผสม 
(เรณู อรรฐาเมศวร์, 2535: 158) ซึ่งความเชื่อจะสัมพันธ์กับประเพณีพิธีกรรมที่ดำเนินต่อเนื่องจากความเชื่อ  
ที่มีอยู่ในสังคมนั้น ๆ คติความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือก็ได้ส่งอิทธิพล         
ต่อวิถีชีวิตของคนในชุมชนเช่นกัน โดยปรากฏในรูปแบบของเรื่องเล่าที่เล่าสืบต่อกันมาในชุมชน ศิลปกรรม          
ในรูปแบบต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อชุมชนปรับตัวเป็นชุมชนท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมในช่วงเวลาประมาณ 
15-20 ปีที ่ผ่านมา คติความเชื ่อเรื ่องพญาลวงจึงถูกนำมาใช้เป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่โดดเด่นอีก          
อัตลักษณ์ของชุมชนนอกเหนือไปจากวัฒนธรรมการแต่งกาย วัฒนธรรมด้านอาหาร หรือวัฒนธรรมภาษา 
 การนำเอาข้อมูลคติชนประเภทต่าง ๆ มาสร้างสรรค์ให้เกิดมูลค่าในฐานะของทุนทางวัฒนธรรม 
โดยเฉพาะในบริบทของการท่องเที่ยวนั้นจัดเป็น “คติชนสร้างสรรค์” (Creative Folklore) ซึ่งเป็นแนวคิด
ใหม่ทางคติชนวิทยาที่ศิราพร ณ ถลาง ได้ให้คำจำกัดความไว้ว่า เป็นการสืบทอดคติชนในบริบทใหม่ของ
สังคมไทย มีการนำคติชนไปสร้างใหม่ ผลิตซ้ำ ประยุกต์ ต่อยอด ตีความหมาย สร้างความหมายใหม่ เพื่อสร้าง
มูลค่าเพิ่ม หรือเพื่อสร้างอัตลักษณ์ของท้องถิ่น (ศิราพร ณ ถลาง, 2559 : 19) และแนวคิดคติชนสร้างสรรค์            



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 28 ] 

นี ้มีความเหมาะสมที ่จะใช้เป็นกรอบแนวคิดในการประยุกต์ใช้ความเชื ่อเรื ่องพญาล วงของชาวไทลื้อ              
บ้านลวงเหนือเพื่อสร้างคุณค่าและความหมายใหม่ในการออกแบบผลิตภัณฑ์ชุมชน 
 
ผลการวิจัย (Research Results) 
 1. ความเชื่อเร่ืองพญาลวงของชาวไทลื้อ 
 ลวง หรือพญาลวง เป็นความเชื ่อของชาวล้านนาที่รับอิทธิพลผ่านมาจากกลุ่มชาติพันธุ ์ไทลื้อ              
โดยมีต้นกำเนิดความเชื ่อเรื ่องมังกรมาจากจีน โดยมีคำเรียกว่า “หลง” ในภาษาจีนกลาง และ “เล้ง”          
ในภาษาจีนฮกเกี้ยน ชาวจีนเชื่อว่ามังกรเป็นสัตว์ที่สื่อถึงฟ้าฝนซึ่งเชื่อมโยงถึงความอุดมสมบูรณ์ มังกรจึง
ปรากฏเป็นสัญลักษณ์ของจักรพรรดิจีน และแผ่อิทธิพลความเชื ่อนี ้ไปยังประเทศต่าง  ๆ ที่จีนมีอิทธิพล
ครอบคลุมไปถึง ไม่ว่าจะเป็น ญี่ปุ่น เกาหลี เวียดนาม ธิเบต เป็นต้น รวมถึงกลุ่มชาติพันธุ์ไทลื้อที่อาศัยอยู่ใน
สิบสองพันนา รวมถึงรัฐฉานในสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมาร์ในปัจจุบันก็ได้รับอิทธิพลความเช่ือเรื่องมังกร
มาจากจีน (วชรธร สิมกิ่ง, 2560: 8) โดยออกเสียงเพี้ยนจากศัพท์เดิมว่า หลง หรือ เล้ง มาเป็นลวงหรือ            
พญาลวง 
  ต่อมาเมื่อชาวไทลื้ออพยพโยกย้ายเข้ามาตั้งรกรากอยู่ในล้านนาจึงได้นำเอาวัฒนธรรมแขนงต่าง ๆ 
ของชาวไทลื้อเข้ามาด้วย แต่สันนิษฐานว่าพญาลวงที่ปรากฏในงานศิลปกรรมล้านนานั้น ได้รับอิทธิพลผ่านมา
จากกลุ่มชาติพันธ์ุไทลื้อโดยผ่านงานศิลปะของพม่าอีกทอดหนึ่งในยุคที่พม่าเข้ามาปกครองล้านนา โดยปรากฏ
ในรูปแบบต่าง ๆ ของงานศิลปกรรม เช่น นาคทันต์ คันทวย ไม้แกะสลัก งานปูนป้ัน ซุ้มประตูโขง โขงพระธาตุ 
(วชรธร สิมกิ่ง, 2560: 11 และ ชมรมฮักตั๋วเมือง สำนักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัย เชียงใหม่, 2561, 
ออนไลน์) 
 ในภาษาล้านนามีคำว่า “ลวงเหล้นฝ้า” ซึ่งหมายถึงตัวลวงเล่นก้อนเมฆ ใช้เรียกปรากฏการณ์ทาง
ธรรมชาติเมื่อมีแสงฟ้าแลบอยู่ในกลุ่มเมฆโดยปราศจากเสียงฟ้าร้อง เปรียบได้กับพญาลวงลงมาว่ายวนเล่นอยู่
ในก้อนเมฆบนท้องฟ้า ในช่วงปีพ.ศ.2546-2547 กลุ่มเยาวชนลายเมืองในจังหวัดเชียงใหม่ซึ่งเป็นกลุ่มเยาวชน
ที่รวมตัวกันดำเนินกิจกรรมทางดนตรีและการแสดงพื้นบ้านล้านนาได้ประดิ ษฐ์การแสดงชุดใหม่ชื ่อว่า              
“ลวงเหล้นฝ้า” โดยใช้คติความเชื่อเรื่องลวงหรือพญาลวงในล้านนามาเป็นต้นแบบ ใช้เครื่องดนตรีประเภท
เครื่องกระทบหลายชนิดมาบรรเลงร่วมกันกับเครื่องดนตรีประเภทเครื่องเป่าเพื่อบรรเลงเพลงที่มีจังหวะ
รวดเร็ว คึกคัก โดยเสียงท่ีเกิดขึ้นจะแทนการเคลื่อนไหวของพญาลวงในหมู่เมฆตามจินตนาการของผู้ประพันธ์
เพลง 
 ในด้านวรรณกรรม ลวงหรือพญาลวงปรากฏอยู่ในวรรณกรรมมุขปาฐะและวรรณกรรมลายลักษณ์
หลายเรื่อง อาทิ นิทานเรื่องเสี่ยวง่าวเสี่ยวหล็วก นิทานที่ปรากฏการเล่าในเขตเมืองน่าน หรือปรากฏใน         
คำเกี้ยวสาวที่เปรียบความงามของหญิงสาวในยามเยื ้องย่างว่างดงามเหมือนลวงเหล้นฝ้า หรือปรากฏใน
เวสสันตรทีปนี หรือ เวสสันดรชาดก กัณฑ์มัทรี ในตอนที่กล่าวถึงการสร้างเมรุบรรจุศพของนางมัทรีว่ามี
ลวดลายของพญาลวงอยู่บนนั้น หรือในธรรมบทปลาช่อน ก็ได้บรรยายถึงบรรยากาศในช่วงฤดูฝนที่ ฟ้าฝน
คะนอง มีแสงแลบแปลบปลาบ เพราะพญาลวงเล่นอยู่ในก้อนเมฆ (มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคาร
ไทยพาณิชย์, 2542: 5834 และ ชมรมฮักตั๋วเมือง สำนักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 
2561, ออนไลน์)  
 ลวงในความเชื่อของชาวไทลื้อและชาวล้านนานั้น มีลักษณะร่วมของสัตว์หลายประเภท อย่างน้อย  
5 ประเภท ซึ่งลักษณะของการผสมผสานรูปลักษณ์ของสัตว์หลายชนิดเช่นนี ้มีชื ่อเรียกว่า “ปัญจรูป”                



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 29 ]  

ตามศัพท์ทางโบราณคดี (เพ็ญสุภา สุขคตะ, 2563, ออนไลน์) ซึ่งในด้านศิลปกรรมพื้นถิ่นนั้น ลวงมีความ
ใกล้ชิดกับนาค และมกร 
 นอกจากพื้นที่วัฒนธรรมล้านนาแล้ว ความเชื่อเรื่องพญาลวงยังปรากฏในลาวและอีสาน ดังปรากฏ
การเรียกนาคในภาษาลาวโบราณว่าลวง และปรากฏในวรรณกรรมอีสานเรื่องสินไซ ซึ ่งเรียกนางนาคว่า              
นางลวง (โสวิทย์ บำรุงภักดิ์, 2557: 83) 
 สำหรับชาวไทลื้อในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือนั้น ความเชื่อเรื่องพญาลวงมีการบอกเล่าสืบต่อกันมา
ว่าพญาลวงเป็นสัตว์มงคล สัตว์นำโชค หากพญาลวงบินอยู ่บนท้องฟ้าจะทำให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล                
หากพญาลวงอยู่ในแม่น้ำ จะทำให้มีน้ำอุดมสมบูรณ์ พญาลวงเป็นสัตว์มงคลที่เชื่อมระหว่างมนุษย์กับสวรรค์ 
ดังนั้น หากมนุษย์ทำความดีจะสามารถได้พบเห็นพญาลวง และรูปลักษณ์ของพญาลวงนั้น ประกอบด้วย
รูปลักษณ์ของสัตว์หลายชนิดมีมากกว่า 5 ชนิดขึ้นไป ซึ่งนางพรรษา บัวมะลิ ผู้ก่อตั้งศูนย์การเรียนรู้ไตลื้อบ้าน
ใบบุญได้แต่งกลอนไว้ดังต่อไปนี้ 
 
  “หน้าคล้ายวัวงวงและงาเหมือนดั่งช้าง   เขาเยี่ยงกวางสง่างามยามแลเหลียว 
 ลำตัวนั้นนาคมังกรเป็นหนึ่งเดียว   เอวคดเคี้ยวเยี่ยงงูชูเกล็ดปลา 
 ปีกดุจหงษ์ทรงงดงามอร่ามยิ่ง    เท้าก้าววิ่งดุจเหยี่ยวเกี้ยวเวหา 
 ผู้ใดเห็นจะเป็นผู้มีบุญญา    ลวงเหล้นฝ้าว่าไว้ในเมืองลวง” 
        (นางพรรษา บัวมะลิ-ผู้ประพันธ์) 
 
 จากบทกลอนที่นางพรรษาได้ประพันธ์ไว้นั้น ปรากฏชื่อสัตว์ถึง 8 ชนิดที่มารวมกันเป็นลักษณะของ
พญาลวง ได้แก่ หน้าวัว งวงและงาของช้าง เขากวาง ลำตัวยาวคล้ายพญานาคและงู มีเกล็ดปลา มีปีกเหมือน
หงษ์ และส่วนเท้าเหมือนเหยี่ยว ซึ่งรูปลักษณ์ของพญาลวงในจินตนาการของแต่ละคนนั้นมีลักษณะแตกต่าง
กันไป การรวมตัวดำเนินกิจกรรมทางวัฒนธรรมไทลื้อของช่างฝีมือในชุมชนครั้งหนึ่งจึงมีการออกแบบพญา
ลวงและประดิษฐ์ออกมาให้เห็นเป็นรูปธรรม ซึ่งสล่าช่างทำตุ๊กตาไม้ในชุมชนได้ออกแบบและประดิษฐ์ตุ๊กตาไม้
รูปพญาลวงออกมาจนกลายเป็นต้นแบบของพญาลวงของชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ 
 
 2. การประยุกต์ใช้คติความเชื่อเรื่องพญาลวงเพื่อสร้างคุณค่าและความหมายใหม่ในผลิตภณัฑ์
ทางวัฒนธรรมที่ออกแบบใหม่ และการสร้างเร่ืองเล่า (storytelling) 
 เมื ่อชุมชนต้องการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมของตนให้มีความทันสมัยมากขึ้น แต่ยังคง              
อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน จึงนำเอาคติความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อในชุมชนบ้านลวงเหนือ
ไปใช้ในการออกแบบผลิตภัณฑ์ 2 ประเภท ได้แก่ ถุงย่าม และโคมไฟเส้นด้าย โดยคณะนักวิจัยและชาวบา้น
ในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือที่เข้าร่วมการประชุมกลุ่มและการอบรมเชิงปฏิบัติการได้ร่วมกันวิเคราะห์ขอ้มูล
ความเชื ่อพญาลวงในประเด็นต่าง ๆ อาทิ รูปลักษณ์ของพญาลวงตามความเชื ่อของชาวไทลื้อในชุมชน 
ความหมายของพญาลวง ความเหมาะสมในการใช้งานพญาลวงในบริบทต่าง ๆ ศักยภาพของชาวบ้าน                 
ในการออกแบบและผลิตผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรม ความต้องการในการพัฒนาผลิตภัณฑ์ของชาวบ้าน เป็นต้น 
แล้วจึงนำเอาข้อมูลที่วิเคราะห์ได้มาออกแบบผลิตภัณฑ์ โดยใช้แนวคิดคติชนสร้างสรรค์เป็นกรอบคิดว่า             
จะนำเอาคติความเชื่อเรื่องพญาลวง ซึ่งเป็นข้อมูลคติชนประเภทหน่ึงไปนำเสนอในรูปแบบใดบ้าง 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 30 ] 

 ผลการศึกษาพบว่ามีการปรับรูปลักษณ์ของลวดลายพญาลวงในถุงย่ามที่ทางชุมชนเคยออกแบบไว้
เพื่อให้นักท่องเที่ยวได้ปักลายพญาลวงบนถุงย่ามในกิจกรรมของศูนย์การเรียนรู้ฯ ให้มีความทันสมัยมากข้ึน 
จึงมีการออกแบบรูปแบบการประดับตกแต่งถุงย่ามด้วยลวดลายพญาลวงใหม่ โดยใช้เทคนิคการปะติดเศษผ้า
แทนการปักลาย พญาลวงที่ออกแบบมาจึงมีลักษณะที่เป็นลายเส้นเรียบง่าย ลดทอนรายละเอียดของลวดลาย
พญาลวง นำเสนอในลักษณะของงานศิลปะแบบมินิมอลลิสม์ (minimalism) ที่กำลังเป็นที่นิยมในกลุ่มคนรุ่น
ใหม่ แต่ยังคงรูปลักษณ์ของสัตว์ชนิดต่าง ๆ ที่ประกอบข้ึนเป็นพญาลวง และเพิ่มเติมด้วยองค์ประกอบอ่ืน เช่น 
รูปก้อนเมฆ เพื่อสื่อให้เห็นว่าพญาลวงกำลังแหวกว่ายอยู่ในหมู่เมฆบนท้องฟ้า  
 เศษผ้าที่ใช้ปะติดเป็นรูปพญาลวงนั้น นักออกแบบใช้เศษผ้าที่มีสีสันในโทนสีพาสเทล (pastel)             
ที่มีการใช้สีขาวเข้าไปผสมทำให้สีอ่อนลง ซึ่งโทนสีพาสเทลเป็นโทนสีที่กำลังเป็นที่นิยมในกลุ่มคนรุ่นใหม่
เช่นเดียวกับศิลปะแบบนิมิมอลลิสม์ การเปลี่ยนแปลงรูปลักษณ์ของลวดลายพญาลวงจากการปักลายที่มี  
ความละเอียดสูงและสื่อถึงศิลปะไทยอย่างชัดเจนไปเป็นศิลปะร่วมสมัย เป็นการสร้างคุณค่าใหม่ให้แก่
ผลิตภัณฑ์ถุงย่ามที่แต่เดมิอาจจะถูกมองว่าเป็นของใช้พื้นถิ่นที่คนในพื้นที่ชนบทใช้กัน ให้กลายเป็นผลิตภัณฑท์ี่
ทันสมัย คนรุ ่นใหม่สามารถใช้ถุงย่ ามที ่ตกแต่งด้วยการปะติดเศษผ้าสีพาสเทลลวดลายพญาลวงแบบ                  
มินิมอลลิสม์นั้นได้อย่างเต็มใจ และส่งผลในทางบวกต่อการสร้างรายได้ให้แก่ชุมชนด้วยการพัฒนาผลิตภัณฑ์
เพื่อจำหน่าย โดยไม่จำกัดอยู่เพียงแค่ในกิจกรรมต้อนรับนักท่องเที่ยวเท่านั้น 
 สำหรับโคมไฟเส้นด้ายซึ่งในชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือมีการผลิตโคมไฟจากเส้นด้ายเป็นผลิตภัณฑ์
ประจำชุมชนอยู่ก่อนแล้วนั้น มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบของโคมและเพิ่มเติมด้วยลวดลายพญาลวง ผลิตภัณฑ์
โคมไฟเส้นด้ายของชุมชนแต่เดิมนั้นผลิตเป็นรูปทรงกลมและรูปทรงหัวใจเท่านั้น ซึ่งไม่แตกต่างจากโค มไฟ
เส้นด้ายที่ผลิตในพื้นที่อื่น ๆ ทั่วประเทศ การปรับเปลี่ยนรูปแบบของโคมไฟเส้นด้ายด้วยการนำคติความเช่ือ
เรื่องพญาลวงมาประดับตกแต่งจึงเป็นการสร้างคุณค่าให้แก่ผลิตภัณฑว์่าเป็นผลิตภัณฑ์เฉพาะชุมชนไทลื้อบ้าน
ลวงเหนือเท่านั้น  
 แนวคิดในการปรับเปลี่ยนรูปแบบของโคมไฟเส้นด้ายนั้น ใช้ลักษณะของ “โคมผัด” ของชาวล้านนา
ที่นิยมใช้งานในพิธีตั้งธรรมหลวงหรือพิธีเทศน์มหาชาติมาเป็นเค้าโครง โคมผัด คือโคมที่หมุนได้ มีลักษณะ
คล้ายโคมเวียนของภาคกลาง มีโครงสร้างเป็นรูปทรงกระบอกซ้อนกันสองช้ัน มีกระดาษเงินกระดาษทองที่ตัด
เป็นลวดลายรูปสัตว์ตามปีนักษัตรประดับอยู่โดยรอบโคมชั้นใน เมื่อจุดผางประทีปด้านใน ความร้อนจากผาง
ประทีปจะส่งผลให้กลไกของโคมผัดชั้นในหมุนรอบตัว และแสงไฟจากผางประทีปจะส่องกระทบกับกระดาษ
ลวดลายรูปสัตว์และทอดเงาออกมายังโคมชั้นนอก (มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์, 
2542: 1245-1248) 
 เมื่อพัฒนาโครงสร้างของโคมไฟเส้นด้ายโดยใช้โครงสร้างของโคมผัดนั้น ทำให้รูปแบบการใช้งานโคม
ไฟเส้นด้ายมีความหลากหลายมากข้ึน ไม่ว่าจะตั้งพื้นหรือห้อยแขวนประดับ ในส่วนของการประดับตกแต่งนั้น
ได้ใช้ลวดลายพญาลวงที่ออกแบบข้ึนตามแต่จินตนาการของช่าง โดยตัดกระดาษเป็นรูปพญาลวงที่ออกแบบไว้
แล้วนำไปสอดไว้ระหว่างเส้นด้ายที่พันรอบกระบอกสองชั้น เมื่อเปิดโคมไฟ แสงไฟฟ้าจากหลอดไฟข้างในจะ
ส่องกระทบกระดาษที่ตัดเป็นรูปพญาลวงเห็นเป็นภาพเงา (silhouette) เด่นชัด 
 โคมไฟเส้นด้ายที่ออกแบบใหม่โดยใช้ลวดลายพญาลวงมาตกแต่งนี้จะมีคุณค่ าของผลิตภัณฑ์เพิ่ม  
มากขึ้น เนื่องจากมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือเพิ่มเข้ามาเพื่อสื่อเรื่องราวความเช่ือ
ของชาวไทลื้อ นอกจากจะผลิตเป็นสินค้าเพื่อจำหน่ายโดยทั่วไปแล้ว โคมไฟเส้นด้ายลวดลายพญาลวงยัง
สามารถนำไปประดับตกแต่งภายในชุมชนในโอกาสพิเศษได้ อาทิ ในเทศกาลยี่เป็ง ซึ่งโคมไฟหลายชนิดถูกใช้



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 31 ]  

ประดับตกแต่งสถานที่ในช่วงเทศกาลยี่เป็ง หากนำโคมไฟเส้นด้ายลวดลายพญาลวงไปประดับในชุมชน จะมี
คุณค่าต่อชาวไทลื้อในชุมชนเพิ่มมากขึ้นเพราะมีเรื่องราวที่ยึดโยงกับความเชื่อและวิถีชีวิตของคนในชุมชนมา
ตั้งแต่อดีต 
 นอกจากคุณค่าที่ถูกสร้างขึ้นมากับการใช้คติความเช่ือเรื่องพญาลวงในผลิตภัณฑ์ของชุมชนแล้ว ยังมี
การสร้างความหมายใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ทั้งสองประเภทนี้ด้วย กล่าวคือ ได้นำเอาความหมายจากความเชื่อ
เดิมของพญาลวงที่ชาวไทลื้อเชื่อว่า หากผู้ใดทำความดีจะได้พบเห็นพญาลวง ซึ่งจะบันดาลให้เกิดโชคดี มี
ความอุดมสมบูรณ์เนื่องจากพญาลวงนั้นแหวกว่ายอยู่ในหมู่เมฆ จึงเกี่ยวข้องกับท้องฟ้า ก้อนเมฆ และสายฝน
ที่จะตกลงมายังพื้นดินเพื่อหล่อเลี้ยงพืชพันธุ์ธัญญาหารให้เจริญเติบโต เมื่อนำเอาลวดลายพญาลวงมาตกแต่ง
ในผลิตภัณฑ์ทั้งสองประเภท จึงมีการสร้างความหมายใหม่ให้กับผลิตภัณฑ์ทั้งสองประเภทนั้น อาทิ เมื่อใช้ถุง
ย่ามลวดลายพญาลวง จะทำให้ผู้ใช้มีโชค มีชีวิตที่อุดมสมบูรณ์ หรือหากใช้โคมไฟลวดลายพญาลวง ก็จะทำให้
เกิดความโชคดี มั่งคั่ง บริบูรณ์พูนสุขท้ังตนเองและสถานท่ีเท่าที่แสงไฟจากโคมส่องไปถึง เป็นต้น 
  

  
ภาพที ่1-2 ภาพถุงย่ามปักลายพญาลวงแบบเดิมที่ชุมชนประดิษฐ์ขึ้น เปรียบเทียบกับถุงย่าม 
              ที่ปรับเปลี่ยนเทคนิคการผลิตและรูปลักษณ์ลวดลายพญาลวงให้มีลักษณะของมินิมอลลิสม์ 
ที่มา: ศันสนีย์ กระจ่างโฉม (ผู้วิจัย) (5 กรกฎาคม 2565) 

 

 
ภาพที ่3 โคมไฟเส้นด้ายที่ตกแต่งด้วยลวดลายพญาลวงที่ออกแบบตามจินตนาการของช่างฝีมือ  
ที่มา: ศันสนีย์ กระจ่างโฉม (ผู้วิจัย) (12 พฤษภาคม 2565) 

 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 32 ] 

 ความหมายใหม่ของผลิตภัณฑ์ทั้งสองประเภทน้ัน จะถูกหนุนเสริมด้วยเรื่องเล่า (storytelling) เรื่อง
พญาลวงตามความเชื่อของชาวไทลื้อชุมชนบ้านลวงเหนือ ซึ่งได้นำเอาข้อมูลความเชื่อที่เรียบเรียงแล้ว ไม่ว่า  
จะเป็นรูปร่างลักษณะของพญาลวงตามคำบอกเล่า ความเชื่อในอิทธิฤทธิ์ของพญาลวงที่ส่งผลต่อวิถีชีวิตของ
มนุษย์ และบทกลอนที่นางพรรษา บัวมะลิ ได้ประพันธ์ไว้ เพื ่อนำไปสื่อสารในสื่อประเภทต่าง ๆ เช่น           
สื่ออินโฟกราฟิกส์ (infographics) สื่อการตลาดออนไลน์ หรือการให้ข้อมูลแนบในผลิตภัณฑ์ เป็นต้น  
 
อภิปรายและสรุปผลการวิจัย (Research Discussion and Conclusion) 
 จากการดำเนินการวิจัย ผู้วิจัยมีประเด็นในการอภิปรายดังต่อไปนี้ 

1. รูปแบบการประยุกต์ใช้ความเชื่อเรื่องพญาลวงในการออกแบบผลิตภัณฑ์ของชุมชน  จาก 
การดำเนินการวิจัยร่วมกับชาวไทลื้อในชุมชนบ้านลวงเหนือ ได้ประยุกต์เอาความเชื่อเรื่องพญาลวงที่สืบทอด
จากรุ่นสู่รุ่นในรูปแบบของมุขปาฐะมาสู่การออกแบบผลิตภัณฑ์ชุมชน จำนวน 2 ผลิตภัณฑ์ ได้แก่ถุงย่ามลาย
พญาลวงและโคมไฟเส้นด้ายลายพญาลวง โดยถอดเอาความเชื่อซึ่งเป็นนามธรรมมาสร้างเป็นพญาลวงที่เห็น
เป็นรูปธรรมสำหรับการตกแต่งในถุงย่ามที่ผู้บริโภคทุกวัยสามารถใช้งานได้โดยไม่รู้สึกว่าเป็นสิ่งที่เชย หรือ
ล้าสมัย จึงสร้างลวดลายพญาลวงในศิลปะแบบมินิมอลลิสม์ ซึ่งจะสัมพันธ์กับการเลือกใช้ประเภทของวัสดุ
และสี โดยการดำเนินงานวิจัยครั้งนี้ เลือกใช้ผ้าฝ้ายทอมือย้อมห้อม ให้สีฟ้าอ่อนที่สามารถสื่อถึงสีของท้องฟ้า 
ที่อยู่ของพญาลวงที่เหาะมาว่ายวนในกลุ่มเมฆ  

ลวดลายพญาลวงที่ออกแบบมาเพื่อใช้ประดับตกแต่งถุงย่ามนี้มีความทันสมัย อยู่ในสมัยนิยม สื่อ
ถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมด้วยรูปพญาลวงและรูปก้อนเมฆ ซึ่งอาจจะต้องมีการให้ความรู้แก่ผู้บริโภคเกี่ยวกับ
พญาลวงเพิ่มเติมผ่านเรื่องเล่าและสื่ออินโฟกราฟิกส์ เนื่องจากลายเส้นและลวดลายพญาลวงที่สร้างสรรค์ขึ้นนี้
มีเทคนิคการสร้างสรรค์คือการปะติดที่แตกต่างไปจากเทคนิคการทอผ้าที่ลวดลายบนผ้าทอนั้นมักจะเป็น
รูปทรงเรขาคณิต จึงทำให้ลวดลายพญาลวงบนถุงย่ามมีลายเส้นที่อิสระ ไม่อ้างอิงกับภูมิปัญญาการทอผา้แต่
เดิมของชาวไทลื้อ ทั้งนี้ ลวดลายบนผ้าทอของชาวไทลื้อ หรือกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ นั้นเป็นลวดลายเรขาคณิต
เนื่องจากการใช้เทคนิคการทอผ้าเป็นตัวกำหนด แต่ละกลุ่มชาติพันธุ ์มีการสร้างสรรค์ลวดลายบนผืนผ้า
แตกต่างกันไปตามแต่โลกทัศน์ของชนแต่ละกลุ่ม อาทิ กลุ่มปกาเกอะญอ ม้ง หรืออาข่าที่มีลวดลายรูปทรง
เรขาคณิตเพื่อใช้ทอหรือเย็บบนเครื่องแต่งกายจำนวนมาก โดยลวดลายเหล่านั้นได้มาจากการถ่ายถอดเอา
ลักษณะทางธรรมชาติที่อยู่รอบตัว วิถีชีวิต อัตลักษณ์ชนเผ่ามาสร้างเป็นลวดลายบนเครื่องแต่งกาย เนื่องจาก
กลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงเหล่านี้อาศัยอยู่ร่วมกับธรรมชาติ เป็นต้น  (กษิรา ภิวงศ์กูร บุญชู บุญลิขิตศิริ และ  
ภรดี พันธุภากร, 2562) 

ส่วนโคมไฟเส้นด้ายนั้น แต่เดิมเป็นโคมไฟที่ใช้เส้นด้ายพันขึ้นรูปเป็นทรงกระบอกหรือรูปทรงหัวใจ 
ไม่มีการตกแต่งลวดลายใด ๆ เข้าไป คณะนักวิจัยจึงได้ร่วมกับชาวบ้านในชุมชนออกแบบลวดลายพญาลวง
เพื่อตกแต่งเข้าไปในโคมไฟ โดยลวดลายพญาลวงนั้นมีการลดทอนรายละเอียดลง คงไว้แต่เส้นร่างที่สื่อให้เห็น
รูปทรงเป็นงวงของช้าง หางของปลา เขาของกวาง ปีกของนก หรือ เท้าของสิงห์ เป็นต้น 

โคมไฟเส้นด้ายลวดลายพญาลวงสามารถนำไปใช้งานได้หลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นการตกแต่งบ้าน 
หรือตกแต่งชุมชนในเทศกาลต่าง ๆ โดยนอกจากจะให้แสงสว่าง ความสวยงามแล้ว ยังทำให้เกิดคุณค่าทาง
อารมณ์ ทำให้ผู้ใช้เกิดความอบอุ่นใจ มีความหวัง เพราะความหมายใหม่ท่ีสร้างขึ้นนั่นเอง การสร้างคุณค่าและ
ความหมายใหม่แก่ผลิตภัณฑ์อาจจะส่งผลต่อการสร้างรายได้ที ่มากขึ้น เพราะสอดแทรกด้วยอัตลักษณ์               
ทางวัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากผลิตภัณฑ์ประเภทเดียวกันท่ีจำหน่ายในพ้ืนท่ีอื่น ๆ 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 33 ]  

2. การประยุกต์ใช้ความเชื่อเร่ืองพญาลวงเพ่ือสร้างคุณค่าใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ของชุมชน 
  คุณค่า (Value) ของผลิตภัณฑ์มีความสำคัญต่อทัศนคติและพฤติกรรมของผู้บรโิภคที่จะเลอืกหรือไม่
เลือกซื้อผลิตภัณฑ์หรือบริการนั้น ๆ หรือไม่ การศึกษาเกี่ยวกับคุณค่าของผลิตภัณฑ์จึงเกี่ยวข้องกับคุณภาพ
และราคาของผลิตภัณฑ์เป็นหลัก แต่อย่างไรก็ตาม การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับการรับรู้คุณค่าของผู้บริโภคต่อ
ผลิตภัณฑ์ในปัจจุบันนั้นได้เปลี่ยนไป โดยนำมิติด้านอารมณ์เข้ามาเพิ่ม จึงทำให้องค์ประกอบการรับรู้ คุณค่า
ของผู ้บร ิโภคตามแนวคิดการรับรู ้ค ุณค่า (Perceived Value) ประกอบด้วย คุณค่าด้านการใช ้งาน 
(functional value) ค ุณค่าทางสังคม (social value) ค ุณค่าทางอารมณ์ (emotional value) คุณค่า            
ทางความรู้ความคิด (epistemic value) และคุณค่าที่มีเงื่อนไข (conditional value) (นฤมล กิมภากรณ์ 
และคณะ, 2562 : 9-10 และกฤตนัน ด ีเด ่นกีรต ิสกุล และดวงกมล ชาติประเสร ิฐ, 2565 : 36-37)   
  เมื่อนำแนวคิดการรับรู้คุณค่าการบริโภคมาวิเคราะห์ผลิตภัณฑ์ถุงย่ามและโคมไฟเส้นด้ายของชุมชน
ซึ่งนำเอาความเชื่อเรื่องพญาลวงมาประดับตกแต่งด้วยนั้น พบว่าปรากฏคุณค่าหลายด้านตามแนวคิดการรับรู้
คุณค่า ได้แก่ 1) คุณค่าทางสังคม เป็นคุณค่าที่มีมากที่สุดเนื่องจากรูปแบบของพญาลวงนั้นเช่ือมโยงถึงกลุ่มไท
ลื้อในชุมชนโดยตรง เมื ่อมีรูปพญาลวงปรากฏบนผลิตภัณฑ์ทั ้งสองชนิดนั้น จึงสามารถกล่าว ได้ว่าเป็น
ผลิตภัณฑ์ของชุมชนไทลื้อบ้านลวงเหนือ เนื่องจากสร้างขึ้นมาจากฐานความเชื่อของชุมชน 2 ) คุณค่าทาง
ความรู้ความคิด รูปพญาลวงที่ปรากฏบนผลิตภัณฑ์ ไม่ว่าจะเป็นพญาลวงที่สร้างขึ้นด้วยรูปแบบมินิมอลลสิม์
บนถุงย่าม หรือรูปพญาลวงบนโคมไฟเส้นด้ายนั้น เป็นรูปลักษณ์ที่มีความแปลกใหม่ ซึ่งน่าจะกระตุ้นความ
สนใจใคร่รู้ของผู้บริโภคได้เป็นอย่างดี และความสนใจนั้นจะนำมาซึ่งการค้นคว้าเพื่อเรียนรู้ว่ารูปพญาลวงนั้น
คืออะไร มีประวัติความเป็นมาอย่างไร ซึ่งผู้บริโภคสามารถค้นคว้าหาความรู้เหล่านี้ได้ผ่านเรื่องเล่าและสื่อ
อินโฟกราฟิกส์ทีผ่ลิตขึ้นเพื่อหนุนการรับรู้คุณค่าความรู้ความคิดนี้ 3) คุณค่าทางอารมณ์ รูปพญาลวงที่ปรากฏ
บนผลิตภัณฑ์จะก่อให้ผู ้บริโภคเกิดอารมณ์ต่าง ๆ ตามแต่ประสบการณ์และการรับรู ้ของแต่ละคน อาทิ 
ความรู้สึกชอบในรูปลักษณ์ของพญาลวงแบบมินิมอลลิสม์ ความรู้สึกอบอุ่น ปลอดภัย มีความหวัง เมื่อใช้งาน
โคมไฟเส้นด้ายที่มีรูปพญาลวงที่มีการให้ความหมายใหม่แก่ผลิตภัณฑ์  รวมถึงความรู้สึกภาคภูมิใจของคนใน
ชุมชนเมื่อได้เห็นรูปพญาลวงที่ตนเองเคารพไปปรากฏในผลิตภัณฑ์ เป็นต้น สำหรับคุณค่าด้านการใช้งานและ
คุณค่าที่มีเงื่อนไขนั้น อาจจะไม่ปรากฏชัดในการใช้ความเช่ือพญาลวงในผลิตภัณฑ์ทั้งสองชนิดนี้ 
 จากการดำเนินงานวิจัย ได้สร้างคุณค่าใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ จากเดิมที่ถุงย่ามมีคุณค่าด้านการใช้งาน
เป็นหลัก การนำเอาความเชื่อพญาลวงไปประดับตกแต่งบนถุงย่ามด้วยศิลปะแบบมินิมอลลิสม์จึงทำให้เกิด
คุณค่าใหม่แก่ผลิตภัณฑ์ดังที่อภิปรายไว้ข้างต้น หรือจากเดิมที่โคมไฟเส้นด้ายเป็นผลิตภัณฑ์ที่มีสีสันสวยงาม 
ให้แสงสว่าง แต่ไม่มีความแตกต่างจากผลิตภัณฑ์โคมไฟเส้นด้ายของชุมชนอื่น  ๆ แต่อย่างใด เมื่อนำเอา           
ความเชื่อพญาลวงไปประดับตกแต่งเป็นโคมไฟเส้นด้ายลวดลายพญาลวง จึงมีคุณค่าใหม่เพิ่มขึ้น  มีอัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมอันโดดเด่นของชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือ เมื่อผลิตภัณฑ์เกิดคุณค่าในหลายมิติ จะส่งผลต่อ           
การสร้างมูลค่าให้เพิ่มขึ้นด้วยเช่นกัน สามารถขับเคลื่อนเศรษฐกิจของชุมชนในอนาคต 
  3. การประยุกต์ใช้ความเชื่อเร่ืองพญาลวงเพ่ือสร้างความหมายใหม่ให้แก่ผลิตภัณฑ์ของชุมชน 
 การอภิปรายในหัวข้อนี้ จะอภิปรายถึงการสร้างความหมายใหม่ของผลิตภัณฑ์หลังจากการนำเอา
ความเชื่อเรื่องพญาลวงเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของผลิตภัณฑ์ทั้ง 2 ประเภท แต่เดิมนั้น ผลิตภัณฑ์ถุงย่ามและโคม
ไฟเส้นด้าย มีความหมายในฐานะของผลิตภัณฑ์ที่ใช้งานในชีวิตประจำวัน ถุงย่ามใช้ใส่ของ โคมไฟให้แสงสว่าง 
ความสวยงามแก่สถานท่ี แต่เมื่อนำเอาความเช่ือเรื่องพญาลวงมาประยุกต์ใช้โดยตกแต่งลวดลายพญาลวงเพิ่ม
เข้าไปในผลิตภัณฑ์ จึงเกิดการสร้างความหมายใหม่ขึ้นมา กล่าวคือ แต่เดิม ชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือเชื่อว่า 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 34 ] 

หากผู้ใดทำความดีจะได้พบเห็นพญาลวง ซึ่งจะบันดาลให้เกิดโชคดี มีความอุดมสมบูรณ์เนื่องจากพญาลวงนั้น
แหวกว่ายอยู่ในหมู่เมฆ จึงเกี่ยวข้องกับท้องฟ้า ก้อนเมฆ และสายฝนที่จะตกลงมายังพื้นดินเพื่อหล่อเลี้ยงพืช
พันธุ์ธัญญาหารให้เจริญเติบโต เมื่อนำลวดลายพญาลวงไปประดับตกแต่งถุงย่าม จึงสร้างความหมายใหม่ว่า 
เมื่อใช้ถุงย่ามลวดลายพญาลวงแล้ว จะทำให้ผู้ใช้ถุงย่ามนั้นมีโชค มีความมั่งคั่ง อุดมสมบูรณ์ เหมือนได้เก็บเอา
โชคลาภไว้ในถุงย่าม หรือ โคมไฟเส้นด้ายที่ประดับตกแต่งด้วยลวดลายพญาลวง นั้น มีการสร้างความหมาย
ใหม่ขึ ้นมาว่า เมื ่อเปิดไฟฟ้าใช้งาน แสงไฟที่ส่องสว่างแผ่ออกมาจากโคมไฟ จะทำให้ความอุดมสมบูรณ์           
ความมั่งคั่ง บริบูรณ์พูนสุขท้ังผู้ใช้โคมไฟ และสถานท่ีเท่าที่แสงสว่างนั้นจะส่องไปถึง  
 การให้ความหมายกับผลิตภัณฑ์ทั ้งสองชนิดที่ประดับตกแต่งด้วยรูปพญาลวงนั้นเป็นหนึ ่งใน
ปรากฏการณ์คติชนสร้างสรรค์ที่หลายชุมชนมีการสร้างความหมายใหม่ให้แก่ข้อมูลคติชนเดิม เช่น การนำเอา
ความเชื่อเรื่องผีบุ้งเต้าไปสร้างสรรค์เป็นส่วนประกอบของธุงเพื่อใช้ในขบวนแห่งประเพณีสรงน้ำพระพระพุทธ
นาวาบรรพตในอำเภอภูเรือ จังหวัดเลย ก็มีการให้ความหมายของการนำเอาผีบุ้งเต้ามาใช้ประกอบนี้ว่าจะช่วย
ปกป้องผู้คนจากสิ่งไม่ดี ช่วยให้ร่ำรวย เกิดโชคดี มั่งคั่ง อุดมสมบูรณ์ เป็นต้น (ไทยโรจน์ พวงมณี คชสีห์ เจริญ
สุข และสุภาวดี สำราญ, 2565: 79) 

4. ความสำคัญของเร่ืองเล่าต่อการสร้างการรับรู้ในสื่อโซเชียล มีเดีย 
 ในยุคปัจจุบันที่โซเชียลมีเดียเข้ามามีบทบาทในชีวิตของผู้คนอย่างสูงนั้น การถ่ายทอดองค์ความรู้
ผ่านสื่อจึงมีการปรับเปลี่ยนให้ไปเหมาะสมกับพฤติกรรมของผู้อ่าน/ผู้ฟังหรือผู้รับสาร อีกทั้งสื่ออินเทอร์เน็ตได้
เปิดโอกาสให้เกิดการตลาดในรูปแบบออนไลน์มากขึ้น การสื่อสารจึงมีความสำคัญอย่างมากต่อการสร้างความ
น่าสนใจให้กับสินค้าหรือสิ่งที่ต้องการนำเสนอ จึงเกิดการสร้างเรื่องเล่าซึ่งมีรูปแบบแตกต่างจากการเขียน
สื่อสารในยุคเดิม เนื่องจากมีปัจจัยที่แตกต่างกันมาก ไม่ว่าจะเป็นประเภทของสื่อที่นำเสนอ ผู้อ่าน/ผู้ฟังที่มี
ความหลากหลายมากขึ้นเนื่องจากสื่อโซเชียลมีเดียเป็นสื่อที่เปิดกว้าง ไม่จำกัดคุณสมบัติของผู้รับสารเหมือน
สื่อในรูปแบบเดิม  
 การเล่าเรื่องเป็นกลยุทธ์การจัดการความรู้ที่สำคัญที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพของการทำงานของ
องค์กร (ลักษณ์สุภา พึ่งผล, 2560: 21) เช่นเดียวกับการนำเสนอคติความเช่ือ และผลิตภัณฑ์ชุมชนที่ออกแบบ
ใหม่นี้สู่ผู้บริโภคที่มีพื้นฐานความรู้ ความสนใจที่หลากหลายนั้น จึงต้องคำนึงถึงหลักการของการเล่าเรื่องข้าม
สื่อ ซึ่งปัจจุบันได้กลายมาเป็นเครื่องมือของการสื่อสารที่รวมเอาแนวคิดการเล่าเรื่อง การตลาด และการผลิต
สื่อโดยกระบวนการบูรณาการ โดยหลักการของการเล่าเรื่องข้ามสื่อนั้นจะต้องเล่าเรื่องหลักผ่านเรื่องย่อย
หลายเรื่องที่มีความเกี่ยวเนื่องกันโดยที่เรื่องเล่าย่อยเหล่านั้นจะต้องมีความสมบูรณ์ในตัวเอง ต้องคำนึงถึง
เทคนิคการนำเสนอที่แตกต่างกันไปตามรูปแบบของสื่อที่ต่างกัน และต้องคำนึงถึงธรรมชาติของสื่อแต่ละ
ประเภท พฤติกรรมของผู ้อ่าน/ผู ้ฟัง รวมถึงช่วงเวลาที ่เหมาะสมในการรับสื ่อ เรื ่องราวต่าง  ๆ จะมี                     
การเช่ือมร้อยกันด้วยความตั้งใจสื่อสารของผู้ผลติและการมีสว่นร่วมของผู้รับสาร และผู้ส่งสารจะผลิตเรื่องราว
หลักและพัฒนาต่อไปร่วมกับผู้รับสารโดยผ่านประสบการณ์และจินตนาการของผู้ส่งสาร (ธาม เชื้อสถาปนศิริ, 
2558: 59) 
 การสร้างเรื่องเล่าเกี่ยวกับคติความเชื่อเรื่องพญาลวงของชาวไทลื้อที่ปรากฏในผลิตภัณฑ์ชุมชนที่
สร้างสรรค์ขึ้นใหม่นี้ มีจุดประสงค์เพื่อนำไปใช้ในการประชาสัมพันธ์ผลิตภัณฑ์ที่สร้างขึ้นบนฐานความเช่ือเรื่อง
พญาลวงของชาวไทลื้อบ้านลวงเหนือบนสื่อออนไลน์ อาทิ เฟซบุ๊ก ไลน์ ซึ่งเน้นกลุ่มผู้รับสารที่เป็นคนรุ่นใหม่ 
จึงผลิตอินโฟกราฟิกส์เพื่อถ่ายทอดเรื่องเล่าที่ได้จากการระดมความคิดของชาวบ้านในชุมชนและผ่านการเรยีบ
เรียงมาแล้ว ข้อความที่เขียนในอินโฟกราฟิกส์จึงไม่ยาวมากนัก เนื้อหากระชับ บอกเล่าเรื่องราวความเปน็มา



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2566 

[ 35 ]  

ของกลุ่ม/ชุมชน ความเชื่อเรื่องพญาลวง จุดเด่นของผลิตภัณฑ์ที่สร้างสรรค์และพัฒนาขึ้นบนฐานของคติความ
เชื่อของชุมชน นอกจากข้อความที่สื่อสารโดยตรงแล้ว ยังมีการใช้ภาพถ่าย ภาพลายเส้น และตกแต่งภาพ
อินโฟกราฟิกส์ด้วยลวดลายและสีสันท่ีดึงดูดความสนใจของผู้รับสาร 
 เรื่องเล่าและสื่ออินโฟกราฟิกส์ที่ผลิตขึ้นนี้เป็นการหนุนเสริมให้เกิดคุณค่าทางความรู้ความคิดแก่
ผลิตภัณฑ์ สามารถถ่ายทอดความรู้ให้แก่ผู้บริโภค และกระตุ้นการสร้างรายได้ให้แก่ชุมชนได้เป็นอย่างดี            
หากนำไปใช้ในการตลาดออนไลน์ 
 จากการอภิปรายผลการศึกษาข้างต้น จะเห็นว่าการนำเอาคติความเชื่อและเรื่องราวของชุมชนไป
พัฒนาผลิตภัณฑ์ชุมชนนั้น นอกจากจะเป็นการยกระดับผลิตภัณฑ์ด้วยการสร้างคุณค่าและสร้างความหมาย
ใหม่แล้ว การนำเอาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนไปสร้างสรรค์เป็นผลิตภัณฑ์ชุมขนเพื่อสนับสนุนการ
ท่องเที่ยวนั้นจะส่งผลดีต่อการสร้างรายได้ให้แก่ชุมชนภายใต้บริบทของการท่องเที่ยว หรือบริบททางสังคมใน
ยุคปัจจุบัน แต่อย่างไรก็ตาม ควรตระหนักด้วยว่า การพัฒนานั้นยืนหยัดอยู่บนฐานคติชนเดิมมากน้อยเพียงใด 
หรือควรมีขีดจำกัดเท่าใดจึงจะไม่บิดเบือนคติชนหรือวัฒนธรรมเหล่านั้นจนกลายเป็นคติชนเทียม (Fakelore) 
ซึ่งไม่มีความจริงแท้ (Authentic) แต่เดิมหลงเหลืออยู่ 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 
  ศักยภาพและทักษะฝีมือด้านศิลปหัตถกรรมของชาวไทลื้อ บ้านลวงเหนือยังมีอีกหลากหลาย อาทิ 
การทอผ้าไทลื้อที่มีเอกลักษณ์เฉพาะด้วยการใช้สีและลวดลายผ้าทอของไทลื้อ จึงอาจจะนำเอารูปแบบการ
ประยุกต์ใช้คติความเชื่อเรื่องพญาลวงกับการออกแบบผลิตภัณฑ์ชุมชนในครั้งนี้ไปศึกษาวิจัยการใช้ความเช่ือ
เรื่องพญาลวงไปออกแบบลวดลายผ้าทอประจำชุมชนได้ในอนาคต แต่ต้องมีการศึกษาวิจัยที่เฉพาะเจาะจง
มากขึ้น เช่น เทคนิคการออกแบบลายผ้าทอด้วยการพล็อตกราฟ หรือศึกษาความเหมาะสมในการนำเอา           
คติความเช่ือเรื่องพญาลวงไปใช้ในผ้าทอหรือเครื่องแต่งกายแต่ละประเภท เป็นต้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
กฤตนัน ดีเด่นกรีติสกลุ และ ดวงกมล ขาติประเสริฐ. (2565). การรบัรู้คุณคา่ผลิตภณัฑ์ทางวัฒนธรรมไทย 
  ของผู้บริโภคภายในประเทศ. วารสารวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลยัราชภัฏเชียงราย, 17(2),  

31-58. https://so03.tci-thaijo.org/index.php/jmscrru/issue/view/17291 
กษิรา ภิวงศ์กูร, บุญชู บุญลิขิตศริ ิและ ภรดี พันธุภากร. (2562). การศึกษาลวดลายชาติพันธ์ุชนเผ่าในการ 
  ออกแบบผลิตภัณฑ์ของที่ระลึกหมูบ่้านกระเหรี่ยงรวมมิตร. วารสารมังรายสาร. 7(2), 123-140.  
  https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mrsj/article/view/192149 
เกษฎาวัลย์ ตันริยงค์ และคณะ. (2558). แนวทางการจัดการท่องเทีย่วเชิงวัฒนธรรม(ไทลื้อ)โดยการมี  
  ส่วนร่วมของชุมชนบ้านลวงเหนือ ตำบลลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวัดเชียงใหม่.    
  สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวจิยั ฝ่ายวิจัยเพื่อท้องถิ่น. 
ชมรมฮักตั๋วเมือง สำนักส่งเสริมศลิปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. (29 พฤษภาคม 2561). ลวงเหล้น 
  ฝ้า. สำนักพิมพม์ติชนสดุสัปดาห์. https://www.matichonweekly.com/column/article_  
  102481 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 1 January – June 2023 

[ 36 ] 

ณรสิสร ธีรทีป. (2543). ความเปลีย่นแปลงของสังคมไทลื้อ ตำบลลวงเหนือ อำเภอดอยสะเก็ด จังหวดั 
  เชียงใหม่ พ.ศ.2460-2540: ศึกษาผ่านลักษณะและเครือข่ายความสมัพันธ์ของผู้นำท่ีเป็นทางการ.  
  (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบณัฑิต, มหาวิทยาลยัเชียงใหม่). CMUDC. https://cmudc.library.  
  cmu.ac.th/frontend/Info/item/dc:97319 
เดวิด เค วัยอาจ. (2556). ประวัตศิาสตร์ไทยฉบับสังเขป. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการตำรามนุษยศาสตร์ 
  และสังคมศาสตร์. 
ไทยโรจน์ พวงมณี, คชสีห์ เจริญสขุ และสภุาวดี สำราญ. (2565). อัตลักษณ์และสุนทรียภาพของหน้ากาก 
  ผีบุ้งเต้าทีส่่งผลต่อการพัฒนาการท่องเที่ยวบ้านไฮตาก อำเภอภเูรือ จังหวัดเลย. วารสารมังราย 
  สาร, 10(2), 67-81. https://so04.tci-thaijo.org/index.php/mrsj/article/view/260436 
ธาม เช้ือสถาปนศิริ. (2558). เล่าเรื่องข้ามสื่อ. วารสารนเิทศศาสตรแ์ละนวัตกรรม นดิ้า, 2(1), 59-88.  
  https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jcin/article/view/42386 
นฤมล กิมภากรณ์ และคณะ. (2562). การรับรู้คณุค่าหลายมติิจากประสบการณ์การบริโภคผลิตภณัฑ์เพื่อ 
  ความงาม. วารสารวิทยาการการจดัการ, 36(2), 1-30. https://so03.tci-thaijo.org/  
  index.php/jms_psu/article/view/192791/156165 
พระยาประชากิจกรจักร. (2557). พงศาวดารโยนก. นนทบุร:ี ศรีปัญญา. 
เพ็ญสภุา สุขคตะ. (26 พฤศจิกายน 2563). นาค มกร กิเลน ปัญจรปู วิวัฒนาการของศิลปะทวารวดี ขอม  
  ลังกา พุกาม จีนในล้านนา (จบ). สำนักพิมพ์มติชนสุดสัปดาห์. https://www.matichon  
  weekly.com/column/article_374305 
มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. (2542). สารานุกรมวัฒนธรรมไทยภาคเหนือ เล่ม  
  11. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย. 
มัลลิกา คณานรุักษ์. (2550). คติชนวิทยา. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
เรณู อรรฐาเมศวร์. (2535). คติชนวิทยา. เชียงใหม:่ ภาควิชาภาษาไทย คณะวิชามนุษยศาสตร์และ 
  สงัคมศาสตร์ สถาบันราชภฏัเชียงใหม่. 
ลักษณส์ุภา พึ่งผล. (2560). การใช้เรื่องเล่าในการพัฒนาทักษะการขาย. (การค้นคว้าอิสระ ปรญิญา 
  มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์).https://digital.library.tu.ac.th/tu_dc/frontend/  
  Info/item/dc:126509 
วรชธร สิมกิ่ง. (2560). มกร นาค พญาลวง. เชียงใหม ่: ภาควิชาศิลปะไทย คณะวิจิตรศลิป์  
  มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 
ศิราพร ณ ถลาง. (2559). คติชนสร้างสรรค์: บทสังเคราะห์และทฤษฎี. กรุงเทพฯ: ศูนย ์
  มานุษยวิทยาสริินธร. 
สรสัวดี อ๋องสกุล. (2561). ประวัตศิาสตร์ล้านนา (ฉบับสมบรูณ์). กรงุเทพฯ : อมรินทร์พรินติ้ง. 
โสวิทย์ บำรุงภักดิ์. (2557). เป็น อยู่ คือ : พญางูใหญ่ พญานาค พญาลวง และพญามังกร. วารสารพทุธ 
  ศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย, 21(2), 79-89. http://www.cubs.chula.ac.th/old/  
  index.php?option=com_content&view=article&id=118:-21-2-2557&catid=9:2012- 
  04-29-09-31-55&Itemid=5 
ข้อมูลสัมภาษณ ์

1. นางพรรษา บัวมะลิ สัมภาษณ์เมื่อวันที่ 20 เมษายน 2564 


