
Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 136 ] 

จากงานชาติพันธุ์วรรณาของมิชชันนารสีู่งานเขียนชาตินิยม: กรณีศึกษา 
“The Tai Race: Elder Brother of the Chinese”1 

 
ดารุณี สมศรี 

อาจารย ์
ภาควิชาประวตัิศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์  

มหาวิทยาลยันเรศวร 
daruneeso@nu.ac.th 

 
รับบทความ: 8 สิงหาคม 2566 

แก้ไขบทความ: 8 ตุลาคม 2566 
ตอบรับบทความ: 26 ตุลาคม 2566 

 
บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาการปรับเปลี่ยนตัวบทของงานเขียนเรื ่อง  “The Tai Race:  
Elder Brother of the Chinese” และบริบททางประวัติศาสตร์ที ่ก ่อให้เกิดการปรับเปลี ่ยนดังกล่าว                 
ใช้การศึกษาด้วยการวิเคราะห์ตัวบท โดยศึกษาจากงานเขียนเรื ่อง “The Tai Race: Elder Brother of            
the Chinese” ของวิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ (William Cliffton Dodd) และงานที่ได้รับการแปลและเรียบ
เรียงเป็นภาษาไทยตั้งแต่ทศวรรษ 2460-2510  

ผลการศึกษาพบว่าการแปลงานชิ้นนี้จากภาษาอังกฤษสู่ภาษาไทยในระหว่าง  พ.ศ.2467-2474           
มีการเลือกแปลเฉพาะเนื้อหาที่สัมพันธ์กับคนไทย มีการใช้ “ไทย” แทนที่ “ไท” และเน้นที่ความเป็นชนชาติ
และชาติพันธุ์ สร้างคำอธิบายเกี่ยวกับชนชาติไทยเพิ่มเติมลงในเนื้อหา รวมทั้งการอธิบายโดยนำความเป็น           
รัฐชาติสมัยใหม่เพิ ่มในตัวบท ก่อให้เกิดวาทกรรมเรื ่อง “ความยิ่งใหญ่ของชนชาติไทย” และสอดคล้อง          
กับนโยบายการสร้างรัฐชาติแบบใหม่หลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง 2475 และนโยบายชาตินิยมของ
รัฐบาลจอมพล ป.พิบูลสงคราม 

 
คำสำคัญ: ไทย, ไท, ชาตินิยม, ชาติพันธ์ุ 
 
 
 
 
 
 
 

 
1 งานวิจยันี้ได้รับทุนสนับสนุนจากคณะสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลยันเรศวร 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 137 ]  

From Missionaries’ Ethnography to Nationalist Writings:           
A Study of “The Tai Race: Elder Brother of the Chinese” 

 
Darunee Somsri 

Lecturer 
Department of History, Faculty of Social Sciences, 

Naresuan University 
daruneeso@nu.ac.th 

 
Received: August 8, 2023 
Revised: October 8, 2023 

Accepted: October 25, 2023 
 
Abstract  

The objective of this research is to study the change of the text in “The Tai Race: 
Elder Brother of the Chinese” by William Cliffton Dodd and the historical context inferred 
that changing. Textual analysis of the translated writings composing during 1910-1960s are 
methodologies of this study. 

The result finds that the translation of this writing from English to Thai during 1910–
1960s selected only the part related to Tai ethnic groups. In translation using a word “Thai” 
instead of “Tai” and mostly focusing on race and ethnicity. Besides, translated context also 
included modern nation state which caused a discourse of “The Glory of Thai racing” that 
related to the policy of building the new nation state after 1932 Siamese Revolution and the 
Nationalist policy during the Period of Pibunsongkhram. 

 
Keywords: Thai, Tai, Nationalism, Ethnicity 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 138 ] 

บทนำ (Introduction) 
 การศึกษางานเขียนและบทบาทของมิชชันนารีในสยามแม้จะมีเป็นจำนวนมากแต่ก็มักจะเป็น
การศึกษาท่ีมีวัตถุประสงค์เพื่ออธิบายผลกระทบเชิงการเปลี่ยนแปลงประวัติศาสตร์ของสยามเป็นสำคัญ อาทิ 
อิทธิพลต่อการขยายตัวของการศึกษา การแพทย์และเทคโนโลยี เช่น บทบาทของมิชชันนารีอเมริกันในการจัด
การศึกษาสตรีไทย: กรณีศึกษาโรงเรียนวัฒนาวิทยาลัย ระหว่าง พ.ศ. 2417-2500 ของอุ่นใจ ปฏิมาประกร 
(2549) หรือ มิชชันนารีอเมริกันกับการสร้างชุมชนชาวคริสต์ในล้านนาช่วงสมัยของการปรับเปลี่ยนทางสังคม 
พ.ศ.2410–2467 ของประสิทธ์ิ พงศ์อุดม (2550) ในขณะที่งานศึกษาเกี่ยวกับมิติความสัมพันธ์ระหว่างรัฐบาล
สยามและกลุ่มมิชชันนารีมีไม่มากนัก เช่น งานของชาลี เอื้อไพบูลย์ (2555) เรื่องความสัมพันธ์เชิงอํานาจ
ระหว่างมิชชันนารีอเมริกันกับกลุ่มชนชั้นต่าง ๆ ในสังคมเชียงใหม่ พ.ศ. 2410-2484 ที่ชี้ให้เห็นว่ามิชชันนารี
อเมริกันในเชียงใหม่ใช้ “ความรู้สมัยใหม่” ที่ตนเองครอบครองเป็นอำนาจในการสร้างความสัมพันธ์กับกลุ่ม
คนต่าง ๆ และได้ประโยชน์ทั้งการได้รับการยอมรับทางสังคมในฐานะชนช้ันนำและการสนับสนุนทางการเมือง
ซึ่งเอื ้อประโยชน์ต่อการเผยแผ่ศาสนา ในขณะเดียวกันกลุ่มคนที่เข้ามาเกี ่ยวข้องสัมพันธ์กับมิชชันนารี                  
ต่างก็ได้ร ับประโยชน์แตกต่างออกไปตามสถานะ เช่น กลุ ่มชาวพื ้นเมืองบางกลุ ่มก็ได้รับการอุปถัมภ์                     
จากมิชชันนารีแทนที่ระบบมูลนายเดิมที่เปลี่ยนแปลงไป รัฐได้ประโยชน์จากการขยายตัวของกิจกรรม              
ทางการแพทย์และการศึกษาของมิชชันนารีที่เป็นประโยชน์ต่อการขยายอำนาจทางการเมืองของสยาม  
ในขณะนั้น  
  แนวคิดเรื่องการใช้อำนาจทางการเมืองเพื่อนำไปสู่การเผยแผ่ศาสนาของมิชชันนารีอเมริกันนี้ได้รับ
การศึกษาโดย Emily Conroy-Krutz ในงานเรื่อง Christian Imperialism: Converting the World in the 
Early American Republic และช้ีให้เห็นว่ากลุ่มมิชชันนารีอเมริกันท่ีออกไปเผยแผ่ศาสนาภายนอกประเทศ
มีแนวคิดจักรวรรดินิยมและใช้วิธีการเช่นเดียวกับมิชชันนารีของรัฐจักรวรรดินิยมอื่น ๆ ที่มองว่าตนเองคือผู้ที่
มีความเหนือกว่าทั้งด้านอารยธรรมและการเมือง การใช้อำนาจของเจ้าจักรวรรดินิยมเพื่อเอ้ือให้เกิดประโยชน์
ต่อการเผยแผ่ศาสนาเป็นวิธีการหนึ่งที่พบอย่างแพร่หลาย โดยอ้างอิงทั้งจากอำนาจรัฐของสหรัฐอเมริกาและ
อำนาจของผู้ปกครองจักรวรรดินิยมที่มิชชันนารีอเมริกันเข้าไปเผยแผ่ศาสนา  เช่น อำนาจของอังกฤษ         
ในสิงคโปร์และอินเดีย (Conroy-Krutz, 2015) เป็นต้น งานชิ้นนี้สอดคล้องกับงานของชาลี (2555) ที่อธิบาย
ความเป็นพันธมิตรกันระหว่างรัฐบาลสยามและมิชชันนารีอเมริกันในเชียงใหม่  โดยมิชชันนารีอเมริกันได้
ประโยชน์จากอำนาจของสยามที่ช่วยอำนวยประโยชน์และปกป้องมิชชันนารีกรณีที่เกิดปัญหากับผู้ปกครอง
ท้องถิ่น ส่วนรัฐบาลสยามได้ประโยชน์ “ความทันสมัย” ต่าง ๆ ที่มิชชันนารีนำเข้ามาใช้ในสังคม  
  อีกหนึ่งประเด็นเกี่ยวเนื่องกับมิชชันนารีในสังคมไทยที่มีการศึกษาคือทัศนะของมิชชันนารีต่อผู้คน
และสังคมวัฒนธรรมของชาวพื้นเมือง มิชชันนารีโปรเตสแตนต์กลุ่มแรก ๆ ที่เข้ามาเผยแผ่ศาสนาในไทย             
คือ คณะเพรสไบทีเรียนจากสหรัฐอเมริกา ที่ได้จัดตั้งศูนย์กลางการเผยแผ่ศาสนาที่เชียงใหม่  เพื่อเผยแผ่         
คำสอนในกลุ่ม “ชาวลาว” ซึ่งเป็นชื่อเรียกผู้คนในล้านนาที่มิชชันนารีรับมาจากสยาม (เตือนใจ ไชยศิลป์, 
2539) วัฒนธรรมร่วมประการหนึ่งที่สำคัญของชาวล้านนาเหล่านี้ท่ีมิชชันนารีสนใจเป็นพิเศษคือการมีตัวเขียน
ร่วมกันในชาวลาวบางกลุ่ม ซึ่งคือรูปแบบการเขียนของตัวเมืองล้านนาที่แพร่ไปกับพุทธศาสนา มิชชันนารี
พิจารณาว่าการมีวัฒนธรรมภาษาเขียนนี้บ่งบอกถึงระดับอารยธรรมที่สามารถฝึกฝนขัดเกลาได้ และเป็นหนึ่ง
ในเหตุผลสำคัญที่ทำให้มิชชันนารีอเมริกันขยายงานในมิชชันของตนที่มีศูนย์กลางอยู่ที่เชียงใหม่ออกไปตามคน 
“ลาว” ที่มีภาษาเขียนแบบตัวเมืองล้านนาครอบคลุมพื้นที่ทั้งมณฑลพายัพของสยาม  และเดินทางสำรวจ
พบว่ามีกลุ่มคนที่ใช้ภาษาเดียวกันนี้อยู่ในบางส่วนของจีนและพม่าของอังกฤษด้วย ด้วยเหตุนี้มิชชันนารี             



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 139 ]  

ที่ทำงานในมณฑลพายัพจึงเดินทางสำรวจเพื่อศึกษาลู่ทางในการเผยแผ่ศาสนาไปตามเขตที่มี  “ชาวลาว”          
ตั้งถิ่นฐานอยู่ ทั้งในมณฑลพายัพของสยาม รัฐฉานของพม่า ลาวและเวียดนามทางตอนเหนือ รวมถึงจีนตอน
ใต้และตะวันตกเฉียงใต้ เป็นที่มาของงานเขียนชาติพันธ์ุ์วรรณาของมิชชันนารีที่สร้างคุณูปการต่อการศึกษา          
ในหลากหลายมิติ เช่น ประวัติศาสตร์ ภาษาศาสตร์ มานุษยวิทยา ภูมิศาสตร์ ฯลฯ 
  ในบรรดางานเขียนเชิงชาติพันธ์ุ์วรรณาเหล่านี้ งานที่โดดเด่นชิ้นหนึ่งคือ งานเขียนเรื่อง “The Tai 
Race: Elder Brother of the Chinese” ของวิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ หรือ “หมอดอดด์” (William 
Cliffton Dodd) (การกล่าวถึงงานเขียนนี้ต่อไปจะใช้ช่ือ The Tai Race) สมาชิกของมิชชันนารีคณะเพรสไบที
เรียนที่ใช้เวลาประจำที่สถานีเชียงรายเป็นส่วนใหญ่ในชีวิตการทำงาน เมื่อพิจารณาจากการเผยแพร่เนื้อหา
ของงานชิ้นนี้ทั้งฉบับภาษาอังกฤษของดอดด์เอง และฉบับแปลเป็นภาษาไทยที่มีมาโดยตลอดตั้งแต่ทศวรรษ 
2460 จนถึง พ.ศ.2562 ในชื่อ “ชนชาติไทย” และ “ไทย” และรวมพิมพ์อยู่ในงานอื่น ๆ รวมไม่น้อยกว่า           
15 ครั้ง เนื้อหาของการจัดพิมพ์แต่ละครั้งแม้จะมีประเด็นหลักใกล้เคียงกัน แต่ก็พบความแตกต่างของสาระ          
ที่การพิมพ์แต่ละครั้งต้องการสื่อสารตา่งกันด้วย ภาษาที่ใช้ก็มีความแตกต่างกันในแต่ละยุคสมัย ความแตกต่าง
เช่นนี้ทำให้งานช้ินนี้ได้รับการตีความและนำไปใช้หลากหลาย 
  The Tai Race ยังได้รับการนำไปเป็นประเด็นศึกษาต่อในแวดวงวิชาการ และได้รับการยอมรับ           
ว่ามีอิทธิพลใน 2 ประเด็น คือ ประเด็นแรกคืออิทธิพลต่อการศึกษาด้าน “ไทศึกษา” เพราะเป็นการบันทึก
เรื่องราวของกลุ่มชาติพันธุ์ไทในพื้นที่กว้างขวางและกินเวลาของการสำรวจหลายปี มีการจัดจำแนกกลุ่มชาติ
พันธุ ์ท ั ้งภาษาและวัฒนธรรมที ่พบขณะสำรวจออกอย่างละเอียด  ดังงานเขียนเร ื ่อง “ชนชาติไทย”                 
ของหมอด็อดด์ในการร ับร ู ้ของคนไทย  ที ่ระบุถ ึงความสำคัญของงานนี ้ในฐานะบันทึกที ่แสดงถึง                  
ความหลากหลายของผู้คน ที่มีคุณูปการต่อการศึกษาด้านภาษาศาสตร์และกลุ่มชาติพันธุ ์ในพม่าและ              
จีนตอนล่าง (ทองแถม นาถจำนง, 2552, หน้า 7-8) อิทธิพลอีกประการหนึ่งของงานชิ้นนี้คือมีความสัมพันธ์
กับประวัติศาสตร์การเมืองด้วยการสร้างความคิดชาตินิยมให้แก่สังคมไทยในยุคก่อนสงครามโลกครั้งที่  2 
จนกระทั่งถึงทศวรรษ 2510 (William Clifton Dodd, 1996, p.IX) หัวข้อที่ได้รับการถกเถียงอย่างต่อเนื่อง
คือถิ ่นกำเนิดของคนไทอยู ่ที ่ไหนและ The Tai Race เป็นหนึ ่งในแหล่งข้อมูลที ่ถ ูกหยิบยกมาอ้างอิง              
(ฉลอง สุนทราวาณิชย์, 2533, หน้า 3-4) อุดมการณ์ชาตินิยมทางเชื้อชาติที่รัฐไทยสร้างขึ้นนี้ยังส่งผลกระทบ
ต่อรัฐเพื่อนบ้านของไทยที่ตอบโต้อรรถาธิบายเรื่องการกระจายตัวครอบคลุมหลายประเทศของกลุ่มคนที่พูด
ภาษาไทในงานชาติพันธุ ์วรรณาต่าง ๆ ดังกรณีจีนที ่การผลิตชุดคำอธิบายในเชิงวิชาการที ่จัดจำแนก                
กลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ออกมาหลากหลายขึ้น และมีนโยบายผสมกลมกลืนกลุ่มชาวจ้วงให้เข้ากับอัตลักษณ์ 
ความเป ็นชาต ิของจ ีน  (Somrak Chaisingkananont, 2555, pp.27-29) และกรณีของลาวที ่ร ัฐไทย                     
มีปฏิบัติการทางการเมืองเพื่อลบชื่อ “ลาว” ออกจากคำเรียกชื่อกลุ่มคนในประเทศ แต่ขณะเดียวกันก็ยังคง 
ยึดโยง “ชาวลาว” ว่าเป็นส่วนหนึ่งของไทย (Soren Ivarsson, 2008, p.73) 
  จากความสำคัญและผลกระทบของ The Tai Race ดังกล่าวข้างต้น งานวิจัยนี้ต้องการศึกษาเนื้อหา
ของงานดังกล่าวที่แปลเป็นภาษาไทยว่าเนื้อหามีการเปลี่ยนแปลงอย่างไร และสาเหตุของการเปลี่ยนแปลง             
ตัวบทนี้สัมพันธ์กับบริบททางประวัติศาสตร์อย่างไร จึงทำให้สถานะของงานเขียนเรื่อง “The Tai Race: 
Elder Brother of the Chinese” เปลี่ยนแปลงจากงานชาติพันธ์ุวรรณาของมิชชันนารีไปสู่การเป็นงานเขียน
ที่มีอิทธิพลต่อความคิดชาตินิยมในไทย 
 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 140 ] 

วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives) 
1. เพื่อศึกษาการเปลี่ยนแปลงตัวบท (text) ของงานเขียนเรื่อง “The Tai Race: Elder Brother 

of the Chinese” และงานที่แปลและเรียบเรียงขึ้นเป็นภาษาไทยจากงานชิ้นนี้  ตั้งแต่ทศวรรษ 2460 ถึง 
2510  

2. เพื่อศึกษาบริบท (context) ทางประวัติศาสตร์ที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงตัวบทของงานเขียน
เรื่อง “The Tai Race : Elder Brother of the Chinese” และงานที่แปลและเรียบเรียงขึ้นเป็นภาษาไทย
จากงานช้ินนี ้ตั้งแต่ทศวรรษ 2460 ถึง 2510  
 
วิธีดำเนินการวิจัย (Research Methods) 
  งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเอกสารโดยใช้การวิเคราะห์ตัวบท (Textual Analysis) งานเขียนเรื ่อง           
“The Tai Race : Elder Brother of the Chinese”ของวิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ (William Cliffton Dodd) 
และงานที่ได้รับการแปลและเรียบเรียงเป็นภาษาไทยตั้งแต่ทศวรรษ 2460-2510 ในชื่อ “ชนชาติไทย”             
และ “ไทย” เพื่อศึกษาความเปลี่ยนแปลงของตัวบทแต่ละฉบับ ซึ่งประกอบด้วย 
  1. การแปลโดยหลวงนิเพทย์นิติสรรค์ (ฮวดหลี หุตะโกวิท) ที่ตีพิมพ์เป็นตอน ๆ ในวารสารวิทยา
จารย์ ระหว่าง พ.ศ.2466-2474  
  2. ชนชาติไทย ฉบับพิมพ์ พ.ศ.2474 
  3. ไทย ฉบับพิมพ์ พ.ศ.2482 
  4. ไทย ฉบับพิมพ์ พ.ศ.2483 
  5. งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย ฉบับพิมพ ์พ.ศ.2499 

  6. งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย ฉบับพิมพ ์พ.ศ.2504 

  7. ไทย ฉบับพิมพ์ พ.ศ.2505 

  8. ไทย ที่พิมพ์รวมใน “ประมวลเรื่องชนชาติไทย”ฉบับพิมพ์ พ.ศ.2512 
  9. The Tai Race: Elder Brother of the Chinese ฉบับภาษาอังกฤษ 

หลังจากนั้น ใช้การวิเคราะห์ทางประวัติศาสตร์  (Historical Analysis) เพื ่อสะท้อนให้เห็นว่า             
การเปลี่ยนแปลงตัวบทมีความสัมพันธ์กับการเปลี่ยนแปลงบริบททางประวัติศาสตร์ของไทย โดยศึกษาจาก
งานวิชาการต่าง ๆ และเอกสารช้ันต้นที่เป็นบันทึกและนโยบายของรัฐ 
  โดยการวิจ ัยนี ้ ใช ้แนวคิดเร ื ่องบทบาทของภาษาในปริมณฑลสาธารณะ  (Public Sphere)           
จากหนังสือเรื ่อง Imagined Communities : Reflections on the Origin and Spread of Nationalism 
(Benedict Anderson, 2006) ที่อธิบายถึงบทบาทของภาษาผ่านสิ่งพิมพ์ในยุคทุนนิยมการพิมพ์ที่หล่อหลอม
และสร้างสำนึกในกลุ ่มผู ้อ ่านให้เก ิดสำนึกร ่วมและเป็นเง ื ่อนไขให้เกิดความเป็นชุมชนระดับชาติ                        
โดยในบทความนี ้ผ ู ้เข ียนจะชี ้ให้เห็นว่าบทบาทของภาษาในตัวบทของ  The Tai Race ทั ้งในต้นฉบับ
ภาษาอังกฤษและฉบับแปลเป็นภาษาไทยได้รับการผลติขึ้นเพื่อส่งสารไปยังผูอ้่านและสร้างเงื่อนไขให้เกิดความ
เป็นชุมชนของชาวคริสต์ในกรณีเมื่อแรกงานชิ้นนี้ได้รับการสร้างสรรค์ขึ้นในต้นฉบับภาษาอังกฤษ และต่อมา
เมื่อรัฐไทยและกลุ่มคนอ่ืน ๆ ในสังคมนำไปแปลเป็นภาษาไทยสะท้อนให้เห็นการสร้างชุมชน “ชาติ” 
 
 
 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 141 ]  

ผลการวิจัย (Research Results) 
ภูมิหลังความเป็นมาของงานเขียนเร่ือง "The Tai Race : Elder Brother of the Chinese" 
  มิชชันนารีของนิกายโปรเตสแตนต์เข้ามากรุงเทพฯ ครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 2371 และนับแต่นั้นมาได้            
มีความสัมพันธ์กับสยามในหลากหลายมิติ  โดยเฉพาะการเป็นผู ้นำวิทยาการและความทันสมัยต่าง  ๆ               
เข้าสู่สยามโดยมิชชันนารีอเมริกันคณะเพรสไบทีเรียนนับว่าเป็นกลุ่มที่มีความโดดเด่นในด้านการปฏิสัมพันธ์
กับสยาม ที่ทั ้งสองฝ่ายต่างพึ่งพาอาศัยกัน โดยสยามยินยอมให้มิชชันนารีอเมริกันทำพันธกิจของตนได้                  
ในส่วนที่ไม่มีผลกระทบต่ออำนาจทางสังคม ขณะเดียวกันก็ตอบสนองผลประโยชน์ของผู้นำสยามได้เช่นกัน 
เช่น การรับวิทยาการการพิมพ์ การแพทย์ และการศึกษาสมัยใหม่จากมิชชันนารี ในขณะที่ผู้นำสยามอนุญาต
ให้มิชชันนารีเผยแผ่ศาสนาในดินแดนของตนได้ (ประสิทธ์ิ พงศ์อุดม, 2533) 
  เมื ่อมิชชันนารีเข้าไปเผยแผ่ศาสนา ความสนใจใคร่รู ้ต ่อดินแดนและเรื ่องราวความเป็นมา               
ทางประวัติศาสตร์เป็นคุณลักษณะจำเป็นที่มิชชันนารีทุกคนที่จะต้องศึกษาภาษาวัฒนธรรมของชาวพื้นเมือง 
การออกเดินทางสำรวจและเผยแผ่ศาสนาในหมู่ชาวพื้นเมืองที่อยู่ห่างออกไปและจดบันทึกข้อมูลเหล่านั้นไว้
เพื่อใช้ประโยชน์ต่อการทำงานทางศาสนา เช่นเดียวกันกับเมื่อมิชชันนารีคนแรกคือเดเนียล แมคกิลวารี            
เดินทางเข้าสู่เชียงใหม่และจัดตั้งมิชชันลาว (Lao Mission) เพื่อปฏิบัติพันธกิจเผยแผ่ศาสนาในเขตล้านนา 
การศึกษาหาความรู้ต่อล้านนาจึงเกิดขึ้น การที่มิชชันนารีอเมริกันได้ให้ความสนใจต่อดินแดนแห่งใดแห่งหนึ่ง
ย่อมมีการรับรู้ข้อมูลและลักษณะของดินแดนนั้น ซึ่งจะเป็นการสร้างมโนคติและท่าทีในการปฏิบัติการของตน 
ดังนั้น การที่จะเข้าใจถึงลักษณะการปฏิบัติงานของมิชชันนารีอเมริกันต่อสังคมล้านนาจึงต้องมีการศึกษา                       
ถึงการ “รับรู้” เรื่องราวต่าง ๆ ที่เชื่อว่าจะเป็นข้อมูลสำหรับมิชชันนารีในการวางแผนหรือ กำหนดแนวทาง
เพื่อสนองต่อเป้าหมายและวัตถุประสงค์ในการเผยแผ่ศาสนาท่ีตั้งไว้ 
  การรับรู้เกี่ยวกับล้านนาของมิชชันนารีอเมริกันเกิดขึ้นหลังจากมีมิชชันนารีอเมริกันได้เดินทางมาสู่
สยามแล้ว เนื่องจากแหล่งข้อมูลของชาวตะวันตกทั้งโดยนักการทูต พ่อค้า นักผจญภัย นักสำรวจ และอื่น ๆ 
ในสมัยนั้นยังไม่สามารถแยกแยะและเข้าใจดินแดนที่เป็นส่วนย่อยของอาณาจักรสยามได้อย่างถูกต้องชดัเจน 
อีกทั้งข้อมูลความรู้บางอย่างคงยังไม่แพร่หลายหรือสามารถเข้าถึงได้ เมื่อมิชชันนารีอเมริกันคณะแรกเข้ามายงั
สยาม ใน พ.ศ. 2374 ไม่ได้มีความรู้หรือให้ความสนใจต่อดินแดนล้านนา ภาพที่รับรู้อย่างกว้าง ๆ ตามทัศนคติ
ของมิชชันนารีอเมริกันก็คือดินแดนสยามที่เป็น “สนาม” สำหรับการนำคริสต์ศาสนาเข้ามาแทนที่ศาสนาและ
ความเชื่อเดิม ตามคติความคิดที่เป็นการนำแสงสว่างแห่งปัญญาและความเจริญแบบคริสตศาสนาเข้ามา
แทนที่ความล้าหลัง ขับไล่ความมืดบอดทางปัญญาและสภาพไร้ความหวัง ดังการรับรู้เรื่องสยามของแมคกิล
วารีที่เกิดขึ้นในดินแดนอเมริกาผ่านสื่อการพิมพ์และการบรรยายของมิชชันนารีอเมริกันประจำสยามที่กลับไป
กระตุ้นและชักชวนให้คนอเมริกันหนุ่มสาวอุทิศตนเป็นมิชชันนารี (ประสิทธ์ิ พงศ์อุดม, 2550) รวมทั้งแมคกิล
วารีเองเมื่อเดินทางขึ้นสู่เชียงใหม่ก็ได้มีการสำรวจและเรียนรู้ผู้คน และได้กล่าวถึงคนในเชียงใหม่ว่าแม้จะ
ลักษณะภายนอกและการแต่งตัวไม่ประณีตเท่าชาวสยาม แต่คนจริงใจและถือในเรื่องศาสนามาก (เดเนียล 
แมคกิลวารี, 2544, หน้า 71-72)  
  วิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ (William Clifton Dodd) เป็นมิชชันนารีหรือหมอสอนศาสนาชาวอเมริกัน
ที่เดินทางเข้าสู่กรุงเทพฯ และเดินทางไปปฏิบัติพันธกิจที่มิชชันลาว ก่อนท่ีต่อมาไปประจำอยู่ท่ีสถานีเชียงราย
ถึง 32 ปี (พ.ศ. 2429 – 2461) ได้เดินทางไกลสำรวจดินแดนทางตอนเหนือของสยาม เข้าไปในรัฐฉาน              
ของพม่าและเลยเข้าไปยังจีนตอนใต้และเวียดนามตอนเหนือ  โดยเริ ่มต้นจากเชียงราย ผ่านเชียงตุง                  



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 142 ] 

เข้าสิบสองปันนา ยูนนาน ไปจนถึงฝั่งทะเลที่กวางตุ้ง โดยรายการเดินทางสำรวจตลอดเวลาอันยาวนานถึง      
21 ปี เริ่มเดินทางตั้งแต่ปลายปี พ.ศ. 2440 จนสิ้นสุดในป ีพ.ศ. 2461 (บุญยงค ์เกศเทศ, 2552, หน้า 4-8.) 
  จากกรณีของดอดด์จะพบว่าการเดินทางสำรวจกินเวลาส่วนใหญ่ในชีวิตการทำงาน ทั้งนี้การเดินทาง
เหล่านี้มิใช่การสำรวจสถานที่เพียงอย่างเดียว จุดมุ่งหมายสำคัญคือการเดินทางเพื่อเข้าถึงกลุ่มชาวพื้นเมือง         
ที่เป็นเป้าหมายของการเผยแผ่ศาสนาของมิชชันนารีด้วย ในระหว่างการเดินทางจึงมีการเทศนาเผยแผ่ศาสนา
คริสต์ไปด้วย นอกจากนั้นการเดินทางของมิชชันนารีในลาวมิชชันที่ไม่จำกัดเฉพาะในเขตแดนของสยามแต่
สัมพันธ์กับเป้าหมายในการเผยแผ่ศาสนาที่ต้องการดำเนินงานกับกลุ่ม “ชาวลาว” เพราะวิธีการหนึ่งที่สำคัญ
ของมิชชันนารีคือกลุ่มคนที่เปลี่ยนมานับถือศาสนาคริสต์จะต้องเข้าถึงศาสนาได้ด้วยการอ่านคัมภีร์ด้วยตนเอง 
เงื่อนไขการรู้ภาษาเขียนจึงเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับชาวคริสต์  มิชชันนารีจึงมุ่งให้การศึกษาแก่กลุ่มคนที่เป็น
เป้าหมายของการเผยแผ่ศาสนาของตน ในกรณีของล้านนาน้ัน มิชชันนารีมีการรับรู้ว่าชาวพ้ืนเมืองของล้านนา
ที่เรียกว่า “ลาว” มีวัฒนธรรมของตนเอง รวมถึงมีภาษาพูดและภาษาเขียนของตนเองที่แตกต่างไปจากสยาม 
ในการเดินทางและศึกษาเกี่ยวกับล้านนา มิชชันนารีพบว่ามีกลุ่มคนที่พูดภาษาใกล้เคียงกับคำเมืองของล้านนา
อยู่ในดินแดนทางตอนเหนือของล้านนาที ่เป็นเขตอำนาจของอังกฤษ ฝรั ่งเศสและจีน ดังนั ้นเป้าหมาย               
ในการเผยแผ่ศาสนาสู่ชาวพื้นเมืองของมิชชันนารีจึงมุ่งเป้าไปยังกลุ่มคนที่พูดภาษาแบบเดียวกับคน  “ลาว”     
ในล้านนาเหล่านี้ด้วย การเดินทางสำรวจของดอดด์เป็นหนึ่งในการสะท้อนให้เห็นถึงความกระตือรือร้นที่จะ
เข้าถึงกลุ่มคนท่ีมีภาษาใกล้เคียงลาวเหล่านั้น ซึ่งหมายถึงกลุ่มคนที่พูดภาษาตระกูลไทที่อยู่ในรัฐฉานของพม่า 
จีนตอนใต้และตังเกี๋ยของฝรั่งเศส  
  ดอดด์ได้เขียนหนังสือเพื ่อบอกเล่าประสบการณ์การเดินทางของมิชชันนารีในกลุ ่มคนไท                   
ที่ให้รายละเอียดเรื่องชีวิตความเป็นอยู่และวัฒนธรรมของกลุ่มคนไท โดยเฉพาะการให้ข้อมูลเรื่องภาษา              
ของคนกลุ่มนี้ แต่งานช้ินนี้ยังไม่สำเร็จลุล่วง ดอดด์ได้ถึงแก่กรรมที่เชียงรุ่งในปี 2462 ภรรยาของดอดด์ซึ่งเคย
ร่วมเดินทางและปฏิบัติพันธกิจด้วยกันได้ดำเนินการเรียบเรียงต่อมา จนได้พิมพ์เป็นรูปเล่มเมื่อ พ.ศ. 2466 
เป็นหนังสือ “The Tai Race -The Elder Brother of the Chinese" (William Clifton Dodd, 1996, p.IX)  
  งานเขียนของดอดด์มีเนื้อหาสาระเกี่ยวกับกลุ่มชาติพันธุ์ไทในด้านวิถีการดำเนินชีวิต  ภูมินิเวศ
วัฒนธรรมความเชื่อและภาษา โดยพรรณนาสิ่งที่ประสบพบเห็นจากพื้นที่ภาคสนามที่สำรวจ เป็นที่น่าสังเกต
ว่างานเขียนนี้เริ่มต้นเนื้อหาด้วยการนำงานเขียนของนักวิชาการและนักสำรวจคนอื่น  ๆ ในช่วงเวลานั้นมา
อธิบายให้เห็นว่ามีกลุ่มคนที่พูดภาษาไทอาศัยอยู่ในพื้นที่อันกว้างขวาง  เป็นการสร้างความเข้าใจให้ผู้อ่าน
ยอมรับเนื้อหาที่ดอดด์จะอธิบายในส่วนต่อ ๆ มาว่าสอดคล้องกับการค้นพบของนักเขียนอื่น ๆ (William 
Clifton Dodd, 1996, pp.1-19) อย่างไรก็ตาม ดอดด์ยอมรับว่ากลุ่มคนไทไม่ได้มีความเป็นเอกภาพในแง่   
การตั้งถิ่นฐาน แต่กระจัดกระจายกันอยู่ และไม่ได้มีการไปมาหาสู่กัน (p.25) 
  ล ักษณะเด ่นในหนังส ือ  “The Tai Race -The Elder Brother of the Chinese” ค ือการให้
ความสำคัญกับภาษาของกลุ่มคนท่ีพูดภาษาไท โดยได้เทียบคำศัพท์พ้ืนฐานให้เห็นว่าภาษาไทของกลุ่มคน 13 
กลุ่มมีความใกล้เคียงกันในระดับที่สามารถใช้สื่อสารกันได้รู้เรื่อง (1996, pp.XXVI-XXXIII) ดอดด์ยังเน้นถึง
ความเหมือนกันของภาษาไทเป็นระยะ ๆ โดยเทียบเคียงกับคำเมืองที่ใช้ในล้านนา ดังกรณีที่เมื่อไปเผยแผ่
ศาสนาในยูนนาน ดอดด์เล่าด้วยความตื่นเต้นว่าจากคำทั้งสิ้น 37 คำ มีเพียง 4 คำเท่านั้นที่แตกต่างไปจาก
ภาษายวน (p.31) 
  ภาษายังสำคัญสำหรับดอดด์เพราะใช้เป็นเกณฑ์การแบ่งคนไทออกเป็นสองกลุ่ม  คือกลุ่มที่ไม่มี
ตัวหนังสือเขียน (The Illiterate Tai) กลุ่มที่สองคือกลุ่มที่มีตัวหนังสือเขียน (The Literate Tai) เนื ้อหา           



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 143 ]  

ของหนังสือนำเสนอตามลำดับกลุ่มคนที่ไม่มีตัวอักษรเขียนท่ีแยกย่อยออกเป็นหลายกลุ่ม แล้วจึงตามด้วยกลุ่ม
คนที่มีตัวอักษรเขียนกลุ่มต่าง ๆ โดยจัดแบ่งตามพื้นที่ภูมิศาสตร์และความรู้ว่าคนกลุ่มนั้น ๆ อพยพเข้าไป
อาศัยในพื้นที่เหล่านั้นเมื่อใด แล้วจึงอธิบายไปยังกลุ่มอื่น ๆ ตามแนวคิดเรื่องลำดับเวลาการอพยพของคนไท
จากเหนือลงใต้ ในกลุ ่มที ่ไม ่ม ีต ัวหนังสือเขียนเนื ้อหาจึงเร ิ ่มจากไทในเสฉวนและไกวเจา  (The Tai                        
of Szeehuan and Kweichow) ซึ ่งเป็นข้อเสนอที่แพร่หลายในขณะนั้นว่าเป็นถิ่นดั้งเดิมของกลุ่มคนไท             
แล้วจึงอธิบายถึงกลุ่มคนไทที่ยังไม่เป็นที่รู้จักที่อยู่ระหว่างอินโดจีนและกวางสี  ส่วนกลุ่มที่มีตัวหนังสือเขียน             
จะเริ่มจากกลุ่มไทเหนือและลื้อในสบิสองปันนา ไทเขิน ชานตะวันตก ลาว ยวนและสยามตามลำดับ (William 
Clifton Dodd, 1996, p.IX)  
  งานเขียนนี้ยังเน้นถึงพันธกิจการเผยแผ่ศาสนาในพื้นที่ที ่สำรวจโดยเป็นเนื้อหาหลักในทุกบท     
อธิบายวิธีการทำงาน เช่น การแจกหนังสือคำสอนตามตลาดของเมืองต่าง ๆ ปัญหาอุปสรรคในการเดินทาง 
ความยากลำบากและความต้องการการสนับสนุนจากองค์กรในสหรัฐอเมริกา เป็นต้น  
 
การปรับเปลี่ยนตัวบทของ “The Tai Race -The Elder Brother of the Chinese" การเผยแพร่งาน
เขียนเร่ือง “ชนชาติไทย” สู่สังคมไทย 
  หลังการพิมพ์เผยแพร่ของ “The Tai Race : Elder Brother of the Chinese” ของดอดด์ใน     
พ.ศ. 2466 หลวงนิเพทย์นิติสรรค์ (ฮวดหลี หุตะโกวิท) ซึ่งรับราชการเป็นครูได้แปลงานชิ้นนี้ลงตีพิมพ์เป็น
ตอน ๆ ในวารสารวิทยาจารย์ต่อเนื่องแต่ไม่ได้ติดต่อกันทุกฉบับ โดยตอนแรกพิมพ์ในวิทยาจารย์ ฉบับวันที่        
1 ก.พ. 2467 (คือ พ.ศ. 2468 ตามการนับปีแบบใหม่) และตอนท่ี 17 ซึ่งเป็นตอนสุดท้ายลงพิมพ์ในฉบับวันที่ 
15 ก.ค. 2474 รวมระยะเวลาราว 7 ปี นับเป็นความอุตสาหะของผู ้แปลและบรรณาธิการวารสาร 
ขณะเดียวกันก็สะท้อนให้เห็นว่างานแปลชิ ้นนี ้ได้ร ับความนิยมจากผู ้อ่าน  มีผู ้ต ิดตามอย่างต่อเนื ่อง                   
แม้จะใช้ระยะเวลายาวนาน รวมทั้งบ่งบอกถึงการติดตามความรู้ใหม่ ๆ จากต่างประเทศ เพราะหลวงนิเพทย์
นิติสรรค์แปลงานช้ินนี้หลังจากได้รับการตีพิมพ์ในภาษาอังกฤษเพียงราว 1 ปีเท่านั้น  
  เมื่อแรกแปลนั้นผู ้แปลไม่ได้ตั ้งชื่อภาษาไทย แต่เรียกชื่อตามภาษาอังกฤษว่า “ไทเรส” และใช้            
การตั้งช่ือบทตามเนื้อหาที่กล่าวถึงคนไทแต่ละกลุ่ม ซึ่งไม่ใช่การแปลตามเนื้อหาที่ถอดมาจากต้นฉบับ แต่เป็น           
การแปลแบบเก็บความ โดยเลือกเฉพาะเนื้อหาที่เกี่ยวกับคนไท หากเนื้อหาต้นฉบับที่เกี่ยวกับงานที่เผยแผ่
ศาสนาของมิชชันนารีแต่ไม่เกี ่ยวกับการอธิบายถึงกลุ่มคนไทจะไม่ได้รับการแปล  เนื้อหาบางส่วนยังถูก         
ขยายเพิ่มขึ้นหากเป็นกรณีการให้ข้อมูลเกี่ยวกับคนไท เช่น ตัดเนื้อหาบทที่ 1 The Annal of an Ancient 
Race ที่เป็นข้อเสนอเกี่ยวกับการตั้งถ่ินฐานของคนไทจากนักวิชาการและนักสำรวจต่าง ๆ ออกไป เนื้อหาของ
การแปลจึงมีน้อยกว่าหนังสือต้นฉบับภาษาอังกฤษ คือ ลดจาก 21 บท เหลือ 17 บท หนังสือฉบับแปลนี้
เริ่มต้นด้วยการเน้นย้ำว่า “ถึงแม้ชนชาติไทยจะแยกออกเป็นหลายพวกหลายหมู่ต่าง ๆ กันก็ตาม แต่หาใช่เป็น
มนุษย์ต่างชาติกันไม่ คือเป็นชนชาติเดียวกันท้ังสิ้น” (หลวงนิเพทย์นิติสรรค์, 2467, หน้า 160) ซึ่งแตกต่างไป
จากต้นฉบับที ่ระบ ุว ่า  “Far from being a homogenous people, the difference of the Tai race, 
scattered far and wide” (William Clifton Dodd, 1996, p.25) ฉบับแปลนี้จึงเน้นความเป็นคนไทอันมี
เอกภาพ แตกต่างจากต้นฉบับภาษาอังกฤษที่เพียงแต่ระบุถึงการตั้งถิ่นฐานของคนไทที่กระจัดกระจายกันใน
พื้นที่อันกว้างขวางและห่างไกลกัน 
  ทั้งนี้หนังสือในการแปลตอนแรกยังคงใช้ชื ่อตามต้นฉบับว่า  “ไทเรส” ที่มาจากส่วนหนึ่งของช่ือ
หนังสือต้นฉบับว่า “Tai Race” แต่ในเนื้อหาตอนต่อ ๆ มา แปลชื่อหนังสือเป็นภาษาไทยว่า “ชนชาติไทย” 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 144 ] 

(วิทยาจารย์, 2467, หน้า 159-175.) มิใช่ race ในความหมายว่าชาติพันธุ์หรือเชื ้อชาติ และไม่ใช้ “ไท”              
ที่หมายถึงกลุ่มภาษาวัฒนธรรม แต่ใช้ “ไทย” ที่หมายถึงประชากรและภาษาวัฒนธรรมของกลุ่มคนไทย           
ซึ่งคำว่า “ไทย” นี้ถูกใช้เรียกกลุ่มคนไทกลุ่มต่าง ๆ แทนที่การเรียกชื่อเฉพาะของกลุ่มคนตามแบบที่ต้นฉบับ
ภาษาอังกฤษใช้ ดังตามที่ปรากฏในการตั้งชื่อเนื้อหาบทต่าง ๆ ทั้งนี้ การแปลครั้งนี้ยังคงโครงสร้างการเขียน
ต้นฉบับ แต่ใช้คำว่า “ไทย” นำหน้าช่ือทุกบท และตัดหรือข้ามเนื้อหาบางส่วนไป ดังนี ้
  บทที ่1 ไทยในมณฑลเสฉวนและมณฑลไกวเจา  
  บทที ่2 ไทยในแคว้นเชียงตุง  
  บทที ่3 ไทยท่ีถือพุทธศาสนาในมณฑลยูนนาน  
  บทที ่4 ไทยท่ีไม่มีหนังสือในมณฑลยูนนาน  
  บทที ่5 ไทยในมณฑลกวางซี  
  บทที ่6 ไทยแถบแม่น้ำแยงซี  
  บทที ่7 เดิรทางในมณฑลยูนนานเมื่อ ค.ศ. 1918  
  บทที ่8 ไทยตังเกี๋ย  
  บทที ่9 ไทยจีน  
  บทที ่10 ดินแดนที่ไม่มีใครรู้จัก  
  บทที ่11 ไทยเหนือ  
  บทที ่12 ไทยลื้อในสิบสองพันนา  
  บทที ่13 ไทยเขิน  
  บทที ่14 ชานตะวันตก  
  บทที ่15 ลาว  
  บทที ่16 ไทยยวน  
  บทที ่17 สรุปความเรื่องชนชาติไทย  
   งานแปลเรื่อง “ชนชาติไทย” ของหลวงนิเพทย์นิติสรรค์นี้ได้รับการรวบรวมตีพิมพ์รวมเล่มครั้งแรก
เนื่องในงานศพนายหุ่นซิ ้ว บำรุงชีพ ในเดือนมกราคม พ.ศ.2474 (ตามการนับปีแบบเดิม) (หลวงนิเพทย์         
นิติสรรค์, 2474) เพียง 6 เดือนหลังจากงานแปลตอนสุดท้ายตีพิมพ์ในวารสารวิทยาจารย์เมื่อเดือน กรกฎาคม 
พ.ศ. 2474 สะท้อนให้เห็นว่ามีความสนใจต่อหนังสือเล่มนี ้มากพอสมควร  และต่อมาใน พ.ศ. 2478            
“ชนชาติไทย” ได้รับการตีพิมพ์อีกครั ้งเนื ่องในงานศพของนางนิเพทย์นิติสรรค์  (ทองคำ หุตะโกวิท)              
(หลวงนิเพทย์นิติสรรค์, 2520, คำนำ) ทั ้งนี ้การพิมพ์รวมเล่มทั ้งสองครั ้งนี ้พบว่ามีการเปลี ่ยนแปลง            
เรื่องตัวสะกดและคำเชื่อมบางคำที่ต่างจากไปจากการแปลลงในวิทยาจารย์  เนื้อหาการเล่าเรื่องในการพิมพ์
ครั้งนี้คงตามต้นฉบับจากฉบับแปลที่พิมพ์ในวิทยาจารย์ มีการเปลี่ยนแปลงบางคำแต่ส่งผลต่อการเข้าใจเนื้อหา
อย่างมีนัยสำคัญ คือ การตัดเรื่องการแบ่งกลุ่มคนไทโดยเกณฑ์การมีตัวหนังสือเขียนออก การพิมพ์ฉบับแปลนี้
จึงไม่หยิบยกเรื ่องการมีตัวเขียนมาเป็นประเด็นสำคัญ แต่ได้มีการจัดกลุ่มคนไทในยูนนานใหม่โดยนำ                
การนับถือพุทธศาสนาเป็นเกณฑ์การแบ่ง (หลวงนิเพทย์นิติสรรค์, 2468, หน้า 784) แทนที่การมีตัวเขียน
ตามที่ต้นฉบับภาษาอังกฤษใช้ ซึ ่งสะท้อนให้เห็นว่ามีการเพิ่มความหมายเรื ่องนิยามความเป็นไทยให้กับ            
กลุ่มคนไท สอดคล้องกับการเปลี่ยนจาก “พวกเขา” เป็น “ชนชาติไทย” รวมถึงการเพิ่มเติมคำอธิบาย            
ทางวัฒนธรรมที่เป็นวาทกรรมหลักของวัฒนธรรมคนไทย เช่น การตั้งถิ่นฐานตามที่ราบลุ่ม ซึ่งจะโยงไปสู่           



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 145 ]  

การทำมาหากินด้วยการทำนา ในฉบับแปลในวิทยาจารย์กล่าวถึงเพียงที่ “ลุ่ม” ไม่ใช่ “ท่ีราบลุ่ม” ที่เป็นพื้นที่
ทำนาของคนไทยในสยาม รวมถึงการตัดเนื้อหาท่ีเป็นการดำเนินงานของมิชชันนารีออกไป  
  การพิมพ์งานแปลของหลวงนิเพทย์นิติสรรค์ครั ้งต่อมาเกิดขึ ้นในปี  2482 โดยใช้ชื ่อว่า “ไทย”        
ที ่จ ัดพิมพ์โดยจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ที ่ขณะนั ้นจอมพล ป.พิบูลสงคราม ดำรงตำแหน่งอธิการบดี                 
เป็นผู้เขียนคำนำ (หลวงนิเพทย์นิติสรรค์, 2482) และต่อมาใน พ.ศ.2483 กระทรวงการต่างประเทศได้
จัดพิมพ์ซ้ำอีกครั้ง (หลวงนิเพทย์นิติสรรค์, 2483) โดยทั้งสองฉบับยังคงโครงสร้างแบบเดียวกับ “ชนชาติไทย” 
ฉบับปี 2474 และ 2478 ทั้งนี้นอกจากจะมีการเปลี่ยนชื่อหนังสือแล้ว แม้เนื้อหาหลักจะไม่เปลี่ยนจากฉบับ
พิมพ์ พ.ศ.2474 และ 2478 แต่การตั้งช่ือบทเปลี่ยนไป โดยจะมีชื่อ “ไทย” นำหน้าเฉพาะกลุ่มไทยในดินแดน
สยาม บ่งบอกความสัมพันธ์กับรัฐชาติสมัยใหม่ และตัดบทเรื่องจีน จำนวนบทจึงมีเพียง 16 บท 
  การเปลี่ยนแปลงอย่างมีนัยสำคัญของงานเรื่อง “งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย” ของหลวงวิจิตร          
วาทการ ที่พิมพ์ใน พ.ศ. 2499 และ 2504 แม้งานชิ้นนี้จะไม่ใช่งานแปลของหลวงนิเพทย์นิติสรรค์  แต่ก็นำ
เนื้อหาไปใช้จำนวนมาก พร้อมทั้งเขียนเนื้อหาขยายความเพิ่มเติม เนื้อหาในคำนำระบุอย่างชัดเจนถึงการนำ
เนื้อหาของหนังสือไปใช้ประโยชน์ต่อการสร้างชาตินิยม (หลวงวิจิตรวาทการ, 2504, คำนำ) ความว่า 
 

เมื่อได้ตั้งกรมประมวลข่าวกลางขึ้นแล้ว งานอันหนึ่งที่ได้ตกมาอยู่ในหนา้ที่
ของกรมนี้ และเป็นงานที่มีมาบ่อย ๆ คือเรื่องความเคลื่อนไหวของชนเชื้อชาติ
ไทยนอกราชอาณาจักรไทย ซึ่งมีเรื่องมาให้กรมนี้ต้องศึกษาพิจารณาทั้งในแง่
การเมือง เศรษฐกิจและวัฒนธรรมอยู่เสมอ บางเรื่องเป็นปัญหาที่อาจจะให้คุณ
หรือให้โทษแก่ประเทศไทยของเราเองก็ได้  ในขณะที่ต้องศึกษาพิจารณาปัญหา
เหล่านี้กรมประมวลข่าวกลางได้มาคิดคำนึงว่าน่าจะมีการสอบสวนค้นคว้าเรื่อง
ชนเชื้อชาติไทยนอกราชอาณาจักรไทยให้ละเอียดขึ้นอีกสักหน่อย โดยรวบรวม
สืบค้นหลักฐานอันจะแสดงถึงความเป็นมาของชนชาติไทยนี้ขึ้นให้เรามีพื้นความรู้
เกี ่ยวกับความเป็นมาและการสืบเชื ้อชาติของไทยเราเองให้กว้างขวางยิ่งขึ้น 
เพราะเป็นเรื่องที่มีคุณค่าอย่างสำคัญสำหรับประเทศชาติของเรา  ซึ่งในเรื่องนี้ 
ฯพณฯจอมพล สฤษดิ์ ธนะรัชต์ นายกรัฐมนตรี มีความปรารถนาแรงกล้าในอันที่
จะได้เห็นชาติไทยมีความเจริญเป็นปึกแผ่นมั่นคงอยู่ในสากลจักรวาลตลอดไป  

 
ต่อมาใน พ.ศ. 2512 มีการรวมหนังสือเรื่อง “ไทย” และงานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทยมาพิมพ์รวมกัน 

โดยใช้ชื่อว่า “ประมวลเรื่องชนชาติไทย” ผู้จัดพิมพ์อธิบายวัตถุประสงค์ไว้ดังนี้ (ประมวลเรื่องชนชาติไทย, 
2512) 

การที่ตกลงเลือกหนังสือว่าด้วย “ชนชาติไทย” ขึ ้นประมวลพิมพ์เป็น
ปฐมฤกษ ์ครั้งนี ้มีเหตุผลประกอบอยู่หลายประการ แต่ที่สำคัญที่สุดก็คือว่า เรื่อง
ชนชาติไทย ซึ่งแท้จริงเป็นประวัติศาสตร์ของบรรพบุรุษพวกเราชาวไทยนี่เอง 
แทนที ่จะเป็นเรื ่องซึ ่งได้ร ู ้กันแพร่หลายตามที ่ควรจะเป็นก็กลับตรงกันข้าม 
โดยเฉพาะหนังสือรวมสองเล่ม ที่นำมาประมวลลงพิมพ์ไว้ด้วยกันในหนังสือเล่มนี้ 
เกือบจะกล่าวได้ว่าไม่มีแพร่หลายเลย คือหนังสือเรื่อง “ชนชาติไทย ผู้เป็นพี่ของ
จีน” ของศาสนาจารย์ วิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ นั้นฉบับภาษาอังกฤษซึ่งพิมพข์ึ้น



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 146 ] 

จำนวนน้อยไม่มีจำหน่ายมาช้านานแล้ว ฉบับแปลออกเป็นภาษาไทยนั้นเล่า เท่าที่
ทราบก็ได้พิมพ์ขึ้นเพียง ๔ ครั้ง แต่ละครั้งจำนวนจำกัด ส่วนหนังสืออีกเล่มหนึ่ง
คือเรื่อง “งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย” โดยพันเอก คุณหลวงวิจิตรวาทการใน
ขณะที่ดำรงตำแหน่งปลัดบัญชาการนั ้นเล่า ก็ทำสำหรับใช้ราชการของกรม
ประมวลข่าวกลาง และแม้ทางราชการจะได้พิมพ์ขึ้นเป็นเล่มจำนวนหนึ่ง แต่ก็                 
หาได้นำออกจำหน่าย หรือจ่ายแจกให้แพร่หลายทั ่วไปไม่ฉะนั ้นการที่กรม
ประมวลข่าวกลางได้กรุณาอนุญาตให้พิมพ์หนังสือ... จึงนับว่าได้ส่งเสริมคุณค่า
ของเรื่อง “ชนชาติไทย” 

 
  ทั้งนี้การพิมพ์ในครั้งนี้เนื้อหาและโครงสร้างมีการเปลี่ยนแปลง โดยนำเนื้อหา “ไทย” ที่เป็นส่วน
หนึ่งของประเทศไทยมาไว้ในส่วนต้น และใช้คำเรียกชื่อตามนโยบายรัฐในสมัยนี้  คือ “ไทยยวน หรือไทย
พายัพ” “ไทยลาวในอินโดจีน” “ไทยเขินในเชียงตุง” แล้วจึงตามด้วยพ้ืนท่ีอื่น ๆ ที่อยู่ห่างไกลออกไป รวมถึง
ไม่มีเนื้อหาท่ีว่าด้วย “สยาม” ด้านเนื้อหาได้ตัดเนื้อหาเดิมตามต้นฉบับเรื่อง “ไทย” ออกเป็นจำนวนมาก และ
เพิ่มเติมเนื้อหาเข้าไป เช่นกล่าวถึงการเปลี่ยนช่ือ “ลาว” มาเป็น “พายัพ”โดยใส่คำอธิบายว่า “ข้าพเจ้าจะขอ
แนะนำชื่อใหม่ ชื่อเก่าชีวิตเก่าของเขาในนามลาวนั้น ได้ล่วงพ้นมานานแล้ว” (ประมวลเรื่องชนชาติไทย, 
2512, หน้า 10) รวมถึงให้เหตุผลโดยสรุปไว้ว่า 
 

แคว้นที่กล่าวนี้ บัดนี้เรียกว่ามณฑลพายัพและชาวชนอันเป็นชนพื้นเมืองของ
ถิ่นนี้แท้จริงมีชื่อว่า “ยวน” (Yuan)” เป็น “เพื่อสนองนโยบายของรัฐบาล นามของ
พวกเราที ่เคยใช้ว ่า  คณะมิสชั ่นประจำพวกลาว จ ึงได ้เปลี ่ยนเสียใหม่เป็น              
คณะมิสชั่นแห่งไทยพายัพ และคำว่าพวกลาวเหนือนั้นก็ให้เป็นอันสาบสูญไป 
ปัจจุบันนี้ดินแดนนั้นก็ได้นามว่า พายัพ  

(ประมวลเรื่องชนชาติไทย, 2512, หน้า 10) 
 

  งานช้ินนี้ถึงแม้จะใช้โครงร่างเดิม แต่ไม่อาจกล่าวได้เต็มปากว่าคืองานช้ินเดิม เนื่องจากการเพิ่มเติม
เนื้อหาโดยการเขียนข้ึนใหม่โดยปราศจากเนื้อหาอ้างอิงในต้นฉบับ  
 
บริบททางประวัติศาสตร์กับการปรับเปลี่ยนตัวบทของ เร่ือง “The Tai Race : Elder Brother of the 
Chinese” สู่งานเขียนชาตินิยม 

การศึกษาประวัติศาสตร์ไทยในสมัยจอมพล ป.พิบูลสงคราม มีประเด็นศึกษาที่ได้รับความนิยม
ประการหนึ ่งคือนโยบายสร้างชาติด้วยแนวคิดชาตินิยมทางวัฒนธรรม  ซึ ่งเป็นแนวคิดที ่สอดคล้อง             
ต่อเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงการปกครอง พ.ศ.2475 เพื่อต้องการสร้างความแตกต่างให้รัฐภายหลัง              
การ เปล ี ่ ยนแปลงระบอบการเม ือง  รวมถ ึ ง เป ็นการสร ้ างอ ุดมการณ ์ของร ั ฐแบบใหม ่ข ึ ้นมา                              
(Thak Chaloemtiarana, 1979, pp.XXII-XXIV) จอมพล ป.พิบูลสงคราม จึงมีนโยบายชาติในหลากหลาย
มิติ เช่น การสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาติ ดำเนินมาตรการทางวัฒนธรรมต่าง ๆ โดยการประกาศ    
ใช้รัฐนิยม 12 ฉบับ ชักชวนให้ประชาชนปฏิบัติตามรัฐ เช่น รัฐนิยมฉบับที่ 3 (2 สิงหาคม 2482) เรื ่อง                                                                                                                                                                                                                      
การเรียกชื่อชาวไทย ให้เรียกคนในประเทศว่าคนไทย โดยไม่ต้องแบ่งแยกตามเชื้อชาติ ศาสนา หรือถิ่นที่อยู่ 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 147 ]  

เช่น ไทยเหนือ ไทยใต้ และรัฐนิยมฉบับท่ี 5 (1 พฤศจิกายน 2482) เรื่องให้ชาวไทยพยายามใช้เครื่องอุปโภค
บริโภคที่มีการกำเนิดหรือทำขึ้นในประเทศไทย นอกจากนั้นรัฐนิยมฉบับที่ 7 ยังชักชวนให้ชาวไทยร่วมกัน
สร้างชาติ เป็นต้น (อนุสรณ์ครบรอบ 100 ปี ฯพณฯ จอมพล ป. พิบูลสงคราม, 2540, หน้า 364-368) 

จากอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของจอมพล ป.พิบูลสงคราม จะพบลักษณะเด่นที่น่าสนใจ 2 ประการ 
ประการแรก คือ เป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่อ้างอิงอยู่กับอุดมการณเ์รื่องสามเสาหลกั คือชาติ ศาสนาและ
พระมหากษัตริย์ที ่เกิดขึ้นในสมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว  สะท้อนให้เห็นว่าแม้รัฐบาล           
ของกลุ่มผู้นำในระบอบใหม่จะดำเนินนโยบายเพื่อลดอิทธิพลของกลุ่มอำนาจเก่า แต่ก็รับอิทธิพลทางความคิด
และอุดมการณ์บางอย่างมาปรับใช้ แสดงให้เห็นความซับซ้อนและเลื่อนไหลของอัตลักษณ์แห่งชาติของไทย 
แต่ขณะเดียวก็ทับซ้อนกันเพราะประกอบสร้างขึ้นจากหลากหลายแนวคิดอุดมการณ์ตามบริบทของแต่ละ            
ยุคสมัย (Craig Reynolds, 2005, pp. 26-27) ลักษณะเด่นอีกประการหนึ่งของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม           
ของไทยที่สร้างขึ้นโดยจอมพล ป.พิบูลสงคราม คือความรักในความก้าวหน้าและความมีอารยธรรมของคน
เชื้อชาติไทย (สายชล สัตยานุรักษ์, 2545, หน้า 75-78.) ที่เป็นลักษณะเฉพาะของ “เชื้อชาติไทย” ซึ่งได้ถูก
นำไปใช้ประโยชน์ทางการเมืองในนโยบายชาตินิยมรวมเชื้อชาติไทย (Pan-Thai) เพื่อสร้างมหาประเทศ            
มหาอาณาจักรไทย (คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร, 2563, หน้า 183-185) ในช่วงก่อนและระหว่าง
สงครามโลกครั้งที่ 2 และสงครามอินโดจีน ที่มีการเรียกร้องดินแดนคืนจากฝรั่งเศสและผนวกรัฐฉานเข้ากับ
สยามและตั้งช่ือใหม่ว่าสหรัฐไทยเดิม การเช่ือมโยงความสัมพันธ์อันใกล้ชิดระหว่างคนไทยในประเทศไทยและ
กลุ่มคนไทที่อาศัยอยู่ในรัฐเพื่อนบ้านดังที่ระบุไว้ใน The Tai Race จึงสร้างความชอบธรรมทางการเมืองได้ 
ทั้งนี้แนวคิดมหาประเทศ มหาอาณาจักรไทยแพร่หลายในกลุ่มผู้นำไทยสัมพันธ์กับบริบทการเมืองระดับโลก 
โดยเฉพาะการขยายอำนาจทางทหารของเยอรมนีและญี่ปุ่น  ที่ประเทศเล็กต้องถูกกลืนโดยประเทศใหญ่              
รัฐจึงมุ่งปลุกระดมมวลชนให้ตระหนักถึงความยิ่งใหญ่ของชนชาติไทย และดำเนินการ “เรียกร้องดินแดน”           
ที ่เสียไปในช่วงการแข่งขันกับอาณานิคม โดยการแจกจ่ายแผนที่ที ่แสดงความยิ่งใหญ่ของชนชาติไทย              
และเนื้อหางานเขียนเกี่ยวกับชนชาติไทยอันยิ่งใหญ่ได้รับการส่งเสริมให้พิมพ์เผยแพร่ 

เมื่อสิ้นสุดยุคสงครามโลกครั้งที่ 2 ประเทศไทยเข้าสู่บริบทยุคสงครามเย็น ตั้งแต่ทศวรรษ 2490 
เกิดการแข่งขันกันระหว่างโลกเสรีนิยมและคอมมูนิสต์ ประเทศไทยได้รับการสนับสนุนจากสหรัฐอเมริกาให้
เป็นตัวแทนในการต่อต้านคอมมูนิสต์ที่กำลังขยายอิทธิพลเข้ามายังดินแดนรอบประเทศไทย รวมถึงดินแดน
ของ “ชนชาติไทย” ทหารจึงขึ ้นมามีอิทธิพลทางการเมือง ภายใต้บริบทดังกล่าว แนวคิดการสร้าง                  
มหาประเทศ มหาอาณาจักรไทยได้พ้นสมัยไป แต่แนวคิดชาตินิยมกลับได้รับการส่งเสริมให้แข็งแกร่งยิ่งขึ้น 
โดยเฉพาะในแง่มุมการเสริมสร้างอำนาจรัฐให้แข็งแกร่ง  รัฐสร้างเอกภาพภายในให้ประชาชนยอมรับ           
“ความเป็นไทย” ทั้งด้านภาษา ศาสนา และวัฒนธรรมอย่างแข็งขัน (คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร, 
2563, หน้า 236-240) โดยหลวงวิจิตรวาทการที่มีบทบาทนำในการสร้างนโยบายชาตินิยมทางวัฒนธรรม  
จากยุคจอมพล ป.พิบูลสงคราม ยังคงมีบทบาทต่อมาถึงยุคจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ ได้เปลี่ยนเป้าหมายจาก
ชาตินิยมเพื่อรวมเผ่าไทยมาเป็นชาตนิิยมที่กำหนดขอบเขตด้วยเขตแดนรฐัไทย ดังกรณีของการแปล The Tai 
Race ในปลายทศวรรษ 2490 เป็นต้นมาที่ลดเนื้อหาเดิมตามต้นฉบับลงและเพิ่มเติมเนื้อหาที่จะส่งเสริม  
ความเป็นเอกภาพให้แก่คนในประเทศ ยกย่องคนไทย และเน้นความเป็นไทยด้วยกัน ดังการเพิ่มเนื้อหา             
ยกย่องชาวพายัพว่า 

 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 148 ] 

 เมืองไทยยวนเมื่อครั้งยังรุ่งเรืองอยู่นั้น ผู้คนคงจะมั่งคั่ง และมีช่างฝีมือดีเป็น
อันมากเป็น ที่ทำให้โบราณวัตถุเหล่านั้นถาวรมั่นคงมาจนทุกวันนี้ได้ ทั้งนี้ย่อมแสดง
ว่าครั้งน้ันผู้คนคงจะมั่งคั่งและมีช่างฝีมือเลิศเป็นอันมาก  

(ประมวลเรื่องชนชาติไทย, 2512, หน้า 12) 
 

อภิปรายผลการวิจัย (Research Discussion) 
  งานเขียนเรื่อง The Tai Race ของวิลเลียม คลิฟตัน ดอดด์ มีวัตถุประสงค์ของการแต่งเพื่อบันทึก
เรื่องราวการเผยแผ่ศาสนาในกลุ่มคนไท เนื้อหาเต็มไปด้วยประสบการณ์การทำงานในภาคสนาม ที่แสดงให้
เห็นการอุทิศตัวเพื่อความศรัทธาแม้จะต้องเผชิญกับความยากลำบากแสนสาหัส ผู้อ่านหลักของหนังสือเล่มนี้
มิใช่ชาวไทยในสยามหรือชาวไทพื้นเมืองกลุ่มอื่น ๆ ที่ปรากฏตัวในหน้าหนังสือ แต่กลับเป็นกลุ่มชาวคริสต์          
ในสหรัฐอเมริกาและกลุ่มคณะกรรมการในองค์กรให้ทุนแก่มิชชันนารีมาเผยแผ่ศาสนายังดินแดนโพ้นทะเล  
เนื้อหาท่ีดอดด์ให้ความสำคัญอย่างยิ่งคือลักษณะร่วมทางภาษาของกลุ่มคนไทที่อาศัยในดินแดนอันกว้างใหญ่
ตามที่ระบุในหนังสือ ครอบคลุมอาณาบริเวณของสี่รัฐชาติ ได้แก่สยาม พม่าของอังกฤษ จีน และอินโดจีน 
ของฝรั ่งเศส ดังนั ้นมิชชันนารีของมิชชันลาวซึ ่งใช้ภาษา “ลาว” เป็นสื ่อกลางในการเผยแผ่ศาสนา                      
ทั้งการเทศนาและการพิมพ์คำสอนแจกจ่ายจึงเป็นผู้ที่เหมาะสมอย่างยิ่งที่จะทำหน้าที่นำสารจากพระเจ้าไป
เผยแพร่ในกลุ่มคนไท The Tai Race จึงเน้นย้ำเสมอถึงความสำคัญของกลุ่มคนที่พูดภาษาไท และเมื่อมีคน
ไทตามชุมชนที่ดอดด์ไปเผยแผ่ศาสนามาแสดงความสนใจต่อการเทศน์หรือสิ ่งพิมพ์คำสอน  ดอดด์จะ
แสดงออกถึงความยินดีอย่างยิ ่งยวด เป็นสัญญาณที่พระเจ้าส่งสารมาให้มิชชันนารีมุ ่งมั ่นทำหน้าที่                  
รับใช้พระองค์ต่อไป ดังข้อความตอนหนึ่งเมื่อดอดด์ไปพบคนไทในยูนนานว่า 
 

It would have been a great pleasure to go south and meet you 
and have a talk about the work, especially to get some information 
about the Tai books. Alas, this is impossible, for we are short handed, 
building is in progress… The Lord will lead us on step by step, as 
one’s heart is troubled by the darkness of these Tai.  

(William Clifton Dodd, 1996, p.33) 
 

  ความมุ่งมั่นของดอดด์ในการขยายกลุ่มเป้าหมายไปยังคนท่ีพูดภาษาตระกูลไทได้รับการตอบสนอง
จากคณะองค์กรมิชชันนารีที่สหรัฐอเมริกาซึ่งเป็นผู้ให้ทุนสนับสนุนพันธกิจของลาวมิชชัน  จนกระทั่งนำไปสู่
การเปิดสถานีเชียงตุง (Kengtung Station) และดอดด์ได้รับแต่งตั้งให้ไปประจำการเมื่อปี  2447 อย่างไร           
ก็ตาม สามปีต่อมาเมื่อสถานีที่เชียงตุงต้องยุติบทบาทลงเพราะข้อโต้แย้งเรื่องสิทธิในการเผยแผ่ศาสนา               
กับกลุ่มนิกายแบปติสต์ที่เผยแผ่ศาสนาคริสต์ในเขตแดนของพม่า ดอดด์จึงได้ย้ายกลับมาประจำที่เชียงราย 
เหตุการณ์การปิดสถานีเชียงตุงสร้างความผิดหวังให้แก่ดอดด์มาก แต่ยังไม่ละทิ้งความประสงค์ที่จะขยายงาน
พันธกิจไปสู่กลุ่มคนไท (Herbert Swanson, 1982, pp.60-62) การเดินทางสำรวจไปยังดินแดนที่มีกลุ่มคน
ไทอยู่อาศัยจึงเป็นความสนใจของดอดด์สืบมา ทั้งยังเป็นวิธีการที่จะพิสูจน์ให้เห็นว่ามีคนที่พูดภาษาไทอยู่อีก
เป็นจำนวนมาก เพื่อให้การเปิดสถานีพันธกิจในดินแดนของคนกลุ่มนี้ได้รับการอนุมัติแม้จะไม่ได้เป็นเมือง            



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 149 ]  

ในเขตแดนของสยามก็ตาม จนกระทั่งความปรารถนาของดอดด์ประสบความสำเร็จเมื่อมีการอนุมัติให้เปิด
สถานีเชียงรุ่งและดอดด์ได้รับการแต่งตั้งไปประจำที่เชียงรุ่ง  
  จึงอาจกล่าวได้ว่างานเขียนช้ินนี้บ่งบอกตัวตนความเป็นมิชชันนารี และการเล่าเรื่องคนไทไปยังกลุ่ม
ผู้อ่านที่เกี่ยวข้องกับการเผยแผ่ศาสนาในสหรัฐอเมริกาเพื่อยืนยันความชอบธรรมในการขยายงานพันธกิจ
ออกไปนอกเหนือเขตแดนของสยาม เพราะใช้เหตุผลเรื่องภาษาพูดและภาษาเขียนของกลุ่มคนไทที่ใกล้เคยีง
กัน มิชชันนารีเพรสไบทีเรียนที่ทำงานกับคนท่ีพูดและเขียนภาษาไทและล้านนาท่ีมีความเข้าใจต่อคนกลุ่มนี้ดี
อยู่แล้วจึงเหมาะสมที่จะเข้าไปขยายงานพันธกิจในดินแดนของกลุ่มคนที่พูดภาษาไทโดยไม่ถูกจำกัดขอบเขต
ภายใต้อำนาจของรัฐบาลที่ปกครองดินแดนของคนไทกลุ่มต่าง ๆ ตัวบทของ The Tai Race จึงทำหน้าที่
สร้างเงื่อนไขให้เกิดสังคมของชาวคริสต์ที่สนับสนุนการทำงานของมิชชันนารีให้ขยายชุมชนชาวคริสต์ หนังสือ
นี้จึงทำหน้าที่เป็นสื่อท่ีสร้างปริมณฑลสาธารณะในกลุ่มชาวคริสต์ให้สำนึกถึงบทบาทหน้าที่ท่ีจะสนับสนุนการ
เผยแผ่ศาสนาให้ชาวพ้ืนเมืองในดินแดนมืดมิดห่างไกลให้ได้รับแสงสว่าง 
  ในขณะที่ในทศวรรษ 2470-2480 ตัวบทของ “ชนชาติไทย” และ “ไทย” ที่ตัดเรื่องของการเผยแผ่
ศาสนาของมิชชันนารีออก และเน้นภาษาที่สื่อสารถึงความเป็นชาติ เป็นหนึ่งในพื้นที่ที่เอื้อให้การสถาปนา  
เชื ้อชาติไทยให้เป็นใหญ่ แม้จะไม่ประสบความสำเร็จทางการเมืองและต้องยุติการขยายดินแดนของ                 
“คนเชื้อชาติไทย” ลงเมื่อสิ้นสุดสงครามโลกครั้งท่ี 2 แต่กลับปรากฏอิทธิพลของแนวคิดความยิ่งใหญ่ของคน
เชื้อชาติไทยในนโยบายชาตินิยมทางวัฒนธรรมที่ได้รับการส่งเสริมอย่างกว้างขวางรวมไปถึงภาคเอกชน  
ปฏิบัติการหลายรูปแบบจึงถูกนำมาใช้ อาทิ การใช้สื่อวิทยุของกรมโฆษณาการและใช้หนังสือพิมพ์เพื่อ
ประชาสัมพันธ์ ดังการออกอากาศปาฐกถาของผู้แทนราษฎรจังหวัดต่าง ๆ ที่นำเสนอเรื่องราวความเป็นอยู่ 
ประเพณีวัฒนธรรมความเป็นมาของจังหวัดต่าง ๆ ในประเทศไทย เผยแพร่ให้ประชาชนชาวสยามได้รู้จัก
บ้านเมืองของตัวเองให้มากท่ีสุดเท่าท่ีจะทำได้ ผู้คนท่ีอยู่ต่างท่ีต่างถิ่นกันจะได้สำนึกรู้ว่าทุกคนล้วนแล้วแต่เป็น
คนไทยด้วยกัน ดังการกล่าวถึงความเชื่อมโยงทางประวัติศาสตร์ระหว่างไทยเหนือและไทยสยามในภาคกลาง 
ผ่านความสัมพันธ์ฉันท์มิตรระหว่างพ่อขุนรามคำแหง กษัตริย์แห่งสุโขทัยและพญามังราย กษัตริย์แห่ง
เชียงใหม ่(ปาฐกถาของผู้แทนราษฎรจังหวัดต่าง ๆ, 2539, หน้า 32) ความว่า 
 

ถ้าพิจารณาตามประวัติศาสตร์อย่างละเอียดแล้วพลเมืองคงเป็นชาติไทย
อย่างเดียวกัน หาได้เป็นลาวอย่างบางคนเข้าใจไม่ คือต่างเป็นไทยด้วยกันนั่นเอง 
แต่หากต่างฝ่ายต่างแยกย้ายกันอยู่  นานเข้าภาษาที่พูดและขนบธรรมเนียม
ประเพณีก็ต่างกันออกไปบ้าง 

 
  นอกจากนั้นรัฐยังต้องการสร้างความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันให้แก่คนในชาติ  โดยการสลาย
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมของคนที่อยู่ต่างภูมิภาคกัน ซึ่งส่งผลให้ความหลากหลายทางวัฒนธรรมของไทย
ถูกละเลยและปกปิดไว้ภายใต้ความเป็นวัฒนธรรมแบบ “ไทย” ที่เป็นหน่ึงเดียว โดยการเช่ือมโยงอดีตของไทย
ให้มีรากเหง้าความเป็นมาร่วมกัน เพื่ออธิบายปัจจุบันให้เป็นกลุ่มเดียวกัน (พระปัญญานันทะ, 2498,              
หน้า 157) ดังคำอธิบายว่า 
 
 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 150 ] 

ชาวเหนือเป็นไทยแท้ ไม่มีเลือดชาติอื่นปะปน เพราะชาวไทยใหญ่ เขิน ลื้อ
ที่อพยพเข้ามาอยู่รวมกันนั้นก็คือคนไทยเราเอง คนไทยภาคกลางเสียอีกที่มีเลือด
ผสมของชาติอื่น ชาวเหนือทุกคนต่างคิดว่าตนเป็นคนไทยแท้ และไม่พอใจที่มี
ผู้เรียกเขาเป็น “ลาว” (ชาวเหนือ) เรียกตนเองว่าเป็น “คนเมือง” อันหมายถึงผู้
ถึงแล้วซึ่งความเจริญ ไม่ใช่คนป่าเถื่อน 

 
การเชื่อมโยงคนในภาคเหนือเข้ากับคนในภาคกลางจะมีลักษณะการยกย่องวัฒนธรรมของคนเมือง

ว่ามีความ “แท้” และ “ดั้งเดิม” มีสถานะเป็นตัวแทนวัฒนธรรมพื้นบ้านซึ่งเป็นภาพที่แสดงถึงความโหยหา
อดีตดั้งเดิมในจินตนาการ (Chai-anan Samudavanija, 1991, p.72) ที ่ยังมีความเรียบง่าย ไม่ซับซ้อน               
ดังการประกาศห้ามกินหมากเพราะนำความเสื่อมเสียมาสู่ประเทศ ด้วยสาเหตุหลายประการ เช่น การเคี้ยว
หมากมีล ักษณะเหมือนวัวควายเคี ้ยวเอื ้อง  การเคี ้ยวหมากทำให้บ้านเมืองสกปรกจากการคายและ                
บ้วนน้ำหมาก และ “การกินหมากมิใช่ขนบประเพณีดั้งเดิมของไทยเมื่อครั ้งอยู่นะ (ณ) ที่ดินแดนตอนใต้              
ของจีน แต่เมื่อเราร่นลงมายังดินแดนสุวรรณภูมิ เรามารับเอาขนบประเพณีการกินหมากจากชนชาติที่มีวัธน
ธัมต่ำกว่าเรา”( ประมวนวัธนธัมแห่งชาติ, 2486, หน้า 78-80) 

ทั ้งนี ้แม้นโยบายของรัฐจะเปลี ่ยนแปลงจากการสร้างความยิ ่งใหญ่ให้แก่มหาอาณาจักรไทย                
ไปสู่ “การสร้างความเป็นไทย” ในปลายทศวรรษ 2490- 2510 เพื่อความเข้มแข็งภายในของรัฐในยุค    
สงครามเย็น และตัวบทของ “ชนชาติไทย” และ “ไทย” จะเปลี่ยนแปลงไปโดยเน้นการเสริมแต่งเรื่อง            
กลุ่มคนไทยภายในประเทศดังกรณีการตัดเนื ้อหาและไปรวมพิมพ์กับงานเขียนของหลวงวิจิตรวาทการ                
แต่การพิมพ์งานแปลจาก The Tai Race ฉบับเดิมก่อนจะตัดทอนเนื ้อหายังคงดำเนินควบคู ่ไปด้วย                  
โดยหน่วยงานราชการด้านการศึกษาและเอกชน เช่น ไทย ฉบับพิมพ์ 2503, 2504, 2511 และชนชาติไทย 
ฉบับพิมพ์ 2520 และ 2562 ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าตัวบทที่งานเหล่านี้สื่อสารออกมาทั้งช่วยสร้างพื้นที่ของชุมชน
ชาติ และทำหน้าที ่สนับสนุนการดำรงอยู ่ของอุดมการณ์ชาตินิยม  ที ่ครอบคลุมคุณลักษณะตัวตน                     
ของชาตินิยมไทย ที่ประกอบขึ้นการสร้างความเป็นไทย และอธิบายการปฏิสัมพันธ์ระหว่างคนต่างกลุ่ม            
ในสังคมไทย และการปฏิสัมพันธ์กับรัฐอื่น ๆ ภายนอก (ธงชัย วินิจจะกูล, 2552, หน้า 187) 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 
  เมื่อพิจารณาจากความนิยมจัดพิมพ์ “ชนชาติไทย” และ “ไทย” จะพบภาคส่วนอื่น ๆ ที่ไม่ใช่รัฐ
เข้ามามีส่วนร่วมด้วย ดังกรณีการแปล The Tai Race ลงในวารสารวิทยาจารย์ และเมื่อพิมพ์รวมเล่มก็เป็น
การจัดพิมพ์โดยบุคคลทั่วไปควบคู่กับการพิมพ์โดยรัฐ เช่น การพิมพ์เป็นหนังสืองานศพใน พ.ศ.2474, 2478, 
2511 และ 2512 เป็นต้น สะท้อนให้เห็นความกระตือรือร้นของกลุ่มคนต่าง ๆ แม้มิใช่นโยบายการบังคับ  
จากรัฐ จึงน่าสนใจว่าการตอบสนองต่องานเขียนทางชาติพันธุ์วรรณาเหล่านี้  มิใช่แค่เพียงกรณีของ The Tai 
Race เกิดขึ้นจากกระบวนการใด การศึกษาในกลุ่มสามัญชนจะทำให้เห็นพลวัตการเปลี่ยนแปลงความคิด
และมโนทัศน์ของสังคม และเป็นประเด็นท่ีควรศึกษาต่อไป 
 
 
 
 



วารสารมงัรายสาร  ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2566 

[ 151 ]  

เอกสารอ้างอิง (References) 
คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจติร. (2563). ประวัติศาสตรไ์ทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: มติชน 
คำช้ีแจงของสภาวัธนธัมแห่งชาติ เรื่องโทสของการกินหมาก. (2486). ใน ประมวนวัธนธัมแห่งชาติ.  

(หน้า 75-81). พระนคร: กรมโคสนาการ. 
ฉลอง สุนทราวาณิชย์. (2533). ถิ่นกำเนิดชนชาติไทย : สมมติฐานของนักวิชาการตะวันตก. เอกสาร 

ประกอบการประชุมวิชาการประจำปี 2533 เรื่อง ชนชาติไทย : คำถามที่ต้องช่วยกันตอบ  
วันท่ี 18-19 ตุลาคม 2533 ณ ห้อง 116 ตึกอักษรศาสตร์ 1 คณะอกัษรศาสตร์ และห้องประชุม 
สารนิเทศ หอประชุมจุฬาลงกรณม์หาวิทยาลยั. มปท. 

ชาลี เอื้อไพบูลย์. (2555). ความสมัพันธ์เชิงอํานาจระหว่างมิชชันนารีอเมริกันกับกลุ่มชนช้ันต่าง ๆ ใน 
สังคมเชียงใหม่ พ.ศ. 2410-2484. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์,
มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. เชียงใหม่.  

เตือนใจ ไชยศิลป.์ (2539). ล้านนาในการรับรู้ของชนช้ันปกครองสยาม พ.ศ. 2437-2476.  
วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบณัฑติ สาขาวิชาประวตัิศาสตร์, มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร์. กรุงเทพฯ 

ทองแถม นาถจำนง. (2552). “ชนชาติไทย” ของหมอด็อดด์ในการรบัรู้ของคนไทย. เอกสารประกอบการ 
สัมมนาเรื่อง ภูมภิาคลุม่น้ำโขง : จดหมายเหตุ-ประวัติศาสตร์-นิเวศวทิยา-ชาติพันธ์ุ วันท่ี 26-27 
กุมภาพันธุ ์2552 ณ โรงแรมเวียงอินทร์ จังหวัดเชียงราย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการตำรา
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 

ธงชัย วินิจจะกูล. (2552). อ่าน Imagined Communities ของ Benedict Anderson หรือ IC ของ  
“ครูเบ็น”. วารสารศลิปศาสตร.์ 9(1), 163-188. 

บุญยงค ์เกศเทศ. (2552). จดหมายเหตุของหมอด็อดด์ในการรับรู้ของคนไทย. เอกสารประกอบการ 
สัมมนาเรื่อง ภูมภิาคลุม่น้ำโขง : จดหมายเหตุ-ประวัติศาสตร์-นิเวศวทิยา-ชาติพันธ์ุ วันท่ี 26-27  
กุมภาพันธุ ์2552 ณ โรงแรมเวียงอินทร์ จังหวัดเชียงราย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการตำรา 
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 

ประสิทธ์ิ พงศ์อุดม. (2533). การถ่ายทอดวิทยาการตะวันตกในสังคมไทย : ศึกษาบทบาทของมิชชันนาร ี
โปรเตสแตนด์ระหว่าง พ.ศ. 2371-2411. วิทยานิพนธ์ระดับมหาบัณฑิตบัณฑิต สาขาวิชา
ประวัติศาสตร์, จุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. กรุงเทพฯ. 

ประสิทธ์ิ พงศ์อุดม. (2550). มิชชันนารีอเมริกันกับการสร้างชุมชนชาวคริสต์ในล้านนาช่วงสมยัของการ 
ปรับเปลีย่นทางสังคม พ.ศ.2410 – 2467. วิทยานิพนธ์ระดับปรญิญาดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชา
ประวัติศาสตร์, จุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. กรุงเทพฯ. 

ประมวลเรื่องชนชาติไทย. (2512). กรุงเทพฯ: กรุงเทพวัฒนภูมิ. 
ปาฐกถาของผู้แทนราษฎรจังหวัดต่าง ๆ. (2539). กรุงเทพฯ: สมาคมมิตรภาพญี่ปุ่น-ไทย.  
ปัญญานันทะ, พระ. (2498). ค้ำโพธิ์. ใน ชุมนุมปาฐกถาของภิกขุปัญญานันทะ เล่ม 2. (หน้า 154-207).  

พระนคร: คลังวิทยา. 
แมคกิลวาร,ี เดเนยีล. (2544). กึ่งศตวรรษในหมูค่นไทยและคนลาว : อัตชีวประวัติของศาสนาจารยเ์ดเนียล  

แมคกิลวารี ดี.ดี. กรุงเทพฯ: มติชน 
สายชล สตัยานรุักษ์. (2545). ความเปลีย่นแปลงในการสร้างชาตไิทยและความเป็นไทยโดยหลวงวิจิตร 

วาทการ. กรุงเทพฯ: มติชน 



Mangrai Saan Journal  Vol. 11 No. 2 July – December 2023 

[ 152 ] 

หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2467). ไทยในมณฑลเสฉวนและไกวเจา. วทิยาจารย์, 25(3), 159-175. 
หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2468). ไทยในมณฑลยูนนานและกวางซี (ต่อ). วิทยาจารย์, 25(11), 784-814. 
หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2474). ชนชาติไทย. มปท. 
หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2482). ไทย. พระนคร: จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย. 
หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2483). ไทย. พระนคร: กระทรวงการต่างประเทศ. 
หลวงนิเพทย์นิตสิรรค์. (2520). ชนชาติไทย. กรุงเทพฯ: กรมวิชาการ. 
หลวงวิจิตรวาทการ. (2499). งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย: ทำสำหรบัใช้ในราชการของกรมประมวล 

ข่าวกลาง. พระนคร: โรงพิมพ์ตำรวจ. 
หลวงวิจิตรวาทการ. (2504). งานค้นคว้าเรื่องชนชาติไทย. พระนคร: กรมประมวลข่าวกลาง. 
อนุสรณค์รบรอบ ๑๐๐ ปี ฯพณฯ จอมพล ป. พิบูลสงคราม. (2540). กรุงเทพฯ: ศูนย์กลางทหารปืนใหญ่. 
อุ่นใจ ปฏิมาประกร. (2549). บทบาทของมิชชันนารีอเมริกันในการจัดการศึกษาสตรีไทย: กรณีศึกษา 

โรงเรียนวัฒนาวิทยาลัย ระหว่าง พ.ศ. 2417-2500. สารนิพนธ์ปริญญาการศึกษามหาบณัฑติ 
สาขาวิชาประวตัิศาสตร์, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวโิรฒ. กรุงเทพฯ. 

Anderson, Benedict. (2006). Imagined communities: reflections on the origin and spread  
of nationalism. London; Verso, 2006 

Chaisingkananont, Somrak. (2012). Notion of Ethnicity as State, Ethnology, and the  
 Zhuang. Journal of Sociology and Anthropology. 31(2), 13-52. 
Chaloemtiarana, Thak. (1979). Thailand: The Politics of Despotic Paternalism. Bangkok:  

Thammasart University Press. 
Conroy-Krutz, Emily. (2015). Christian Imperialism: Converting the World in the Early  

American Republic. Ithaca and London: Cornell University Press. 
Dodd, William Clifton. (1996). The Tai Race -The Elder Brother of the Chinese.  
 Bangkok: White Lotus. 
Ivarsson, Soren. (2008). Creating Laos: The Making of a Lao Space Between Indochina and  
 Siam, 1860-1945. Copenhagen: NIAS Press. 
Reynolds, Craig. (2005). “Nation and State in Histories of Nation Building, WITH Special  

Reference to Thailand.” in Nation-Building: Five Southeast Asian Histories.  
(pp. 21-38). Singapore: Singapore University Press. 

Samudavanija, Chai-anan. (1991). “State-Identity Creation, State-Building and Civil Society.”  
in National Identity and Its Defenders: Thailand, 1939-1989. (pp.50-70). Clayton: 
Centre of Southeast Asian Studies, Monash University. 

Swanson, Herbert. (1982). The Kengtung Question: Presbyterian Mission and Comity in  
 Eastern Burma, 1896-1913. Journal of Presbyterian History 60(1), 59-79. 


