
Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 46 ] 

เทวนารี “เทียนโฮ่วเตง๊หม่าย” “ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” และ “เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” :  
การกลืนกลายทางวัฒนธรรมภายใต้บริบทการนับถือบูชา “เจ้าแม่ทบัทิม” 

 

เจษฎา นิลสงวนเดชะ 1 * 
อาจารย์ ดร. 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย 
jessada_nin@utcc.ac.th 

 

รับบทความ: 28 สิงหาคม 2568 
แก้ไขบทความ: 2 ตุลาคม 2568 

ตอบรับบทความ: 29 ตุลาคม 2568 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี ้มุ ่งศึกษาการกลืนกลายและการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมในการนับถือบูชา             

“เจ้าแม่ทับทิม” ในบริบทสังคมไทย โดยวิเคราะห์ตามความเชื่อของกลุ่มจีนไหหลำที่บูชาเจ้าแม่  3 องค์  
คือ “เจ้าแม่เท ียนโฮ่วเต๊งหม่าย”  (天后聖母)  “เจ ้าแม่ต ุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี ่ยง”  (水尾聖娘)  และ               
“เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” (正順聖娘) ซึ่งถูกเรียกรวมในภาษาไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” โดยเก็บรวบรวม
ข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลจากศาลเจ้าแม่ทับทิมทั้งแบบไทยและจีน จำนวน 100 แห่ง ที่ได้จากการเลือกกลุ่ม
ตัวอย่างแบบเจาะจง แล้วนำข้อมูลมาวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์การวิจัยที่กำหนดไว้ 

ผลการวิจัยพบว่า เมื่อชาวจีนไหหลำอพยพมายังประเทศไทย ได้นำคติการบูชาเจ้าแม่ทั้ง 3 องค์มา
ผสมผสานกับความเชื่อของชาวจีนฮกเกี้ยนที่นับถือบูชา “เจ้าแม่ม่าจ้อ” (媽祖) ซึ่งเทวะลักษณะคล้ายคลึง
กัน ทำให้เกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อนว่าคือองค์เดียวกัน และเรียกขานในนามเดียวกันว่า “เจ้าแม่ทับทิม” 
นอกจากนี้ ยังพบว่าความเชื่อเรื่องเจ้าแม่ทับทิมในไทยผสมผสานกับคติผีอารักษ์ไทยดั้งเดิมและเทพารักษ์
สตรีของชาวจีนแต้จิ ๋วคือ “ปึงเถ่าม่า” (本頭媽) ซึ่งถูกเรียกว่าเจ้าแม่ทับทิมเช่นกัน สะท้อนให้เห็นถึง           
การหลอมรวมความเชื่อจีน-ไทยในสังคมไทยอย่างต่อเนื่อง ทำให้การนับถือเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทย           
เป็นผลจากกระบวนการกลืนกลายและการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ ่มชาวจีนไหหลำ 
ฮกเกี้ยน และแต้จิ๋ว กับความเชื่อพื้นถิ่นไทย โดยมีการปรับเปลี่ยนให้สอดคล้องกับบริบททางสังคมไทย                   
อย่างกลมกลืน 
คำสำคัญ: เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย, เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง, เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง, เจ้าแม่ทับทิม, 

การกลืนกลายทางวัฒนธรรม 

 
1 ผู้แต่งหลัก (First Author) 
* ผู้ประพันธ์บรรณกิจ (Corresponding Author) 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 47 ]  

Goddess “Tian Hou Deng Mai” “Dui Buai Deng Niang” and “Jia 
Dun Deng Niang”: Cultural assimilation in the context of worship 

of “Chao Mae Tuptim” 

 
Jessada Ninsa-nguandecha 

Ph.D., Lecturer 
Faculty of Humanities,  

University of the Thai Chamber of Commerce 
jessada_nin@utcc.ac.th 

 
Received: August 28, 2025 
Revised: October 2, 2025 

Accepted: October 29, 2025 
 

Abstract 
This article aims to examine the processes of cultural assimilation and syncretism 

in the worship of 'Chao Mae Tuptim' within the context of Thai society. The study analyzes 
belief systems among the Hainanese Chinese community, who venerate three deities—
'Chao Mae Tianhou Deng Mai' (天后聖母), 'Chao Mae Dui Buai Deng Niang' (水尾聖娘), and 
'Chao Mae Jia Dun Deng Niang' (正順聖娘)—collectively referred to in Thai as 'Chao Mae 
Tuptim'. Furthermore, the research incorporates fieldwork conducted at 100 Chao Mae 
Tuptim shrines, encompassing both Thai and Chinese architectural styles. A purposive 
sampling method was employed, whereby the researcher exercised discretion in selecting 
shrine samples that possess specific characteristics aligned with the research objectives. 

Based on the content analysis of this research, it was found that when Hainanese 
Chinese migrated to Thailand, they brought with them the worship of three goddesses. 
These beliefs were later integrated with the existing traditions of the Hokkien Chinese, who 
worship Mazu ( 媽祖) , a deity with similar characteristics. This convergence led to                         
a misinterpretation that all the deities were one and the same, resulting in their collective 
identification as Chao Mae Tuptim in the Thai context. Furthermore, the belief in Chao Mae 
Tuptim in Thailand has also merged with indigenous Thai guardian spirit traditions and the 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 48 ] 

Teochew Chinese worship of the female deity Pung Tao Ma (本頭媽) , who is likewise 
referred to as Chao Mae Tuptim. This reflects a continuous process of cultural and religious 
fusion between Chinese and Thai traditions. Ultimately, the worship of Chao Mae Tuptim 
in Thai society is the outcome of cultural assimilation and syncretism among Hainanese, 
Hokkien, and Teochew Chinese communities, harmonized with local Thai spiritual beliefs 
and adapted to fit the Thai social context. 
 
Keywords: Tian Hou Deng Mai, Dui Buai Deng Niang, Jia Dun Deng Niang, Chao Mae Tuptim, 
Cultural Assimilation 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 49 ]  

บทนำ 
เจ้าแม่ ตามคำนิยามในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 อธิบายไว้ว่า หมายถึง 

เทพารักษ์ผู ้หญิงที ่ถือว่าศักดิ ์สิทธิ ์จะให้ความคุ ้มเกรงรักษาได้  เช่น เจ้าแม่ทับทิม, หญิงผู ้เป็นใหญ่                 
หรือมีอิทธิพลในถิ่นนั้น (สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 2556, น. 336) “เจ้าแม่ทับทิม” จึงมีความสำคัญและ
ได ้ร ับการบ ูชาในส ังคมไทยอย ่างต ่อเน ื ่อง  การน ับถ ือบ ูชาเจ ้าแม ่ท ับท ิมฝ ่ายจ ีนในส ังคมไทย                          
แม้แต่ในพระบรมมหาราชวังก็ยังรับอิทธิพลความเชื ่อนี้  เห็นได้จากการสร้างเก๋งนารายณ์ บริเวณ              
กําแพงแก้วของหมู่พระที่นั่งจักรพรรดิพิมานทางด้านทิศตะวันตก สันนิษฐานว่าเป็นเก๋งที่พระบาทสมเด็จ
พระพุทธเลิศหล้านภาลัยโปรดเกล้าฯ ให้สร้างขึ้นในปลายรัชสมัยของพระองค์ เพื่อเป็นที่สําหรับเสด็จฯ 
ออกทรงงานช่าง ลักษณะสถาปัตยกรรมเป็นอาคารโถงขนาดเล็กรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า มีลักษณะแบบจีนแท้
ตั้งแต่หลังคาถึงฐาน มีฝา 3 ด้าน ด้านหน้ามีเสาในประธาน รับหลังคา 2 ต้น เป็นเสาไม้กลม เขียนลาย
มังกรพันเสาสีแดง รองรับด้วยแท่นหินแกรนิต (granite) รูปสี่เหลี่ยมที่ฝา 3 ด้านนั้น ด้านสกัดทั้ง 2 ด้าน
เป็นฝาก่ออิฐฉาบปูน ตอนกลางมีหน้าต่าง ลักษณะเป็นช่องลม ทําด้วยไม้ฉลุลายแบบจีน ส่วนด้านหลังซึ่ง
เป็นด้านประธาน มีแท่นก่ออิฐฉาบปูน ตอนล่างเขียนรูปแบบจีน ตอนบนเหนือแท่นทําเป็นไม้ฉลุลาย             
ปิดทองบุกระจก เป็นจุดเด่นของอาคาร ภายในประดิษฐานรูปปั้นเจ้าแม่ทับทิมและบริวาร สองข้างแท่น
เป็นช่องลมทําด้วยไม้ฉลุลายแบบจีนรูปกลม (สำนักราชเลขาธิการ, 2531, น. 92) นอกจากนี้ จากการลง
พ้ืนที่สำรวจศาลเจ้า ที่บูชาเจ้าแม่เทียนโฮ่วในฐานะเจ้าแม่ทับทิม พบว่า มีศาลเจ้าเทียนโฮ่วร้าง สันนิษฐาน
ว่าสร้างขึ้นราวปี  พ.ศ. 2454 ตั้งอยู่บริเวณริมแม่น้ำเจ้าพระยา ในอดีตอยู่ในเขตพื้นที่วังสามเสน ต่อมา
หม่อมราชวงศ์เกษมสโมร เกษมศรี ทายาทผู้ถือกรรมสิทธิ์ในที่ดินของวังสามเสนได้อุทิศที่ดินและสิ่งปลูก
สร้างให้แก่โรงพยาบาลวชิรพยาบาล คณะแพทยศาสตร์วชิรพยาบาล มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช ก็ถือว่า
เป็นหลักฐานปฐมภูมิของการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทยแห่งหนึ่ง 

ทั้งนี้ จากการลงพื ้นที ่ศาลเจ้าแม่ทับทิมในประเทศไทย ทำให้ทราบว่า ศาลเจ้าที ่มีการบูชา            
เจ้าแม่ “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” (天后聖母) หรือเจ้าแม่สวรรค์ เจ้าแม่ “ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” (水尾聖娘) 
หรือเจ ้าแม่ท้ายน้ำ เจ ้าแม่ “เจ ียตุ ้นเต๊งเหนี ่ยง”  (正順聖娘) หรือเส ี ่ยนไท่ฟูเหริน  (冼太夫人)               
มีป้าย พระนามเป็นภาษาไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” เหมือนกัน แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจคลาดเคลื่อน
เกี่ยวกับเทวสตรีทั้ง 3 องค์ว่าคือเจ้าแม่องค์เดียวกัน ทำให้ทางศาลเจ้าจัดทำป้ายชื่อเป็นภาษาไทยคำว่า 
“ศาลเจ้าแม่ทับทิม” และสาธุชนผู้ศรัทธาต่างนับถือบูชาในนามว่า “เจ้าแม่ทับทิม” เมื่อผู้วิจัยได้ศึกษา
ชีวประวัติ  และเทวตำนาน ร่วมกับการลงพื้นที่สำรวจศาลเจ้าที่มีการบูชาเจ้าแม่ทั้ง  3 องค์ เป็นเทพ
ประธาน พบว่า คติการนับถือบูชาเจ้าแม่ทั ้ง 3 องค์ ภายใต้บริบทสังคมไทย มีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรม (Multi-Culture) เป็น “พหุวัฒนธรรม” ที่เกิดจากการผสมกลมกลืนของวัฒนธรรมไทยและจีน 
หรือเป็นการปะทะสังสรรค์ระหว่างวัฒนธรรมกระแสหลัก (great tradition) ที่กล่าวว่าเจ้าแม่ทับทิมเป็น



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 50 ] 

เจ้าแม่   ฝ่ายจีน และกระแสรอง (little tradition) ที่กล่าวว่าเจ้าแม่ทับทิมเป็นเจ้าแม่ฝ่ายไทยตามคติ
ความเชื่อท้องถิ่นหรือความเชื่อเรื่องผี 

ต่อมาเมื่อศาลเจ้ามีการบูรณะใหม่โดยกลุ่มชาวจีนจึงเกิดการกลืนกลายทางวัฒนธรรม (cultural 
assimilation) ทำให้ความเชื่อที่ว่า เจ้าแม่ทับทิมคือเจ้าแม่ฝ่ายไทยถูกเปลี่ยนแนวคิดเป็น เจ้าแม่ทับทิมคือ
เจ้าแม่ฝ่ายจีน ทำให้เกิดเป็นวัฒนธรรมใหม่ขึ้นมา ศาลเจ้าบางแห่งไม่มีร่องรอยของความเชื่อท้องถิ่นเดิม
หลงเหลืออยู่  กลายเป็นศาลเจ้าจีนและเทวะลักษณะก็กลายเป็นเจ้าแม่ฝ่ายจีนอย่างสมบูรณ์  เช่น                  
ศาลเจ้าแม่ทับทิม อำเภอหัวหิน จังหวัดประจวบคีรีขันธ์ สร้างเป็นศาลเจ้า 4 หลัง แบบเชื่อมติดกัน                  
4 ศาลเจ้า คือ เจ้าพ่อสายน้ำเขียว เจ้าแม่กวนอิม เจ้าแม่ทับทิม และเจ้าพ่อสมบูรณ์ แต่คนในพื้นที่นิยม
เรียกกันว่าศาลเจ้าแม่ทับทิม เนื่องจากเทวะประติมานเจ้าแม่เป็นเทวรูปองค์แรกที่ชาวจีนนำมาบูชา              
แทนเจว็ดรูปเทพารักษ์ที่เดิมประดิษฐานอยู่ ณ เนินดินด้านบนซ้ายมือก่อนจะมีการสร้างศาลาแปดเหลี่ยม
ในปัจจุบัน ส่วนศาลเจ้าหลายแห่งยังคงรักษาการบูชาตามความเชื่อท้องถิ่นเดิมอยู่  ซึ่งมักจะเป็นป้ายไม้
เจว็ด นับเป็นศาลเจ้าแม่ทับทิมที่มีการบูชาตามคติความเชื่อแบบไทย นอกจากนี้ยังพบว่า มีศาลเจ้าจำนวน
หนึ่งที ่บูชา “ปึงเถ่าม่า” (本頭媽) ในฐานะเจ้าแม่ทับทิมด้วย ทำให้การนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมใน
สังคมไทยเกิดความหลากหลายในการบูชา 

 

 
ภาพที่ 1 ภาพจิตรกรรมฝาผนังสะท้อนคติการบูชาเจว็ดในสังคมไทย  วัดสุวรรณารามราชวรวิหาร                 

แขวงศิริราช เขตบางกอกน้อย กรุงเทพฯ 
(ท่ีมา : เจษฎา นิลสงวนเดชะ, 2560) 

คติการบูชาเจว็ดในสังคมไทย เห็นได้จากภาพจิตรกรรมฝาผนัง ลักษณะเป็นศาลเจ้าหลังคาทรงจีน 
เรือนทรงไทยตั้งอยู่โค้งริมแม่น้ำ ภายในบูชาเจว็ดแผ่นไม้รูปทรงใบเสมา 2 แผ่น สันนิษฐานว่าวาดขึ้นในช่วง
ต้นกรุงรัตนโกสินทร์ ผู ้วิจัยสันนิษฐานว่า เป็นเจว็ดไม้พระภูมินามว่าพระทาสธาราและเจ้าแม่ทับทิม               
ในฐานะเทพารักษ์สตรีไทย ผู้ปกครองดูแลห้วย หนอง คลอง บึง ลำธาร และแม่น้ำ ซึ่งเป็นการผสมผสาน
ระหว่างความเชื่อของชาวจีนและไทยอย่างกลมกลืน ภาพดังกล่าวอยู่ด้านหลังพระประธานในพระอุโบสถ



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 51 ]  

วัดสุวรรณารามราชวรวิหาร ริมคลองบางกอกน้อย เป็นภาพที่สะท้อนคติความเชื่อของผู้คนริมน้ำในอดีต 
โดยมีชายชาวจีนพายเรือ สวมงอบและแต่งกายชุดจีนโบราณ บนเรือมีเด็กคนหนึ่งยกมือไหว้เหนือศีรษะ
อย่างนอบน้อม แสดงถึงความศรัทธาอย่างชัดเจน 

จากการลงพื้นที่สำรวจศาลเจ้าและศึกษาประติมากรรมเทวรูปเจ้าแม่ทับทิมในประเทศไทย               
ที่มีลักษณะเป็น ‘เจว็ด’ พบว่า การสร้างเจว็ดซึ่งมีลักษณะคล้ายใบพัทธเสมาได้รับอิทธิพลจากคติการสร้าง
รูปแทนองค์พระภูมิเจ้าที่ โดย ‘เจว็ด’ หมายถึง รูปแทนขององค์พระภูมิเจ้าที่  ที ่จะได้ทําการตั้งนั้น                
การประกอบพิธีกรรมก็เพ่ืออัญเชิญให้พระภูมินั้นเข้าสิงสถิตอยู่ในเจว็ด แล้วจะได้นําขึ้นประดิษฐานในศาล
พระภูมิต่อไป เจว็ดทําด้วยแผ่นไม้บาง ๆ นํามาโกรกให้เป็นรูปดุจใบพัทธเสมา แล้วเขียนรูปองค์พระภมูิลง
ไปในนั้น ตามลักษณะต่าง ๆ กัน (เทพย์ สาริกบุตร, 2509, น. 42) เห็นได้ว่า สังคมไทยเป็นสังคม                      
ที่มีการผสมผสานความเชื่อระหว่างผีสางเทวดา วิญญาณศักดิ์สิทธิ์ ไสยศาสตร์ อำนาจเหนือธรรมชาติ 
ศาสนาพราหมณ์และพระพุทธศาสนา ซึ่งความเชื่อเหล่านี้สามารถดำรงอยู่ด้วยกัน 

ต่อมาเม่ือมีชาวจีนมาตั้งเป็นชุมชนจีนจึงได้นำคติความเชื่อดั้งเดิมแบบจีนและคติเต๋ามาผสมผสาน
เข้ากับความเชื่อเดิมในสังคมไทย จากการที่ชาวจีนรุ่นแรกได้รวมตัวกันและร่วมแรงร่วมใจกันสร้างศาลเจ้า
ขึ้น ศาลเจ้าจึงกลายเป็นศูนย์กลางของกิจกรรมทางศาสนาและสังคม มีการจัดพิธีบูชาเทพประจำศาลเป็น
ประจำทุกปี และทำหน้าที่เป็นสถานที่รวมกลุ่มของชุมชนจีนในการประกอบพิธีกรรม งานเทศกาล รวมถึง
เป็นศูนย์กลางการถ่ายทอดประเพณีและวัฒนธรรมสืบต่อมาจนถึงปัจจุบัน ดังนั้น ชาวจีนไม่ว่าจะอพยพ
ย้ายถิ่นฐานไปอยู่ที่ใด ก็มักจะสร้างศาลเจ้าในพื้นที่นั้น ๆ ด้วย เช่น ชาวจีนแต้จิ๋วนับถือหลวงปู่ไต่ฮงกงกไ็ด้
สร้างศาลเจ้าไต้ฮงกง ชาวจีนฮกเกี้ยนนับถือเจ้าแม่มาโจ้วก็ได้สร้างศาลเจ้าแม่มาโจ้ว ชาวจีนไหหลำนับถือ
เจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี ่ยงก็ได้สร้างศาลเจ้าตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี ่ยง  ฯลฯ จากการค้นคว้าข้อมูลปฐมภูมิ                 
(Primary Data) พบว่าข้อมูลประวัติเจ้าแม่ทับทิมที ่กล่าวกันในสังคมไทยมีอยู่  5 คติความเชื ่อ คือ                 
1.เจ้าแม่ทับทิมคือเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง (水尾聖娘) 2.เจ้าแม่ทับทิมคือเจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่ายหรือ
เจ ้าแม่เท ียงโห ่วเซ ี ้ยบ ้อ  (天后聖母) 3.เจ ้าแม่ท ับทิมคือเจ ้าแม่เจ ียต ุ ้นเต ๊งเหนี ่ยง  (正順聖娘)                    
4.เจ้าแม่ทับทิมคือปึงเถ่าม่า (本頭媽) และ 5.เจ้าแม่ทับทิมคือเจ้าแม่ไทยดั้งเดิม ซึ่งแต่ละแห่งมีความเชือ่                  
และคติการบูชาที่แตกต่างกัน 

คติความเชื ่อเรื ่องสิ ่งศักดิ์สิทธิ ์ประจำถิ่นของไทยได้ผสมกลมกลืนกับความเชื ่อเรื ่องเทพเจ้า               
ของชาวจีนและปรากฏอยู ่ในสังคมไทยมาอย่างยาวนาน ผ่านกระบวนการแพร่กระจายวัฒนธรรม                
จากชุมชนชาวจีนอพยพที่เข้ามาตั ้งถิ ่นฐาน ส่งผลให้เกิดการประสานระหว่างความเชื ่อพื ้นถิ ่นเรื ่อง                   
การนับถือผีกับคติการบูชาเทพเจ้าจีน ความเชื ่อใน “เจ้าแม่ทับทิม” จึงสะท้อนการผสมผสานนี้             
อย่างเด่นชัด โดยพื้นที่ที่มีชุมชนจีนฮกเกี้ยนและไหหลำมักบูชาเจ้าแม่ทับทิมตามคติเทพเจ้าจีน  ขณะที่            
บางพ้ืนที่ยังคงตีความตามคติสิ่งศักดิ์สิทธิ์ไทยดั้งเดิม ลักษณะความเชื่อดังกล่าวเชื่อมโยงกับการบูชาเทวนา
รีจีนสามองค์ ได้แก่ “เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” และ “เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊ง



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 52 ] 

เหนี่ยง” ซึ่งเป็นเทพเจ้าที่ชาวจีนไหหลำทั่วโลกเคารพสักการะ ทั้งนี้ ศาลเจ้าบางแห่งประดิษฐานทั้งสาม
องค์ร่วมกัน ขณะที่บางแห่งบูชาแยกเป็นองค์ ๆ จนบางครั้งเกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อนว่าเป็นเจ้าแม่องค์
เดียวกัน ปรากฏการณ์นี ้จ ึงเป็นเหตุผลสำคัญที ่ผ ู ้ว ิจ ัยมุ ่งศึกษาการกลืนกลายและการผสมผสาน                  
ทางวัฒนธรรมของการบูชาเทวนารีทั้งสามภายใต้บริบทความศรัทธาต่อ “เจ้าแม่ทับทิม” ในสังคมไทย 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

เพื่อศึกษาการกลืนกลายทางวัฒนธรรมและการผสมกลมกลืนของการนับถือบูชา  “เจ้าแม่เทียน  
โฮ่วเต๊งหม่าย” “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” และ “เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” ภายใต้บริบทการนับถือบูชา 
“เจ้าแม่ทับทิม” ในสังคมไทย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยในครั้งนี้ ผู ้วิจัยใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ด้วยการวิเคราะห์
เน ื ้อหา (Content Analysis) เก ี ่ยวกับว ัฒนธรรมความเช ื ่อท ้องถ ิ ่น  การส ังสรรค์ทางว ัฒนธรรม                
การกลืนกลายทางวัฒนธรรม และการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิม                 
ทั้งคติจีนในฐานะเจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง และคติไทย
ในฐานะเจ้าแม่ทับทิม เจ้าแม่ทับทิมทอง เจ้าแม่ศรีทับทิม เจ้าแม่ทับทิมเทวีเจ้า ฯลฯ ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูล
ชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) จากเอกสาร หนังสือ งานวิจัย และบทความวิชาการ ตลอดจนข้อมูล              
จากเพจศาสนสถานที ่ม ีการบูชาเจ้าแม่ทับทิม  นอกจากนี ้ย ังให้ความสำคัญกับข้อมูลภาคสนาม                      
(Field Research) โดยลงพื ้นที่ เก ็บข้อมูลศาลเจ้าแม่ทับทิมทั ้งแบบไทยและจีนจำนวน  100 แห่ง                
ทั่วทุกภูมิภาคของประเทศไทย ผ่านการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่างศาลเจ้าแบบเจาะจง (Purposive Sampling) 
ตามคุณสมบัติที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย พร้อมทั้งสัมภาษณ์ผู้ดูแลศาลเจ้า ผู้นำชุมชน ผู้บูชา 
และผู้รู้ท้องถิ่น เพ่ือให้ได้มุมมองเชิงลึกเก่ียวกับความเชื่อและพิธีกรรมการบูชาเจ้าแม่ทับทิม 
 
ผลการวิจัย 

ผลการวิจัยจากการรวบรวมข้อมูลเอกสาร การลงพื้นที่สำรวจข้อมูลภาคสนาม การสังเกตการณ์   
ในพื้นที่ศาลเจ้าต่าง ๆ ซึ่งเป็นที่ประดิษฐานองค์เจ้าแม่ทับทิม แบ่งผลการวิจัยออกได้เป็น 2 ประเด็น คือ  
1.การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมของคติการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมคติจีนและเจ้าแม่ทับทิมคติไทย  และ         
2.การกลืนกลายทางวัฒนธรรมและการผสมกลมกลืนภายใต้บริบทการนับถือบูชา  “เจ้าแม่ทับทิม”               
ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 53 ]  

 1. การสังสรรค ์ทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชา  “เจ ้าแม่ท ับทิมคติจ ีน” และ              
“เจ้าแม่ทับทิมคติไทย” สู่การกลืนกลายระหว่างแนวคิดและความเชื่อ 

 การสังสรรค์ทางวัฒนธรรม ภาษาจีนคือคำว่า “เหวินฮว่าเจียวหลิว” (文化交流) หมายถึง 
การสื่อสารทางจิตวิญญาณเปรียบเสมือนสายใยแห่งศรัทธาที่ค่อย ๆ หล่อหลอมความเชื่อและคุณค่า 
ภายในใจอย่างค่อยเป็นค่อยไปโดยไม่รู้ตัว และยังช่วยเชื่อมโยงจิตใจของผู้คนให้เข้าใจกันลึกซึ้งยิ่งขึ้น                
(心靈的交流, 具有潛移默化、潤物無聲、增進感情的紐帶作用) (胡荣荣, 2021, p. 73)            
ส่วนกระบวนการที่ผู้คนจากวัฒนธรรมต่าง ๆ มาแลกเปลี่ยนความรู้ ความเข้าใจ และประสบการณ์เกี่ยวกับ
ภาษาและวัฒนธรรมของตนเอง เพื่อส่งเสริมความเข้าใจซึ่งกันและกันนั้น ภาษาจีนเรียกว่า “อี่ว์เหยียน           
เหว ินฮว ่าเจ ียวหล ิว”  (语言文化交流) หร ือแม ้กระท ั ่ งก ิจกรรมหร ือกระบวนการท ี ่ผ ู ้คนใช้
ภาษาต่างประเทศในการสื่อสาร แลกเปลี่ยนความคิดเห็น และแปลความหมายระหว่างกัน เพ่ือความเข้าใจ
ที่ถูกต้องระหว่างภาษาต่าง ๆ จากการศึกษา พบว่าท่ามกลางกลุ่มชนนานาชาติพันธุ์ที่เข้ามาตั้งถิ่นฐาน           
ในสยามประเทศแต่สมัยอยุธยาเป็นราชธานีเป็นต้นมานั ้น  พวกคนจีนทางตอนใต้ของประเทศจีน               
ทั้งจากมณฑลยูนนาน กวางสี กวางตุ้ง และบริเวณใกล้เคียงนั้น ต่างหลั่งไหลเข้ามาทั้งเพื่อทําการค้าและ          
ตั้งถิ่นฐานในไทยอย่างต่อเนื่อง คนเหล่านี้เรียกว่า พวกเจ๊ก เพราะเมื่อแรกเข้ามานั้นยังพูดภาษาไทยไม่ได้ 
อีกทั้งยังปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรมใหญ่ของบางเมืองไม่ได้  คนจีนอพยยพเหล่านี้แบ่งออกเป็นหลายกลุ่ม
เหล่าตามท้องถิ่นดั้งเดิม จนมีภาษาพูดและสําเนียงพูด ตลอดจนขนบประเพณีหลายอย่างแตกต่างกัน   
(แสงอรุณ กนกพงศ์ชัย, 2547, น.8) ทำให้ชื่อเรียกสิ่งต่าง ๆ เป็นภาษาจีนย่อมแตกต่างกัน เห็นได้จาก           
การเรียกขานชื่อเจ้าแม่ทับทิมฝ่ายจีนสู่ภาษาไทยด้วยคำว่า  เจ้าแม่ทับทิม สะท้อนให้เห็นถึงการแปล            
บริบทเฉพาะ เช่น ป้ายบูชา ชื่อศาลเจ้า หรือชื่อที่เรียกขานเจ้าแม่กันโดยทั่วไป ผู้วิจัยสรุปชื่อเรียกขานได้ 
ดังนี้ 
ตารางท่ี 1 สรุปชื่อเรียกขาน “เจ้าแม่ทับทิม” ฝ่ายจีน 

ชื่อภาษาจนี ภาษาจีนไหหลำ ภาษาจีนฮกเกี้ยน ภาษาจีนแต้จิ๋ว ภาษาจีนกลาง 
天后聖母 เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย เทียนเฮาสิ่งเบ้ว เทียงโห่วเซี้ยบ้อ เทียนโฮ่วเซิ่งหม ู
水尾聖娘 ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง จุ้ยโบ้ยสิ่งหนิว จุ้ยบ๋วยเซี้ยเนี้ย สุยเหว่ยเซิ่งเหนียง 
正順聖娘 เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง เจี่ยซุนสิ่งหนิว เจี่ยสุงเซี้ยเนี้ย เจิ่งซุ่นเซิ่งเหนียง 
本頭媽 บุ๋นเก่าม้า ปุ้นเถาม่า ปึงเถ่าม่า เปิ่นโถวมา 
媽祖 ม้าโต๋ว ม่าจ้อ หมาโจ้ว มาจู ่
婆祖 โผ่โตว โป๋จ้อ พั๊วโจ้ว ผัวจู ่

 
 
 
 
 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 54 ] 

ตารางท่ี 2 สรุปชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบูชาในฐานะเจ้าแม่ “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” 
ชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบชูาในฐานะเจ้าแม ่“เทียงโห่วเซ้ียบ้อ”  

หรือ “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” 天后聖母 

ชื่อเรียกอื่น 
ด้วยกลวิธีการแปล
ตามบริบทสถาน
ที่ต้ังของศาลเจ้า 

34 ชื่อ 

เจ้าแมส่วรรค ์
(ศาลเจ้าแม่หน้าผา อ.เมือง จ.นครสวรรค์) 

เจ้าแมส่มุทร 
(ศาลเจ้าเล่งจูเกยีง อ.เมือง จ.ปัตตานี) 

เจ้าแม่อากาศ 
(ศาลเจ้าแม่อากาศ อ.บางคนที 

จ.สมุทรสงคราม) 

เจ้าแม่มาผ่อ 
(ศาลเจ้าแม่มาผ่อแบหอ อ.รามัน จ.ยะลา) 

เจ้าแม่มะล ิ
(ศาลเจ้าแม่มะลิ อ.บางปะกง จ.ฉะเชิงเทรา) 

เจ้าแม่คลองทอง 
(ศาลเจ้าแม่คลองทอง อ.บางเลน จ.นครปฐม) 

เจ้าแม่ดอนกระเบื้อง 
(ศาลเจ้าแม่ดอนกระเบื้อง อ.บ้านโป่ง  

จ.ราชบุรี) 

เจ้าแม่แก่นจันทร ์
(ศาลเจ้าแม่แก่นจันทร์ อ.เมือง จ.ราชบุรี) 

เจ้าแม่โต๊ะโมะ 
(ศาลเจ้าแม่โตะ๊โมะ อ.สไุหงโกลก จ.นราธิวาส) 

เจ้าแม่พวงมาลยัษ ี
(ศาลเจ้าแม่พวงมาลัยษี อ.บางเลน  

จ.นครปฐม) 
เจ้าแม่ฟ้า 

(ศาลเจ้าแม่ฟ้า อ.เมือง จ.สมุทรสงคราม) 
เจ้าแม่บ้านโป่ง 

(ศาลเจ้าแม่บ้านโป่ง อ.บ้านโป่ง จ.ราชบุรี) 
เจ้าแม่วังหีบ 

(ศาลเจ้าแม่วังหีบ อ.ท่าม่วง จ.กาญจนบุรี) 
เจ้าแม่ปากคลองบางกะจะ 

(ศาลเจ้าปากคลองบางกะจะ อ.เมอืง  
จ.จันทบุรี) 

เจ้าแม่ประสพ 
(ศาลเจ้าแม่ประสพ เขตบางกะปิ กทม.) 

เจ้าแม่อาม่าเกาะแสมสาร 
(ศาลเจ้าแม่อาม่า เกาะแสมสาร อ.สัตหีบ 

จ.ชลบุรี) 
เจ้าแมส่ามมุข 

(ศาลเจ้าแม่สามมุข อ.เมือง จ.ชลบุรี) 
เจ้าแม่พันพิมพ์ 

(ศาลเจ้าแม่พันพิมพ์ อ.โพธาราม จ.ราชบุรี) 
เจ้าแม่ต้นแจง 

(ศาลเจ้าแม่ต้นแจง อ.เมือง จ.นครปฐม) 
เจ้าแม่เบิกไพร 

(ศาลเจ้าแม่เบิกไพร อ.บ้านโป่ง จ.ราชบุรี) 
เจ้าแม่อัมพร 

(ศาลเจ้าแม่อัมพร อ.หาดใหญ่ จ.สงขลา) 
เจ้าแมไ่ข่มุกข์ 

(ศาลเจ้าแม่ไข่มุกข์ เขตดสุิต กทม.) 
เจ้าแม่เขาเกลือ 

(ศาลเจ้าแม่เขาเกลือ อ.โป่งน้ำร้อน จ.จันทบุรี ) 
เจ้าแม่เมืองสมุทร 

(ศาลเจ้าแม่เมืองสมุทร อ.เมือง  
จ.สมุทรสาคร) 

เจ้าแมไ่สว 
(ศาลเจ้าแม่ไสว อ.เมือง จ.ระยอง) 

เจ้าแม่ย่านาง 
(ศาลเจ้าแม่ย่านาง อ.เมือง จ.ภเูกต็) 

จ้าวแม่ทองคำ 
(ศาลเจ้าแม่ทองคำ เขตคลองเตย กทม.) 

เจ้าแม่ปากแพรก 
(ศาลเจ้าแม่กวนอิม อ.เมือง จ.กาญจนบุรี) 

เจ้าแม่ศรีทับทิม 
(ศาลเจ้าแม่ศรีทับทิม เกาะเสม็ด จ.ระยอง) 

เจ้าแม่ทับทิมทอง 
(ศาลเจ้าแม่ทับทิมทอง อ.ปราณบรุี 

จ.ประจวบครีีขันธ์) 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 55 ]  

ตารางที่ 2 สรุปชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบูชาในฐานะเจ้าแม่ “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” 
(ต่อ) 

ชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบชูาในฐานะเจ้าแม ่“เทียงโห่วเซ้ียบ้อ”  
หรือ “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” 天后聖母 

 เจ้าแม่ประดู ่
(ศาลเจ้าแม่ประดู่ เขตสัมพันธวงศ ์กทม.) 

เจ้าแม่ทัพสมุทร 
(ศาลเจ้าแม่ทัพสมุทร อ.เมือง 

จ.สมุทรปราการ) 
เจ้าแม่รำพึง 

ศาลเจ้าแม่รำพึง อ.เมือง จ.ระยอง 
เจ้าแม่จอมฟ้า (เจา้แม่ม้า) 

(โรงเจม้าอี่ตั้ว อ.บางคนที จ.สมุทรสงคราม) 

ชื่อเรียกอื่น 
ด้วยกลวิธีการแปล
ตามความหมาย

อักษรจีน 
12 ชื่อ 

พระสมุทรเทวี 海神天妃  พระแม่ย่า 媽祖 
พระมหาเทวีสมุทร 海神天妃 พระชายาสวรรค์ 天妃 

ราชินีสวรรค์ 天后 แม่ย่านาง 媽祖婆 
พระแม่เจา้ผูสู้งส่ง 天上聖母 พระอริยมาตาแห่งสวรรค์ 天上聖母 
เทพธิดาสวรรค์ 天妃女神 เจ้ายอดสวรรค์ 天上聖母 

เทวนารีแห่งท้องทะเล 海上女神 พระเทพเทวี 天后聖母 

ชื่อเรียกอื่น 
ด้วยกลวิธีการแปล

ถ่ายถอดเสียง
ภาษาถิ่นจีนสู่

ภาษาไทย 
15 ชื่อ 

โกวบ๊อ (แต้จิ๋ว) 姑母 หมาโจ้วเนีย้ (แต้จิ๋ว) 媽祖娘 
อาม่า (แต้จิ๋ว) 阿媽 เทียงโหวเหนียเนี้ย (แต้จิ๋ว) 天后娘娘 

ไห่ตังม่า (แต้จิ๋ว) 海东媽 กิมจุงเซี้ยเนี้ย (แต้จิ๋ว) 金尊聖娘 
ม่าจ้อโป๋ (ฮกเกีย้น) 媽祖婆 เทียนเซี่ยงเต๊งหม่าย (ไหหลำ) 天上聖母 

เทียนส่งเซ่งโบ้ (ฮกเกี้ยน) 天上聖母 เทียนพุย (ไหหลำ) 天妃 
บีจิ่วมาจ้อ (ฮกเกี้ยน) 湄洲媽祖 ไคไต๋ม่า (ฮกเกี้ยน) 开台媽 

โผ่โต๊วมา (ไหหลำ) 婆祖媽 ออบิ่นซาม่า (ฮกเกี้ยน) 黑面三媽 
มาจ้อนิวหนิว (ฮกเกี้ยน) 媽祖娘娘 

 
ตารางท่ี 3 สรุปชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบูชาในฐานะเจ้าแม่ “ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” 

ชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบชูาในฐานะเจ้าแม ่“ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” 
水尾聖娘 

ชื่อเรียกอื่น เจ้าแม่ปลายน้ำ เจ้าแม่ท้ายน้ำ เจ้าแม่คงคาจีน เจ้าแม่ทองคำ 
 
ตารางท่ี 4 สรุปชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบูชาในฐานะเจ้าแม่ “เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” 

ชื่อเรียกขานภาษาไทย “เจ้าแม่ทับทิม” นับถือบชูาในฐานะเจ้าแม ่“เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” 
正順聖娘 

ชื่อเรียกอื่นด้วย
กลวิธีการแปลถ่าย
ถอดเสียงภาษาถิ่น

จีนไหลำ 

ท่านหญิงเสี่ยน 
โต่ยพูเหยี่ยน 
冼夫人 

ท่านผู้หญิงเสี่ยน 
เสี่ยนไถ่พูเหยี่ยน 
冼太夫人 

บ่างโต่ยเต๊งเหนี่ยง 
冯冼聖娘 

ไหว่ลุ่ยเต๊งเหนีย่ง 
火雷聖娘 

 
 
 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 56 ] 

ตารางท่ี 5 สรุปชื่อเรียกขาน “เจ้าแม่ทับทิม” ฝ่ายไทย 
เจ้าแม่ทับทิม เจ้าแม่ทับทิมทอง เจ้าแม่ศรีทับทิม เจ้าแม่ทับทิมเทวีเจ้า 

ตำหนักเจ้าแม่ทับทิม 
โรงพยาบาลอานันทมหิดล  
อ.เมือง จ.ลพบุรี 

ศาลเจ้าแม่ทับทิมทอง 
วัดบางไกรนอก  
ต.บางขุนกอง อ.บางกรวย  
จ.นนทบุรี 

ศาลเจ้าแม่ศรีทับทิม 
ต.บ้านเพ อ.เมือง  
จ.ระยอง 

ศาลเจ้าแม่ทับทิมเทวีเจ้า 
วัดท่าไม้ อ.กระทุ่มแบน 
จ.สมุทรสาคร 

แม่ย่าทับทิมโพธิ์ทอง แม่ย่าทับทิม เจ้าแม่อ่าวใหญ่ (ทับทิม) 
วังแม่ย่าทับทิมโพธ์ิทอง  
วัดโพธิ์งาม ต.กระตีบ 
อ.กำแพงแสน จ.นครปฐม 

ศาลแม่ย่าทับทิม วัดกลาง
นครหลวง อ.นครหลวง จ.
พระนครศรีอยุธยา 

ศาลเจ้าแม่อ่าวใหญ่ วัดอ่าวใหญ่ อ.เมือง จ.ตราด 

 
ตารางท่ี 6 ตัวอย่างการแปลชื่อ “เจ้าแม่ทับทิม” ฝ่ายไทย เป็นภาษาจีน 

柘榴娘娘 石榴金母 紅寶石女神 

ศาลเจ้าแม่ทับทิม ปู่เขียวภุชคินทร์ 
แม่ย ่าดารารินทร์ ซ.วิภาวดีร ังสิต           
27 ชุมชนทุ่งสองห้อง แขวงดอนเมือง 
เขตดอนเมือง กรุงเทพฯ 

ศาลเจ้าแม่ทับทิมทอง วัดบางไกรใน 
ต.บางขุนกอง อ.บางกรวย จ.นนทบุรี 

ศาลเจ ้าแม่ท ับทิม ว ัดโชติการาม          
ต.บางไผ่ อ.เมือง จ.นนทบุรี 

 จากตารางสรุปการเรียกขานเจ้าแม่ทับทิมฝ่ายจีนและฝ่ายไทยข้างต้น เห็นได้ว่า ชื่อเรียกขาน
เจ้าแม่ฝ่ายจีนมาจากการรวมกลุ่มชาวจีนตามภาษาถิ่นที่อยู่อาศัย ทำให้มีชื่อเรียกเฉพาะที่หลากหลายจน
ทำให้เกิดความสับสนและเข้าใจคลาดเคลื่อนว่าคือเจ้าแม่องค์เดียวกัน  ส่วนชื่อเรียกขานเจ้าแม่ฝ่ายไทย 
ปรากฏชัดถึงอิทธิพลคติความเชื่อท้องถิ่นไทยดั้งเดิม จากการสำรวจชื่อศาลเจ้า ป้ายบูชา และคำเรียกขาน
ที่ชาวบ้านใช้ในเอกสารบันทึกและการสัมภาษณ์ผู้ดูแลศาลเจ้าและผู้สูงอายุในชุมชน  เมื่อแปลชื่อเป็น
ภาษาจีนมีทั้งที่แปลด้วยแนวคิดว่าชื่อเจ้าแม่ทับทิมมาจากผลไม้ทับทิมและแปลด้วยแนวคิดว่าชื่อเจ้าแม่
ทับทิมมาจากอัญมณีทับทิม และจากการศึกษาชื่อเรียกขานเจ้าแม่ทับทิม ผู้วิจัยมีความเห็นว่า เป็นชื่อเรียก
ขานเจ้าแม่ฝ่ายไทยมาก่อน ด้วยมโนทัศน์ที่มองว่าเป็นสิ่งศักดิ์ไทยที่ดำรงอยู่ในสถานะเทพารักษ์จึงทำให้
ผู้คนเข้าใจได้ว่า เจ้าแม่ทับทิมฝ่ายไทยคือเทพารักษ์สตรีผู้สูงศักดิ์เป็นที่น่าเคารพนับถือ เห็นได้จากชื่อเรียก
ขานว่า แม่ย่าทับทิม 

 จากการศึกษาการสังสรรค์ทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชา  “เจ้าแม่ทับทิม” พบว่า                   
การนับถือบูชา “เจ้าแม่ทับทิม” ในสังคมไทยเดิมเป็นคติความเชื่อจากการนับถือผีสาง ต่อมาได้รับอิทธิพล
ความเชื่อเรื่อง “เจ้ากรุงพาลี” อันเป็นเรื่องในศาสนาพราหมณ์เข้ามาผสมผสานด้วย เพราะพอจะเข้าเค้า
กันไปได้กับเรื่องพระภูมิ เนื่องจากเป็นเรื่องของเจ้าโลกหรือเจ้าที่เจ้าทางคล้ายคลึงกัน จนพัฒนาความเชื่อ
มาเป็นการนับถือบูชาพระภูมิเจ้าที่ ซึ่งมีชื่อว่า พระทาษธารา พระธาตุธาร หรือทาสธารา มีบทบาทหน้าที่
ปกครองดูแลห้วย หนอง คลอง บึง และลำธารต่าง ๆ ตลอดจนน้ำที่ตกลงมาจากฟ้า แม่น้ำทะเล ทั้งนี้
ภาระหน้าที่ของพระภูมิตามตำนานมีความใกล้เคียงกับความเชื่อเรื่อง “ครามเทวดา” (grāmadevatā) 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 57 ]  

จากศาสนาฮินดูที่เชื่อว่าเป็นเทพารักษ์ของพื้นที่หนึ่ง ๆ จากการศึกษาเทวะประติมานพบว่า มี 2 ลักษณะ 
คือ ลักษณะบุรุษและลักษณะสตรี หากเป็นพระภูมิบุรุษ พระหัตถ์ขวาถือพระขรรค์สั้น พระหัตถ์ซ้ายวางไว้
ข้างองค์ หากเป็นพระภูมิสตรี พระหัตถ์ขวาถือดอกบัวบาน พระหัตถ์ซ้ายถือหอยยอดหรือหอยสังข์ ต่อมา
เป็นลูกผสมทางวัฒนธรรม (cultural hybridity) ซึ่งหมายถึงรูปแบบการใช้ชีวิต อัตลักษณ์ สิ่งของ หรือ
สัญลักษณ์ที่มีลักษณะผสมผสานจากหลายแหล่ง อันมีที่มาจากการติดต่อสื่อสารระหว่างวัฒนธรรม การ
เดินทางโยกย้าย ภาวะพลัดถิ่น และการปะทะสังสรรค์ของพหุวัฒนธรรมที่เพิ่มขึ้น (สำนักงานราชบัณฑิตย
สภา, 2563) โดยเฉพาะวัฒนธรรมทางความเชื่อของกลุ่มคนจีนที่มาตั้งรกรากในสังคมไทย แล้วเป็นศาลเจ้า
แบบจีนหลังคนจีนเข้ามาตั้งถ่ินฐาน 

 

           
 
ภาพที่ 2 พระทาสทารา เทวะลักษณะบุรุษ ภาพที่ 3 พระทาสธารา เทวะลักษณะสตรี พิพิธภัณฑสถาน

แห่งชาติ พระนคร ศาลเจ้าพ่อหลักเมืองนนทบุรี ปากคลองอ้อม จ.นนทบุรี 
(ท่ีมา : เจษฎา นิลสงวนเดชะ, ถ่ายภาพ) (ที่มา : เจษฎา นิลสงวนเดชะ, ถ่ายภาพ) 

จากการศึกษา พบลักษณะการสังสรรค์ทางวัฒนธรรม (cultural conviviality) ระหว่างความเชื่อ
ดั ้งเด ิม การนับถือผีสางเทวดา หรือว ิญญาณนิยมของคนไทยดั ้งเดิม ต่อมาเมื ่อมีการแพร่หลาย                  
“ภารตภิวัฒน์” (Indianization) ซึ่งเกิดขึ้นจากการที่พ่อค้าจากอินเดียออกมาค้าขาย และตั้งหลักแหล่ง
ปะปนกับชนพื้นเมือง ในระยะแรกจนเกิดปฏิสัมพันธ์กัน จากนั้นนักบวชทั้งพุทธและพราหมณ์ได้เดินทาง
นําเอาศาสนาออกมาเผยแพร่บ้าง ตลอดจนการเดินทางของคนจากเอเชียตะวันออกเฉียงใต้เข้าไปยังอินเดีย
และนําวัฒนธรรมกลับออกมาเผยแพร่เสียเอง (อนุรักษ์ ดีพิมาย, 2568, น. 230) ทั้งนี้ บรรดาอาณาจักร
ต่าง ๆ ที่ตั้งขึ้นตามแบบอินเดีย มักสร้างศาสนสถานสําหรับประดิษฐานเทวรูปพระผู้เป็นเจ้าตามแบบ
อินเดียขึ้นบนภูเขาธรรมชาติ หรือภูเขาจําลอง พระผู้เป็นเจ้านี้ย่อมเกี่ยวข้องกับองค์กษัตริย์อย่างใกล้ชิด
และเป็นเครื่องหมายแห่งเอกภาพของอาณาจักรด้วย ลักษณะเช่นนี้แสดงถึงการผสมระหว่างความเชื่อถือ
ตามแบบอินเดียเข้ากับความเชื ่อถือพื ้นเมืองอันนิยมการสร้างศาสนสถานขึ้นบนที่สูงได้เป็นอย่างดี             
(หม่อมเจ้า สุภัทรดิศ ดิศกุล, 2535, น.7) สังเกตได้จากการสร้างศาลพระภูมิที ่ต้องยกขึ ้นสูงจากพ้ืน             



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 58 ] 

และการยกสูงยังเป็นการแสดงว่า ศาลพระภูมิอยู่เหนือมนุษย์ เป็นที่อยู่ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ไม่ควรอยู่ในระดับ
เดียวกับพื้นดินที่มนุษย์เดินผ่าน ดังนั้นจากคติการนับถือบูชาผีสางเกิดการสังสรรค์ทางวัฒนธรรมอินเดีย 
ทำให้เกิดแนวคิดเรื่องพระภูมิเจ้าที่และเกิดการสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคติความเชื่อของกลุ่มคนจีน           
ในสังคมไทยในเวลาต่อมา ครั้นถึงสมัยรัชกาลที่ 5 เกิดเมืองที่มีตลาดเป็นศูนย์กลางเกือบทั่วประเทศ            
ย่านตลาดคือถิ่นที่อยู่อาศัยและแหล่งค้าขายของคนจีนเจ๊กนั่นเอง สิ่งที่ควบคู่ไปกับชุมชนตลาดหรือชุมชน
เมืองก็คือการมีศาลเจ้าและโรงเจเกิดขึ้น เพราะเป็นแหล่งสำคัญในการประกอบพิธีกรรมของคนเจ๊ก               
(แสงอรุณ กนกพงศ์ชัย, 2547, น.9) เมื่อมีการสร้างศาลเจ้ารูปแบบจีนขึ้นในสังคมไทย การนับถือบูชาเจ้า
แม่ทับทิมจึงเกิดการสังสรรค์ทางวัฒนธรรมตามความเชื่อของคนจีนกลุ่มต่าง ๆ โดยเฉพาะกลุ่มจีนฮกเกี้ยน
ที่นับถือบูชาเจ้าแม่เทียนโฮ่ว กลุ่มจีนไหหลำที่นับถือบูชาเจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง 
เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง และเจ้าแม่ไท้วาเต๊งเหนี่ยง กลุ่มจีนแต้จิ๋วที่นับถือบูชาปึงเถ่าม่า จึงทำให้เกิด             
การผสมผสานวัฒนธรรมคติการนับถือบูชาเทวนารีจีนมาบรรจบกันและเกิดการแลกเปลี่ยน  ปรับเปลี่ยน 
หรือหลอมรวมกันจนเกิดการเรียกขานใหม่ว่า “เจ้าแม่ทับทิม” 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 59 ]  

 
แผนผังที ่1 ความสัมพันธ์การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทย 

 
(ท่ีมา : เจษฎา นิลสงวนเดชะ, 2568) 

 
 2. การกลืนกลายทางวัฒนธรรมและการผสมกลมกลืนภายใต้บริบทการนับถือบูชา                
“เจ้าแม่ทับทิม” 
 การกลืนกลายทางวัฒนธรรม (Cultural Assimilation) เป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นเมื่อกลุ่ม
คนต่างวัฒนธรรมมีปฏิสัมพันธ์กันอย่างต่อเนื ่อง  จนเกิดการแลกเปลี ่ยน ปรับตัว และผสมผสาน
องค์ประกอบทางความเชื่อ ค่านิยม พิธีกรรม และวิถีชีวิตเข้าด้วยกัน ผลลัพธ์อาจทำให้กลุ่มหนึ่งรับแบบ
แผนทางวัฒนธรรมของอีกกลุ่มมาเป็นส่วนหนึ่งของตน หรือเกิดวัฒนธรรมใหม่ที่หลอมรวมคุณลักษณะ 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 60 ] 

ของทั้งสองฝ่าย ในบริบทสังคมไทย กระบวนการนี้ปรากฏอย่างเด่นชัดในพ้ืนที่ที่มีการตั้งถิ่นฐานของชาวจีน 
ซึ่งนำมาสู่การผสมผสานความเชื่อระหว่างคติท้องถิ่นไทยกับคติการบูชาเทพเจ้าจีน เช่น กรณีความศรทัธา
ต่อ “เจ้าแม่ทับทิม” ที่สะท้อนการผสมผสานทางศาสนาความเชื่อและประเพณีระหว่างสองวัฒนธรรม 
 จากการพิจารณาคำนิยาม “การกลืนกลายทางวัฒนธรรม” ในภาษาจีนคือคำว่า “เหวินฮว่า 
ถงฮว่า” (文化同化) หมายถึง การเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมของตนเองเพ่ือยอมรับวัฒนธรรมของกลุ่มชาติ
พันธุ ์อื ่น (改變自己的文化類型接受其他族群的文化) เมื ่อบุคคลไม่ต้องการรักษาอัตลักษณ์           
ทางวัฒนธรรมเดิมของตน แต่มีการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมกับกลุ่มวัฒนธรรมอื่นเป็นประจำ กลยุทธ์              
ที่พวกเขาใช้เรียกว่า “การกลืนกลาย” (同化) (余偉、鄭鋼, 2005, p.838) พจนานุกรมศัพท์ผังเมือง 
ฉบับราชบัณฑิตยสภา ให้คำนิยาม “การกลืนกลาย” (assimilation) ว่าเป็น กระบวนการที่ผู้ย้ายถิ่นหรือ
ชนกลุ่มน้อยรับความเชื่อ ค่านิยม และแบบแผนพฤติกรรมของเจ้าของถิ่นหรือคนกลุ่มใหญ่ไว้  และในที่สุด
ได้ผสมกลมกลืนไปกับชนกลุ่มใหญ่ในสังคมนั้น เช่น ชาวมอญที่ปรับความเป็นอยู่ ประเพณี วัฒนธรรมให้
กลืนกลายเข้ากับชุมชนไทย ชุมชนจีนที่ผสมผสานพิธีกรรมแบบไทยเข้าไปในประเพณีของจีน ชาวมุสลิม            
ที่ก่อสร้างมัสยิดบางหลวงให้มีรูปแบบสถาปัตยกรรมแบบไทย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2565) ส่วน Nazira 
Abdinassir กล่าวถึงประเด็นการกลืนกลายว่า ทฤษฎีการกลืนกลาย แนวคิดโดยรวม และคำนิยามพัฒนา
มาจากการศึกษา ประสบการณ์ และการสังเกตของนักวิทยาศาสตร์หลายท่าน โดยได้รับการเพิ่มเติมและ
ปรับปรุงอยู่เสมอ แม้ว่านักวิทยาศาสตร์รุ ่นใหม่จะมีคำนิยามของตนเอง แต่แนวคิดพื้นฐานของทฤษฎี             
ก็ยังครบถ้วนและชัดเจน ตัวอย่างเช่น ตามทฤษฎีของ Joseph Fichter การกลืนกลายคือกระบวนการ   
ทางสังคมที่บุคคลหรือกลุ่มหลายฝ่ายยอมรับและปฏิบัติตามรูปแบบพฤติกรรมของกันและกัน  โดยทั่วไป 
มักพูดถึงบุคคลหรือกลุ่มชนกลุ่มน้อยที่ถูกกลืนกลายเข้าสู่กลุ่มหรือสังคมใดสังคมหนึ่ง  แต่กระบวนการนี้
ไม่ใช่เรื่องฝ่ายเดียว มันเป็นความสัมพันธ์เชิงปฏิสัมพันธ์ที่ทั้งสองฝ่ายมีพฤติกรรมตอบสนองซึ่งกันและกัน  
แม้ว่าฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งอาจได้รับผลกระทบมากกว่าอีกฝ่าย ในงานเขียนล่าสุด นักสังคมวิทยาหลายท่าน
เทียบคำว่า ‘การกลืนกลาย’ (assimilation) กับ ‘การปรับตัวทางวัฒนธรรม’ (acculturation) หรือมอง
ว่าการกลืนกลายเป็นรูปแบบสุดขั้วของการปรับตัวทางวัฒนธรรม (Abdinassir, N. 2024, p.11) 
 จากการศ ึกษาประเด ็นการกล ืนกลายทางว ัฒนธรรมภายใต้บร ิบทการน ับถ ือบูชา                
“เจ้าแม่ทับทิม” พบว่า การเรียกขานว่า “เจ้าแม่ทับทิม” นั้นเป็นการเรียกขานโดยคนไทย หากเป็น             
ชื่อเรียกเจ้าแม่ฝ่ายจีนที่ชาวจีนกลุ่มฮกเกี้ยนและกลุ่มไหหลำนับถือ  ซึ่งคนจีนจะเรียกชื่อตามสำเนียงจีน 
ภาษาจีนกลางเรียกว่า “มาจู่” กลุ่มจีนฮกเกี้ยนจะเรียกว่า “ม่าจ้อ” “ม่าจ้อโป๋” ส่วนกลุ่มจีนไหหลำ                
จะเรียกว่า “ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” เมื่อคนจีนอพยพมาตั้งรกรากในประเทศไทยทำให้คติความเชื่อนี้กลืน
กลายเข้ากับชุมชนไทยจนกลายเป็นเจ้าแม่ฝ่ายไทย เจ้าแม่ม่าจ้อของกลุ ่มจีนฮกเกี้ยนกลืนกลายเป็น              
“แม่ย่านาง” สถิตประจำเรือของไทย ดังปรากฏในบทละครนอก เรื่องพิกุลทอง ซึ่งกล่าวถึงความเชื่อเรื่อง 
“แม่ย่านาง” ของไทย เดิมเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู ้คุ ้มครองเรือและการเดินทาง ต่อมาได้รับการผสมผสาน          



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 61 ]  

กับความเชื่อของเจ้าแม่ทับทิม (水尾聖娘) ของกลุ่มจีนไหหลำ ที่เน้นทั้งการปกป้องผู้เดินทางทางน้ำ
ประจำท้องถิ ่น ส่งผลให้แม่ย่านางแบบไทยคงบทบาทเดิม แต่ได้ร ับเทวะลักษณะและคุณลักษณะ              
บางประการจากเจ้าแม่ทับทิม กลายเป็นความเชื่อผสมผสานที่สะท้อนรากวัฒนธรรมทั้งไทยและจีนไหหลำ
อย่างกลมกลืนและต่อเนื่อง ความว่า 

๏ มาจะกล่าวบทไป ย่านางรักษาสำเภาใหญ่  
มีจิตเมตตานางทรามวัย สำแดงให้เห็นกายา ฯ 

(กรมศิลปากร, 2552, น.34)  
นอกจากนี้ ยังได้อธิบายคำศัพท์ “ย่านาง” ไว้ว่า คือผีหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้หญิงที่ประจำรักษาเรือ 

เรียกว่า แม่ย่านางเรือ (กรมศิลปากร, 2552, น.142) ดังที่ เทพย์ สาริกบุตร (2509) กล่าวว่า โดยคติ
ประเพณีทั่ว ๆ ไปของชนเผ่ามงโกลนั้น มีความเชื่อถือแน่นแฟ้นในเรื่องวิญญาณ คือ เรื่องภูตผีปีศาจ เช่น
นับถือผีฟ้า (เทวดา) ผีบ้านผีเรือน ผีปู่ย่าตายาย มีการเซ่นสรวงกันอยู่เสมอ และถือว่าในที่ทุก ๆ แห่งไป
ย่อมมีวิญญาณคือผีสิงสถิตอยู่ทั้งนั้น เช่นจะทําการแต่งงานก็ต้องมีการไหว้ผี เด็กคลอดออกมาใหม่ ๆ ก็ต้อง
มีการเซ่นไหว้แม่ซื้อ แม้จะอยู่หรือไปที่สถานที่ใด ๆ ก็ดี ก็ต้องมีการเซ่นไหว้เจ้าที่ ณ ที่นั้น แม้จะลงเรือไป
ไหนก็ต้องมีการไหว้แม่ย่านางเรือ อันล้วนแล้วแต่เป็นคตินิยมที ่นับเนื ่องมาจากการนับถือผีทั ้งนั้น                
(เทพย์ สาริกบุตร, 2509, น. 23-24) ต่อมาผู้คนเรียกแม่ย่านางกับเจ้าแม่ทับทิมปะปนกันไป ส่วนเจ้าแม่   
ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงกลมกลืนเป็น “เจ้าแม่ทับทิม” ของไทย ทำให้พิธีกรรมการบูชาเจ้าแม่ทั้ง 2 องค์ จึงเป็น
แบบไทย ต่อมาเมื ่อชาวจีนมีกำลังทรัพย์ในการบูรณะศาลเจ้าก็ได้ผสมผสานพิธีกรรมการบูชาและ               
สร้างศาลเจ้าใหม่ตามรูปแบบสถาปัตยกรรมจีนจนทำให้เทวะลักษณะของเจ้าแม่ไทยกลายเป็นเจ้าแม่ฝ่าย
จีนไปโดยปริยาย 

 

 
ภาพที่ 4 เทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิมแบบไทยผสมจีน ศาลเจ้าแม่ทับทิม ซอยหมู่บ้านพระประแดง              

วิลเลจ 2 อ.พระประแดง จ.สมุทรปราการ 
(ท่ีมา : เจษฎา นิลสงวนเดชะ, 2560) 

  



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 62 ] 

 ในด้านเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิม ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า มีความเป็นไปได้ว่าคนจีนจะสั่งงาน
ช่างไม้แกะสลักให้มีเทวะลักษณะแบบไทย เห็นได้จากเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิม ศาลเจ้าแม่ทับทิม             
ซอยหมู่บ้านพระประแดงวิลเลจ 2 อ.พระประแดง จ.สมุทรปราการ ที่มีเทวะลักษณะเป็นสตรีไทยท่านั่ง 
ห่มสไบ คล้ายสตรีผู้สูงศักดิ์ แต่เป็นการแกะสลักจากไม้ตามคติจีน ส่วนประเด็นศาลเจ้าแบบไทยถูกกลืน
กลายเป็นศาลเจ้าแบบจีนสามารถพบเห็นได้ทั่วไป เนื่องจากชาวจีนมีความศรัทธาและกำลังทรัพย์ที่พร้อม
กว่าคนไทย เมื่อจะบูรณะศาลเจ้าไทยที่สภาพกำลังทรุดโทรมย่อมสร้างใหม่เป็นศาลเจ้าแบบจีนตามธรรม
เนียมการสร้างศาลเจ้าจีน หากจะบูรณะสร้างใหม่เป็นศาลเจ้ารูปแบบไทยคงเป็นไปได้ยาก เนื่องจากปัจจัย
ทางภาษาและว ัฒนธรรมที ่แตกต่างกัน  ส ่งผลทำให้ศาลเจ ้าแม่ท ับทิมแบบไทยค่อย  ๆ หายไป                            
ถูกกลืนกลายเป็นศาลเจ้าจีนไปเป็นจำนวนมาก ศาลเจ้าแม่ทับทิมที่ได้รับการบูรณะแบบจีนจึงกลายเป็น
พื้นที่ทางวัฒนธรรม (Cultural area) ที่สังคมชาวจีนในไทยกำหนดจากคุณลักษณะทางวัฒนธรรมร่วมกัน
หรือชาติพันธุ์เดียวกัน เห็นได้จากรูปแบบทางสถาปัตยกรรมศาลเจ้าหากเป็นกลุ่มจีนฮกเกี้ยนก็จะสร้างศาล
เจ้าแม่เทียนโฮว่ขึ้นตามศิลปะหมิ่นหนาน (闽南) หากเป็นกลุ่มจีนแต้จิ๋วก็จะสร้างศาลเจ้าปึงเถ่าม่าขึ้น            
ตามศิลปะเฉาซั่น (潮汕) หากเป็นกลุ่มจีนไหหลำก็จะสร้างศาลเจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง  ศาลเจ้าแม่                
เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง และศาลเจ้าแม่ไท้วาเต๊งเหนี่ยงขึ้นตามศิลปะไหหลำ (海南) 

 นอกจากประเด็นศาลเจ้าไทยที่ถูกกลืนกลายเป็นรูปแบบศาลเจ้าจีนแล้วนั้น  ผู้วิจัยยังพบ
ประเด็นการกลืนกลายทางวัฒนธรรมจากการนับถือบูชา “เจ้าแม่ทับทิมคติไทย” กลายเป็น “เจ้าแม่ทับทิม
คติจีน” ภายใต้บริบทของความเชื่อที่ว่า “เจ้าแม่ทับทิม” คือเจ้าแม่ฝ่ายจีน ดังตัวอย่างศาลเจ้าแม่ทับทิม 
ตลาดชอบสอน (ตรงข้ามหน้าโรงไก่) อ.บางเสาธง จ.สมุทรปราการ มีการบูชาเจ้าแม่เทียนโฮ่วในฐานะ         
เจ้าแม่ทับทิม ตั้งประดิษฐานอยู่ภายในศาลพระภูมิ ด้านข้างเป็นศาลพระภูมิเจ้าที่และศาลตายาย เห็นได้
ชัดเจนว่าบริบทในพื้นที่แห่งนี้เป็นการนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ไทยเดิมผสมผสานกับความเชื่อพระภูมิเจ้าที่               
แต่กลับมีการนับถือบูชาเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิมแบบจีนภายใต้บริบทรูปแบบศาลพระภูมิที่มีลักษณะ
เป็นเรือนไม้หรือปูนเสาเดียว ดำรงสถานะเป็นเทพารักษ์ประจำพื้นที่  เพื่อปกปักรักษาสถานที่แห่งนั้น             
เฉกเช่นกับการบูชาพระชัยมงคลภายในศาลพระภูมิบริเวณใกล้เคียงกัน ศาลเจ้าแม่ทับทิม บ้านท่ากระทุ่ม 
อ.ท่ามะกา จ.กาญจนบุรี เป็นศาลทรงไทยแต่ภายในบูชาเทวะประติมานเจ้าแม่เทียนโฮ่วแบบจีน ศาลเจ้า
แม่ทับทิม ตลาดค้าส่งผลไม้สะพานขาว เป็นศาลหินอ่อนทรงประยุกต์แต่ภายในบูชาเทวะประติมานเจ้าแม่
เทียนโฮ่วแบบจีน อีกทั้งศาลเจ้าแม่ทับทิม ปากคลองดาวคะนอง ซอยราษฎร์บูรณะ 1 แขวงบางปะกอก 
เขตราษฎร์บูรณะ กรุงเทพฯ เป็นศาลทรงไทยริมแม่น้ำเจ้าพระยา ภายในบูชาทั้งเจว็ด เทวะประติมานเจ้า
แม่ทับทิมแบบและแบบจีน เป็นต้น 

 นอกจากนี้ผู้วิจัยยังมีความเห็นว่า “เจ้าแม่ทับทิม” อาจจะเป็นชื่อเรียกเทพารักษ์สตรีไทยมา
ก่อน เห็นได้จากความเชื่อดั้งเดิมมักไม่สร้างรูปเคารพแต่บูชาเป็นแผ่นเจว็ดไม้ ทำให้มีการบูชาเจ้าแม่ทับทิม
ในรูปแบบของเจว็ดมักจะประดิษฐานอยู่ในศาลเพียงตา ตามคติผีสางเทวดาของไทยดั้งเดิม หรือศาลพระ



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 63 ]  

ภูม ิตามคติพราหมณ์เชื่อว่าเทพารักษ์หรือพระภูมิเทวดาทำหน้าที่พิทักษ์เขตพ้ืนที่นั้น ๆ เช่น ศาลหลักเมือง
นนทบุรี (เดิม) อ.เมือง จ.นนทบุรี เทวลักษณะเจ้าแม่มือถือดอกบัว ต่อมาเม่ือเทพเจ้าจีนของกลุ่มจีนไหหลำ 
“เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” ได้รับการถวายพระนามอย่างไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” ทำให้เจ้าแม่ทับทิม           
แบบไทยโดนกลืนกลายเป็นเทพเจ้าจีนไปด้วยดังที่สามารถพบเห็นได้ทั่วไปในปัจจุบัน  ยกเว้นในสถานที่
ราชการ อาทิ โรงพยาบาล โรงเรียน กรมอู่ทหารเรือ กรมแผนที่ทหาร กองบัญชาการตำรวจนครบาล          
กองคลังแสง กรมสรรพาวุธทหารบก ฯลฯ ซึ่งคนนอกไม่สามารถเข้าไปไหว้โดยสะดวก ศาลเหล่านี้ยังคงเป็น
เจ้าแม่ทับทิมแบบไทยในลักษณะของศาลพระภูมิหรือศาลเรือนไทยโบราณ เป็นต้นว่า ศาลเจ้าแม่ทับทิม 
โรงเรียนสตรีวิทยา แขวงวัดบวรนิเวศ เขตพระนคร กรุงเทพฯ เชื่อว่าเป็นเจ้าแม่ฝ่ายไทยในพื้นที่มาแตเ่ดิม 
จากป้ายประวัติสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำโรงเรียนสตรีวิทยา ทำให้ทราบว่าเจ้าแม่ทับทิม เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์อันเป็น
ที่เคารพของชาวบ้านมาแต่ดั้งเดิม ความเป็นมา คือบริเวณที่ตั้งของโรงเรียนสตรีวิทยาแต่เดิมมีศาลเก่าแก่
อยู่ใต้ต้นโพธิ์ เชื่อกันว่าเจ้าแม่ทับทิมประทับอยู่ ชาวบ้านศรัทธากันมากพากันมากราบไหว้ขอพรให้ท่าน
คุ้มครองเพ่ือความปลอดภัยและมีโชคลาภตามท่ีตนปรารถนา 

 ศาลเจ้าแม่ทับทิม วัดบางไกรใน ตำบลบางขุนกอง อำเภอบางกรวย จังหวัดนนทบุรี พื้นที่                 
ตรงบริเวณริมคลองบางไกรนอก ซึ่งเดิมมีชื่อว่า “คลองบางนายไกร” ในอดีตคงเป็นเส้นทางการคมนาคม 
ที่สำคัญ ลักษณะเป็นศาลเรือนไทย บูรณะเมื่อปี พ.ศ. 2521 ประดิษฐานเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิม             
เป็นแบบไทย เทวะลักษณะท่านั่ง สวมศิราภรณ์มงกุฏแบบไทย ใส่ชุดไทยสีน้ำเงิน คติการบูชาแบบไทย 
ผสมจีน เป็นเทวรูปที่สร้างขึ้นแทนองค์ก่อน เนื่อจากถูกขโมยไป บริเวณศาลยังปรากฏป้ายไม้แกะสลัก
อักษรจีนชื่อเจ้าแม่เป็นภาษาจีนว่า “สือหลิวจินหมู่” (石榴金母) เห็นได้ว่าเป็นการแปลแบบตรงตัว           
ตามความหมาย นอกจากนี้ภายในศาลยังมีป้ายคำว่า “เปิ่นโถวเซิ่งมา” (本頭聖媽) แสดงให้เห็นว่า            
ชาวจีนบูชาในฐานะเทพารักษ์สตรีประจำท้องถิ่น เหมือนที่คนไทยบูชาในฐานะเทพารักษ์ไทย จากหลักฐาน
ป้ายภาษาจีนแสดงให้เห็นว่า เจ้าแม่ทับทิมทองแห่งนี้เป็นที่เคารพนับถือของชาวจีนในพื้นถิ่นอีกด้วย            
ทั้งนี้บริเวณนอกศาลยังมีป้ายประกาศว่า “ห้ามนำอะไรที่เกี่ยวกับหมูมาที่ศาลเจ้าแม่ทับทิมโดยเด็ดขาด” 
จากการสอบถามชาวบ้านทำให้ทราบว่า ในอดีตมีพ่อค้าชาวจีนพายเรือขายเนื้อหมูสดพายผ่านมาถึงหน้า
ศาลเจ้า จู่ ๆ เรือก็พลิกคว่ำโดยไม่ทราบสาเหตุ ชาวบ้านจึงเชื่อว่า เจ้าแม่ไม่โปรดหมู ซึ่งหากจะเชื่อมโยงคติ
การบูชามีความเหมือนกับการบูชาเจ้าแม่ทับทิมในฐานะ “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” ของชาวจีนไหหลำ         
ที่ไม่นิยมนำเนื้อหมูมาไหว้เจ้าแม่ เพราะชาวไหหลำมองว่า ตำนานของเจ้าแม่ทับทิม มีเรื่องราวเกี่ยวกับ 
การนำท่อนไม้ที่จะแกะสลักเทวรูปเจ้าแม่มากั้นคอกหมู แล้วหมูป่วยตาย สื่อหมายความว่า เจ้าแม่ไม่โปรด
หมู และหมูเป็นสัตว์กินของเหลือจากคน แต่แพะกินหญ้า จึงมองว่าสะอาดมากกว่าเลยนิยมใช้เนื้อแพะมา
บูชา ส่วนบางพื้นที่ เนื้อแพะ เนื้อวัว หาได้ไม่สะดวกนัก จึงใช้เนื้อหมูแทน เพราะหมูเป็นสัตว์ที่หาได้ทั่วไป 
แต่การนำหมูมาไหว้ของชาวจีนไหหลำ จะต้องแยกจานแยกถาดกับของไหว้อื่น ดังนั้นจากตัวอย่างศาลเจ้า             
แม่ทับทิมแห่งนี้ สามารถเห็นร่องรอยการบูชาเจ้าแม่ทับทิมแบบไทยมาแต่ดั้งเดิม เมื่อมีชาวจีนเข้ามาบูชา



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 64 ] 

ด้วยความศรัทธาในภายหลังทำให้เกิดการบูชาแบบจีนขึ้น แต่ยังไม่ได้กลืนกลายเป็นจีนทั้งหมด หากเป็น
ศาลเจ้าแม่ทับทิมที่มีลักษณะแบบไทย ซึ่งยังไม่ได้รับอิทธิพลความเชื่อแบบจีน ทำให้ยังคงเป็นศาลเจ้า           
แม่ทับทิมแบบไทยมาจนถึงปัจจุบัน ดังตัวอย่างที่ศาลเจ้าแม่ทับทิม บ้านปาร์คนายเลิศ เมื่อครั้งพระยาภักดี
นรเศรษฐ์ (เลิศ เศรษฐบุตร) ได้ซื ้อที่บริเวณนี้มีต้นไทรใหญ่ ซึ่งเป็นที่กราบไหว้ของผู้คนที่สัญจรไปมา            
ทางเรือ ท่านจึงดำริสร้างศาลให้กับเจ้าแม่ทับทิม เมื่อ พ.ศ. 2463 โดยมีความเชื่อว่าท่านเป็นดวงวิญญาณที่
ผู้คนละแวกนี้เชื่อว่าสิงสถิตอยู่ ผู้ศรัทธาที่มาสักการบูชาเจ้าแม่ทับทิมที่นี่มักจะขอบุตรหรือธิดา โดยถวาย
ปลัดขิก กุหลาบแดง เครื่องสําอาง และธูปเทียน เมื่อสมหวังตามปรารถนาก็จะมาไหว้ขอบคุณเจ้าแม่               
จากตัวอย่างทั้งสองแห่งนี้จึงพอสรุปข้อสันนิษฐานที่  2 ได้ว่า การบูชาเจ้าแม่ทับทิมแบบไทยมีมาช้านาน   
อาจเกิดก่อนการบูชาเจ้าแม่ทับทิมแบบจีนก็เป็นได้ 

 ในการศึกษาทางมานุษยวิทยาและคติชนวิทยา การลงพ้ืนที่ศาลเจ้าแม่ทับทิมของกลุ่มชาวจีน
แต้จิ๋วชี้ให้เห็นกระบวนการผสมผสานทางความเชื่อ (syncretism) ระหว่างคติการนับถือของไทยและจีน 
โดยสันนิษฐานว่า เจ้าแม่ทับทิม ซึ่งเป็นเทพารักษ์สตรีที่ได้รับการบูชา อาจมีรากฐานมาจาก ผีมเหศรศักดิ์ 
ของไทยแต่เดิม เมื่อชาวจีนแต้จิ๋วอพยพเข้ามา พวกเขานำความเชื่อเรื่องการบูชาเทพารักษ์ประจำชุมชน        
ที่เรียกว่า ปึงเถ่ากง (本頭公) เข้ามาด้วย เดิมทีมีการบูชาเพียง เจ้าพ่อ ซึ่งเป็นเทพารักษ์ผู้คุ้มครองในพ้ืนที่
เท่านั้น แต่ต่อมาได้มีการรับคติความสมดุลของพลังที่เกื้อหนุนกัน จึงเริ่มมีการบูชาเจ้าแม่ คู่กัน ซึ่งชาวจีน
แต้จิ ๋วเรียกว่า ปึงเถ่าม่า (本頭媽) แต่คนไทยยังคงเรียกและนับถือในชื ่อ เจ้าแม่ทับทิม ตามเดิม               
การผสมผสานนี้ทำให้มีการบูชาเจ้าแม่ทับทิมในฐานะ ปึงเถ่าม่า ซึ่งเป็นเทวนารีจีนในที่สุด สะท้อนให้เห็น
ถึงพลวัตทางวัฒนธรรมและศาสนาที่เกิดขึ ้นจากการอยู่ร่วมกันของคนต่างเชื้อสายในสังคมไทย  เช่น            
ศาลเจ้าแม่ทับทิม ถ.ท้ายบ้าน ต.ปากน้ำ อ.เมือง จ.สมุทรปราการ ป้ายชื่อภาษาจีนว่า เหล่าปึงเถ่าม่าเบี่ย             
(老本頭媽廟) ชื่อภาษาไทยว่า เจ้าแม่ทับทิม ศาลเจ้าแม่ทับทิม ริมคลองชักพระ แขวงคลองชักพระ            
เขตตลิ่งชัน กรุงเทพฯ ป้ายชื่อภาษาจีนว่า ปึงเถ่าเซี้ยม่า (本頭聖媽) ชื่อภาษาไทยว่า เจ้าแม่ทับทิม 
นอกจากนี้ยังมีศาลเจ้าแม่ทับทิม ตรงข้ามตลาดศาลาน้ำร้อน แขวงศิริราช เขตบางกอกน้อย กรุงเทพฯ             
ตั้งชื่อศาลเจ้าเป็นภาษาจีนว่า “ตี่โซยเซี้ยม่า” (地先聖媽) มีความแตกต่างจากที่อื ่น คนในพื้นที่นิยม
เรียกว่า “เชียเถ่าม่า” (車頭媽) แปลว่าเจ้าแม่สถานีรถไฟ เนื่องจากที่ตั้งอยู่ใกล้สถานีรถไฟบางกอกน้อย 
สิ่งที่น่าสนใจคือเทวะลักษณะประติมานเจ้าแม่ในมืออุ้มไก่  พอที่จะสันนิษฐานได้ว่าผู้อาศัยในย่านนั้น            
อดีตคงเลี้ยงไก่จำหน่ายเป็นอาชีพ จึงมีการนำไก่มาบนบานศาลกล่าวให้เจ้าแม่ช่วยเรื่องค้าขายรุ่งเรือง
นั่นเอง 

 จากเทวะประติมานในมือเจ้าแม่อุ้มไก่ ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า หากศาลเจ้าแม่ทับทิมแห่งนี้บูชา
องค ์ เช ียเถ ่าม ่าในฐานะเจ ้าแม ่ เท ียงโหวน ่าจะม ีความเช ื ่อมโยงก ับศาลเจ ้าเท ียงโหวโกวเบี่ย                              
(天后古廟) เกาะหม่าสือ (媽嶼島) บริเวณปากอ่าวซัวเถา เขตหลงหู (龍湖區) เมืองซัวเถา                (
汕頭) มณฑลกวางตุ้ง (廣東) ประเทศจีน หรือที่เรียกกันอีกชื่อว่า “ปั้งโกยเต้า” (放雞島) แปลว่า              



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 65 ]  

เกาะปล่อยไก่ หรือ “ปั้งโกยซัว” (放雞山) แปลว่า ภูเขาปล่อยไก่ เนื่องจากในสมัยก่อนผู้คนที่มาไหว้                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             
เจ้าแม ่จะนำไก่ตัวเป็น ๆ มาถวายและปล่อยไว้ ทำให้ศาลเจ้ามีไก่เยอะทั้งตัวผู้และตัวเมีย บริเวณด้านหน้า
ศาลเจ้าก็มีประติมากรรมไก่ตัวผู้และตัวเมียประดับด้วยศิลปะเชี่ยนฉือ (嵌瓷) หรือเครื่องประดับปูนปั้น
ติดด้วยเศษชามกระเบื้องเคลือบประดับบนตัวไก่ ผู้วิจัยเคยเดินทางไปยังศาลเจ้าแห่งนี้ ซึ่งปัจจุบันม ี2 แห่ง 
คือ ศาลดั้งเดิมและศาลหลังใหม่ ศาลเจ้าหลังเดิมเริ่มสร้างในสมัยราชวงศ์หยวน และสร้างใหม่ในปีที่ 11   
รัชศกเสียนเฟิง (咸豐十一年) ตรงกับปี ค.ศ. 1861 ต่อมาได้รับการบูรณะอีก 2 ครั้งในปี ค.ศ. 1928 
และ 1984 ส่วนศาลเจ้าหลังใหม่เริ่มสร้างในปีรัชศกกวงซี่ว์ (光緒) สมัยราชวงศ์ชิง และได้รับการบูรณะใน
ปี ค.ศ. 1981 ชาวจีนแต้จิ ๋วมักจะมากราบไหว้ขอพร เพื่อขอให้เจ้าแม่คุ ้มครองการเดินทางทะเลโดย
ปลอดภัย พวกเขาเชื่อกันว่าหากต้องการมีชีวิตที่สงบสุขและปลอดภัยเพราะอาศัยอยู่ติดทะเล  ตลอดจน
ประกอบอาชีพประมงอยู่กับทะเลก็ต้องมาขอพร ณ ศาลเจ้าแห่งนี้ ถือเป็นสถานที่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำเมือง
ซัวเถา 

 จากการศึกษา สามารถสรุปได้ว่า การกลืนกลายทางวัฒนธรรมในบริบทของความเชื่อเรื่อง  
เจ้าแม่ทับทิมสามารถเกิดขึ้นได้ใน 2 ระดับ ระดับแรกเป็นการกลืนกลายทางสังคม (social assimilation) 
ซึ่งเกิดจากการที่ความเชื่อจากสองวัฒนธรรมรับเอาวัฒนธรรมของอีกฝ่ายไปเป็นของตนเอง  แต่อาจเป็น
เพียงความเชื่อในด้านคติการนับถือบูชา การสร้างเทวะประติมาน และธรรมเนียมปฏิบัติภายนอกเท่านั้น 
ยังไม่ถึงขั้นเปลี่ยนแปลงความเชื่อทั้งหมดไปโดยสิ้นเชิง อาจจะแค่เจือจางและสูญเสียเอกลักษณ์ทางธรรม
เนียมปฏิบัติหรือพิธีกรรมบางประการ หากถึงขั้นเปลี่ยนแปลงไปโดยสิ้นเชิงจะเป็นเรื่องของการกลืนกลาย
ทางช ีวภาพ (biological assimilation) ซ ึ ่ ง เป ็นข ั ้นส ูงส ุดของปรากฏการณ์ของการกล ืนกลาย                        
ทางวัฒนธรรม หมายความว่า สองวัฒนธรรมกลืนกันจริง ๆ อย่างสมบูรณ์ เพราะจะมีผู้ศรัทธารุ่นใหม่เกิด
ขึ้นมาแสดงตนเป็นผู้ศรัทธาในความเชื่อใหม่อันเกิดจากวัฒนธรรมเดิมสองวัฒนธรรมมารวมกัน แต่การกลืน
กลายทางชีวภาพจะเกิดได้ยากและเกิดได้ในอัตราที่น้อยกว่าการกลืนกลายทางสังคม ดังนั้น ในบริบทของ
ความเชื่อย่อมมีการกลืนกลายทางวัฒนธรรมเกิดขึ้นได้  การที่ชนชาติจีนซึ่งมีเอกลักษณ์และอัตลักษณ์              
ทางประเพณี พิธีกรรมที่หลากหลายและแตกต่างกันเฉพาะกลุ ่ม ไม่ว่าจะกลุ ่มฮกเกี ้ยนหรือไหหลำ                      
เมื่อถูกถ่ายทอดและสืบทอดความเชื่อจนแพร่หลายในสังคมไทยย่อมแปรเปลี่ ยนไปตามบริบทของท้องถิ่น 
เห็นได้จากการนับถือเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทยอาจเกิดขึ้นมาช้านานก่อนที่ความเชื่อเรื่องเจ้าแม่ทับทิมจีน
จะเข้ามาผสมผสาน ในยุคแรกของความเชื่ออาจเป็นเพียงการบูชาในฐานะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำท้องถิ่น              
จนคนไทยบางกลุ่มเชื่อว่า เจ้าแม่ทับทิมก็คือเจ้าแม่ของคนไทยที่คนไทยนับถือกันมาแต่ดั้งเดิม นับถือใน
ฐานะผีชั้นสูงเป็นเทพารักษ์ประจำท้องถิ่น ต่อมาเม่ือคติความเชื่อแบบจีนเข้ามามีอิทธิพลสถานะของเจ้าแม่
ทับทิมสามารถยกระดับเป็น “เทวนารี” กลายเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือเทพเจ้าจีน มีอำนาจและสามารถเข้า
ประทับทรงแสดงอิทธิฤทธิ์จนเป็นปาฏิหาริย์ สามารถจูงใจผู้คนให้เชื่อถือได้อย่างน่าอัศจรรย์ กอปรกับศาล
เจ้าแม่ทับทิมแบบไทยส่วนใหญ่สร้างด้วยไม้มีขนาดเล็ก เมื่อชาวจีนที่อาศัยร่วมกับชาวไทยในชุมชนนั้น            



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 66 ] 

ร่วมใจกันบูรณะศาล จึงกลายเป็นศาลเจ้าจีนไป เจ้าแม่ฝ่ายไทยก็เลยกลายเป็นเจ้าแม่ฝ่ายจีน บางแห่ง               
ที่ทราบประวัติก็เรียกชื่อศาลเจ้าใหม่แบบจีนว่า “ศาลเจ้าปึงเถ่าม่า” (本頭媽廟) แต่ในวงเล็บระบุว่า 
“เจ้าแม่ทับทิม” แต่ก็มีศาลเจ้าจำนวนไม่น้อยที่อัญเชิญเจ้าแม่มาจู่ประดิษฐานเป็นเทพประธานในศาลเจ้า   
ที่สร้างขึ้นใหม่แทน ทำให้เจ้าแม่มาจู่ได้รับพระนามแบบไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” ไปในตัว 

 เห็นได้ว่าเมื่อคติความเชื่อเรื่องเทวนารีจีนแห่งสายน้ำ 2 องค์ ซึ่งมีถิ่นกำเนิดต่างกันในคนละ
ช่วงเวลา องค์แรกเกิดขึ้นในช่วงราชวงศ์ซ่งเหนือ มีพระนามว่า “มาจู่” มีถิ่นกำเนิดในฮกเกี้ยน ศาลเจ้า       
แห่งแรกสร้างขึ้นเมื่อปี ค.ศ. 987 ณ เกาะเหมยโจว เมืองผูเถียน มณฑลฮกเกี้ยน ส่วนอีกองค์หนึ่งเป็นเทพ
เจ้าท้องถิ่นของกลุ่มจีนไหหลำ มีพระนามว่า ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง เกิดข้ึนในช่วงราชวงศ์หมิง ศาลเจ้าแห่งแรก
สร้างขึ ้นเมื ่อปี ค.ศ. 1505-1521 ณ ชายฝั ่งตะวันออกของท่าเรือชิงหลาน (清瀾港) ตำบลตงเจียว              
ชายฝั่งทางใต้ของชานเมืองตะวันออกของเมืองเหวินชาง มณฑลไหหลำ ซึ่งระยะเวลาห่างกันประมาณ 518 
ปี เมื่อชาวจีนไหหลำได้อพยพมาเมืองไทยส่วนใหญ่มีพ้ืนเพมาจากเมืองเหวินชาง ซึ่งศาลเจ้าหลังแรกก็ตั้งอยู่
ที่นี่ ทั้งยังเป็นที่ตั้งของท่าเรือชิงหลาน จากบันทึกทางประวัติศาสตร์ ท่าเรือชิงหลานเป็นท่าเรือหลักที่ชาว
จีนไหหลำจากเมืองเหวินชางใช้ในการเดินทางไปทำมาหากินในต่างประเทศ ในช่วงปลายราชวงศ์หมิง 
กองทัพชิงค่อย ๆ ยึดครองทางใต้ ขณะที่ราชวงศ์หมิงใต้ลุกขึ้นต่อต้าน สถานการณ์ทางการเมืองในไหหลำ
ไม่มั ่นคง มีการปล้นสะดมประชาราษฎร์ต่างทุกข์ยาก ชาวเมืองเหวินชางจำนวนมากหนีไปยังเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้เพื่อหาชีวิตที่ดีกว่า ในช่วงแรกพวกเขาส่วนใหญ่เสี่ยงล่องเรือใบไปตามลมและคลื่น                      
เรือไปจอดที่ไหนก็แวะที่นั่น บางคนขึ้นฝั่งที่เวียดนาม บางคนขึ้นฝั่งที่คาบสมุทรมลายู บางคนล่องเรือใน
ทะเล เป ็น เวลาหน ึ ่ งหร ื อสอง เด ือนก ่อนจะถ ึ งสยาม  และส ุดท ้ ายก ็ต ั ้ ง รกรากในต ่ างแดน                                  
(王俞春, 2014, p.168) พวกเขาได้นำความเชื่อความศรัทธาเจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง เทพเจ้าประจำ
ท้องถิ่นที่ตนเคารพบูชามาด้วย จนได้สร้างศาลเจ้าแห่งแรกในประเทศไทย ตั้งอยู่ที ่เชิงสะพานกรุงธน                
ฝั่งสามเสน ศาลเจ้าแห่งนี้ก็เรียกเจ้าแม่องค์นี้ด้วยพระนามภาษาไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” ซึ่งสันนิษฐานว่า
เรียกจากเทวะลักษณะประติมานวิทยาพระพักตร์ที่มีสีดั่งเมล็ดทับทิม สีอาภรณ์แดงดั่งพลอยทับทิม หรือ
แม้กระทั่งเครื่องประดับต่าง ๆ ที่ผู้ศรัทธานำมาถวายมีสีแดงคล้ายทับทิม จึงเรียกว่า สีทับทิม และเนื่อง
ด้วยมีเทวะลักษณะที่คล้ายคลึงกันกับเจ้าแม่มาจู่จึงทำให้เกิดความสับสนมาจนถึงปัจจุบัน  นอกจากนี้ยังมี 
“ศาลเจ้าแม่ทับทิมบางซื่อ” ซึ่งประดิษฐานเจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง (正順聖娘) หรือท่านผู้หญิงเสี่ยน            
(冼太夫人) เป็นเทพเจ้าท้องถิ่นของกลุ่มจีนไหหลำอีกองค์หนึ่ง จากเทวะลักษณะที่ใกล้เคียงกันมากจึงทำ
ให้เรียกพระนามเป็นภาษาไทยว่า “เจ้าแม่ทับทิม” เช่นเดียวกัน 
 
 
 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 67 ]  

อภิปรายผลการวิจัย 
การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมความเชื่อต่อการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมคติไทยกับการผสมกลมกลืน

ทางวัฒนธรรมต่อการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมคติจีนตามคติความเชื ่อของกลุ ่มคนจีนในสังคมไทย               
ซึ่งสามารถอภิปรายผลได้ใน 4 ประการหลัก ดังนี้ 

 1. การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคติความเชื่อของชาวจีนฮกเกี้ยนเรื่องเทวนารีแห่งท้องทะเล 
คือเจ้าแม่มาจู่ (媽祖) หรือเจ้าแม่หมาจอที่ปรากฏชื่อในนิราศกวางตุ้ง สมัยธนบุรี ทำให้สันนิษฐานได้ว่า         
มีการนับถือเจ้าแม่มาจู ่มาก่อนหน้าแล้ว ซึ ่งก็คือสมัยอยุธยา ดังปรากฏในป้ายชื ่อศาลเจ้าเทียงโหว               
(天后宮) ได้แปลเป็นภาษาไทยว่า “ศาลเจ้าแม่ทับทิม” และเรียกเจ้าแม่หมาจอในภาษาไทยว่า                
เจ้าแม่ทับทิม นอกจากนี้ยังเรียกพระหมาจอว่า “แม่ย่านาง” อีกด้วย ต่อมาเมื่อชาวจีนกลุ่มไหหลำ                       
ได้สร้างศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงขึ้นที่เชิงสะพานซังฮ้ี แขวงวชิรพยาบาล เขตดุสิต กรุงเทพฯ ทำให้มี
การทำป้ายชื่อศาลเจ้าว่า “ศาลเจ้าจุ้ยโบเนี้ยว (แม่ทับทิม) อำเภอดุสิต จังหวัดพระนคร” จึงเป็นจุดเริ่มต้น
ของการเรียกขานเทพประธานศาลเจ้าว่า “เจ้าแม่ทับทิม” และด้วยพื้นที่ที ่ตั ้งศาลเจ้าอยู่ถนนสามเสน              
ซึ่งก่อสร้างในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว  รัชกาลที่ 5 ผู้คนจึงเรียกขานชื่อศาลเจ้าว่า 
“ศาลเจ้าแม่ทับทิม สามเสน” จากบริบทการเรียกขานชื่อ “แม่ทับทิม” เป็น “เจ้าแม่ทับทิม” จึงทำให้เกิด
การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมด้านภาษา กลุ่มจีนไหหลำเรียกชื่อเจ้าแม่ว่า “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” คนไทย
เรียกว่า “เจ้าแม่ทับทิม” ถือเป็นการการใช้ภาษาท่ามกลางความหลากหลายทางวัฒนธรรมในบริบทการ
นับถือบูชา และด้วยเหตุนี้เองทำให้การเรียกขานเจ้าแม่มาจู่และเจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงร่วมกันว่า               
“เจ้าแม่ทับทิม” 

 2. การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคติความเชื ่อพื ้นบ้านจีนที่เชื ่อว่า  เจ้าแม่สุยหมู ่เหนียง               
(水母娘) หรือที่ชาวจีนแต้จิ๋วเรียกว่า “จุ๋ยบ้อเนี้ย” ถือเป็นเทวนารีประจำแม่น้ำและสายน้ำ มีตำนาน              
ที่หลากหลาย แตกต่างกันไปแต่ละท้องที่ ตำนานที่เป็นที่รับรู้ของคนจีนทั่วไปกล่าวว่า เดิมชื่อ หลิ่วชุนอิง             
(柳春英) เป็นคนหมู่บ้านจินเซิ่ง (金勝村) เมืองไท่หยวน (太原) มณฑลซานซี (山西) ภายหลังแต่งงาน
ไปเป็นลูกสะใภ้ที่หมู่บ้านจิ้นฉือ (晉祠村) แต่โชคร้ายที่ต้องทนทุกข์ทรมานจากการถูกแม่สามีทารุณกรรม
เป็นเวลานาน แม่สามีบังคับให้เธอปีนเขาไปตักน้ำสะอาดทุกวัน วันหนึ่งมีเซียนผู้เห็นใจในชะตากรรม             
ของเธอ จึงมอบแส้ให้ แค่เพียงวางแส้ลงในถังน้ำ ถังน้ำก็จะเต็มทันที เซียนยังย้ำเตือนเป็นพิเศษว่าอย่านำ
แส้ออกจากน้ำ มิฉะนั้นจะเกิดน้ำท่วม วันหนึ่ง แม่สามีมาทราบความลับนี้เข้า จึงได้นำแส้ออกจากถังน้ำ 
ทันใดนั้นน้ำก็พุ่งออกมาจากถังอย่างรวดเร็ว จนน้ำเกือบจะท่วมทั้งหมู่บ้าน เมื่อสามีนางทราบจึงรีบนั่งบน
ถังน้ำนั้นเพื่อชะลอน้ำ แต่นางก็ต้องเสียชีวิตเพื่อช่วยหมู่บ้าน ชาวบ้านจึงได้สร้างศาลเจ้า จิ้นฉือ (晉祠)      
เพื ่อระลึกถึงนาง และบูชารูปปั ้นนางในศาลเจ้า เรียกว่า “สุยหมู ่เหนียงเนียง” (水母娘娘) หรือ                 
“จิ้นฉือเซิ่งหมู่” (晉祠聖母) แต่ตำนานความเชื่อนี้ไม่ได้แพร่กระจายสู่ไทย จึงไม่มีการสร้างศาลเจ้าแม่สุย
หมู่เหนียง 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 68 ] 

 3. การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคติความเชื่อของชาวจีนไหหลำเรื่องเทวนารีแห่งสายน้ำ  คือ
เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง (水尾聖娘) ที่ปรากฏครั้งแรกเป็นศาลเจ้าในไทยสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นก็คือ 
ศาลเจ้าแม่ทับทิมสามเสน สะพานซังฮ้ี กรุงเทพฯ ทำให้มีการเรียกเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงเป็นภาษาไทยว่า
เจ้าแม่ทับทิม ซึ่งเป็นการเรียกจากการสังเกตเทวะลักษณะที่มีสีแดงเหมือนอัญมณีทับทิม หากแต่กลุ่มคน
จีนไหหลำเรียกว่า “ตับง่วยโผ่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” (十月婆水尾聖娘) แปลว่า “เจ้าแม่ทับทิมเดือนสบิ” 
ต่อมาพวกเขาได้สร้างศาลเจ้าแม่เจียตุ ้นเต๊งเหนี่ยงที่เขตบางซื่อ  จึงเรียกเจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี ่ยงว่า              
“ยีง่วยโผ่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” (二月婆正順聖娘) แปลว่า “เจ้าแม่ทับทิมเดือนสอง” และเรียกเจ้าแม่

เทียงโหวว่า “ตาง้วยโผ่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” (三月婆天后聖母)แปลว่า “เจ้าแม่ทับทิมเดือน
สาม” 

 4. การสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคติความเชื่อของชาวจีนแต้จิ๋วเรื่องเทพารักษ์ประจำชุมชน 
คือปึงเถ่ากงม่า (本頭公媽) ทำให้มีการเรียกองค์ปึงเถ่ากงม่าว่าเจ้าแม่ทับทิมด้วยเช่นกัน  เนื่องจาก
บทบาทหน้าที่คล้ายกันคือปกป้องดูแลชุมชน และยังมีความใกล้เคียงกับคติความเชื่อเรื่องครามเทวดาของ
ฮินดู ภาษาจีนเรียกว่า “เซียงชุนหนี่ว์เสิน” (鄉村女神) ซึ่งนับถือในฐานะเทวสตรี ผู้ปกปักรักษาผู้อยู่
อาศัยของหมู่บ้านจากภยันตรายต่าง ๆ 

 จากการสังสรรค์ทางวัฒนธรรมใน 4 รูปแบบข้างต้น สรุปได้ว่า การนับถือเจ้าแม่ทับทิม          
ในสังคมไทยเป็นการนับถือบูชาร่วมกันของชาวไทยดั้งเดิม ซึ่งบูชาในฐานะ “พระทาษธาราหรือพระภูมิเจ้า
ที่ผู้ดูแลสายน้ำทั้งหลาย” และกลุ่มชาวจีนที่อพยพเข้ามาตั้งรกรากในสังคมไทย ซึ่งบูชาเทพเจ้าประจำ
ท้องถิ่นตน คือ เจ้าแม่ 4 องค์ ดังนี้ 1.กลุ่มจีนฮกเกี้ยนนับถือ “เจ้าแม่เทียนเฮาสิ่งบู้” กลุ่มจีนแต้จิ๋วนับถือ 
“เจ้าแม่เทียงโห่วเซี ้ยบ้อ” กลุ ่มจีนไหหลำนับถือ “เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” เห็นได้ว่าคือเจ้าแม่                    
天后聖母 องค์เดียวกัน เพียงแต่ออกเสียงไปตามแต่สำเนียงถิ่นตน และยังมีชื่อเรียกอื่น กลุ่มจีนฮกเกี้ยน 
เรียกว่า “เจ้าแม่ม่าจ้อ” หรือ “ม่าจ้อโป๋” กลุ่มจีนแต้จิ๋ว เรียกว่า “เจ้าแม่หมาโจ้ว” กลุ่มจีนไหหลำ เรียกว่า 
“เจ้าแม่ม้าโต๋ว” หรือ “เจ้าแม่โผ่โตว” 2.กลุ่มจีนฮกเกี้ยนนับถือ “เจ้าแม่จุ้ยโบ้ยสิ่งหนิว” กลุ่มจีนแต้จิ๋วนับ
ถือ “เจ้าแม่จุ ้ยบ๋วยเซี้ยเนี้ย” กลุ่มจีนไหหลำนับถือ “เจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” เห็นได้ว่าคือเจ้าแม่                
水尾聖母 องค์เดียวกัน เพียงแต่ออกเสียงไปตามแต่สำเนียงถิ่นตน 3.กลุ่มจีนฮกเกี้ยนนับถือ “เจ้าแม่เจี่ย
ซุนสิ่งหนิว” กลุ่มจีนแต้จิ๋วนับถือ “เจ้าแม่เจี่ยสุงเซี้ยเนี้ย” กลุ่มจีนไหหลำนับถือ “เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” 
เห็นได้ว่าคือเจ้าแม่ 正順聖母 องค์เดียวกัน เพียงแต่ออกเสียงไปตามแต่สำเนียงถิ่นตน และ 4.กลุ่มจีน
ฮกเกี ้ยนนับถือ “เจ้าแม่ปุ ้นเถาม่า” กลุ ่มจีนแต้จิ ๋วนับถือ “เจ้าแม่ปึงเถ่าม่า” กลุ ่มจีนไหหลำนับถือ             
“เจ้าแม่บุ๋นเก่าม้า” เห็นได้ว่าคือเจ้าแม่ 本頭媽 องค์เดียวกัน เพียงแต่ออกเสียงไปตามแต่สำเนียงถิ่นตน 

 จากประเด็นปัญหาการวิจัย เรื่องความแตกต่างทางคติความเชื่อระหว่างคนไทยและคนจีนใน
การบูชาเจ้าแม่ทับทิม การหลอมรวมทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในบริบทสังคมไทย และการเปลี่ยนแปลง            
ของความเชื่อเมื่อเข้าสู่บริบทใหม่ สามารถกล่าวถึงการเชื่อมโยงผลการวิจัยกับประเด็นปัญหา ดังนี้ 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 69 ]  

 1. การหลอมรวมทางวัฒนธรรม (Cultural Syncretism) ในบริบทการบูชาเจ้าแม่ทับทิม 
ผลการวิจัยสะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการหลอมรวมทางวัฒนธรรมอย่างชัดเจนผ่านการบูชาเจ้าแม่ทับทิม
ในสังคมไทย ซึ่งมีการผสมผสานระหว่างคติความเชื่อและรูปแบบพิธีกรรมการเซ่นไหว้บูชาของจีนและไทย
อย่างลงตัว โดยเฉพาะในด้านสถาปัตยกรรมและสัญลักษณ์ทางศาสนาที่แสดงออกถึงการปรับตัวและ            
การยอมรับซึ่งกันและกันของทั้งสองวัฒนธรรม เช่น การสร้างศาลเจ้าแม่ทับทิมตามรูปแบบสถาปัตยกรรม
จีน อาทิ หลังคาประดับสัตว์และลวดลายมงคลจีน แต่ภายในศาลกลับบูชาเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิม
แบบไทย ในลักษณะของแผ่นเจว็ดไม้ ซึ่งเป็นรูปแบบที่พบในศาลเจ้าพื้นบ้านไทย โดยมีการประดิษฐาน           
ในลักษณะคล้ายพระชัยมงคลในศาลพระภูมิ ในทางกลับกัน ก็พบการสร้างศาลเจ้าแม่ทับทิมที่มีลักษณะ
เป็นเรือนไทยโบราณ แต่ภายในกลับบูชาเจ้าแม่ทับทิมในรูปแบบจีน เช่น เทวรูปสวมชุดจีนโบราณ                  
ประดับด้วยเครื่องทรงแบบจีน และมีการใช้ภาษาจีนในป้ายบูชาและคำอธิษฐาน การผสมผสานเช่นนี้เป็น
การสร้างพื้นที่ร่วมทางวัฒนธรรม ที่เปิดโอกาสให้คนไทยและคนไทยเชื้อสายจีนสามารถเข้าถึงและมีส่วน
ร่วมในพิธีกรรมได้โดยไม่รู้สึกแปลกแยกหรือถูกจำกัดด้วยกรอบชาติพันธุ์  ในเชิงทฤษฎี กระบวนการนี้
สามารถอธ ิบายได้ด ้วยแนวคิดเร ื ่อง “การผสมผสานทางว ัฒนธรรม” (Cultural Hybridization)                      
ซึ่งหมายถึงการสร้างวัฒนธรรมใหม่จากการผสมผสานองค์ประกอบของวัฒนธรรมเดิมหลายวัฒนธรรม       
โดยไม่จำเป็นต้องละท้ิงอัตลักษณ์เดิมทั้งหมด แต่สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างกลมกลืน 

 2. การปรับเปลี ่ยนความเชื ่อให้สอดคล้องกับบริบทไทย ในกระบวนการแลกเปลี ่ยน                   
ทางวัฒนธรรม ความเชื ่อดั ้งเดิมของกลุ ่มชาติพันธุ ์หนึ ่งมักจะถูกตีความใหม่เมื ่อเข้าสู ่บริบทของอีก
วัฒนธรรมหนึ่ง ซึ่งในกรณีของการนับถือเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทย ก็สะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการนี้          
อย่างชัดเจน เดิมที เจ้าแม่ทับทิมตามคติจีน เป็นเทวนารีที ่ได้รับการเคารพบูชาในฐานะผู ้คุ ้มครอง            
นักเดินเรือและผู้ประกอบอาชีพทางทะเล โดยเฉพาะในหมู่ชาวจีนฮกเกี้ยนและไหหลำที่อพยพเข้ามา                   
ตั ้งถิ ่นฐานในประเทศไทย อย่างไรก็ตาม เมื ่อความเชื ่อนี ้แพร่กระจายเข้าส ู ่ส ังคมไทยที ่ม ีบร ิบท                         
ทางวัฒนธรรมและวิถีชีวิตแตกต่างกัน ความหมายของการบูชาเจ้าแม่ทับทิมก็เริ่มเปลี่ยนแปลงไป คนไทย   
ที่ไม่ใช่เชื้อสายจีนเริ่มเข้าร่วมพิธีกรรมและแสดงความศรัทธาต่อเจ้าแม่ทับทิม โดยตีความใหม่ในแบบไทย 
เช่น การขอพรเรื่องโชคลาภ การค้าขายเจริญรุ่งเรือง ความรัก ครอบครัว หรือสุขภาพ มากกว่าการขอพร
เรื่องการเดินทางทางทะเลตามคติเดิมของจีน ซึ่งสะท้อนถึงการปรับเปลี่ยนความเชื่อให้เข้ากับวิถีชีวิต            
ของคนไทยที่ส่วนใหญ่ไม่ได้ประกอบอาชีพทางทะเล นอกจากนี้ ยังมีการปรับเปลี่ยนรูปแบบของพิธีกรรม
ให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมไทย เช่น การใช้ภาษาไทยในการสื่อสาร การจัดงานที่มีการแสดงศิลปวัฒนธรรม
ไทยควบคู่กับจีน หรือแม้แต่การออกแบบศาลเจ้าที่มีองค์ประกอบของสถาปัตยกรรมไทยผสมอยู่ด้วย              
การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงความยืดหยุ่นของความเชื่อและการปรับตัวของพิธีกรรมให้สามารถ
ดำรงอยู่ในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้  ซึ ่งเป็นคำตอบต่อปัญหาการคงอยู่ของคติเดิม               
ในบริบทที่เปลี่ยนแปลงไป โดยไม่จำเป็นต้องละท้ิงรากเหง้าทางวัฒนธรรมเดิมอย่างสิ้นเชิง 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 70 ] 

 3. การรักษาอัตลักษณ์ของกลุ่มคนจีนท่ามกลางการกลืนกลายทางวัฒนธรรม แม้สังคมไทยจะ
เป็นพื้นที่ท่ีมีการหลอมรวมทางวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่อง แต่กลุ่มคนจีน โดยเฉพาะชาวจีนไหหลำในประเทศ
ไทย ยังคงแสดงออกถึงความพยายามในการรักษาอัตลักษณ์ของตนผ่านพิธ ีกรรมและสัญลักษณ์                  
ทางวัฒนธรรมที่มีความเฉพาะเจาะจง การแต่งกายด้วยชุดคลุมยาวสีฟ้าหรือสีน้ำเงินแบบจีนไหหลำ 
โดยเฉพาะในวันสำคัญ เช่น วันเทวสมภพเจ้าแม่ เป็นการแสดงออกถึงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์และ          
การรักษาเอกลักษณ์ทางชาติพันธุ์ผ่านเครื่องแต่งกาย ซึ่งมีความหมายเชิงสัญลักษณ์เกี่ยวกับความศรัทธา
และความเป็นมงคล นอกจากนี้ การใช้ภาษาจีนถิ่นไหหลำ ในการประกอบพิธีกรรมโดย “ไต๋เบ้” หรือผู้นำ
พิธี ยังสะท้อนถึงการรักษาภาษาแม่ในบริบทที่ภาษาไทยเป็นภาษาหลักของสังคม ซึ่งถือเป็นการต่อต้าน
การกลืนกลายทางภาษาอย่างเงียบ ๆ และเป็นการส่งต่ออัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ ่นแม้จะมี              
การปรับตัวบางส่วน เช่น การใช้ภาษาไทยควบคู่ในพิธี หรือการเปิดให้คนไทยทั้งในพื้นที่และนอกพื้นที่             
เข้าร่วมกิจกรรม แต่แก่นของพิธีกรรมยังคงยึดถือหลักการดั้งเดิมของจีนอย่างเหนียวแน่น  ซึ่งแสดงถึง           
การรักษาอัตลักษณ์ในรูปแบบที่ยืดหยุ่น คือไม่ปิดกั้นการมีส่วนร่วมของวัฒนธรรมอื่น แต่ยังคงรักษาแก่น
แท้ของตนไว้ 

 4. การสร้างความเข้าใจและความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านพื้นที่ศาลเจ้าแม่ทับทิม  
ศาลเจ้าแม่ทับทิมในบริบทสังคมไทยมิได้เป็นเพียงสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางความเชื่อเท่านั้น  แต่ยังทำ
หน้าที่เป็นพื้นที่กลางทางวัฒนธรรม ที่เปิดโอกาสให้คนไทยและคนไทยเชื้อสายจีนได้มีปฏิสัมพันธ์กันอยา่ง
ใกล้ชิด ผ่านกิจกรรมที่หลากหลาย เช่น งานเทศกาล งานประเพณี การไหว้เจ้า การแสดงศิลปวัฒนธรรม 
และการร่วมทำบุญในงานประจำปี การมีส่วนร่วมของคนไทยในพิธีกรรมที่มีรากเหง้าจากวัฒนธรรมจีน 
เช่น การไหว้เจ้าแม่ทับทิมในวันเทวสมภพตามปฏิทินจีน หรือการเข้าร่วมขบวนแห่เจ้าแม่ในงานประจำปี 
แสดงถึงการเปิดรับและการเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรม ซึ่งช่วยลดช่องว่างทางชาติพันธุ์และสร้างความเข้าใจ            
ในความแตกต่าง นอกจากนี้ ศาลเจ้ายังเป็นพื้นที่ที่ส่งเสริม การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม เช่น การใช้
ภาษาไทยควบคู ่กับภาษาจีนถิ ่นในพิธ ีกรรม การออกแบบศาลเจ้าตามรูปแบบทางสถาปัตยกรรม                      
ที่ผสมผสานระหว่างจีนและไทย สิ่งเหล่านี้สะท้อนถึงการอยู่ร่วมกันอย่างกลมกลืนในสังคมพหุวัฒนธรรม 
ในเช ิงส ังคมว ิทยา พื ้นที ่ เช ่นน ี ้สามารถถูกมองว ่าเป ็น  “พื ้นที ่แห ่งการเจรจาทางว ัฒนธรรม”                     
(Cultural Negotiation Space) ซึ่งช่วยให้เกิดการปรับตัว การยอมรับ และการสร้างอัตลักษณ์ร่วมใหม่            
ที่ไม่จำกัดอยู่เพียงชาติพันธุ์ใดชาติพันธุ์หนึ่ง 
 
สรุปผลการวิจัย 

การอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานของชาวจีนฮกเกี้ยนในสังคมไทยมีหลักฐานหนึ่งที่สำคัญ คือ ศาลเจ้า
เทียนเฮา (天后宮) เมื่อพวกเขาได้ใช้ชีวิตอยู่ในประเทศไทยจนกลายเป็นส่วนหนึ่งของสมาชิกในชุมชนริม
แม่น้ำหรือทะเลจึงทำให้มีวิถีชีวิตเกี่ยวข้องกับอาชีพประมง เจ้าแม่เทียนเฮาหรือเจ้าแม่ม่าจ้อ จึงมีบทบาท



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 71 ]  

สำคัญ ได้รับการกราบไหว้บูชาในฐานะเป็นเทพารักษ์สตรีประจำเรือ เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อว่าสามารถ
ปกป้องคุ้มครองการเดินเรือและผู้โดยสารบนเรือให้แคล้วคลาดปลอดภัยจากอันตรายต่าง ๆ ได้ ปัจจุบันนี้
คติความเชื่อเก่ียวกับเจ้าแม่ม่าจ้อแพร่หลายไปสู่ชุมชนริมแม่น้ำและทะเล กลายเป็นสัญลักษณ์ของผู้พิทักษ์
ปกป้องคุ้มครองชาวเรือ ซึ่งเป็นความเชื่อที่พบเห็นได้ในวัฒนธรรมไทย ต่อมาเมื่อมีชาวจีนไหหลำอพยพ   
เข้ามาตั้งรกรากในประเทศไทยพวกเขาก็ได้สร้างศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง  (水尾聖娘廟) แต่ด้วย
สำเนียงไหหลำคนไทยออกเสียงยากจึงเรียกขานเจ้าแม่จากการสังเกตเทวะลักษณะของเทวะประติมาน           
ที่มีสีทับทิมจึงขนานนามว่า “เจ้าแม่ทับทิม” สอดคล้องกับข้อสันนิษฐานของเหล่าตั้ง (2551) ที่ได้กล่าวถึง              
เจ้าแม่จุ๋ยบ๋วยเซี้ยเนี้ยตามการออกเสียงสำเนียงจีนแต้จิ๋วว่า  เมื่อชาวไหหลำอพยพถิ่นฐานมาเมืองไทย              
ก็นำความเชื่อเรื่องพระแม่ชายน้ำมาสร้างศาลเจ้าในเมืองไทย ลักษณะคล้ายกับการจำลองศาลเจ้าหรือ
ตำหนักของมาจู ่ศาลเจ้า “ตุ้ยบ๋วยเต่งเหนี่ยง” หรือ “จุ๋ยบ๋วยเนี้ย” ที่คนส่วนใหญ่รู้จักอยู่เชิงสะพานซังฮ้ีฝั่ง
พระนคร และเนื่องจากองค์เทพมีเครื่องประดับประจำองค์เป็นพลอยสีแดง เลยพากันเรียกว่าเจ้าแม่ทับทิม 
(เหล่าตั๊ง, 2551, น. 134) 

จากการศึกษาวิจัย สรุปได้ว่า คติความเชื ่อเจ้าแม่ทับทิมแบบจีนในไทยเริ ่มต้นในช่วงสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนต้น และค่อย ๆ แพร่หลายไปทั่วประเทศไทย เนื่องจากชาวจีนในสังคมไทยส่วนใหญ่
อพยพมาจากมณฑลฮกเกี้ยน กวางตุ้งและไหหลำ ต้องอาศัยเรือใบข้ามทะเล ซึ่งมักเจอพายุที่ไม่คาดคิด 
นอกจากนี้ ในช่วงแรกของการสร้างศาลเจ้าแม่ทับทิมหลังแรกขึ้นที่สามเสน เมื่อปี ค.ศ. 1841 เกิดมีโรค
ระบาดและสภาพแวดล้อมความเป็นอยู่ที่ไม่ค่อยดีนัก ดังนั้นเจ้าแม่มาจู่จึงดำรงอยู่ในสถานะเป็น “เทพเจ้า   
ผู้คุ้มครองการเดินเรือ” และมี “ความสามารถในการรักษาโรคร้าย” ตลอดจนเป็นที่พึ่งทางใจจึงกลายเป็น
เทพเจ้าที่สำคัญในความเชื่อของชาวไทย ส่วนพระนามพระ “หมาจอ” ปรากฏในวรรณกรรม “นิราศพระ
ยามหานุภาพไปเมืองจีน” (นิราศกวางตุ้ง) ครั้งกรุงธนบุรี เมื่อปีฉลู พ.ศ. 2324 ความว่า “เย็นเช้าไหว้เจ้า
ด้วยม้าฬ่อ พระหมาจอฟังอึงคนึงเนื่อง ครั้นค่ำแขวนโคมเคียงเรียงเรือง ตลอดเบื้องหน้าท้ายที่รายไป” 
(พระยามหานุภาพ, 2461, น.10-11) พระ “หมาจอ” ในนิราศนี้ก็คือเจ้าแม่มาจู่หรือหมาจ้อ ซึ่งเขียนตาม
สำเนียงจีนฮกเกี้ยน ดังนั้น คติการนับถือบูชาเจ้าแม่มาจู่ในสังคมไทยคงมีมานานแล้ว ต่อมาได้กลายเป็น  
คติความเชื่อเรื่อง “แม่ย่านาง” สอดคล้องกับ ถาวร สิกขโกศล (2561) ที่กล่าวสรุปไว้ว่า แม่ย่านางของไทย
มาจากมาจู่ของจีน แต่ในระยะแรกเรียกทับศัพท์ตามเสียงจีนฮกเกี้ยนว่าหมาจ่อหรือหมาจอก่อน  ต่อมา           
จึงแปลความหมายเรียกว่า “แม่ย่านาง” ชื่อนี้ก็น่าจะใช้มาตั้งแต่ยุคอยุธยาแล้ว จนกลายเป็นเทพของไทย
ไปอย่างกลมกลืน และการปรากฏพระนามในนิราศอย่างน้อยก็แสดงให้เห็นว่า กลุ่มผู้ศรัทธาในสังคมไทยมี
ความเคารพศรัทธาเจ้าแม่มาจู่อย่างมากจนชื่อเสียงความศักดิ์สิทธิ์เป็นที่รู้จักขจรขจายในสังคม 

ประเด็นการกลืนกลายทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชา “เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” “เจ้าแม่            
ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” และ “เจ้าแม่เจียตุ ้นเต๊งเหนี ่ยง” ภายใต้บริบทการนับถือบูชา “เจ้าแม่ทับทิม”           
ในสังคมไทย เริ่มต้นจากเทวะลักษณะรูปเคารพเจ้าแม่ทับทิมในฐานะเจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่ายของกลุ่มจีน



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 72 ] 

ฮกเกี้ยนกับเทวะลักษณะรูปเคารพเจ้าแม่ทับทิมในฐานะเจ้าแม่ตุ ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงของกลุ่มจีนไหหลำ                
มีความใกล้เคียงกันจึงทำให้เกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อนว่าคือเจ้าแม่องค์เดียวกัน ส่งผลทำให้ชื่อศาลเจา้ที่
สร้างหลังจากศาลเจ้าแม่ทับทิมที่สามเสนกลายเป็นการเรียกชื่อเจ้าแม่ว่า  “เจ้าแม่ทับทิม” ตามสีของ
อาภรณ์และใบหน้าเทวรูปซึ่งเป็นสีแดงดั่งอัญมณีทับทิมและสีของเมล็ดทับทิม  จากการศึกษาเทวะประติ
มานเจ้าแม่ทับทิม พบว่า ส่วนใหญ่แกะสลักจากไม้โดยยึดตามแบบฉบับเทวรูปเจ้าแม่จากศาลเจ้าแม่ตุ๊ย
บ่วยเต๊งเหนี่ยงต้นกำเนิดเมืองเหวินชัง แนวคิดท่ีว่า ความเชื่อเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง มีต้นกำเนิดจากเมือง
เหวินชัง (文昌水尾聖娘廟) มณฑลไหหลำ มีหลักฐานที ่ค่อนข้างชัดเจนได้ร ับการยอมรับอย่าง
กว้างขวาง ขณะที ่หลักฐานที ่ว ่ามีต ้นกำเนิดจากเมืองติ ้งอัน  (定安水尾聖娘廟) ย ังไม่เพียงพอ                     
ในต่างประเทศ โดยเฉพาะประเทศแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ความเชื่อเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงจากศาล
เจ้าต้นกำเนิดเมืองเหวินชางมีการแพร่กระจายอย่างกว้างขวางในชุมชนชาวจีน  ถึงแม้ว่า “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วย
เต๊งเหนี่ยง” เป็นเทพเจ้าท้องถิ่นไหหลำ (海南本土神祗) แต่ศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงจากศาลเจ้าต้น
กำเนิดเมืองเหวินชางมีความสัมพันธ์อันดีกับศาลเจ้าในต่างประเทศมากมาย สอดคล้องกับสือชังจิน               
(石滄金) ที่ได้กล่าวว่า ความเชื่อเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงมีการแพร่กระจายอย่างกว้างขวางในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้และมีอิทธิพลในท้องถิ่น จากการสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญ นักวิชาการ และประชาชนใน
ท้องถิ่นระหว่างการสำรวจเกาะไหหลำ รวมถึงการตรวจสอบข้อมูลที่เกี่ยวข้อง พบว่าศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วย                
เต๊งเหนี่ยงในเขตตงเจียวของเมืองเหวินชัง คำว่า “ตุ๊ยบ่วย” หมายถึง ริมทะเล ขณะที่ศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วย
เต๊งเหนี่ยงในเมืองติ้งอัน คำว่า “ตุ๊ยบ่วย” หมายถึง ปลายแม่น้ำหรือปากแม่น้ำ ดังนั้น ศาลเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วย
เต๊งเหนี่ยงทั้งสองแห่งในเกาะไหหลำมีชื่อเหมือนกันเพราะความบังเอิญ แต่ความเชื่อในข้อเท็จจริงแตกต่าง
กันอย่างมาก ศาลเจ้าที่เหวินชังมีความเชื่อว่าเป็นเทวนารีแห่งท้องทะเล ส่วนศาลเจ้าที่ติ้งอันมีความเชื่อว่า
เป็นเทพเจ้าประจำตระกูลหรือบรรพบุรุษ ศาลเจ้าที่เหวินชังมีการแพร่กระจายอย่างกว้างขวางในเกาะ
ไหหลำและมีอิทธิพลต่อความเชื่อของประชาชนในเกาะไหหลำมากกว่าศาลเจ้าที่ติ้งอันอย่างเห็นได้ชัด                             
(石滄金, 2018, p.48) 

ประเด็นการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมของการนับถือบูชา  “เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย”        
“เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” และ “เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” ภายใต้บริบทการนับถือบูชา “เจ้าแม่ทับทิม” 
ในสังคมไทย เริ่มต้นจากวัฒนธรรมความเชื่อดั้งเดิมของไทยได้ปรับเปลี่ยนเทพเจ้าต่างถิ่นให้กลายเป็นเทพ
ประจำถิ่นภายใต้กรอบแนวคิดของการบูชาเจ้าแม่ทับทิม เจ้าแม่ทับทิมถือเป็นเทพารักษ์สตรี ดังนั้นในบาง
ท้องที่จึงพบว่าเจ้าแม่ทับทิมฝ่ายจีนมีชื่อไทย เช่น เจ้าแม่ปากแพรก เจ้าแม่บ้านโป่ง เจ้าแม่ประดู่ เจ้าแม่
คลองทอง เป็นต้น ดังนั้น “เจ้าแม่ทับทิม” จึงเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวไทยให้ความเคารพศรัทธามาช้านาน 
จุดเริ ่มต้นของความเชื ่อเป็นคติการนับถือบูชาในฐานะ “ผีสางเทวดา” จนกลายมาเป็น “เจ้าแม่” 
เทพารักษ์สตรีที่ถือว่าศักดิ์สิทธิ์จะให้ความคุ้มเกรงรักษาได้ ทั้งในพื้นที่ทางน้ำและทางบก ดังตัวอย่างจาก
ศาลเจ้าแม่ทับทิมทอง เจ ้าแม่ร ัศมีจ ันทร์  และเจ้าแม่สายน้ำค ้าง แหลมเหลว ตำบลบ้านแหลม                      



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 73 ]  

อำเภอบ้านแหลม จังหวัดเพชรบุรี เป็นศาลเจ้าหลังคาทรงไทย สร้างในลักษณะ 3 หลังติดกันอยู่กลางทะเล 
ปากแม่น้ำเพชรบุรี ชาวประมงในพื้นที ่ต่างเคารพศรัทธา เพราะมีคติความเชื ่อว่าเจ้าแม่ทั ้ง  3 คอย
ควบคุมดูแลอาณาบริเวณปากแม่น้ำเพชรบุรีแห่งนี้  ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสามารถกล่าวได้ว่า เจ้าแม่ทับทิมฝ่าย
ไทยก็ถือเป็นเทวนารีแห่งท้องทะเลด้วยเช่นกัน หรือตัวอย่างศาลเจ้าแม่ทับทิม ริมคลองบางเชือกหนัง              
ฝั่งเหนือ แขวงคลองชักพระ เขตตลิ่งชัน กรุงเทพฯ ซึ่งมีประวัติติดไว้ที่ผนังศาลหลังเดิมว่าเป็นเรือนไทย 
ต่อมามีการบูรณะเมื่อปี พ.ศ. 2546-2547 สร้างใหม่เป็นทรงเก๋งจีน ประดิษฐานเทวะประติมานเจ้าแม่             
3 องค์ คือเจ้าแม่ทับทิม เจ้าแม่แก่นจันทร์ และเจ้าแม่จันทร์หอม มีพิธีอัญเชิญเจ้าแม่ขึ้นประทับศาลใหม่
เมื่อเดือนมกราคม ปี พ.ศ. 2548 และยังการมีการนับถือเจ้าแม่พิมพิลาลัย เจ้าแม่ตะเคียนทอง เจ้าแม่ทอง
คูณในบริเวณใกล้เคียงกันด้วย เห็นได้ชัดเจนว่าเป็นหนึ่งในตัวอย่างของศาลเจ้าแบบไทยที่ถูกกลืนกลายเป็น
ศาลเจ้าแบบจีน ดังนั้น แสดงให้เห็นว่าเดิมเป็นศาลเจ้าแม่ทับทิมแบบไทย ลักษณะเป็นศาลทรงไทย                
แต่ได้รับการบูรณะใหม่สร้างตามรูปแบบสถาปัตยกรรมจีนในภายหลัง ส่วนภายในพ้ืนที่วัดยังมีการบูชาเจ้า
แม่พิมพิลาลัย เจ้าแม่ตะเคียนทอง และเจ้าแม่ทับทิมแบบไทย มีทั้งเทวะลักษณะหุ่นรูปเคารพใส่ชุดไทย
โบราณ ห่มสไบ และเสาไม้ศักดิ์สิทธิ์ห่มสไบ สะท้อนให้เห็นถึงคติการบูชาเจ้าแม่ทับทิมฝ่ายไทยมาก่อนแล้ว
จึงเปลี่ยนมาเป็นเจ้าแม่ฝ่ายจีนภายหลังจากสร้างศาลเจ้าหลังใหม่ซึ่งเทวะประติมานได้กลืนกลายไปเป็น                   
เจ้าแม่เทียงโห่วเซี้ยบ้อของจีน ซึ่งมีเทวะลักษณะแบบท่านั่ง เนื้อเซรามิกจีน แต่เทวะลักษณะเจ้าแม่จันทร์
หอมยังคงเป็นแบบไทย ไม่ถูกกลืนกลายเป็นเจ้าแม่ฝ่ายจีน ผู้วิจัยมีความเห็นว่าเนื่องจากยังไม่มีเรื่องราว
หรือตำนานเทพเจ้าฝ่ายจีนองค์ใดที่จะเชื่อมโยงกันได้ ส่วนชื่อเจ้าแม่แก่นจันทร์พบว่าเป็นชื่อเรียกเจ้าแม่
ทับทิมในฐานะเจ้าแม่เทียงโห่วเซี ้ยบ้อเช่นกัน  ดังตัวอย่างที ่ศาลเจ้าแม่แก่นจันทร์  ตำบลเจดีย์หัก                
อำเภอเมือง จังหวัดราชบุรี 

ส่วนการเรียกขาน “เจ้าแม่ทับทิม” ที่ซึ่งใช้เรียกชื่อศาลเจ้าจีนด้วยนั้น ไม่ได้แปลตรงตัวจากชื่อต้น
กำเนิดจากภาษาจีน แต่มาจากลักษณะเด่นที่เห็นเมื่อมีการสร้างเทวรูปบูชา คือมีเครื่องทรงสีแดงทับทิม
เหมือนกัน เมื่อศึกษาประเด็นการเรียกขานพระนาม “เจ้าแม่ทับทิม” พบว่า จตุรนารีเทวะแห่งไหหลำ 
ประกอบด้วยเจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง และเจ้าแม่ไท้
หว่าเต๊งเหนี่ยง (泰華聖娘) มีเพียงเจ้าแม่ 3 องค์ที่ผู้คนในสังคมไทยเรียกว่า “เจ้าแม่ทับทิม” เหลือเพียง
เจ้าแม่ไท้หว่าเต๊งเหนี่ยงที่ผู้คนไม่ได้เรียกว่าเจ้าแม่ทับทิม หากแต่ชาวจีนกลุ่มไหหลำในไทยจะเรียกเจ้าแม่
เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยงว่า “ยีง่วยโผ่” (二月婆) หรือเจ้าแม่ทับทิมเดือน 2 เรียกเจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่ายว่า 
“ตาง่วยโผ่” (三月婆) หรือเจ้าแม่ทับทิมเดือน 3 เรียกเจ้าแม่ไท้หว่าเต๊งเหนี่ยงว่า “ลักง่วยโผ่” (六月婆) 
หรือเจ้าแม่ทับทิมเดือน 6 และเรียกเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงว่า “ตับง่วยโผ่” (十月婆) หรือเจ้าแม่ทับทิม
เดือน 10 ถือเป็นการเรียกชื่อเฉพาะกลุ่มไม่ได้เรียกแบบแพร่หลายทั่วไป ผู้คนทั่วไปมักจะเรียกตามชื่อ              
ที่ปรากฏในป้ายชื่อศาลเจ้า ซึ่งป้ายชื่อศาลเจ้าที่ประดิษฐานองค์เจ้าแม่ไท้หว่าเต๊งเหนี่ยงมีป้ายชื่อศาลเจ้า  
ว่า “ศาลเจ้าไท้ฮัว” ผู้คนจึงเรียกกันว่า “เจ้าแม่ไท้ฮัว” หรือ “เจ้าแม่ไท้วา”  



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 74 ] 

ดังนั้นจึงเห็นได้ชัดเจนว่า เทวนารีทั้ง 3 องค์นี้จึงมีความแตกต่างทางด้านประติมานวิทยาที่มักจะ
ถูกแต่งกายด้วยชุดสีแดง เป็นที่มาของการเรียกขานว่า “เจ้าแม่ทับทิม” และเรื่องราวตำนานที่มีความ
เกี่ยวข้องกับสายน้ำเหมือนกันจึงเกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อน คนไทยส่วนใหญ่ก็ยังมีความสับสนและเรยีก
เทวนารีทั้ง 3 องค์รวมกันว่า “เจ้าแม่ทับทิม” นอกจากนี้ยังพบการกลืนกลายทางวัฒนธรรมของกลุ่มจีน
แต้จิ๋วซึ่งนับถือบูชา “ปึงเถ่าม่า” ในฐานะเจ้าแม่ทับทิมอีกด้วย และยังคงเรียกขานกันมาถึงปัจจุบัน ผู้วิจัย 
มีความเห็นว่า หากจะให้ผู้คนเปลี่ยนคำเรียกให้ถูกต้องคงยากที่จะแก้ไขเพราะได้กลืนกลายจนกลมกลืนมา
อย่างยาวนานนับร้อยปี แม้แต่ป้ายชื่อศาลเจ้าเองก็ยังคงใช้คำเรียกนี้มาจนถึงปัจจุบัน แม้จะมีศาลเจ้าหลาย
แห่งที่เรียกขานหรือแปลความหมายให้เป็นเทวนารีที่ต่างองค์กันได้อย่างชัดเจน  สามารถยกตัวอย่างได้           
ที่ศาลเจ้าพ่อเทพารักษ์ ศาลเจ้าแม่ทับทิม ตำบลปากน้ำโพ อำเภอเมือง จังหวัดนครสวรรค์ แปลชื่อเจ้าแม่
เทียนโฮ่วเต๊งหม่ายว่า “เจ้าแม่สวรรค์” แปลชื่อเจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงว่า “เจ้าแม่ทับทิม” ทำให้ผู้คน
เข้าใจอย่างถูกต้องว่าคือเทพเจ้าคนละองค์มาแต่เดิมอยู่แล้ว  ดังนั้นแสดงให้เห็นว่า ไม่ได้เกิดความเข้าใจ
คลาดเคลื่อนในทุกพื้นที่ที่มีการบูชาเจ้าแม่ อย่างน้อยก็ยังมีศาลเจ้าที่เรียกขานเจ้าแม่ต่างกันเพื่อต้องการ
สื่อสารให้เข้าใจว่าคือเจ้าแม่คนละองค์กัน 

ผลการวิจัยสามารถตอบโจทย์ประเด็นปัญหาที ่ต ั ้งไว้ได้อย่างชัดเจน  โดยแสดงให้เห็นถึง                    
การสังสรรค์ทางวัฒนธรรม การกลืนกลายทางวัฒนธรรม การผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม ตลอดจน              
การหลอมรวมทางวัฒนธรรม การรักษาอัตลักษณ์ การสร้างความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มคนต่างวัฒนธรรม 
ดังนั้น สรุปผลการวิจัยได้ว่า คติการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทย เป็นกระบวนการที่คนไทยได้รับ
เอาคติการนับถือบูชาเทวนารีแห่งท้องทะเลของกลุ่มจีนฮกเกี้ยน เทวนารีแห่งสายน้ำของกลุ่มจีนไหหลำ
และเทพารักษ์ชุมชนของกลุ่มจีนแต้จิ๋ว เกิดการถูกดูดซับหรือผสมผสานเข้ากับคติความเชื่อเรื ่องผีสาง
เทวดาและพระภูมิไทยจนกลายเป็นส่วนหนึ่งของคติความเชื่อร่วมกัน ทำให้คติการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิม
แบบจีนกลายเป็นกระแสหลัก ซึ่งโดยทั่วไปแล้ว กระบวนการนี้เกิดขึ้นเมื่อคนไทยได้มีการติดต่อและ
แลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมความเชื่อระหว่างกลุ่มคนจีนที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกัน อย่างไรก็ดีการนับถือบูชา
เจ้าแม่ทับทิมแบบไทยแม้จะไม่ได้เป็นคติการนับถือบูชากระแสหลักในปัจจุบัน แต่เป้าหมายทางวัฒนธรรม
ความเชื่อพื้นฐานของการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมทั้งแบบไทยและแบบจีนสามารถบูชาร่วมกันได้  ไม่เกิด
ความขัดแย้งแต่ประการใด สอดคล้องกับ เฉินรุ่ยกุ้ย (陳瑞貴) ที่ได้กล่าวถึงการกลืนกลายทางวัฒนธรรม
ไว้ว่า เมื่อต้องเผชิญกับผลกระทบของสภาพแวดล้อมภายนอกและกลุ่มชาติพันธุ์ที่หลากหลาย  เราต้อง
แสวงหาความสามัคคีโดยยึดตามนโยบายภายในสังคมเดียวกันเป็นพื้นฐาน ซึ่งนโยบายเหล่านี้มีจุดมุ่งหมาย
เพื่อเป็นแนวทางในวัฒนธรรมประเพณีที่ไม่ใช่กระแสหลัก เช่น ประเพณีของชนกลุ่มน้อยทางชาติพันธุ์  
ผ่านการหลอมรวมเพื่อลดความขัดแย้งทางวัฒนธรรม เป้าหมายพื้นฐานคือเพื่อให้ผู้คนสามารถอยู่ร่วมกัน
ได้อย่างกลมกลืน 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 75 ]  

ผู ้วิจัยมีความเห็นว่า คติการนับถือบูชาเจ้าแม่ทับทิมในสังคมไทยเมื ่อมีการกลืนกลายทาง
วัฒนธรรม และได้เผยแพร่คติความเชื่อไปในพื้นที่ต่าง ๆ ทั่วประเทศไทยจนเกิดการผสมกลมกลืนกับ         
คติความเชื่อดั้งเดิมของพื้นถิ่นนั้นย่อมส่งผลให้ในประเทศไทยปรากฏการสร้างศาลเจ้าแม่ทับทิมที ่มี              
ความหลากหลาย ทั้งศาลเจ้าแม่ทับทิมแบบไทย ศาลเจ้าแม่ทับทิมแบบจีน ศาลเจ้าแม่ทับทิมแบบไทย
ผสมผสานการบูชาแบบจีน และศาลเจ้าแม่ทับทิมแบบจีนผสมผสานการบูชาแบบไทย ดังนั้น จากการที่              
เทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิมมีเทวะลักษณะที่ใกล้เคียงกันมาก การที่จะสามารถเข้าใจหรือแยกแยะได้ว่า 
“เจ้าแม่ทับทิม” ที่ใดมีคติการนับถือบูชาแบบใด ประดิษฐานเทวะประติมานเจ้าแม่ทับทิมพระองค์ใด            
จึงควรพิจารณาจาก “อักษรจีนที่จารึกไว้หน้าโต๊ะหรือเหนือแท่นบูชา” เป็นหลัก ซึ่งจะทำให้เราทราบได้
อย่างชัดเจนว่า เจ้าแม่ทับทิมพระองค์นั้นคือเจ้าแม่ทับทิมฝ่ายจีนพระองค์ใด คือ “เจ้าแม่เทียงโห่วเซี้ยบ้อ
ของกลุ่มจีนฮกเกี้ยน” หรือ “เจ้าแม่เทียนโฮ่วเต๊งหม่ายซึ่งกลุ่มจีนไหหลำนับถือร่วมกับกลุ่มจีนฮกเกี้ยน” 
หรือ “เจ้าแม่ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยงของกลุ่มจีนไหหลำ” หรือ “เจ้าแม่เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยงของกลุ่มจีนไหหลำ” 
หรือ “องค์ปึงเถ่าม่าของกลุ่มจีนแต้จิ๋ว” ซึ่งสามารถแก้ปัญหาการเข้าใจคลาดเคลื่อนได้ผลวิธีหนึ่ง 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 

1. ข้อเสนอแนะที่ได้จากการวิจัย 
 สามารถนําผลการวิจัยมาจัดทําฐานข้อมูลงานวิจัยด้านคติชนที่มีการศึกษาด้านคติความเชื่อ

เรื ่องเทพเจ้าจีน สิ่งศักดิ์สิทธิ์ไทย-จีน เพื่อเป็นแนวทางในการทบทวนวรรณกรรม รวมทั้งสามารถนํา
ผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ในการเรียนการสอนวิชาชุมชนจีนกับความเชื่อ  การหลอมรวมทางวัฒนธรรม         
ในสังคมไทย เพ่ือสํารวจและทบทวนประเด็นการวิจัยด้านความเชื่อของกลุ่มจีนฮกเกี้ยน แต้จิ๋ว และไหหลำ
ในสังคมไทย 

2. ข้อเสนอแนะในการทําวิจัยครั้งต่อไป 
 ควรมีการสํารวจความเชื่อที่เป็นผลมาจากกระบวนการกลืนกลายและการผสมกลมกลืน              

ทางวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่องของกลุ่มจีนในสังคมไทยในประเด็นอื่น ทั้งนี้ เพื่อสํารวจและรวบรวมประเด็น
การวิจัยด้านคติชน เช่น เทวะตำนาน นิทานพื้นบ้าน ความเชื่อ พิธีกรรม ประเพณี และเทศกาล เพื่อเป็น
แนวทางในการวิจัยด้านคติชน ตลอดจนชี้ให้เห็นแนวโน้มการวิจัยด้านคติชนในสังคมไทยต่อไป 
 
 
 
 
 
 



Mangrai Saan Journal of Humanities and Social Sciences Vol. 13 No. 2 June - December 2025 

[ 76 ] 

กิตติกรรมประกาศ 
บทความวิจัยนี้ อยู่ภายใต้โครงการวิจัยเรื่อง เทวนารี “เทียนโฮ่วเต๊งหม่าย” “ตุ๊ยบ่วยเต๊งเหนี่ยง” 

และ “เจียตุ้นเต๊งเหนี่ยง” : การกลืนกลายทางวัฒนธรรมภายใต้บริบทการนับถือบูชา “เจ้าแม่ทับทิม”   
โดยได้รับงบประมาณสนับสนุนการวิจัยจากมหาวิทยาลัยหอการค้าไทย งบประมาณเงินอุดหนุนจากกอง
ส่งเสริมการวิจัย UTCC Research Fund 2024 ประเภท Strategic Research Fund ปีการศึกษา 2567 
และผ่านการรับรองจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ของมหาวิทยาลัยหอการค้าไทย  เลขที ่การรับรอง 
A04014/2025 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2552). บทละครนอก เรื่องพิกุลทอง. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม. 
ถาวร สิกขโกศล. (2561). จาก “มาจู่” สู่เจ้าแม่ทับทิมไหหลำ. ศิลปวัฒนธรรม, 39(8), 152-164. 
เทพย์ สาริกบุตร. (2509). ภูมิเทพยพิธี ประมวลพิธีกรรมการตั้งศาลพระภูมิครบถ้วนสมบูรณ์ 
  แบบโหรหลวง และแบบสามัญที่ท่านโหราจารย์ถือปฏิบัติ. กรุงเทพฯ: เสริมวิทย์บรรณาคาร. 
พระยามหานุภาพ. (2461). นิราศพระยามหานุภาพไปเมืองจีน ครั้งกรุงธนบุรี เมื่อปีฉลู พ.ศ. 2324.  
  พระนคร: โรงพิมพ์โสภณพิพรรฒธนากร. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2565). พจนานุกรมศัพท์ผังเมือง ฉบับราชบัณฑิตยสภา. กรุงเทพฯ : ธนาเพรส. 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ:  
  นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2563, กันยายน 21). cultural hybridity: ลูกผสมทางวัฒนธรรม.  
  [status update]. Facebook. https://www.facebook.com/photo.php?fbid= 
  3489106767814060&id=206167399441363&set=a.3078834495507958& 
  locale=th_TH  
สำนักราชเลขาธิการ. (2531). สถาปัตยกรรมพระบรมมหาราชวัง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์กรุงเทพ. 
สุภัทรดิศ ดิศกุล, หม่อมเจ้า. (2535). ประวัติศาสตร์เอเชียอาคเนย์ ถึง พ.ศ. 2000. กรุงเทพฯ:  
  รุ่งแสงการพิมพ์. 
แสงอรุณ กนกพงศ์ชัย. (2547). บ่บั๊ดบ่ยง้ก้ง วัฒนธรรมไทยจีน : ไม่รู้ต้องแสวง. กรุงเทพฯ: สีดา. 
เหล่าตั๊ง. (2551). เรื่องเล่าชาวแต้จิ๋ว. กรุงเทพฯ: นิวเซ็นจูรี่. 
อนุรักษ ์ดีพิมาย. (2568). การนับถือผีจากหลักฐานทางโบราณคดียุคต้นประวัติศาสตร์. ใน ภูวนารถ  
  สังข์เงิน (บก.), ผีในวัฒนธรรมไทย (พิมพ์ครั้งที ่1, น. 226-259). กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
 
 



มังรายสาร วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  ปีที ่13 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 

[ 77 ]  

Abdinassir, N. (2024). Assimilation and Acculturation Processes in the Study of Inter-Ethnic  
  Marriages.Special Treatment Interdisciplinary Journal [Különleges Bánásmód 
  Interdiszciplináris folyóirat], 10. (SI), 7-21. 
陳瑞貴. (2001). 全球化下多元文化性的可能. 國際論壇, 2(1), 1-15. 
石滄金. (2018). 東南亞水尾聖娘信仰，廣泛分布在地化影響. 海南之聲第53期.  

  吉隆坡：馬來西亞雪隆海南會館 (天后宮). 
王俞春. (2014). 海南移民史誌. 曼谷：泰國海南文化教育基金會.  
余偉、鄭鋼. (2005). 跨文化心理學中的文化適應研究. 心理科學進展, 2005(13), 6. 


