
J. of Soc Sci & Hum. 42(2): 1-33 (2016)	 ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 42(2): 1-33 (2559)


วัฒนธรรมและการทำให้ (ไม่) เป็นประชาธิปไตย:


มายาคติเกี่ยวกับ “ภาวะยกเว้นของตะวันออกกลาง”


Culture and (Un)Democratization: 


The Myth of “Middle East Exceptionalism”




ไพลิน กิตติเสรีชัย*


Pailin Kittisereechai


วริศรา อิ่มพิทักษ์**


Varisara Impithuksa





บทคัดย่อ


	 บทความชิ้นนี้ต้องการหักล้างความเชื่อเกี่ยวกับ “ภาวะยกเว้นของ

ตะวันออกกลาง” ที่ว่าประเทศในภูมิภาคตะวันออกกลางไม่สามารถเปลี่ยนแปลงเป็น

ประชาธิปไตยได้เนื่องจากวัฒนธรรมทางการเมืองของตะวันออกกลางไม่สนับสนุน

การปกครองในระบอบประชาธิปไตย เนื้อหาในบทความแบ่งออกเป็นสามส่วน ส่วน

แรกจะเป็นการอธิบาย “ภาวะยกเว้นในตะวันออกกลาง” ผ่านปัจจัยทางด้าน

วัฒนธรรมทางการเมืองซึ่งถูกหล่อหลอมมาจากศาสนาอิสลามและวัฒนธรรม “เผ่า

ชนนิยม” (tribalism) อีกสองส่วนต่อมาเป็นการหักล้างข้อเสนอเกี่ยวกับภาวะ

*	 ภาควิชารัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์  


	 Department of Political Science and Public Administration, Faculty of Social 

Science, Kasetsart University. Corresponding author, e-mail : fsocplkc@ku.ac.th 


**	 ภาควิชารัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์


	 Department of Political Science and Public Administration, Faculty of Social 

Science, Kasetsart University. Corresponding author, e-mail : fsocvri@ku.ac.th




2    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


ยกเว้นในตะวันออกกลางที่ผูกอยู่กับวัฒนธรรมทางการเมืองของคนใน

ตะวันออกกลาง โดยในส่วนที่สองเป็นการอธิบายถึงปัจจัยชนชั้นนำอันเป็นสาเหตุ

ที่แท้จริงที่ทำให้ประเทศในภูมิภาคนี้ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตย โดยชี้ให้เห็น

ถึงวิธีการและกลไกที่ผู้ปกครองในภูมิภาคนี้ใช้เพื่อดำรงไว้ซึ่งอำนาจของตน ในส่วน

สุดท้ายอธิบายถึงเหตุการณ์ “อาหรับสปริง” ซึ่งเป็นหลักฐานสำคัญที่ใช้หักล้างความ

เชื่อเกี่ยวกับภาวะยกเว้นในตะวันออกกลาง เพราะปรากฏการณ์นี้แสดงให้เห็นว่า

ประชาชนในภูมิภาคมีความต้องการขั้นพื้นฐานตลอดจนสิทธิ เสรีภาพ ไม่ต่างไปจาก

คนในภูมิภาคอื่นๆ และพร้อมที่จะลุกขึ้นมาเรียกร้องต่อสู้เพื่อสิ่งเหล่านั้น 


คำสำคัญ : ตะวันออกกลาง, การทำให้เป็นประชาธิปไตย, ภาวะยกเว้น, วัฒนธรรม

การเมือง





Abstract


	 The main purpose of this paper is to argue against the 

notion of “Middle East Exceptionalism”—the belief that the political 

culture of Middle Eastern people does not support democracy. The 

first part of this paper elaborates on Middle Eastern political culture 

deriving from Islam and tribal culture while the last two parts 

explain why such a notion can at best be a myth. The true cause 

of the undemocratic Middle East is portrayed in the second part 

which emphasizes the role of elites within the region who try to 

maintain their authoritarian power by using various methods and 

mechanisms. The last part of this paper explores one of the most 

important pieces of evidence showing that the political culture of 

Middle Eastern people is not the culprit for the region being 

undemocratic. That evidence is “Arab Spring” in which people in 

the Middle East showed their desires for political rights and 



3วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


freedom and their willingness to fight for them.


Keywords : Middle East, democratization, exceptionalism, political 

culture	


บทนำ


	 ณ ขณะนี้ คงไม่มีใครปฏิเสธว่าตะวันออกกลางคือภูมิภาคที่ไร้เสถียรภาพ

มากที่สุดในโลก ความรุนแรง โกลาหล วุ่นวายที่เกิดขึ้นในภูมิภาคได้ทวีความรุนแรง

มากขึ้นหลังจากเกิดเหตุการณ์ที่รู้จักกันในนาม “อาหรับสปริง” ที่เริ่มต้นขึ้นใน

ประเทศตูนิเซียเมื่อปลายปี 2010 หากย้อนเวลากลับไปเมื่อประมาณ 5 ปีที่แล้ว ทั่ว

โลกต่างจับตามองเหตุการณ์ในครั้งนั้นที่ผู้คนในหลายประเทศในภูมิภาคต่างออกมา

ตามท้องถนนเพื่อประท้วงเรียกร้องการแก้ไขปัญหาปากท้องจากรัฐบาล จน

บานปลายไปเป็นการเรียกร้องสิทธิ เสรีภาพและการโค่นล้มรัฐบาลเผด็จการที่

ปกครองประเทศเหล่านี้มายาวนาน ว่าสุดท้ายแล้วภูมิภาคที่มีระดับการเป็น

ประชาธิปไตยที่ต่ำที่สุดในโลกจะสามารถเปลี่ยนแปลงเป็นระบอบที่ให้สิทธิ เสรีภาพ

กับประชาชนได้อย่างแท้จริงหรือไม่ แต่ เวลาเกือบครึ่ งทศวรรษที่ผ่ านมา 

สถานการณ์ในตะวันออกกลางกลับยิ่งเลวร้ายลง เพราะการโค่นล้มระบอบเผด็จการ

เหล่านั้นไม่ได้นำไปสู่การเปลี่ยนผ่านเป็นประชาธิปไตยตามที่หลายคนคาดหวัง แต่

กลับยิ่งทำให้เกิดสุญญากาศทางอำนาจแล้วเปิดช่องให้กลุ่มก่อการร้ายที่ต้องการ

เคลื่อนไหวโดยอ้างอิงตัวเองกับศาสนาอิสลามอย่างกลุ่มรัฐอิสลาม (Islamic State 

- IS) และ อัลกออีดะฮ์ (Al-Qaeda) ก้าวขึ้นมามีบทบาทและสร้างความซับซ้อนให้

กับสถานการณ์ที่เปราะบางและรุนแรงเป็นทุนเดิม เมื่อเรื่องราวเป็นเช่นนี้ จึงไม่น่า

แปลกใจที ่“ภาวะยกเวน้ของตะวนัออกกลาง” หรอื “Middle East Exceptionalism” 

จะกลายเป็นประเด็นที่ถูกหยิบยกขึ้นมาใช้วิเคราะห์ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นอีกครั้ง ดัง

เช่นข้อเขียนบางส่วนของ Andrew Green อดีตเอกอัครราชทูตสหราชอาณาจักร

ประจำซีเรียและซาอุดีอาระเบียที่ว่า


“The enthusiasm of yester-year for the “Arab Spring” 

has proved entirely misguided. It has led to chaos 



4    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


in Egypt and anarchy in Libya. Those determined to 

be “on the right side of history” now find themselves 

on the wrong side of the argument. Democracy is 

empathically not the solution for extremely complex 

societies and Western meddling only makes matters 

immeasurably worse. The fundamental reason for 

our failure is that democracy, as we understand it, 

simply doesn’t work in Middle Eastern countries 

where family, tribe, sect and personal friendships 

trump the apparatus of the state.” (The Telegraph, 

2014)

	 “ภาวะยกเว้นของตะวันออกกลาง” คือข้อเสนอที่ว่าภูมิภาคตะวันออกกลาง

นั้นไม่สามารถเปลี่ยนเป็นประชาธิปไตยได้1 และสาเหตุหลักประการหนึ่งที่มักถูก

หยิบยกมาอธิบายก็คือ วัฒนธรรมทางการเมืองของคนในภูมิภาคไม่สนับสนุนต่อ

การปกครองในระบอบประชาธิปไตย ดังตัวอย่างในข้อเสนอของ Andrew Green 

ข้างต้น บทความชิ้นนี้ต้องการแสดงให้เห็นว่า “วัฒนธรรมทางการเมือง” ของคนใน

ตะวันออกกลางไม่ได้เป็นอุปสรรคในการเปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตย และความ

เชื่อเรื่อง “ภาวะยกเว้นของตะวันออกกลาง” นั้นเป็นเพียงมายาคติที่นำมาใช้อธิบาย

เพื่อทำให้ดูเหมือนว่าภูมิภาคดังกล่าวมีความแตกต่างและผิดปกติไปจากส่วนอื่นๆ 

1	 จากข้อมูลของ Freedom House ที่จัดทำรายงาน Freedom in the World มาทุกปีนั้นชี้ให้เห็น

ว่าตะวันออกกลางคือภูมิภาคที่มีประเทศที่ถือว่าเป็นประเทศ “free” น้อยที่สุด โดยข้อมูลล่าสุดในปี 

2015 จากทั้งหมด 18 ประเทศ มีประเทศที่ถือว่าเป็นประเทศเสรีอยู่เพียง 2 ประเทศ คืออิสราเอล

และตูนิเซีย (คิดเป็น 11%) ส่วนประเทศที่อยู่ในสถานะ “partly free” มีอยู่ 3 ประเทศ (คิดเป็น 

17%) นอกเหนือจากนั้นคืออีก 13 ประเทศถูกจัดว่าเป็นประเทศ “not free” (คิดเป็น 72%) นับว่า

เป็นอัตราส่วนที่สูงมาก รายละเอียดเพิ่มเติมดู Freedom House, Freedom in the World 

2015 retrieved May 29, 2015 from https://freedomhouse.org/sites/default/files/

01152015_FIW_2015_final.pdf




5วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


ของโลก แต่แท้ที่จริงแล้วตะวันออกกลางก็ประสบกับปัญหาที่ภูมิภาคอื่นๆ เคย

ประสบแต่ในบริบทที่แตกต่างออกไป 


	 เนื้อหาในบทความชิ้นนี้แบ่งออกเป็นสามส่วน โดยส่วนแรกจะเป็นการ

อธิบาย “ภาวะยกเว้นในตะวันออกกลาง” ผ่านปัจจัยทางด้านวัฒนธรรมทางการ

เมืองซึ่งถูกหล่อหลอมมาจากสองส่วนที่สำคัญได้แก่ ศาสนาอิสลามและวัฒนธรรม 

“เผ่าชนนิยม” (tribalism) เพื่อแสดงให้เห็นถึงอรรถาธิบายเกี่ยวกับภาวะยกเว้นดัง

กล่าว อีกสองส่วนต่อมาจะเป็นการหักล้างข้อเสนอเกี่ยวกับภาวะยกเว้นใน

ตะวันออกกลางที่ถูกผูกอยู่กับวัฒนธรรมทางการเมืองของคนในตะวันออกกลาง 

โดยในส่วนที่สองนั้นจะเป็นการอธิบายถึงสาเหตุที่แท้จริงของการที่ภูมิภาคนี้ไม่

สามารถเปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตยได้ เนื่องจากผู้ปกครองและชนชั้นนำของ

ประเทศต่างๆ ในภูมิภาคนี้มีการใช้วิธีการ กลไก ที่แตกต่างหลากหลายในการดำรง

ไว้ซึ่งอำนาจทั้งในกรณีของประเทศที่มีรายได้จากน้ำมันและก๊าซธรรมชาติ และกรณี

ของประเทศที่ไม่ได้มีรายได้ดังกล่าว โดยจะยกกรณีศึกษาสองกรณีได้แก่สหรัฐ

อาหรับเอมิเรตส์และจอร์แดน เพื่อเปรียบเทียบให้เห็นถึงวิธีการในการดำรงไว้ซึ่ง

อำนาจและระบอบเผด็จการของประเทศในภูมิภาค ในส่วนสุดท้ายของบทความจะ

อธิบายถึงสาเหตุของเหตุการณ์ “อาหรับสปริง” ซึ่งผู้เขียนเชื่อว่าเป็นหลักฐานชิ้น

สำคัญที่ใช้หักล้างความเชื่อเกี่ยวกับ “ภาวะยกเว้นในตะวันออกกลาง” เนื่องจากการ

ประท้วงในครั้งนี้ไม่ได้เกี่ยวข้องกับศาสนาอิสลาม ไม่ใช่การต่อต้านศัตรูอย่าง

อิสราเอลเหมือนในอดีต แต่เป็นการประท้วงที่มีรูปแบบที่ไม่ได้แตกต่างไปจากการ

ประท้วงที่เกิดขึ้นในภูมิภาคอื่นๆ ซึ่งแสดงให้เห็นว่าตะวันออกกลางไม่ใช่ข้อยกเว้น 

และประชาชนในภูมิภาคก็มีความต้องการขั้นพื้นฐานตลอดจนสิทธิและเสรีภาพเช่น

เดียวกับคนที่มีเชื้อชาติ ศาสนา และวัฒนธรรมอื่นๆ 





วัฒนธรรมทางการเมืองในตะวันออกกลาง


	 การศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นแนวทางการศึกษาการเมือง

เปรียบเทียบระลอกแรกที่เกี่ยวข้องกับเงื่อนไขของการพัฒนาประชาธิปไตยในขณะที่



6    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


งานของ Seymour Lipset ให้ความสำคัญกับความสัมพันธ์ระหว่างระดับการ

พัฒนาทางเศรษฐกิจและประชาธิปไตย2 นักวิชาการอย่าง Gabriel Almond และ 

Sidney Verba ได้ชี้ให้เห็นถึงเงื่อนไขทางวัฒนธรรมที่เอื้อต่อการทำงานของ

โครงสร้างสถาบันในระบอบประชาธิปไตย3 (ไชยวัฒน์ ค้ำชู และนิธิ เนื่องจำนงค์, 

2555, 45-46) โดยวัฒนธรรมทางการเมืองนั้นหมายถึง ทัศนคติและพฤติกรรม

ทางการเมืองของประชากรอันส่งผลต่อรูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างประชาชนและ

ระบบการเมือง และวัฒนธรรมยังส่งผลต่อรูปแบบและการทำงานของสถาบัน

ทางการเมืองในชุมชนทางการเมืองนั้นๆ เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นตัว

กำหนดทัศนคติของปัจเจกอันมีผลโดยตรงต่อบทบาทและพฤติกรรมทางการเมือง

ของเขาเหล่านั้น4 (Hooghe, 2011, 201) ฉะนั้นเมื่อพิจารณาจากปัจจัยทางด้าน

วัฒนธรรมทางการเมือง ก็จะมีทั้งวัฒนธรรมที่สนับสนุนการปกครองในระบบ

ประชาธิปไตยและวัฒนธรรมที่ไม่เอื้อต่อการปกครองในรูปแบบดังกล่าว ซึ่ง

วัฒนธรรมทางการเมืองของคนในภูมิภาคตะวันออกกลางนั้นถูกวิพากษ์วิจารณ์จาก

นักวิชาการจำนวนหนึ่งว่าไม่เอื้อต่อการปกครองแบบประชาธิปไตย 


	 วัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนในตะวันออกกลางได้รับอิทธิพลมา

จากสองส่วนคือ ศาสนาอิสลามและวัฒนธรรมเผ่า (tribal culture) ในประเด็น

เรื่องศาสนามีการถกเถียงกันอยู่มาก เนื่องจากประเทศที่ประชาชนส่วนใหญ่เป็นชาว

มุสลิมบางประเทศก็สามารถใช้ระบบการปกครองรูปแบบประชาธิปไตยได้เช่น 
 

เซเนกัล แอลเบเนีย และอินโดนีเซีย (Stephan and Linz, 2013, 17-8) แต่ใน

2	 สำหรับรายละเอียดเพิ่มเติม ดู Seymour M. Lipset, ‘Some Social Requisites of 

Democracy: Economic Development and Political Legitimacy’, The American 

Political Science Review, Vol. 53, No. 1 (Mar., 1959), pp. 69-105. 

3	 สำหรับรายละเอียดเพิ่มเติม ดู Gabriel Almond and Sydney Verba, The Civic Culture: 

Political Attitudes and Democracy in Five Nations (Princeton, Princeton University 

Press, 1963).

4	 พวกที่ศึกษาการเมืองเปรียบเทียบในกรอบ “สถาบันนิยม” หรือ “institutionalism” จะมองใน

มุมกลับคือ วัฒนธรรมทางการเมืองไม่ได้เป็นตัวกำหนดรูปแบบของสถาบัน แต่สถาบันทางการเมือง

ต่างหากที่ส่งผลต่อวัฒนธรรม ทัศนคติ พฤติกรรมทางการเมืองของปัจเจกในสังคมหนึ่งๆ




7วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


ขณะเดียวกันศาสนาอิสลามเป็นศาสนาที่เกี่ยวข้องกับทุกแง่มุมของชีวิตไม่ว่าจะเป็น

ด้านความเชื่อ จิตวิญญาณ การเมือง และเศรษฐกิจ และปฏิเสธที่จะใช้ระบบการ

ตัดสินใจแบบอิงตามเสียงข้างมากตามหลักประชาธิปไตย โดยข้อเสนอนี้ปรากฏอยู่

ในงานเขียนของนักวิชาการทางด้านสังคมศาสตร์จำนวนหนึ่ง เช่น Samuel P. 

Huntington (1984, 214) ที่เสนอว่าความเชื่อและวัฒนธรรมแบบอิสลามนั้นเป็น

ปัจจัยขัดขวางการพัฒนาประชาธิปไตย ตลอดจนหลักการที่ เกี่ยวข้องกับ

ประชาธิปไตย เช่น พหุนิยม และปัจเจกนิยม และในงานเขียนของ Elie Kedourie 

นักประวัติศาสตร์ตะวันออกกลางชาวอังกฤษ ที่อธิบายถึงความแปลกแยก ความ

ขัดแย้ง และการเข้ากันไม่ได้ของวัฒนธรรมทางการเมืองอิสลามกับหลักการพื้นฐาน

ของประชาธิปไตย 


“The notion of popular sovereignty as the 

foundation of governmental legitimacy, the idea of 

representation, or elections, of popular suffrage, of 

political institutions being regulated by laws laid 

down by a parliamentary assembly, of these laws 

being laid down by a parliamentary assembly, of 

these laws being guarded and upheld by an 

independent judiciary, the ideas of the secularity 

of the state, of society being composed of a 

mult i tude of se l f -act ivat ing groups and 

associations—all of these are profoundly alien to 

the Muslim political tradition.” (Quoted in Tessler 

and Gao, 2005, 95)


	 อย่างไรก็ตาม ความเห็นข้างต้นเป็นเพียงการตีความรูปแบบหนึ่งของ

อิสลาม และยังมีนักวิชาการ นักเคลื่อนไหว และประชาชนทั่วไปอีกจำนวนไม่น้อยที่

เห็นว่าความเชื่อของศาสนาอิสลามนั้นไม่ใช่เป็นสิ่งที่แปลกแยกจากแนวคิดของ

ประชาธิปไตย อย่างเช่น หลักคำสอนที่เชื่อในความเป็นหนึ่งเดียวของพระผู้เป็นเจ้า

หรือที่เรียกเป็นภาษาอาหรับว่า tawhid นั้น นักวิชาการชาวซูดาน Abdelwahab 



8    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


El-Affendi (2000 quoted in Esposito and Voll, 2001) ได้ตีความไว้ว่า


“No Muslim questions the sovereignty of God or 

the rule of Shari’ah (the Islamic legal path). 

However, the most Muslims do (and did) have 

misgiving about any claims by one person that he 

is sovereign. The sovereignty of one man 

contradicts the sovereignty of God, for all men are 

equal in front of God… Blind obedience to 

one-man rule is contrary to Islam.” 


	 หากตีความในลักษณะนี้จะเห็นได้ว่า พระผู้เป็นเจ้าได้สร้างให้มุสลิมทุกคน

เกิดมาเท่าเทียมกัน ไม่มีใครมีสิทธิ์ที่จะใช้อำนาจเด็ดขาดเพื่อมาควบคุมและ

ปกครองคนอื่นๆ เพราะนั่นคืออำนาจของพระผู้เป็นเจ้าเท่านั้น ฉะนั้นการกระทำที่

เป็นเผด็จการจึงไม่ใช่วิถีทางแบบมุสลิม อีกตัวอย่างหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงการ

ตีความศาสนาอิสลามที่เป็นไปในทิศทางที่ส่งเสริมประชาธิปไตยคือ ส่วนหนึ่งของบท

สัมภาษณ์ใน The Observer ของ Rashid Ghanoushi (1992 quoted in 

Esposito and Voll, 2001) ผู้ร่วมก่อตั้งพรรค Ennahda ซึ่งเป็นพรรคอิสลาม

สายกลางที่ประสบความสำเร็จในการเลือกตั้งในตูนิเซียหลังจากเหตุการณ์อาหรับ

สปริง ที่ว่า 


“If by democracy is meant the liberal model of 

government prevailing in the West, a system 

under which the people freely choose their 

representatives and leaders, in which there is an 

alternation of power, as well as all freedoms and 

human rights for the public, then Muslims will 

find nothing in their religion to oppose democracy, 

and it is not in their interests to do so.” 




9วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


	 ในหนังสือ Introduction to Islam Muhammad Humidullah (1970 

cited in Esposito and Voll, 1994) ไดอ้ธบิายถงึเนือ้หาบางสว่นในคมัภรีอ์ลักรุอาน
 

ที่กำหนดในเรื่องการ “ปรึกษาหารือ” ก่อนที่จะทำการตัดสินใจใดๆ ทั้งในเรื่อง

ส่วนตัวและประเด็นสาธารณะ การร่วมกันคิด ร่วมกันตัดสินใจจึงเป็นสิ่งสำคัญ ซึ่ง

เนื้อหาในส่วนนี้สามารถมองได้ทั้งสองแง่มุมคือ อิสลามนั้นเปิดโอกาสให้ประชาชนมี

ส่วนร่วมในการตัดสินใจนโยบาย แต่ในอีกแง่หนึ่งการรวมกลุ่มตัดสินใจในลักษณะ

นี้อาจไปลิดรอนคุณสมบัติของความเป็นปัจเจกนิยมที่เป็นคุณลักษณะหนึ่งที่สำคัญ

ในการปกครองระบอบประชาธิปไตย 


	 จากข้อมูลที่กล่าวมาทั้งหมดจะเห็นได้ชัดเจนว่าคำสอนในทางศาสนาไม่ว่า

จะเป็นอิสลามหรือศาสนาใดก็ตามขึ้นอยู่กับการตีความของผู้ที่ศึกษา ดังจะเห็นได้

จากตัวอย่างข้างต้นว่า ความเชื่อในศาสนาอิสลามนั้นสามารถถูกตีความว่าเป็นปัจจัย

ขัดขวางการปกครองในระบอบประชาธิปไตยและในขณะเดียวกันกลับมีอีกฝ่ายมอง

ว่าเป็นสิ่งที่ช่วยส่งเสริมประชาธิปไตย ฉะนั้นการสรุปว่าศาสนาอิสลามไม่เข้ากับ

ประชาธิปไตยแล้วสะท้อนไปถึงวัฒนธรรมทางการเมืองของคนในตะวันออกกลางที่

ไม่เข้ากับประชาธิปไตยนั้นจึงเป็นข้อสรุปที่ไม่ถูกต้อง ข้อถกเถียงในลักษณะนี้ยังพบ

ได้ในกรณีของวัฒนธรรมเผ่า


	 วัฒนธรรมเผ่าคืออีกปัจจัยที่สำคัญที่มีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมทางการเมือง

ของประชาชนในกลุ่มประเทศตะวันออกกลาง “เผ่าชนนิยม” หรือ “tribalism” คือ 

ระบบการรักษาความมั่นคงปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สินแบบรวมกลุ่ม 
 

(collective security) กล่าวคือ เผ่าคือสถาบันทางสังคมดั้งเดิมสถาบันหนึ่งใน

ภูมิภาคตะวันออกกลางและแอฟริกาเหนือ โดยสมาชิกในเผ่าถือว่าเป็นคนใน

ครอบครัวเดียวกัน ทั้งจากทางสายเลือดและจากการแต่งงาน การเป็นสมาชิกของ

เผ่าถือว่าเป็นอัตลักษณ์ที่สำคัญอย่างยิ่งของบุคคล และเป็นหลักประกันความ

ปลอดภัยให้กับปัจเจกในลักษณะของ “collective security” กล่าวคือ หากสมาชิก

เผ่าคนใดคนหนึ่งถูกทำร้ายจากคนนอกเผ่า ย่อมถือว่าเป็นการทำร้ายคนทั้งเผ่า

จนกว่าจะมีการเจรจา ชดเชยค่าเสียหายอย่างเป็นรูปธรรม (Antoun, 2000, 446) 

“เผ่าชนนิยม” คือรูปแบบการจัดระเบียบสังคมที่มีความสำคัญมาอย่างยาวนานในยุค



10    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


สมัยที่การสร้างรัฐชาติสมัยใหม่ยังไม่สมบูรณ์ และอำนาจรัฐยังไม่สามารถแผ่ขยาย

ครอบคลุมได้อย่างมีประสิทธิภาพมากพอ จนในช่วง 1920s เมื่อดินแดนในภูมิภาค

เริ่มมีความเป็นรัฐสมัยใหม่มากขึ้น “เผ่า” ก็ยังไม่ได้คลายความสำคัญลงไปเพราะ 

อำนาจรัฐที่เกิดใหม่ในตะวันออกกลางนั้นยังคงตกเป็นของกลุ่มตระกูลอดีตหัวหน้า

เผ่าที่มีอำนาจนำ แต่ปรับเปลี่ยนรูปแบบใหม่ในระดับที่ขยายวงกว้างขึ้น เช่นในกรณี

ของประเทศซาอุดีอาระเบีย จอร์แดน รวมไปถึงประเทศเล็กๆ ในแถบอ่าวเปอร์เซีย

ที่ยังคงปกครองโดยตระกูลซึ่งสืบสายมาจากการตระกูลของเผ่าสำคัญๆ ในอดีต 

ฉะนั้น การเกิดขึ้นของรัฐสมัยใหม่จึงไม่ได้ทำให้คุณค่าแบบเผ่าดั้งเดิมนั้นสูญหายไป 

แต่การเป็นส่วนหนึ่งของเผ่ายังคงเป็นปัจจัยรับรองความมั่นคง และการเข้าถึงโอกาส

ตลอดจนความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจ 


	 ตัวอย่างที่แสดงว่า “tribalism” ยังคงมีความสำคัญกับสังคมการเมืองใน

โลกอาหรับ คือกรณีของอิรัก สงครามในปี 2003 นั้นได้ส่งผลทำให้เสถียรภาพของ

ประเทศสั่นคลอนและกระทบไปถึงความมั่นคง ปลอดภัยของประชาชน การรวมตัว

กันเป็นหนึ่งเดียวของเผ่า หรือ “tribal solidarity” คือยุทธศาสตร์ที่กลุ่มมุสลิมซุน

นี่ในประเทศใช้เพื่อเป็นหลักประกันความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน และกลุ่ม

ดังกล่าวได้กลายมาเป็นกลุ่มพลเรือนติดอาวุธ (paramilitary) ที่ใช้ชื่อว่า 
 

“Awakening Councils” ซึ่งได้รับเงินสนับสนุนจากสหรัฐอเมริกาตั้งแต่ปี 2006 
 

(Robins, 2009, 150) นอกจากนี้ การสังกัดเผ่ายังเอื้อประโยชน์ในการเข้าถึง

ทรัพยากรทางเศรษฐกิจ โดยปรากฏการณ์ที่มักจะพบเห็นได้ทั้งในโลกอาหรับ 

อิหร่าน และตุรกี ที่ในบริเวณหน้ารัฐสภา คือจะมีประชาชนผู้มีสิทธิ์ออกเสียง

เลือกตั้งมารวมตัวเพื่อเฝ้ารอพบกับสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร โดยสิ่งที่คนเหล่านี้

ต้องการเรียกร้องไม่ใช่เรื่องเศรษฐกิจมหภาค หรือการแก้ไขปัญหาอย่างถาวรในเชิง

โครงสร้าง แต่เป็นการแก้ปัญหาส่วนตัวและเฉพาะหน้า เช่น อยากให้ช่วยหางานให้

กับตัวเองและลูกหลาน หรือขอความช่วยเหลือแบบเป็นรายบุคคลไป ซึ่งเป็น

ลักษณะการมีสายสัมพันธ์ส่วนตัวอันไม่แตกต่างจากการจัดการสังคมแบบเผ่าแต่

อย่างใด (Robins, 2009, 150-151) ดังนั้นจะเห็นได้ว่า “เผ่าชนนิยม” เอื้อ

ประโยชน์ให้คนบางกลุ่มในการเข้าถึงทรัพยากร แต่ในขณะเดียวกันก็เป็นการกีดกัน



11วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


คนอีกจำนวนหนึ่งออกไป โดยเฉพาะชาวชนบทยากจนที่ไม่ได้ผูกพันเป็นสมาชิกของ

เผ่าใดเผ่าหนึ่ง รวมไปถึงผู้ที่มีคุณสมบัติที่เผ่าไม่ยอมรับ เช่น หญิงม่าย ชนกลุ่ม

น้อย และครอบครัวที่เข้าไปพัวพันกับสิ่งที่ผิดศีลธรรม เช่น การค้าประเวณี เป็นต้น 

ดังนั้นอาจกล่าวได้ว่า วัฒนธรรมแบบเผ่า สามารถบ่มเพาะวัฒนธรรมการเมืองแบบ 

“พวกพ้อง” หรือ “cronyism” ซึ่งเป็นวัฒนธรรมที่ไม่ส่งเสริมประชาธิปไตยที่เน้นย้ำ

ถึงความเป็นอิสระในการตัดสินใจของปัจเจกบุคคล 


	 การเลือกหัวหน้าเผ่าเป็นอีกแง่มุมหนึ่งของ “วัฒนธรรมเผ่า” ที่ถูก

วิพากษ์วิจารณ์ว่าไม่เข้ากับ “ประชาธิปไตย” กล่าวคือ เกณฑ์การเลือกหัวหน้าเผ่า

ประกอบไปด้วยสองปัจจัยหลัก ได้แก่ ชาติกำเนิดที่ “สูงส่ง” (high birth) และ

ความสามารถ (ability) โดยหัวหน้าเผ่าคนต่อไปต้องสืบเชื้อสายมาจากหัวหน้าเผ่า

คนก่อนๆ ซึ่งถือว่าเป็นสายเลือดอันชอบธรรมที่จะปกครองเผ่า ทั้งนี้ เพื่อป้องกัน

ความโกลาหลและความไร้เสถียรภาพอันสามารถเกิดขึ้นกับเผ่าได้หากไม่มี

ข้อกำหนดเกี่ยวกับความชอบธรรมทางด้านสายเลือด อย่างไรก็ตาม การสืบทอด

ตำแหน่งหัวหน้าเผ่าไม่ได้เป็นไปในระบบ primogeniture เสมอไป กล่าวคือไม่

จำเป็นว่าลูกชายคนโตของหัวหน้าเผ่าเดิมจะต้องขึ้นดำรงตำแหน่งแทนพ่อเท่านั้น แต่

ให้พิจารณาที่ความสามารถประกอบ ในกรณีที่มีผู้สืบสายเลือดหลายคน ตำแหน่ง

ควรจะตกเป็นของคนที่มีความสามารถมากกว่า (Robins, 2009, 151) ระบบ

ลักษณะนี้ แสดงให้เห็นว่าในเผ่าก็ยังมีความเชื่อในเรื่องระบบความสามารถหรือ 

meritocracy แต่ถูกจำกัดไว้ในกรอบของความไม่เท่าเทียมเรื่องชาติกำเนิด ใน

การเมืองร่วมสมัยของตะวันออกกลาง มีผู้นำจำนวนหนึ่งที่เล็งเห็นว่าวัฒนธรรมแบบ

เผ่านี้ควรรักษาไว้เพื่อดึงความจงรักภักดีของประชาชนให้อยู่กับตนเอง จึงเกิด

กระบวนการผลิตซ้ำวัฒนธรรมเผ่าขึ้น เช่น สมัยที่ Saddam Hussein ดำรง

ตำแหน่งประธานาธิบดีของอิรัก ยุทธศาสตร์หนึ่งในการปกครองประเทศของเขาใน

ช่วง 1991-1996 คือ การใช้แนวคิด Neo-tribalism5 


5	 สำหรบัรายละเอยีดเพิม่เตมิ ด ูAmatzia Baram, ‘Neo-tribalism in Iraq: Saddam Hussein’s 

Tribal Policies 1991-96,’ International Journal of Middle East Studies, 29, 1 (Feb., 

1997), p. 1-31.




12    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


	 จากรายละเอียดเกี่ยวกับวัฒนธรรมแบบ “เผ่าชนนิยม” ที่กล่าวไปอาจ

ทำให้รู้สึกว่าวัฒนธรรมดังกล่าวนั้นไม่เอื้อต่อการปกครองแบบประชาธิปไตย เพราะ

ไม่ได้ส่งเสริม “ความเป็นปัจเจก” และ “เจตจำนงเสรี” อันเป็นพื้นฐานสำคัญที่ตัว

แสดงภายใต้ระบอบประชาธิปไตยพึงมี อย่างไรก็ตาม หากพิจารณาในอีกแง่มุมหนึ่ง 

ก็อาจมองได้ว่า “เผ่าชนนิยม” นั้นก็มีแง่มุมที่ส่งเสริมการปกครองระบอบ

ประชาธิปไตยเช่นเดียวกัน เช่น ภายใต้การปกครองของชีคหัวหน้าเผ่านั้น มี 

hukumah ซึ่งเป็นกลุ่มคณะบุคคลที่มีหน้าที่ตรวจสอบการใช้อำนาจของชีค โดยมี

สถาบันที่สำคัญสองส่วน ได้แก่ diwan และ majlis โดยทั้งสองสถาบันมีหน้าที่

เป็นคณะที่ปรึกษาของชีค (Davidson, 2005: 16) และระบบการปกครองดังกล่าว

ยังมีช่องทางในการติดต่อสื่อสารระหว่างประชาชนกับชีคผู้ปกครองเกี่ยวกับปัญหา

และความต้องการต่างๆ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ เป็นรูปแบบการปกครองที่เปิด

โอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการตัดสินใจนโยบายแบบไม่เป็นทางการนั่นเอง 

และหากสมาชิกในเผ่าคนใดมีปัญหา หรือไม่พึงพอใจในนโยบายของเผ่าที่ตัวเอง

สังกัดอยู่ ก็สามารถย้ายไปอยู่เผ่าอื่นได้หรือที่เรียกกันว่า “mobile democracy” 

หรือ “voting with his feet” (Heard-Bey, 1982 cited in Davidson, 2005: 

16) ซึ่งเมื่อพิจารณาในแง่มุมนี้ วัฒนธรรมเผ่าก็มีนัยของการให้สิทธิ เสรีภาพ กับ

ประชาชนและสามารถพัฒนาไปสู่การปกครองระบอบประชาธิปไตยได้ 


	 จากเนื้อหาทั้ งหมดในส่วนนี้ จะเห็นได้ว่าการอธิบายความไม่ เป็น

ประชาธิปไตยในภูมิภาคตะวันออกกลางโดยผ่านปัจจัยวัฒนธรรมทางการเมืองนั้นมี

ปัญหาหลายประการด้วยกัน ประการแรกที่เห็นได้ชัดเจนคือ การอธิบายว่าศาสนา

อิสลามและวัฒนธรรมเผ่าขัดขวางหรือเอื้ออำนวยต่อการปกครองแบบประชาธิปไตย

นั้นขึ้นอยู่กับแง่มุมที่ผู้ศึกษาจะเลือกพิจารณา และขึ้นอยู่กับการตีความอย่างที่ได้

อธิบายในรายละเอียดไปแล้ว ฉะนั้น ปัจจัยทางด้านวัฒนธรรมจึงยังเป็นสิ่งที่พิสูจน์

ได้ยากและมีความเป็นอัตวิสัยสูง ประการที่สอง วัฒนธรรมทางการเมืองของ

ตะวันออกกลางไม่ได้หล่อหลอมมาจากเพียงสองปัจจัยนี้เท่านั้น ยังมีปัจจัยอื่นๆ ทั้ง

เรื่องของชนชั้น ฐานะทางสังคม เพศ ที่เป็นตัวกำหนดประสบการณ์ที่คนแต่ละคน

หรือแต่ละกลุ่มต้องพบเจอและมีส่วนสำคัญในการหล่อหลอมวัฒนธรรมทางการ



13วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


เมือง ฉะนั้นการด่วนสรุปว่าวัฒนธรรมทางการเมืองของคนตะวันออกกลางไม่

สนับสนุนระบอบประชาธิปไตยจนทำให้ภูมิภาคนี้ตกอยู่ใน “ภาวะยกเว้น” นั้นเกิดมา

จากการศึกษาที่ไม่รอบด้านและพยายามทำให้วิถีอิสลามและสังคมเผ่าที่มีความ

หลากหลายถูกบีบให้เหลือเพียงรูปแบบเดียว ตลอดจนเป็นเหมือนการกำหนดทาง

เดินสู่ประชาธิปไตยที่ เป็นเส้นตรงเส้นเดียวโดยละเลยความจริงที่ว่ารูปแบบ

ประชาธิปไตยนั้นสามารถมีความหลากหลายภายใต้หลักการที่มีร่วมกัน ได้แก่ หลัก

นิติธรรม ความเสมอภาค และเสรีภาพ


	 ในส่วนต่อไปของบทความจะอธิบายถึงปัจจัยทางด้านชนชั้นนำที่ผู้เขียนคิด

ว่าเป็นสาเหตุหลักที่ทำให้ภูมิภาคนี้ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตยได้ โดย

จะศึกษาเปรียบเทียบสองกรณี คือ สหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ และจอร์แดน สาเหตุที่

เลือกสองประเทศนี้เนื่องจาก ทั้งสองประเทศยังคงความเป็นระบอบเผด็จการโดยมี

ราชวงศ์เป็นผู้กุมอำนาจสูงสุด แต่ในขณะที่สหรัฐอาหรับเอมิเรตส์มีความมั่งคั่งจาก

น้ำมัน ทำให้เจ้าผู้ปกครองมีทรัพยากรในการดำรงไว้ซึ่งอำนาจเบ็ดเสร็จ จอร์แดนนั้น

ไม่ได้มีทรัพยากรธรรมชาติในลักษณะดังกล่าวแต่ราชวงศ์ Hashemite ก็ยัง

สามารถดำรงไว้ซึ่งอำนาจเผด็จการอย่างต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งกรณีศึกษาทั้ง

สองกรณีนี้จะแสดงให้เห็นถึงวิธีการที่เจ้าผู้ปกครองใช้เพื่อดำรงอำนาจเผด็จการและ

กีดกันไม่ให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมทางการเมือง 




การทำให้ (ไม่) เป็นประชาธิปไตยในตะวันออกกลาง: ศึกษา

เปรียบเทียบ “สหรัฐอาหรับเอมิเรตส์” และ “จอร์แดน” 


	 การสิ้นสุดลงของสงครามเย็นในช่วงต้น 1990s และกระแสการเปิดเสรี

ทางเศรษฐกิจที่เริ่มต้นขึ้นตั้งแต่ช่วงกลาง 1980s เป็นสองปัจจัยสำคัญที่ผลักดันให้

เกิดการ “ทำให้เป็นประชาธิปไตย” ในพื้นที่ต่างๆ ทั่วโลก เนื่องจากเมื่อ “ภัย

คอมมิวนิสต์” หมดไป รัฐบาลในภูมิภาคก็ไม่มีข้ออ้างที่จะต้องรวมศูนย์อำนาจไว้ที่

ตนเองเหมือนในสมัยสงครามเย็น และประเทศตะวันตกเองก็สามารถกดดัน

ประเทศเหล่านี้ได้มากขึ้นโดยไม่ต้องกลัวว่าประเทศต่างๆ ในภูมิภาคจะ “ย้ายค่าย” 



14    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


ไปอยู่กับสหภาพโซเวียตแต่อย่างใด ซึ่งปรากฏการณ์นี้เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นทั่วโลก ไม่ใช่

แต่เฉพาะภูมิภาคตะวันออกกลาง ส่วนการเปิดเสรีทางเศรษฐกิจทำให้หลายๆ 

ประเทศในภูมิภาคต้องเปลี่ยนแปลงนโยบายทางด้านเศรษฐกิจของตนเพื่อให้เป็นไป

ตามเงื่อนไขขององค์การโลกบาลอย่างธนาคารโลกและกองทุนการเงินระหว่าง

ประเทศ ที่กำหนดไว้สำหรับประเทศที่ต้องการกู้เงินจากองค์การเหล่านี้ เงื่อนไขเงินกู้

สำคัญประการหนึ่งก็คือ การลดรายจ่ายภาครัฐ ซึ่งหมายถึงการตัดสวัสดิการที่รัฐ

เคยให้กับประชาชนออกไป ทำให้เกิดความไม่พอใจในหมู่ประชาชนเป็นวงกว้าง ผู้

ปกครองและรัฐบาลในหลายๆ ประเทศจึงต้องแก้ไขปัญหาโดยการเปิดเสรีทางการ

เมืองเพื่อให้ประชาชนรู้สึกว่าตัวเองมีสิทธิทางการเมืองมากขึ้น และเป็นการเบี่ยงเบน

ความสนใจของประชาชนจากปัญหาเศรษฐกิจ อีกทั้งยังเป็นกระจายความรับผิดชอบ

ให้กับรัฐบาลที่มาจากการเลือกตั้ง โดยผู้นำเดิมก็ยังคงอยู่ในอำนาจอย่างเช่นในกรณี

ของประเทศจอร์แดน ซึ่งจะได้กล่าวในรายละเอียดต่อไป นอกจากประเด็นนี้แล้ว 

ประเทศในภูมิภาคนี้ก็ไม่ได้แตกต่างไปจากประเทศกำลังพัฒนาในที่อื่นๆ ที่ต้องการ

ดึงดูดเงินลงทุนจากต่างชาติ ผู้ปกครองและรัฐบาลของประเทศในแถบนี้จึงพยายาม

จัดระบบการเมืองให้เป็นไปในทิศทางเดียวกับตะวันตกเพื่อสร้างความเชื่อมั่นให้กับ

นักลงทุนว่าการเปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตยนี้จะทำให้ประเทศมีเสถียรภาพมาก

ขึ้นทั้งทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคม (Niblock, 1998, 222) อย่างไรก็ตาม 

ปัจจัยดังกล่าวไม่สามารถผลักดันทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปเป็นการปกครองแบบ

ประชาธิปไตยที่แท้จริง ดังจะเห็นได้จากกรณีของจอร์แดนและสหรัฐอาหรับ

เอมิเรตส์ที่สามารถดำรงไว้ซึ่งการปกครองรูปแบบเผด็จการมาจนถึงปัจจุบัน แต่ด้วย

วิธีการและกลไกที่แตกต่างกัน 


	 สหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ 


	 กลไกหลักที่เจ้าผู้ปกครองทั้งเจ็ดรัฐของสหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ใช้เพื่อดำรง

ไว้ซึ่งการปกครองแบบเผด็จการนั้นคือรายได้จากน้ำมันและก๊าซธรรมชาติ และสร้าง

ภาวะพึ่งพารัฐให้กับประชาชนและกลุ่มทางสังคมต่างๆ โดยการพึ่งพารัฐในระดับสูง

นี้ ส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากสมัยจักรวรรดินิยม และรัฐบาลเองก็มีกลไกที่สามารถใช้

เพื่อควบคุมสังคม ทั้งกลไกทางเศรษฐกิจและกลไกทางการเมืองและประวัติศาสตร์ 



15วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


เนื่องจากในสมัยที่มหาอำนาจเข้ามาปกครองประเทศในแถบนี้ได้ใช้ระบบการ

ปกครองแบบรวมศูนย์อำนาจไว้ที่ส่วนกลางแล้วตกลงแบ่งผลประโยชน์ให้กับเจ้าผู้

ปกครองเดิม เช่นจ่ายเงินเพื่อแลกกับสัมปทานในการเข้าไปแสวงหาและขุดเจาะ

น้ำมัน เป็นต้น แล้วผู้ปกครองก็นำผลประโยชน์ที่ได้แบ่งมาจากเจ้าอาณานิคมส่วน

หนึ่งมาแจกจ่ายให้กับประชาชนเพื่อสร้างเครือข่ายระบบอุปถัมภ์ นี่จึงเป็นที่มาของ 

rentier economy หรือ rentierism โดย Beblawi (1987, 50) ได้อธิบายว่า

ระบบที่เรียกว่า “rentier” นั้นไม่ได้มีนัยทางเศรษฐกิจอย่างเดียวแต่ยังมีนัยทาง

สังคมที่ทำให้สมาชิกของสังคมไม่ได้ตระหนักถึงความสัมพันธ์ระหว่างรายได้กับการ

ทำงาน เพราะระบบเศรษฐกิจในลักษณะนี้รายได้ไม่ได้มาจากภาคการผลิตที่แท้จริง

แต่เป็นรายได้จากระบบสัมปทานจากและการครอบครองทรัพยากรธรรมชาติ 

rentier economy เริ่มมีบทบาทในภูมิภาคนี้มากขึ้นตั้งแต่ปี 1970 ซึ่งเป็นช่วงเวลา

ที่ประเทศในแถบนี้เริ่มได้รับเอกราช และทำให้เกิดประเทศผู้ส่งออกน้ำมันรายใหม่ๆ 

น้ำมันและก๊าซธรรมชาติจึงเป็นทรัพยากรสำคัญที่นำรายได้หลักมาสู่ประเทศ ไม่ใช่

รายได้จากการจัดเก็บภาษีจากประชาชนและภาคเอกชนแต่อย่างใด (Niblock, 

1998, 224) รายได้มหาศาลนี้ถูกนำมาใช้สร้างเสถียรภาพให้กับระบอบการปกครอง

โดยใช้ “ซื้อ” ฝ่ายตรงข้ามทางการเมือง บวกกับมาตรการอื่นๆ เพื่อให้แน่ใจว่ากลุ่ม

ตรงข้ามทางการเมืองจะไม่ลุกขึ้นมาท้าทายอำนาจการปกครองที่ดำรงอยู่


	 กรณีของสหรัฐอาหรับเอมิเรตส์หรือ UAE คือตัวอย่างที่ชัดเจนของ 

rentier economy และการสร้างภาวะพึ่งพารัฐให้กับประชาชน ประเทศ UAE 

เป็นประเทศที่มีระดับการพัฒนาทางเศรษฐกิจในระดับสูงโดยมีตัวขับเคลื่อนสำคัญ

คือรายได้จากการส่งออกน้ำมัน ทำให้ประเทศมีความเจริญและพัฒนาในหลายๆ 

ด้าน ทั้งด้านการศึกษา ระบบราชการ สาธารณูปโภค สาธารณสุข และสวัสดิการ

ต่างๆ แต่ยังไม่มีการพัฒนาทางการเมือง เนื่องจากตระกูลของเจ้าผู้ปกครองยังคง

ควบคุมอำนาจในการตัดสินใจนโยบายสาธารณะต่างๆ ตลอดจนควบคุมระบบ

การเมือง และการบริหารทั้งหมด รวมทั้งทำหน้าที่เป็นผู้จัดสรรทรัพยากรให้กับภาค

ส่วนต่างๆ อย่างเบ็ดเสร็จ ระบบราชการที่ทันสมัยของประเทศนั้นมีหน้าที่แต่เพียง

นำนโยบายไปปฏิบัติตามที่เจ้าผู้ปกครองตัดสินใจลงมา โดยกลุ่มผู้ปกครองใน 



16    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


UAE แบ่งออกเป็นสองกลุ่มได้แก่ “old rentiers” และ “new rentiers” โดยกลุ่ม

แรกคือกลุ่มผู้ปกครองรุ่นเก่าที่ยังคงพึ่งพารายได้จากน้ำมันและต้องการคง

สถานภาพเดิม และโครงสร้างอำนาจแบบเดิมๆ ไว้ ส่วนกลุ่มหลังคือกลุ่มที่พยายาม

สร้างอุตสาหกรรมอื่นๆ ขึ้นมาเพื่อหารายได้และเสริมสร้างเศรษฐกิจให้กับประเทศ

นอกเหนือจากน้ำมัน มีความต้องการจะปฏิรูปประเทศให้มีความเสรีมากขึ้น โดย

เฉพาะการเปิดเสรีทางเศรษฐกิจเพื่อดึงดูดการลงทุนจากต่างชาติ แต่ในระยะแรก 

กลุ่มแรกยังคงมีอำนาจและอิทธิพลมากกว่า จึงไม่ต้องการให้มีการปฏิรูปใดๆ ที่จะ

มาทำให้แหล่งรายได้จากน้ำมันหายไป แต่ในระยะหลังๆ นครรัฐอย่างดูไบก็ได้สร้าง

ธุรกิจอื่นๆ ไม่ว่าจะเป็นอสังหาริมทรัพย์ การท่องเที่ยว และดึงดูดการลงทุนจาก

ต่างชาติได้อย่างกว้างขวาง แต่อำนาจทางการเมืองก็ยังคงรวมศูนย์อยู่ที่ตระกูลเจ้าผู้

ปกครองอย่างเบ็ดเสร็จ ซึ่งทำให้เห็นว่าการเปิดเสรีและการพัฒนาทางเศรษฐกิจ อาจ

จะไม่นำไปสู่การเปิดเสรีและการพัฒนาทางการเมืองไปสู่ระบอบประชาธิปไตยเสมอ

ไปซึ่งขัดแย้งกับข้อเสนอของ “Modernization Theory”6 


	 จากข้อมูลในงานวิจัยของ Peterson (1988, 11-12) พบว่า เยาวชนรุ่น

ใหม่ของ UAE มองว่ารัฐคือผู้ตอบสนองความต้องการของเขาโดยเฉพาะในด้าน

เศรษฐกิจ โดยรัฐเป็นผู้สนับสนุนการศึกษา เป็นแหล่งของงาน เป็นช่องทางการทำ

ธุรกิจส่วนตัวในรูปของสัมปทานและสัญญาจ้างจากรัฐ สำหรับคนวัยกลางคนและ

คนสูงอายุ รัฐเป็นเหมือนทางเลือกที่ดีกว่าโดยเปรียบเทียบกับระบอบการปกครอง

อื่นๆ ในภูมิภาค เช่น ซีเรียและอิหร่าน เป็นต้น บทบาทของรัฐที่สร้างทัศนคติดัง

กล่าวให้กับประชาชนทำให้ประชาชนขาดวัฒนธรรมทางการเมืองอันพึงประสงค์ที่จะ

6	 Modernization Theory คือทฤษฎีที่อธิบายว่าประเทศที่มีการพัฒนาทางเศรษฐกิจจนก่อให้เกิด

กลุ่มชนชั้นกลางที่มีการศึกษามากขึ้น มีความเป็นเมือง มีความเป็นอุตสาหกรรมมากขึ้น และมี

มาตรฐานการครองชีพสูงขึ้น จะนำไปสู่การพัฒนาทางการเมืองที่เป็นประชาธิปไตยมากขึ้น แต่หลาย

ประเทศในตะวันออกกลางโดยเฉพาะประเทศผู้ส่งออกน้ำมันไม่ได้เป็นไปตามสิ่งที่ทฤษฎีดังกล่าว

อธิบายเนื่องจากชนชั้นกลางที่ต้องเป็นผู้นำในการเปลี่ยนแปลงประเทศให้เป็นประชาธิปไตย ต้อง

พึ่งพารัฐในด้านเศรษฐกิจที่สูงมาก ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องความมั่นคงทางอาชีพ ในกรณีทำธุรกิจส่วนตัว

ก็ต้องพึ่งพาสัญญาจ้าง และสัมปทานจากรัฐบาล เป็นต้น




17วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


นำมาสู่การเปลี่ยนแปลงให้เป็นประชาธิปไตย นั่นก็คือความพยายามเข้าไปมี

ส่วนร่วมทางการเมืองเพื่อถ่วงดุลอำนาจกับรัฐ และตั้งคำถามกับนโยบายต่างๆ ของ

รัฐนั่นเอง และแม้ว่า UAE จะมีกลุ่มประชาสังคมและองค์กรที่ไม่ใช่รัฐหรือ NGOs 

อยู่บ้าง แต่กลุ่มเหล่านั้นได้รับเงินช่วยเหลือจากรัฐบาลและตระกูลของเจ้าผู้ปกครอง 

ส่วนกลุ่มที่น่าจะช่วยทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองในประเทศได้อีกกลุ่ม

หนึ่งอย่างชาวต่างชาติหรือ expatriates ที่ถือว่าเป็นแรงงานสำคัญในประเทศก็ถูก

ตรวจสอบและควบคุมจากกฎเกณฑ์ที่เข้มงวดมากขึ้นของรัฐบาล 


	 สถาบันสื่อมวลชนซึ่งเป็นอีกสถาบันหนึ่งที่สามารถกระตุ้นให้เกิดการมี

ส่วนร่วมทางการเมืองก็ถูกควบคุมโดยรัฐอย่างเข้มงวด เช่น หนังสือหรือนิตยสาร

ต่างๆ ต้องได้รับการตรวจสอบและอนุมัติจากรัฐบาลก่อนที่จะเผยแพร่ โดยรัฐบาล

จะพิจารณาว่าเนื้อหาในสิ่งพิมพ์เหล่านี้มีความ “เหมาะสม” หรือไม่ โดยเนื้อหาที่ “ไม่

เหมาะสม” คือ ข้อความที่ลบหลู่ศาสนาอิสลาม สนับสนุนอิสราเอล เป็นต้น ซึ่ง

กฎหมายที่ใช้ควบคุมสื่อสิ่งพิมพ์ดังกล่าวยังครอบคลุมไปถึงเนื้อหาในเว็บไซต์ โดย

เว็บไซต์ที่ถูกปิดหรือถูกสั่งห้ามเผยแพร่ใน UAE นอกจากจะเป็นพวกเว็บไซต์ที่

เกี่ยวกับสื่อลามก อนาจาร การพนัน และเนื้อหาอื่นๆ ที่ขัดกับหลักศาสนาแล้ว 

พวกเว็บไซต์ที่ เกี่ยวข้องกับประชาสังคม กระบวนการการเปลี่ยนแปลงเป็น

ประชาธิปไตย และการพัฒนาทางการเมืองในรูปแบบอื่นๆ ก็ถูกสั่งห้ามเผยแพร่เช่น

กัน นอกจากการควบคุมโดยกฎหมายแล้ว สื่อทุกแขนงภายในประเทศยังได้รับเงิน

สนับสนุนจากหน่วยงานของรัฐบาล จึงทำให้รัฐบาลสามารถมีอิทธิพลในการนำเสนอ

ข้อมูลข่าวสารของสื่อแขนงต่างๆ ในประเทศได้อย่างเต็มที่ (Davidson, 2005, 277

-279)


	 แรงงานคือพลังที่สามารถนำการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองให้เกิดขึ้นได้อีก

กลุ่มหนึ่ง โดยหลักการแล้วแรงงานมีสิทธิ์ที่จะร้องเรียนปัญหาที่เกิดขึ้นกับกระทรวง

แรงงานและสวัสดิการสังคมซึ่งมีหน้าที่ตรวจสอบและแก้ไขข้อร้องเรียนเหล่านั้น แต่

ในทางปฏิบัติใน UAE มีเรื่องร้องเรียนน้อยมาก เนื่องจากแรงงานส่วนมากเป็นชาว

ต่างชาติซึ่งเกรงว่าการร้องเรียนอาจจะนำไปสู่ความไม่มั่นคงทางอาชีพแล้วถูกส่งกลับ

ประเทศได้ (Davidson, 2005: 282)




18    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


	 การที่เจ้าผู้ปกครองของสหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ได้ทำการควบคุมสื่อ กลุ่ม

ทางสังคมต่างๆ รวมทั้งแรงงานอย่างเบ็ดเสร็จเช่นนี้ แสดงให้เห็นว่า UAE ไม่มีการ

เปิด “พื้นที่พลเมือง” หรือ “civic space” ให้กับประชาชนได้แสดงความคิดเห็น

แบบปัจเจก และได้ตระหนักถึงสิทธิที่ตนพึงได้ อันเป็นเงื่อนไขสำคัญที่จะนำไปสู่

การพัฒนาประชาธิปไตยให้เกิดขึ้น กรณีศึกษานี้แสดงให้เห็นถึงการใช้รายได้จาก

ทรัพยากรธรรมชาติในการดำรงไว้ซึ่งอำนาจ และนี่เป็นคำอธิบายหนึ่งว่าเหตุใดการ

ประท้วงในเหตุการณ์อาหรับสปริงที่เกิดขึ้นในหลายประเทศในตะวันออกกลางจึงไม่

เกิดขึ้นในสหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ รายได้จากทรัพยากรธรรมชาติเหล่านี้ยังมีมาก

เพียงพอที่ทำให้ไม่เกิดปัญหาเศรษฐกิจตกต่ำอย่างในตูนิเซียหรืออียิปต์ และการให้

สวัสดิการกับประชาชนอย่างครบวงจรยังสามารถทำให้ประชาชนส่วนมากพึงพอใจ

และไม่ตั้งคำถามกับระบอบเผด็จการ อย่างไรก็ตาม ในช่วงปี 2011 มีนักวิชาการ

จำนวนหนึ่งถูกตัดสินลงโทษจำคุกในข้อหาเป็นภัยต่อความมั่นคงของประเทศ และ

ต่อต้านรัฐบาล (Time, 2011) จุดนี้เป็นสัญญาณที่เตือนเจ้าผู้ปกครองว่าทรัพยากร

ที่มีอยู่นั้นจะสามารถใช้เป็นกลไกในการรักษาอำนาจได้ยาวนานสักเพียงใดในโลกที่

เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วจนการควบคุมทุกภาคส่วนในสังคมอย่างเบ็ดเสร็จอย่าง

เช่นในอดีตเป็นสิ่งที่ทำได้ยากขึ้นเรื่อยๆ 


	 จอร์แดน


	 ในกรณีของจอร์แดนนั้น วิธีการที่กษัตริย์ใช้ในการดำรงไว้ซึ่งอำนาจ

เบ็ดเสร็จในระบอบการปกครองแตกต่างไปจากกรณีของสหรัฐอาหรับเอมิเรตส์เนื่อง

จากจอร์แดนไม่ได้มีรายได้จากน้ำมันและก๊าซธรรมชาติเหมือนอย่างประเทศส่วน

มากในแถบอ่าวเปอร์เซีย ฉะนั้นแล้ววิธีการที่กษัตริย์จอร์แดนใช้เพื่อสร้างความชอบ

ธรรมให้กับระบอบการปกครองของตนเองคือ การใช้ “ประชาธิปไตยเทียม” หรือ 
 

“façade democracy” Huntington (1984, 212) ได้เคยเสนอไว้ว่า ผู้นำใน

ระบอบเผด็จการมักจะเลือกนโยบาย “การทำให้เป็นประชาธิปไตย” มากกว่าวิธีการ

อื่นๆ เพื่อทำให้ตัวเองยังคงอยู่ในอำนาจ เช่น ยอมให้มีการเลือกตั้งเกิดขึ้น หรือ

ปฏิรูปประเทศให้แลดูเป็น “ประชาธิปไตย” มากขึ้นเพื่อเป็นการสร้างความชอบธรรม

ให้กับระบอบการปกครองของตนในสายตาประชาคมโลก และเป็นการลดแรงกดดัน



19วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


และการต่อต้านจากภายใน โดย Samuel Edward Finer (1970 cited in 

Miltons-Edwards, 1993, 192) ได้ให้นิยามคำว่า façade democracy ไว้ว่า 

เป็นระบบที่มีสถาบัน มีกฎเกณฑ์ มีกลไกทุกอย่างตามแบบเสรีประชาธิปไตยในทาง

นิตินัย แต่ในทางพฤตินัยแล้วรัฐบาลหรือผู้ปกครองพยายามควบคุม ครอบงำ 

สังคมและประชาชนเพื่อรักษาอำนาจของตนเองเอาไว้ ฉะนั้นการจะแยกแยะ 

“ประชาธิปไตยเทียม” กับ “ประชาธิปไตยแท้” ออกจากกัน สามารถทำได้สอง

แนวทาง คือ พิจารณาจากปัจเจก และพิจารณาจากสถาบันและกระบวนการรัฐ 

อย่างไรก็ตามการพิจารณาในสองระดับนี้ บางครั้งก็มีปัจจัยที่ทับซ้อนกันอยู่ โดยใน

ระดับปัจเจกใช้เกณฑ์พิจารณาว่าประชาชนมีเสรีภาพตามที่กำหนดไว้ในรัฐธรรมนูญ

มากน้อยเพียงใด ทั้งเสรีภาพในการพูดแสดงความคิดเห็น (freedom of speech) 

เสรีภาพในการรวมกลุ่ม (freedom of association) และเสรีภาพในการเลือกตั้ง 
 

(freedom of elections) ในประเทศที่ใช้ระบบ “ประชาธิปไตยเทียม” ในการ

ปกครอง เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นมักจะถูกลิดรอนจากอำนาจรัฐ ในรูป

แบบการควบคุม ข่มขู่ และลงโทษผู้ที่วิพากษ์วิจารณ์หรือเสนอข่าว ข้อเท็จจริงใดๆ 

ที่เป็นผลลบต่อรัฐบาล ไปจนถึงการจ่ายเงินให้กับสื่อต่างๆ และออกกฎหมาย

ควบคุมสื่อและสิ่งพิมพ์ ส่วนเสรีภาพในการรวมกลุ่ม หากอนุญาตให้มีองค์กร

เอกชนเกิดขึ้นก็จะห้ามไม่ให้รับเงินช่วยเหลือจากต่างประเทศ ส่วนเสรีภาพในการ

เลือกตั้ง ก็มักจะถูกลิดรอนโดยการออกกฎเกณฑ์ที่เอื้อประโยชน์ให้กับพรรครัฐบาล

หรือกีดกันการหาเสียงเลือกตั้งของพรรคฝ่ายค้าน เป็นต้น 	 


	 ในปี 1991 ได้เกิดวิกฤติเศรษฐกิจในประเทศจอร์แดนโดยมีสาเหตุมาจาก

การบริหารงานที่ผิดพลาดและการคอรัปชั่นอย่างกว้างขวาง ส่งผลให้จอร์แดนต้อง

รับความช่วยเหลือจากกองทุนการเงินระหว่างประเทศและต้องปฏิบัติตามเงื่อนไขที่

องค์การโลกบาลดังกล่าวกำหนดไว้เพื่อแลกกับการรับเงินกู้ รัฐบาลจึงต้องขึ้นราคา

ของใช้ที่จำเป็นและตัดสวัสดิการสังคมบางส่วนของประชาชนออกไป ทำให้เกิดความ

ไม่พอใจในหมู่ประชาชนเป็นวงกว้าง เกิดการจลาจลเพื่อประท้วงรัฐบาล เป็นเหตุให้

ราชวงศเ์ริม่ตระหนกัถงึเรือ่ง “การปฏริปูประเทศใหเ้ปน็ประชาธปิไตย” กษตัรยิฮ์สุเซน

ได้ประกาศว่าจะจัดให้มีการเลือกตั้งทั่วไปในปี 1993 และปัญหาการคอรัปชั่นที่เกิด



20    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


ขึ้นจะได้รับการสอบสวนและแก้ไขอย่างเร่งด่วน โดยปัจจัยที่ทำให้กษัตริย์ฮุสเซ็นซึ่ง

ดำรงตำแหน่งเป็นผู้ปกครองของจอร์แดน ณ ช่วงเวลาดังกล่าวตัดสินใจเช่นนั้นมา

จากปัจจัยหลายประการ ประการแรกคือแรงกดดันจากแหล่งทุนภายนอก ซึ่งใน

ขณะนั้นจอร์แดนจำเป็นต้องพึ่งแหล่งทุนเหล่านี้อย่างมากและการปฏิรูปประเทศให้

เป็นประชาธิปไตยก็เป็นเงื่อนไขประการหนึ่งของเงินกู้ ประการที่สอง วิธีการควบคุม

สังคมแบบเบ็ดเสร็จ เช่นการประกาศกฎอัยการศึกหรือปิดกั้นการมีส่วนร่วมทางการ

เมืองอย่างในอดีตนั้นใช้ไม่ได้ผลในบริบทหลังสงครามเย็น และจะส่งผลกระทบเชิง

ลบต่อความสัมพันธ์กับตะวันตกอันเป็นแหล่งเงินทุนที่สำคัญ วิธีการ “ทำให้เป็น

ประชาธิปไตย” จึงเป็นทางเลือกที่ดีกว่า และประการสุดท้าย คือการหาวิธีการป้อง

ปรามอิทธิพลทางการเมืองที่มีมากขึ้นของกลุ่มเคลื่อนไหวอิสลาม โดยกษัตริย์
 

ฮุสเซ็นเชื่อว่าเมื่อนำกลุ่มเคลื่อนไหวทางศาสนาเหล่านี้เข้ามาสู่การเมืองกระแสหลัก
 

จะช่วยลดระดับ “ความสุดโต่ง” ลงและมีกลุ่มการเมืองอื่นๆ เข้ามาถ่วงดุล 
 

(Milton-Edwards, 1993, 193-194)


	 การเลือกตั้งในปี 19937 เป็นไปด้วยความเร่งรีบและฉุกละหุก ทำให้กลุ่ม

ศาสนาอย่างกลุ่มภารดรภาพมุสลิม (Muslim Brotherhood) เป็นฝ่ายได้เปรียบ

เนื่องจากมีการรวมกลุ่มเคลื่อนไหวและทำกิจกรรมต่างๆ มาเป็นเวลายาวนานพอ

สมควร จึงทำให้ผลการเลือกตั้งที่ออกมาถือว่าเป็นชัยชนะของกลุ่มเคลื่อนไหว

อสิลาม อยา่งไรกต็าม การเลอืกตัง้ทีเ่กดิขึน้ในครัง้นีถ้กูเรยีกวา่ quasi-democratic 

election หรือการเลือกตั้งที่ยังไม่เป็นประชาธิปไตยสมบูรณ์ ที่เป็นเช่นนั้นเพราะ

พรรคการเมืองทุกพรรคไม่สามารถมีสิทธิ์หาเสียงได้อย่างเท่าเทียม การเข้าถึงสื่อ
 

ต่างๆ ก็ยังไม่ทั่วถึง และไม่ได้มีการให้สิทธิผู้หญิงในการเลือกตั้งหรือลงสมัครรับ

เลือกตั้ง ผลการเลือกตั้งที่ออกมาคือพรรคของกลุ่มภราดรภาพมุสลิมได้รับเลือกตั้ง 

7	 การเลือกตั้งในปี 1993 ไม่ใช่การเลือกตั้งครั้งแรกของจอร์แดนภายใต้ระบบกษัตริย์ ก่อนหน้านั้นใน

ปี 1989 ได้มีการจัดการเลือกตั้งแล้ว แต่เป็นการเลือกตั้งที่อยู่ภายใต้การประกาศกฎอัยการศึก ไม่

ได้อนุญาตให้มีพรรคการเมืองต่างๆ มาแข่งขันกัน และสื่อต่างๆ ยังถูกปิดกั้นจากรัฐบาล แต่การ

เลือกตั้งในปี 1993 อยู่ในบรรยากาศที่เปิดเสรีกว่า มีการแก้ไขกฎหมายให้พรรคการเมืองเป็นสิ่งที่

ถูกกฎหมาย หลังจากที่ไม่อนุญาตให้มีการจัดตั้งพรรคการเมืองมาตั้งแต่ปี 1957




21วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


22 ที่นั่งจากทั้งหมด 80 ที่นั่งและกลุ่มอิสลามอื่นๆ รวมกันได้ 12 ที่นั่ง ก่อนที่จะมี

การเลือกตั้งเกิดขึ้น กษัตริย์จอร์แดนมีอำนาจในการแต่งตั้งนายกรัฐมนตรีและ

สมาชิกสภาสูง และมีอำนาจตรวจสอบควบคุมสถาบันทางการเมืองทุกสถาบันโดยที่

ไม่มีใครสามารถตรวจสอบอำนาจของกษัตริย์ได้ ภายหลังการเลือกตั้ง โครงสร้าง

อำนาจของกษัตริย์ก็ยังคงเดิมอยู่ไม่เปลี่ยนแปลง กล่าวคือกษัตริย์ยังคงมีอำนาจ

สูงสุด และยังสามารถดึงฝ่ายตรงข้ามทางการเมืองเข้ามาเป็นฝ่ายเดียวกับตน พร้อม

ทั้งโยนความรับผิดชอบในการแก้ไขวิกฤตเศรษฐกิจให้กับรัฐบาลที่มาจากการ

เลือกตั้ง


	 สามปีหลังจากการเลือกตั้งได้มีการร่าง National Charter ขึ้น ซึ่ง

ส่งเสริมระบบการเมืองแบบหลายพรรคมากขึ้น สนับสนุนพหุนิยมทางการเมืองและ

ให้เสรีภาพแก่สตรีและสื่อมวลชนมากยิ่งขึ้น หากดูตามตัวบทแล้ว National 

Charter ฉบับนี้ถือว่าเป็นสัญญาณที่ดีที่จะนำจอร์แดนเข้าสู่ความเป็นประชาธิปไตย

มากขึ้น แต่ในความเป็นจริงแล้วการที่กษัตริย์ฮุสเซ็นทรงสนับสนุนและผลักดัน

การเมืองแบบพหุนิยมนั้นเนื่องจากพระองค์ต้องการให้มีกลุ่มการเมืองอื่นๆ ขึ้นมา

คานอำนาจกับกลุ่มทางศาสนาเหล่านี้ ส่วนกลุ่มอิสลามที่ได้รับคะแนนนิยมค่อนข้าง

สูงในการเลือกตั้งก็ได้พยายามผลักดันให้มีการบรรจุกฎอิสลามอยู่ใน National 

Charter ซึ่งก็สามารถผลักดันได้เป็นผลสำเร็จโดยกษัตริย์ฮุสเซ็นไม่ได้ทำการ

คัดค้านแต่ประการใด ฉะนั้นในข้อที่สี่ของกฎบัตรแห่งชาติดังกล่าวได้ระบุว่า “Islam 

is the religion of the state, and Islamic law is the principal source 

of legislation” (The Jordanian National Charter, 1990) ซึ่งการระบุใน

ลักษณะนี้ทำให้เนื้อหาของกฎบัตรมีความขัดแย้งกันเอง เช่น ข้อที่ให้เสรีภาพแก่

ผู้หญิงมากขึ้นก็จะขัดกับข้อที่สี่นี้ และในกฎบัตรก็ไม่ได้ระบุไว้ว่าหากเกิดกรณีเนื้อหา

ขัดกันแล้วจะมีข้อสรุปอย่างไร เนื้อหาที่ขัดกันดังกล่าวไม่ได้เกิดจากความผิดพลาด

แต่เป็นความตั้งใจของราชวงศ์เพื่อที่จะได้ไม่ต้องเปิดเสรีทางการเมืองและสังคม

อย่างเต็มที่ตามที่ระบุไว้ในกฎบัตร นอกจากนี้ยุทธศาสตร์การถ่วงดุลอำนาจของ

กลุ่มศาสนาก็ประสบความสำเร็จอย่างดี เพราะนอกจากกฎบัตรจะอนุญาตให้มีการ

จัดตั้งพรรคการเมืองอื่นๆ ขึ้นมาได้แล้ว ยังมีการระบุว่าหน่วยงานความมั่นคงของ



22    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


รัฐสามารถเข้าตรวจสอบการดำเนินงานของพรรคการเมืองได้ และห้ามไม่ให้

พรรคการเมืองรับเงินสนับสนุนจากต่างชาติ ซึ่งการระบุเช่นนี้ส่งผลกระทบต่อกลุ่ม

เคลื่อนไหวอิสลามอย่างรุนแรง เพราะเท่ากับเป็นการตัดแหล่งเงินทุนที่สำคัญของ

กลุ่มออกไป อีกทั้งรัฐบาลยังสามารถตรวจสอบการดำเนินกิจกรรมต่างๆ ของกลุ่ม

อย่างใกล้ชิด ส่วนทางด้านสังคมนั้นได้มีการออกกฎหมายที่เข้มงวดขึ้นโดยกลุ่ม

อิสลามที่ได้รับเสียงข้างมากในสภาผู้แทนราษฎร เช่น มีการควบคุมเนื้อหาของสื่อ

ต่างๆ ที่เข้มงวดมากขึ้น มีการแบ่งแยกเพศตามสถานที่สาธารณะต่างๆ อย่างชัดเจน

มากขึ้น ตลอดจนสร้างแรงกดดันให้ผู้หญิงต้องใส่ผ้าคลุมบริเวณหัวลงมาถึงหน้าอก

หรือ hijab ในสถานที่สาธารณะมากยิ่งขึ้น ซึ่งในเรื่องนี้กษัตริย์ฮุสเซ็นก็ปล่อยให้

กลุ่มอิสลามดำเนินการไปโดยไม่ได้คัดค้านอะไร ฉะนั้นจะเห็นได้ว่าเมื่อมีข้อสี่ใน

กฎบัตรครอบคลุมไว้อยู่ สังคมจอร์แดนก็ไม่สามารถที่จะเปิดเสรีได้อย่างเต็มที่ และ

ในขณะเดียวกันการสนับสนุนระบบการเมืองแบบพหุนิยมก็ทำให้เกิดกลุ่มการเมือง

อื่นๆ ขึ้นมาคานอำนาจกลุ่มศาสนา พระราชอำนาจของกษัตริย์ฮุสเซ็นก็ยิ่งมี

เสถียรภาพมากขึ้น ไม่ได้เป็นการมอบอำนาจให้แก่ประชาชนตามหลักประชาธิปไตย

อย่างแท้จริงแต่อย่างใด (Milton-Edwards, 1993, 196-197)


	 การพยายามควบคุมและจำกัดพื้นที่พลเมืองของจอร์แดนดำเนินมาเรื่อยๆ 

จนถึงปัจจุบัน อินเตอร์เน็ตในฐานะสื่อสำคัญที่ช่วยปลุกกระแสการลุกฮือใน

เหตุการณ์อาหรับสปริงถูกควบคุมอย่างเข้มงวดในจอร์แดนผ่าน Press and 

Publications Law โดยในเดือนมิถุนายน 2013 รัฐบาลได้สั่งปิดเว็บไซต์ข่าวกว่า 

200 แห่งด้วยข้อหาที่ว่าไม่ได้รับใบอนุญาตจากหน่วยงานรัฐที่ดูแล ประชาชน

ที่ทำการประท้วงอย่างสันติถูกตั้งข้อหาและไต่สวนใน “ศาลความมั่นคง” (state 

security court) และหลายคนถูกตั้งข้อหาก่อความไม่สงบให้แก่รัฐ และหมิ่น

พระบรมเดชานุภาพ นอกจากกระบวนการควบคุมดังกล่าวแล้ว รัฐยังพยายามฉาย

ภาพความไม่สงบในประเทศอื่นๆ ภายในภูมิภาคให้กับประชาชนในประเทศเพื่อจะ

ได้ตระหนักว่า สิทธิเสรีภาพและการเป็นประชาธิปไตยนั้นไม่ได้สำคัญเท่ากับความ

มั่นคงปลอดภัยที่ประชาชนชาวจอร์แดนได้รับภายใต้การปกครองในระบอบปัจจุบัน 

(Aljazeera, 2014) 




23วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


	 การใช้ทรัพยากรจากเศรษฐกิจแบบ rentier และการใช้กลไกของ

ประชาธิปไตยเพื่อดำรงไว้ซึ่งอำนาจเผด็จการนั้น เป็นวิธีการที่ผู้ปกครองของหลาย

ประเทศในตะวันออกกลางใช้เพื่อดำรงไว้ซึ่งระบอบการปกครองของตน นี่คือเหตุผล

ประการสำคัญที่ทำให้ประเทศส่วนมากในตะวันออกกลางไม่สามารถเปลี่ยนแปลง

เป็นประชาธิปไตยได้ ไม่ใช่เป็นเพราะวัฒนธรรมทางการเมืองที่ไม่สนับสนุน

ประชาธิปไตยอย่ างที่นักวิชาการหลายคนกล่ าวอ้ างจนทำให้ดู เหมือนว่ า

ตะวันออกกลางเป็นภูมิภาคที่มี “ภาวะยกเว้น” ซึ่งในท้ายที่สุดแล้ว เมื่อความไม่

พอใจผู้นำเผด็จการถูกสะสมมาเป็นระยะเวลายาวนาน บวกกับภาวะเศรษฐกิจที่

ตกต่ำอย่างรุนแรง และการสร้างเครือข่ายสังคมออนไลน์ของประชาชนที่มีทัศนคติ

ต่อต้าน ไม่พอใจรัฐบาลเผด็จการเหมือนๆ กัน ประชาชนในตะวันออกกลางก็พร้อม

ใจกันลุกขึ้นมาประท้วงเพื่อเรียกร้องความเปลี่ยนแปลง ในเหตุการณ์ “อาหรับ

สปริง” ซึ่งเป็นเหตุการณ์ที่พิสูจน์ว่าประชาชนตะวันออกกลางก็ไม่ได้แตกต่างไปจาก

คนในภูมิภาคอื่นๆ บนโลก





“อาหรับสปริง” (Arab Spring)


	 “อาหรับสปริง” คือชื่อที่ใช้เรียกเหตุการณ์ที่ประชาชนในประเทศอาหรับ

หลายประเทศลุกฮือต่อต้านรัฐบาล โดยเหตุการณ์เริ่มต้นขึ้นในเดือนธันวาคม 2010 

ที่ประเทศตูนิเซีย และได้ลุกลามมาสู่ประเทศอื่นๆ ในระดับความรุนแรงที่แตกต่าง

กันออกไป ไม่ว่าจะเป็น อียิปต์ สหรัฐอาหรับเอมิเรตส์ บาห์เรน แอลจีเรีย ลิเบีย 

เยเมน เลบานอน จอร์แดน ปาเลสไตน์ อิรัก และซีเรีย โดยสิ่งที่ผู้ชุมนุมประท้วง

ในบริเวณต่างๆ เรียกร้องมีตั้งแต่ การแก้ไขปัญหาเศรษฐกิจที่เรื้อรังยาวนาน การ

ปฏิรูปบ้านเมืองและระบอบการปกครอง การแก้ไขปัญหาความเป็นธรรมในสังคม 

ศักดิ์ศรีความเป็นคน ไปจนถึงการเปลี่ยนแปลงระบอบ และการขับไล่ผู้นำ แต่ใน

การชุมนุมประท้วงของประชาชนในครั้งนี้ ไม่มีการหยิบยกประเด็นความขัดแย้งกับ

อิสราเอลขึ้นมาโจมตี (ยกเว้นกรณีของปาเลสไตน์) ไม่มีการประณามสหรัฐอเมริกา

หรือชาติตะวันตกอื่นๆ และที่สำคัญ ไม่มีการเรียกร้องการจัดตั้ง “รัฐอิสลาม” แต่



24    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


อย่างใด จึงทำให้ปรากฏการณ์ในครั้งนี้ถูกนำไปเทียบเคียงกับเหตุการณ์การประท้วง

ล้มล้างรัฐบาลคอมมิวนิสต์ในยุโรปตะวันออกในช่วงปลายสงครามเย็น ด้วยเหตุนี้

ความสำคัญอันยิ่งยวดประการหนึ่งของ “อาหรับสปริง” คือการพิสูจน์ให้เห็นอย่าง

ชัดเจนว่าโลกอาหรับและภูมิภาคตะวันออกกลางไม่มี “ภาวะยกเว้น” ในแง่มุมของ

วัฒนธรรมทางการเมือง เนื่องจากผู้ที่มาชุมนุมประท้วงส่วนใหญ่เป็นชาวอาหรับ

มุสลิมที่ต้องการเสรีภาพ ศักดิ์ศรี และความกินดีอยู่ดี นั่นเอง 


	 สาเหตุที่แท้จริงของการลุกขึ้นมาประท้วงต่อต้านรัฐบาลในหลายประเทศ

ของประชาชนในตะวันออกกลางครั้งนี้ประกอบไปด้วยหลายประเด็นที่เชื่อมโยงกัน 

ประการแรกคือความล้าหลังทางเศรษฐกิจ ในขณะที่ประเทศในภูมิภาคอื่นๆ ของ

โลกได้พัฒนาจากเศรษฐกิจเกษตรกรรมไปสู่เศรษฐกิจอุตสาหกรรมและกำลังมุ่ง

พัฒนาเศรษฐกิจเทคโนโลยี สารสนเทศ และการเงิน การธนาคาร แต่เศรษฐกิจของ

ประเทศส่วนมากในภูมิภาคนี้กลับยังล้าหลัง และศักยภาพทางเศรษฐกิจของกลุ่ม

ประเทศอาหรับในช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 เป็นต้นมาถือว่าอยู่ในระดับต่ำ ดังที่ 

Suzanne Maloney (2011, 67) ได้อธิบายว่า สาเหตุที่ความสามารถในการแข่งขัน

ทางเศรษฐกิจในภูมิภาคนี้อยู่ในระดับต่ำเป็นผลกระทบจากการตกเป็นอาณานิคม 

สงครามที่เกิดขึ้นบ่อยครั้งรวมไปถึงความไม่สงบภายในประเทศ ตลอดจนการ

แข่งขันกันของมหาอำนาจในภูมิภาค และกลไกตลาดที่ไม่มีประสิทธิภาพอันเป็นผล

มาจากเศรษฐกิจแบบ “rentier economy” ตามที่ได้อธิบายไปในส่วนที่แล้ว 

Maloney ยังได้อธิบายต่อไปว่าสิ่งที่เจริญเติบโตเพียงอย่างเดียวในภูมิภาคคือ

ประชากร ผลจากภาวะสมัยใหม่อันทำให้เกิดความก้าวหน้าทางการแพทย์ทำให้คน

มีอายุยืนยาวขึ้น และอัตราการตายของทารกลดลง ประกอบกับภูมิภาค

ตะวันออกกลางเป็นภูมิภาคที่มีอัตราการเกิดสูงในระดับเดียวกับทวีปแอฟริกา ทำให้

สองในสามของประชากรในภูมิภาคนี้มีอายุต่ำกว่า 30 ปี ฉะนั้นอัตราการเกิดใน

ระดับสูงเช่นนี้ก่อให้เกิดปัญหาการว่างงาน และการได้งานในระดับที่ต่ำกว่าการศึกษา

ที่ได้รับมา 


	 คุณภาพการศึกษาในตะวันออกกลางคืออีกปัญหาหนึ่ง โดยสำนักงาน

โครงการพัฒนาแห่งสหประชาชาติหรือ UNDP ได้เตือนไว้ในรายงาน Arab 



25วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


Human Development Report ตั้งแต่ปี 2003 ว่าระบบการศึกษาในประเทศ

อาหรับไม่ได้ช่วยให้นักเรียนพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์ วิเคราะห์ และตั้งคำถาม แต่

สอนให้เชื่อฟัง และปฏิบัติตามคำสั่ง รวมทั้งการพัฒนาในเชิงทักษะด้านอื่นๆ ก็ยัง

อยู่ในระดับต่ำ (UNDP, 2003) ส่งผลให้ประเทศอาหรับขาดแคลนสิ่งที่เรียกว่า 
 

“human capital” หรือ “ทุนมนุษย์” ที่น่าสนใจเพียงพอที่จะดึงดูดการลงทุนจาก

ต่างชาติ ปัจจุบันการลงทุนจากต่างชาติส่วนมากก็เป็นการเข้ามารับสัมปทานน้ำมัน

และก๊าซธรรมชาติ ซึ่งเป็นการลงทุนที่ผู้ได้ประโยชน์คือกลุ่มผู้นำและพวกพ้อง

เท่านั้น แต่ไม่ได้ลงไปถึงประชาชนทั่วไปในสังคม (Pollack, 2011: 2)


	 ปัญหาทั้งทางด้านการศึกษา และเศรษฐกิจที่ไม่ได้รับการแก้ไขอย่างจริงจัง 

เป็นผลมาจากปัญหาทางการเมืองที่ เต็มไปด้วยผู้ปกครองและนักการเมืองที่

คอรัปชั่น ระบบกฎหมายและงานยุติธรรมที่ไม่มีประสิทธิภาพ ทำให้นักลงทุนยิ่งเกิด

ความไม่มั่นใจที่จะเข้ามาลงทุนระยะยาว ในอดีตเมื่อเกิดการเรียกร้องจากประชาชน

ให้แก้ไขปัญหาเหล่านี้อย่างจริงจัง รัฐบาลมักใช้มาตรการสองรูปแบบคือ การ

ปราบปรามผู้ชุมนุมประท้วงอย่างรุนแรง (ในเหตุการณ์ “อาหรับสปริง” ก็ยังเกิดการ

ใช้ความรุนแรงต่อผู้ประท้วง อย่างเช่น ซีเรีย ที่สุดท้ายกลายมาเป็นสงครามกลาง

เมืองและยืดเยื้ออยู่จนถึงปัจจุบัน) และอีกมาตรการหนึ่งคือสัญญาว่าจะมีการ 

“ปฏิรูป” แต่ก็เป็นเพียงการปฏิรูปแบบผิวเผินโดยไม่ได้เข้าไปแก้ไขปัญหาที่ต้นเหตุ 

ฉะนั้นปัญหาที่มีอยู่นอกจากจะไม่ได้รับการแก้ไขแล้วยังถูกทำให้เลวร้ายขึ้น ปัญหา

เรื่องการกระจายรายได้ที่ไม่เท่าเทียมในสังคม ปัญหาการความแออัดในเมือง

เนื่องจากภาคเกษตรกรรมไม่ได้รับการพัฒนาอย่างจริงจังและมีประสิทธิภาพทำให้

คนย้ายถิ่นเข้ามาในเมือง แต่ก็ต้องประสบกับปัญหาการขาดแคลนระบบ

สาธารณูปโภคและขนส่งมวลชนที่ไม่เพียงพอและไร้ประสิทธิภาพ ปัญหาเหล่านี้

ทำให้เกิดความไม่สบายกายไม่สบายใจในชีวิตประจำวัน สั่งสมเป็นความคับข้องใจ

จนกลายมาเป็นพลังทางการเมืองเพื่อเคลื่อนไหวให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างจริงจัง 

จนสามารถลุกฮือโค่นล้มระบอบเผด็จการที่ปกครองอย่างไร้ประสิทธิภาพมายาวนาน

ได้ อย่างในตูนิเซีย และอียิปต์ 




26    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


	 อย่างไรก็ตาม ปัญหาที่กล่าวมาทั้งหมดเป็นปัญหาที่สะสมมายาวนาน แต่

สาเหตุที่การประท้วงเพิ่งมาเกิดขึ้นในช่วงปลายปี 2010 นั้นเพราะมีปัจจัยสนับสนุน 

(facilitator) และเหตุการณ์ที่เป็นตัวเร่งปฏิกริยา (catalyst) โดยปัจจัยสนับสนุน

นั้นแบ่งออกเป็นสามประเด็น โดยประเด็นแรกเกี่ยวข้องกับ “ประชาธิปไตยเทียม” 

ที่ได้กล่าวไปแล้วในหัวข้อที่แล้ว ว่าระบอบเผด็จการทั้งหลายมักจะใช้การปฏิรูปที่แล

ดูเป็น “ประชาธิปไตย” เพื่อคงไว้ซึ่งอำนาจต่อไป หรืออีกนัยหนึ่ง คือการเปิดเสรี

ภายใต้การควบคุมของรัฐเพื่อคงสถานะทางอำนาจเดิมของตนไว้ แต่การกระทำเช่น

นี้ได้ เปิดโอกาสให้มีสถาบันและองค์กรที่คล้ายคลึงกับองค์กรในระบอบเสรี

ประชาธิปไตยแต่อยู่ภายใต้การตรวจสอบควบคุมของรัฐเกิดขึ้น นักวิชาการอย่าง 

George Joffé (2011: 520) ได้เสนอว่าสุดท้ายแล้ว สถาบันเหล่านั้นก็กลายมาเป็น
ตัวแสดงสำคัญที่เป็นแกนนำในการขับเคลื่อนมวลชนล้มล้างระบอบเดิมๆ ใน

เหตุการณ์อาหรับสปริง กรณีอียิปต์คือตัวอย่างที่ชัดเจน ตั้งแต่ต้นศตวรรษที่ 21 

เป็นต้นมา องค์กรในลักษณะประชาสังคมที่ถูกกำกับและควบคุมโดยรัฐมีจำนวนสูง

ถึง 30,000 องค์กร กลุ่มภราดรภาพมุสลิมยังคงเป็นกลุ่มที่ท้าทายระบอบการ

ปกครองของมูบารัคอย่างต่อเนื่องและหัวหน้ากลุ่มถูกจับกุมอยู่บ่อยครั้ง กลุ่ม

เคลื่อนไหวเพื่อสิทธิมนุษยชนก็ถูกกล่าวหาด้วยข้อหาต่างๆ ตลอดจนการเลือกตั้งก็

เป็นไปอย่างไม่บริสุทธิ์ยุติธรรมและมีความรุนแรงเข้ามาเกี่ยวข้อง ความคับข้องใจ

ของชาวอียิปต์ได้ทวีความรุนแรงมากขึ้นโดยเฉพาะในกลุ่มชนชั้นกลางที่ไม่พอใจ

ความพยายามของอดีตประธานาธิบดีมูบารัคที่จะสืบทอดอำนาจให้กับลูกชายของ

ตน กลุ่มเคลื่อนไหวทางการเมืองที่เรียกตัวเองว่า “Kefaya” หรือแปลว่า “enough” 

(พอเสียที!) จึงเกิดขึ้นในปี 2004 แต่การเคลื่อนไหวในครั้งนั้นล้มเหลวเนื่องจาก

เป็นการรวมตัวกันเฉพาะชนชั้นกลาง ไม่ได้ดึงชนชั้นล่างของสังคมเข้าร่วมด้วย และ

อยู่ฝ่ายตรงข้ามกับกลุ่มภราดรภาพมุสลิมจึงทำให้แนวร่วมมีไม่เพียงพอ กลุ่มนี้ได้มี

กิจกรรมเคลื่อนไหวเรียกร้องมาเป็นระยะ จนในที่สุดกลุ่มภราดรภาพมุสลิมและ

กลุ่ม Kefaya ได้กลายมาเป็นแกนนำที่สำคัญในเหตุการณ์ “อาหรับสปริง” ใน

อียิปต์ ฉะนั้นการพยายามปฏิรูปประเทศเพื่อให้ดู “เหมือน” เป็น “ประชาธิปไตย” 

เพื่อสร้างความชอบธรรมให้กับระบอบการปกครองของระบอบเผด็จการเหล่านี้ได้



27วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


เปิดโอกาสให้กลุ่มประชาสังคมที่ต่อต้านรัฐบาลเรียนรู้ที่จะเคลื่อนไหว แม้จะต้อง

เผชิญกับอุปสรรคแต่ท้ายที่สุดแล้วกลุ่มเหล่านี้ก็กลายเป็นกำลังสำคัญในการโค่นล้ม

รัฐบาลในที่สุด 


	 ประเด็นที่สอง คือบทบาทของกองทัพซึ่งเป็นสถาบันหนึ่งที่มีความสำคัญ

ในภูมิภาคนี้มาโดยตลอด ทั้งในฐานะผู้ปกครอง ผู้รักษาความมั่นคง ผู้จัดตั้งรัฐบาล 

และผู้ล้มล้างรัฐบาลในเวลาเดียวกัน แม้ว่าเหตุการณ์อาหรับสปริงมักจะถูกกล่าวถึง

ในแง่ที่ว่าเป็นการแสดงพลังของประชาชนเพื่อล้มล้างระบอบเผด็จการ แต่นัก

วิชาการอย่าง Maberick Fisher นักวิจัยของ Strategic Forecasting (Stratfor, 

2012) ได้เสนอว่า ในกรณีของอียิปต์ กองทัพมีส่วนอย่างมากต่อการโค่นล้มระบอบ

ของอดีตประธานาธิบดีมูบารัค โดยก่อนหน้าที่จะเกิดการประท้วงในเดือนมกราคม 

2011 นั้น ทางกองทัพได้ “ยื่นคำขาด” ต่อประธานาธิบดีให้เปลี่ยน “ทายาททางการ

เมือง” แต่หลังจากที่พรรค National Democratic Party (NDP) ของเขาชนะการ

เลือกตั้งในเดือนธันวาคม 2010 สถานภาพของกามาล มูบารัคในฐานะทายาท

ทางการเมืองและผู้นำคนต่อไปของประเทศกลับมีความมั่นคงขึ้นมาอีกครั้ง ฉะนั้น

เมื่อการชุมนุมประท้วงของประชาชนเริ่มต้นขึ้นในเดือนมกราคม 2011 กองทัพจึงไม่

ได้เข้าร่วมการปราบปรามฝูงชนแต่อย่างใด แต่กลับทำหน้าที่เป็นผู้ปกป้องประชาชน

จากการปราบปรามของตำรวจและทำหน้าที่เป็นตัวกลางระหว่างประชาชนกับรัฐบาล 

สุดท้ายกองทัพก็ประสบความสำเร็จเมื่อระบอบของมูบารัคถูกโค่นล้มไปในที่สุด


	 ปัจจัยสนับสนุนที่สำคัญประเด็นสุดท้ายคือการพัฒนาเทคโนโลยี

สารสนเทศ การพัฒนาระบบสื่อสังคมออนไลน์ (social media) ตลอดจนการ

เข้าถึงอินเตอร์เน็ต เนื่องจากระบอบเผด็จการส่วนมากในโลกอาหรับมีกลไกในการ

ควบคุม “พื้นที่พลเมือง” หรือ “civic space” อันเป็นพื้นที่ที่เปิดโอกาสให้

ประชาชนแลกเปลี่ยนความคิดเห็นทางการเมือง วิพากษ์วิจารณ์ระบอบการปกครอง 

รวมไปถึงการรวมกลุ่มประชาสังคม ฉะนั้นสื่อออนไลน์รูปแบบใหม่นี้จึงเป็นทางออก

ให้กับมาตรการการ “ปิดหู ปิดตา” ประชาชน โดยที่ผู้นำเหล่านั้นก็จำเป็นต้อง

อนุญาตให้มีการพัฒนาสื่อออนไลน์ในประเทศได้ เนื่องจากการเข้าถึงอินเตอร์เน็ต

เป็นสิ่งจำเป็นของระบบเศรษฐกิจในปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นการทำธุรกิจในรูปแบบการ



28    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


ค้าขาย บริการ ตลอดจนการส่งเสริมการลงทุน และการท่องเที่ยวเพื่อดึงเม็ดเงิน

จากต่างประเทศเข้ามา สื่อรูปแบบใหม่เหล่านี้จึงถูกพัฒนาขึ้นและการติดต่อสื่อสาร

ผ่านสื่อในลักษณะนี้ รัฐบาลสามารถตรวจสอบควบคุมเนื้อหาได้ยาก แตกต่างจาก

สื่อดั้งเดิมที่รัฐสามารถเข้าไปควบคุมได้อย่างเต็มที่ ฉะนั้นสื่อรูปแบบใหม่จึงทำให้

เกิดพลังของประชาชนในรูปแบบ “Cyberactivism” หรือ “กลุ่มเคลื่อนไหวในโลก

ออนไลน์” โดยได้เริ่มต้นในอียิปต์ตั้งแต่ปี 2004 และได้ขยายไปยังประเทศต่างๆ 

ในตะวันออกกลางและแอฟริกาเหนือ ทำให้เกิดการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นอย่าง

เสรี รวมไปถึงประเด็นทางการเมือง และสร้างความรู้สึกร่วมกันให้เกิดขึ้น 
 

(Khondker, 2011, 676) และเมื่อเกิด “ตัวเร่งปฏิกิริยา” ซึ่งก็คือเหตุการณ์ที่เปรียบ

เสมือน “ฟางเส้นสุดท้าย” ที่ทำให้เกิดการลุกฮือของประชาชนไม่ว่าจะเป็นกรณีการ

เผาตัวตายของ Bouazizi ในตูนิเซีย8 และการที่ Khaled Said โดนตำรวจทำร้าย

8	 ในวันที่ 17 ธันวาคม 2010 รถเข็นขายผักของ Bouazizi ถูกยึดโดยตำรวจหญิงวัย 45 ปี Faida 

Hamdi ด้วยข้อหาที่เขาไม่มีใบอนุญาตในการใช้รถเข็นขายสินค้า ตามรายงานข่าว Bouazizi 

พยายามจ่ายค่าปรับและร้องขอรถเข็นคืนเนื่องจากเขาคือผู้หารายได้หลักในครอบครัวที่ต้องเลี้ยงดู

อีก 8 ชีวิต แต่ตำรวจหญิงปฏิเสธและตบหน้าเขา ถ่มน้ำลายใส่ พร้อมทั้งด่าทอพ่อที่เสียชีวิตไปแล้ว

ของเขา Bouazizi ได้เดินทางไปร้องขอความเป็นธรรมที่เทศบาลเมืองแต่ถูกปฏิเสธไม่ให้เข้าพบ จะ

เป็นเพราะความอับอายหรือความคับข้องใจหรือด้วยเหตุใดก็ตาม เขาจึงตัดสินใจจุดไฟเผาตัวเอง

หน้าที่ทำการเทศบาล Bouazizi ไม่ได้เสียชีวิตทันที มีคนนำเขาส่งโรงพยาบาลแต่สุดท้ายเขาก็เสีย

ชีวิตในวันที่ 4 มกราคม 2011 แม้จะมีข้อมูลที่ออกมาคัดค้านว่า Bouazizi ไม่ได้ถูกกระทำรุนแรง

แบบนั้น แต่เรื่องถูกแต่งเติมขึ้นเพื่อโยงไปสู่การเผาตัวตายของเขา ไม่ว่าเรื่องที่เกิดขึ้นจริงในกรณี

ของ Bouazizi จะเป็นเช่นไรแต่ที่สำคัญไปกว่านั้นคือการที่ชาวตูนิเซียพร้อมที่จะเชื่อเรื่องราวดัง

กล่าวโดยไม่ตั้งคำถาม เนื่องจากพื้นฐานการปกครองของระบอบเผด็จการที่ขาดช่องทางที่ประชาชน

สามารถเรียกร้องความเป็นธรรมเมื่อถูกกระทำโดยเจ้าหน้าที่ของรัฐ หรือเมื่อถูกเลือกปฏิบัติ ความ

ไม่เป็นธรรมในสังคมในลักษณะนี้เกิดขึ้นซ้ำแล้วซ้ำเล่า




29วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


จนเสียชีวิตในกรณีของอียิปต์9 สื่อรูปแบบใหม่เหล่านี้คือเครื่องมือสำคัญที่ช่วย

กระพือข่าวสารอันสร้างกระแสความไม่พอใจของประชาชนจนเกิดเป็น “คลื่น

มหาชน” ได้ในที่สุด (ไพลิน กิตติเสรีชัย, 2556, 75-80)


	 การประท้วงเรียกร้องสิทธิ เสรีภาพ และความเป็นธรรมในสังคมจากรัฐ

ของประชาชนในภูมิภาคตะวันออกกลางเป็นหลักฐานที่ชัดเจนที่นำมาหักล้างความ

เชื่อเกี่ยวกับ “ภาวะยกเว้น” และวัฒนธรรมทางการเมืองที่ไม่สนับสนุนการปกครอง

ระบอบประชาธิปไตยของประชาชนในภูมิภาคนี้ ผลของเหตุการณ์อาหรับสปริง ณ 

ขณะนี้ ตูนิเซียเป็นเพียงประเทศเดียวที่สามารถเปลี่ยนผ่านไปสู่การปกครองแบบ

ประชาธิปไตยที่ให้สิทธิเสรีภาพกับประชาชนมากขึ้นจนถึงปัจจุบัน แต่ความระส่ำระ

ส่าย ความไม่สงบที่เกิดขึ้นในดินแดนอย่างอียิปต์ อิรัก เยเมน ลิเบีย และซีเรียนั้น

แสดงให้เห็นถึงบริบทที่ซับซ้อนในตะวันออกกลาง แต่สิ่งเหล่านี้ไม่ใช่ปัญหาใหม่ที่ไม่

เคยเกิดขึ้นในที่อื่นๆ มาก่อน ความขัดแย้งทางการเมืองและผลประโยชน์ที่ถูกฉาบ

หน้าและปลุกปั่นด้วยเรื่องของศาสนาก็เคยเกิดขึ้นมาในยุโรปและก่อให้เกิดสงคราม

ยาวนานนับหลายสิบปี ปัญหาเรื่องระบบอุปถัมภ์ เส้นสาย คอรัปชั่นก็ยังคงเกิดขึ้น

ในหลายที่ทั่วโลกแม้แต่ในประเทศที่ใช้การปกครองในระบอบประชาธิปไตย ฉะนั้น

ปัญหาที่ตะวันออกกลางเผชิญไม่ใช่เรื่องใหม่ แต่เป็นปัญหาเก่าที่เกิดขึ้นในบริบทโลก

ที่เปลี่ยนไป ปัญหาจึงทวีความซับซ้อนและรุนแรงมากขึ้น โลกาภิวัตน์ทำให้ปัญหา

ตะวันออกกลางกลายเป็นปัญหาของคนทั้งโลก แต่ความพยายามในการเข้าไป

9	 ในวันที่ 6 มิถุนายน 2010 Khaled Said ถูกตำรวจชาวอียิปต์สองนายนำตัวออกมาจากร้านให้

บริการอินเตอร์เน็ตแห่งหนึ่งในกรุงอเล็กซานเดรีย แล้วถูกทุบตีจนตาย โดยภาพร่างที่ถูกทุบตีของ

เขาถูกแพร่กระจายไปตามสื่อสังคมออนไลน์ เป็นที่วิพากษ์วิจารณ์กันอย่างมากในสังคมอียิปต์ ณ 

ตอนนั้น จนทำให้ Wael Ghonim ผู้บริหารระดับสูงทางด้านการตลาดของบริษัทกูเกิ้ลที่ดูไบ ได้

สร้างหน้าเฟซบุคโดยใช้ชื่อว่า “We are all Khaled Said” ซึ่งมีสมาชิกเพจกว่าสามแสนคนใน

ปัจจุบัน โดยเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นถูกอธิบายแตกต่างกันไป กระแสหนึ่งบอกว่าที่เขาถูกทุบตีเนื่องจาก

ไปเขียนบล็อกในอินเตอร์เน็ต แฉการคอร์รัปชั่นในลักษณะรับส่วยของตำรวจท้องถิ่น แต่ในรายงาน

ของตำรวจอ้างว่าเขาเสียชีวิตเนื่องจากพยายามกลืนยาเสพติดที่ซุกซ่อนเอาไว้ สำหรับหน้าเฟซบุค 
 

“We are all Khaled Said” สามารถเข้าถึงได้ที่ http://www.facebook.com/elshaheeed.co.uk?

fref=ts




30    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


แทรกแซงของมหาอำนาจตะวันตกทั้งโดยวิธีการใช้กองกำลังอย่างเปิดเผย และการ

ปลุกปั่น สนับสนุนกลุ่มบางกลุ่มให้ต่อต้านอีกกลุ่มอย่างลับๆ นั้น เวลาได้เป็นเครื่อง

พิสูจน์แล้วว่าเป็นวิธีการแก้ปัญหาที่ผิดและกลับสร้างปัญหาใหม่ๆ ให้เกิดขึ้น สิ่งที่

ภูมิภาคนี้ต้องการมากที่สุดในขณะนี้คือความร่วมมือกันโดยเฉพาะด้านความมั่นคง

ระหว่างกัน ซึ่งเป็นวิถีในการสร้างสันติภาพที่ประชาคมระหว่างประเทศใช้ตั้งแต่ 

Concert of Europe เรื่อยมาจนถึงการก่อตั้งสหประชาชาติ และจากบทเรียนที่

ผ่านมาระบบเหล่านั้นจะประสบความสำเร็จก็ต่อเมื่อได้รับความร่วมมือจากรัฐ

มหาอำนาจ ในบริบทของตะวันออกกลาง มหาอำนาจในภูมิภาคที่ต้องร่วมมือกัน

เพื่อผลักดันให้ความร่วมมือในลักษณะนี้เกิดขึ้นคือ ซาอุดีอาระเบียและอิหร่านซึ่ง

เป็นตัวแทนของมุสลิมซุนนี่และชีอะห์ตามลำดับและมีสายสัมพันธ์กับ “กลุ่มก่อการ

ร้าย” ที่เป็นต้นเหตุของความรุนแรงในภูมิภาคอีกตัวแสดงหนึ่ง (The World Post, 

2014) นี่คือสิ่งที่ประชาคมโลกและมหาอำนาจอย่างสหรัฐอเมริกาต้องกดดันให้เกิด

ขึ้นโดยเร็วที่สุด เพราะความรุนแรงในภูมิภาคคือปัจจัยที่สร้างความชอบธรรมของ

การดำรงอยู่ของระบอบเผด็จการที่มักจะอ้างถึงเหตุผลทางด้านเสถียรภาพและความ

มั่นคงเพื่อลิดรอนสิทธิและเสรีภาพของประชาชน คนในภูมิภาคตะวันออกกลางไม่

ได้แตกต่างจากคนในภูมิภาคอื่นๆ ทั่วโลกที่ต้องการความอยู่ดีกินดี ความเท่าเทียม 

และสิทธิเสรีภาพขั้นพื้นฐาน และพร้อมที่จะต่อสู้เพื่อให้ได้มาซึ่งสิ่งเหล่านั้น แต่การที่

ภูมิภาคนี้ต้องประสบกับปัญหาความขัดแย้งที่ยืดเยื้อยาวนานที่ไม่ได้รับการแก้ไข

อย่างถูกวิธีนั้นส่งผลให้การเปลี่ยนแปลงเป็นประชาธิปไตยเต็มไปด้วยอุปสรรคและ

ความยากลำบาก จนดูเหมือนว่าการเปลี่ยนแปลงที่แท้จริงจะเกิดขึ้นไม่ได้ภูมิภาคนี้

นั่นเอง





บรรณานุกรม


ไชยวัฒน์ ค้ำชูและนิธิ เนื่องจำนงค์. (2555). คลื่นลูกที่สี่ของการศึกษาการทำให้เป็น

ประชาธิปไตย : จากลิปเซตสู่ไดมอนด์. วารสารสถาบันพระปกเกล้า, 10(1), 

43-79. 




31วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


ไพลิน กิตติเสรีชัย. (2556). ตะวันออกกลางในโลกสมัยใหม่. ปทุมธานี : ยูโอเพ่น.


Aljazeera. (2014). Here is How Jordan Escaped the Arab Spring. 

Retrieved May 30, 2015. from http://www.aljazeera.com/indepth/

opinion/2014/02/ here-how-jordan-escaped-arab-spr-

20142510106257977.html.


Antoun, R. T. (2000). Civil Society, Tribal Process, and Change in 

Jordan : An Anthropolotical View. International Journal of 

Middle East Studies, 32(4), 441-463.


Beblawi, H. (1987). The Rentier State in the Arab World. in Hazem 

Beblawi and Giacomo Luciani (eds). The Rentier State. 

London : Croom Helm. 


Davidson, C. (2005). The United Arab Emirates: A Study in Survival. 

London : Lynne Rienner Publishers.


Esposito, J.L. and Voll, J.O. (1994). Islam’s Democratic Essence. The 

Middle East Quarterly, 1(3) Retrieved from http://www.

meforum.org/151/islams-democratic-essence.


Esposito, J.L., Voll, J.O. (2001). Islam and Democracy. Retrieved May 

30, 2015. from http://www.artic.ua.es/biblioteca/u85/

documentos/1808.pdf.


Hooghe, M. (2011). Political Culture. in John T. Ishiyama and Marijke 

Breuning (eds). (21st) Century Political Science : A Reference 

Handbook. London : SAGE Publications. 


Huntington, S. P. (1984). Will More Countries Become Democratic?. 

Political Science Quarterly, 99(2), 193-218. 


Joffé, G. (2011). The Arab Spring in North Africa: Origins and 

Prospects. The Journal of North African Studies, 16(4), 507-

532. 




32    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   


Khondker, H.H. (2011). Role of the New Media in the Arab Spring. 

Globalizations. 8(5), 675-679.


Maloney, S. (2011). The Economic Dimension: The Price of Freedom 

in Kenneth M. Pollack, et al. The Arab Awakening: America 

and the Transformation of the Middle East. Washington, DC : 

The Brookings Institution.


Milton-Edwards, M. (1993). Façade Democracy and Jordan. British 

Journal of Middle Eastern Studies, 20(2), 191-203.


Niblock, T. (1998). Democratization: A Theoretical and Practical 

Debate. British Journal of Middle East Studies, 25(2), 221-233.


Peterson, J.E. (1988). The Arab Gulf State : Steps Toward Political 

Participation. New York : Praeger Publishers. 


Pollack, M.K. (2011). Introduction : Understanding the Arab 

Awakening in Kenneth M. Pollack. et al. The Arab Awakening

: America and the Transformation of the Middle East. 

Washington, DC : The Brookings Institution.


Robins, R. (2009). The Middle East. Oxford : Oneworld Publications. 


Stephan, A. and Linz, J.J. (2013). “Democratization Theory and the 
 

“Arab Spring”. Journal of Democracy, 24(2) : 15-30 


Stratfor. (2012). Geopolitical Monograph : Egypt, Retrieved May 31, 

2015. from http://forums.spacebattles.com/threads/stratfor-
 

geopolitical-monograph-egypt.227200/. 


Time. (2011). Why the Arab Spring Never Came to The U.A.E. 

Retrieved May 30, 2015. from http://content.time.com/time/world/

article/ 0,8599,2083768,00.html.


Tessler, M. and Gao, E. (2005). Gauging Arab Support for 

Democracy. Journal of Democracy, 16(3), 83-97.




33วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 42 ฉบับที่ 2


The Jordanian National Charter. (1990). Chapter One: Rationale and 

Aims. Retrieved May 30, 2015. from http://www.kinghussein.

gov.jo/charter-national.html.


The Telegraph. (2014). Why Western democracy can never work in 

the Middle East. Retrieved May 29, 2015. From http://www.

te legraph.co.uk/news/wor ldnews/middleeast/ 11037173/

Why-Western-democracy-can-never-work-in-the-Middle-East.

html. 


The World Pot (2014). The Middle East Crises : A Blame Game or 

Finding a Solution?. Retrieved May 31, 2015. from http://www

.huffingtonpost.com/akbar-ganji/the-middle-east-crises-a-_b_

6058290.html. 


UNDP. (2003). Arab Human Development Report 2003 : Building a 

Knowledge Society. Retrieved May 31, 2015. from http://www.

arab-hdr.org/publications/other/ ahdr/ahdr2003e.pdf. 





Translated Thai References


Khamchoo, C. and Nuengchamnong, N. (2012). The Fourth Wave of 

Democratization : From Lipset to Diamond. King Prajadhipok’s 

Institute Journal, 10(1), 43-79. [in Thai]	


Kittisereechai, P. (2013). Middle East in the Modern World. 

Patumthani : U-Open. [in Thai]



