
J. of Soc Sci & Hum. 43(1): 22-51 (2017) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 43(1): 22-51 (2560)

คุณภาพของประชาธิปไตยในอิสราเอล

The Quality of Democracy in Israel
									      

ไพลิน กิตติเสรีชัย*

Pailin Kittisereechai

บทคัดย่อ

	 บทความชิ้นนี้ต้องการชี้ให้เห็นถึงปัญหาของคุณภาพประชาธิปไตย 

ในประเทศที่ถือว่าเป็นประชาธิปไตยเสรีแล้วอย่าง “อิสราเอล” ถึงแม้องค์กรอย่าง 

Freedom House จะจัดให้อิสราเอลอยู่ในหมวดหมู่ของประเทศที่ “เสรี” (free) 

แต่หากพิจารณาจากสภาพความเป็นจริงแล้วจะพบอุปสรรคสองประการสำ�คัญที่

กัดกร่อนคุณภาพประชาธิปไตยของอิสราเอล ประการแรก ปัญหาของการดำ�รงไว้ซึ่ง

ความเป็น “รัฐยิว” ที่ก่อให้เกิดระบอบที่เรียกว่า “ชาติพันธวาธิปไตย” (ethnocracy) 

กล่าวคือตรรกะของรัฐในการจัดสรรทรัพยากรให้กับสังคมวางอยู่บนเงื่อนไขของ 

“เชื้อชาติ” (ethnicity) ไม่ใช่ “สัญชาติ” (nationality) และนโยบายสาธารณะที่

ออกมามักจะสะท้อนผลประโยชน์ของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีอำ�นาจนำ�ในสังคมอุปสรรค

ประการที่สองคือการที่อิสราเอลต้องเผชิญปัญหาความม่ันคงมาตั้งแต่ก่อนก่อ

ตั้งรัฐในปี 1948 จนถึงปัจจุบันที่การเจรจาสันติภาพกับปาเลสไตน์ก็ยังไม่มีทีท่า

ว่าจะสำ�เร็จในอนาคตอันใกล้ ฉะน้ันประเด็นความมั่นคงจึงมีความสำ�คัญอย่าง

ยิ่งสำ�หรับอิสราเอลซึ่งย่อมส่งผลให้หน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับความมั่นคงโดยตรง 

* 	 ภาควิชารัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 Department of Political Science and Public Administration, Faculty of Social 

Science, Kasetsart University, Corresponding author, e-mail : fsocplkc@ku.ac.th



23วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

อย่างกองทัพมีบทบาทอย่างมากในการปกครองประเทศ และ“เหตุผลด้านความม่ันคง” 

มักถูกใช้เป็นข้ออ้างหลักในการทำ�การใดๆ ที่เป็นการละเมิดสิทธิของปัจเจกในวิถี

ประชาธิปไตย

คำ�สำ�คัญ : ประชาธิปไตย, รัฐยิว, อิสราเอล, ชาติพันธวาธิปไตย, ความมั่นคง

Abstract

	 This article aims to discuss the problems regarding the 

quality of democracy in Israel, a country considered by renowned 

nonpartisan organizations like Freedom House as a liberal democratic 

one. Despite the excellent rating in the advancement of her democracy, 

there are two crucial features in Israel that deteriorate the quality 

of the country’s democratic regime. The first one is that the Israeli 

government distributes resources according to ethnicity rather than 

nationality. The strong desire of Israel to maintain the status of “Jewish 

State” has shaped the Israeli society towards “ethnocracy” rather than 

“democracy”. The second feature has to do with the fact that the 

security issue has been extremely important in Israeli politics since 

before the establishment of the state in 1948. Therefore, the Israeli army 

has been an important actor in Israeli politics all along and security 

reasons have occasionally been used as an excuse to violate individual 

rights which should be protected in democratic regimes. 

Keywords : democracy, Jewish State, Israel, ethnocracy, security 



24    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 คำ�ถามที่ว่า “ประชาธิปไตยกำ�ลังเสื่อมถอยหรือไม่” หรือ “Is Democracy 

in Decline?” คือหัวข้อหลักของ Journal of Democracy ฉบับครบรอบ 25 ปี

ของวารสารที่เผยแพร่ออกมาในเดือนมกราคมปี 2015 ดังนั้นแล้ว บทความของนัก

วิชาการในวารสารฉบับนี้จึงเป็นความพยายามตอบคำ�ถามดังกล่าว ในบทความเรื่อง 

“Facing Up to the Democratic Recession” ของ Larry Diamond (2015) 

และ “Why is Democracy Performing So Poorly?” ของ Francis Fukuyama 

(2015) ได้สรุปสาเหตุสำ�คัญของการเสื่อมถอยของสถานการณ์ประชาธิปไตยว่าเกิด

มาจาก “bad governance” หรือการบริหารจัดการที่ไม่ดี โดย Diamond ได้ขยาย

ความว่าปัญหาดังกล่าวเกิดขึ้นจากการขาดหลักการที่สำ�คัญสองประการคือ หลัก

นิติธรรม (rule of law) และ ความโปร่งใส (transparency) (Diamond, 2015, 

148) เช่นเดียวกับ Fukuyama (2015, 12) ที่ระบุถึงสถาบันพื้นฐานสามประการ

ที่ประเทศประชาธิปไตยเสรี (liberal democracy) ต้องมี ได้แก่ รัฐ หลักนิติรัฐ 

และการตรวจสอบตามวิถีประชาธิปไตย (democratic accountability) โดยทั้ง

สองบทความได้พยายามยกตัวอย่างหลายประเทศที่มีปัญหาเรื่อง “อธรรมาภิบาล” 

อันส่งผลให้ไม่สามารถสร้างความมั่นคงเป็นปึกแผ่นให้กับระบอบประชาธิปไตยได้ 

(democratic consolidation) เช่น ตุรกี ยูเครน เวเนซุเอล่า รวมถึงประเทศไทย

ที่ต้องเผชิญกับวิกฤตทางการเมืองและจบลงด้วย “รัฐประหาร” หลายต่อหลายครั้ง 

แต่สิ่งที่บทความทั้งสองชิ้นไม่ได้กล่าวถึงแต่ผู้เขียนคิดว่าเป็นปัญหาที่จำ�เป็นต้อง

พิจารณาเพื่อนำ�ไปสู่การป้องกัน แก้ไขปัญหาการเสื่อมถอยของประชาธิปไตยในระยะ

ยาวต่อไป ก็คือ คุณภาพของระบอบประชาธิปไตยในประเทศที่ได้ขึ้นชื่อว่าปกครอง

ด้วย “ระบอบประชาธิปไตยเสรี” (liberal democracy) และได้พัฒนาประชาธิปไตย

จนเป็นปึกแผ่นและมั่นคงแล้ว โดยกรณีศึกษาที่จะกล่าวถึงในบทความชิ้นนี้คือ 

“อิสราเอล” โดยจะชี้ให้เห็นถึงปัจจัยหลักสองประการที่ส่งผลกระทบในแง่ลบต่อ

คุณภาพของประชาธิปไตยในอิสราเอล โดยปัจจัยแรก คือ ปัญหาของการดำ�รงไว้ซึ่ง

ความเป็น “รัฐยิว” ที่ก่อให้เกิดระบอบที่เรียกว่า “ชาติพันธวาธิปไตย” (ethnocracy) 

และประเด็นที่สองคือ การที่อิสราเอลต้องเผชิญปัญหาความม่ันคงมาตั้งแต่ก่อนก่อ

ตั้งรัฐในปี 1948 จนถึงปัจจุบันที่การเจรจาสันติภาพกับปาเลสไตน์ก็ยังไม่มีทีท่าว่าจะ



25วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

สำ�เร็จได้ในอนาคตอันใกล้ และในบรรดาประเทศเพื่อนบ้านอาหรับมีเพียงอียิปต์และ

จอร์แดนเท่านั้นที่มีการทำ�สัญญาสันติภาพกับอิสราเอล ฉะน้ันประเด็นความม่ันคง

จึงมีความสำ�คัญอย่างยิ่งสำ�หรับอิสราเอลซึ่งย่อมส่งผลให้หน่วยงานที่เก่ียวข้องกับ

ความมั่นคงโดยตรงอย่างกองทัพมีบทบาทอย่างมากในการปกครองประเทศ แล้ว

ภายใต้สถานการณ์ดังกล่าวอิสราเอลสามารถดำ�รงความเป็นเสรีประชาธิปไตยได้ 

มากน้อยเพียงใด 

ประชาธิปไตยหรือ “ชาติพันธวาธิปไตย”? 

“The very idea of a state being both Jewish and 

democratic is seen by some to be a contradiction in 

terms, the apparent ethno-religious basis of what it 

means to be an Israeli being antithetical to the idea 

of nationality and citizenship grounded in territorial 

affinity and cultural pluralism. In this regard, the 

term ‘ethnocracy’ is seen by some as providing a 

more accurate template in any assessment of state-

society relations in Israel.” (Jones & Murphy, 2002, 

31)

	 การดำ�รงไว้ซึ่งความเป็นรัฐยิวนั้นเป็นเป้าหมายหลักแห่งชาติของอิสราเอล 

และเจตนารมณ์ดังกล่าวได้ถูกบรรจุอยู่ในเอกสารสำ�คัญของชาติหลายชิ้น เช่น 

ปฏิญญาก่อตั้งรัฐอิสราเอล (The Declaration of the Establishment of 

the State of Israel) ตลอดจนกฎหมายพื้นฐานท่ีเรียกว่า Basic Law ของ

อิสราเอล ซึ่งเป็นเอกสารที่กำ�หนดทิศทางและข้อมูลข้ันพื้นฐานของประเทศ (ทำ�

หน้าที่คล้ายรัฐธรรมนูญ แต่ไม่ใช่กฎหมายรัฐธรรมนูญ เนื่องจากอิสราเอลใช้ระบบ

รัฐธรรมนูญที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษร หรือไม่ได้มีการรวบรวมเป็นกฎหมายฉบับ

เดียว (uncodified institution)) โดยหลักการพื้นฐานประการแรกได้ระบุไว้อย่าง

ชัดเจนว่า “อิสราเอลคือ ‘บ้านของชาวยิว’ เป็นพื้นที่ที่ชาวยิวสามารถมีสิทธิในการ



26    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

กำ�หนดใจตัวเองตามสิทธิทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม”1 การดำ�รงไว้ซึ่งความ

เป็นรัฐยิวนั้นตามมาด้วยพันธกิจหลายประการ เช่น การออกกฎหมาย “Law of 

Return” ในปี 1950 เพื่ออนุญาตให้คนยิวที่อาศัยอยู่ในประเทศต่างๆ บนโลกได้กลับ

มาอยู่ใน “ดินแดนพันธะสัญญา” และยังประสานงานกับประเทศต่างๆ เพื่ออำ�นวย

ความสะดวกในการย้ายถิ่นฐานกลับมา นอกจากนี้ยังมีนโยบายปกป้องชุมชนชาวยิว

ในที่ต่างๆ ที่ตกอยู่ในอันตราย2 และที่สำ�คัญการรักษาความม่ันคงในแบบ “รัฐยิว” 

นั้นคือการทำ�ให้ประเทศอิสราเอลเป็นดินแดนที่มีชาวยิวเป็นประชากรส่วนใหญ่ของ

ประเทศ ฉะนั้นแล้วรัฐบาลจึงจำ�เป็นต้องพยายามดึงดูด “ชาวยิว” ให้มาตั้งรกราก

และอยู่อาศัยให้มากที่สุดเพื่อจะได้ดำ�รงไว้ซึ่งอัตลักษณ์และความอยู่รอดของรัฐและ

ชาวยิว โดย Oren Yiftachel (1997, 507) เรียกระบอบการปกครองในลักษณะนี้ว่า 

“ชาติพันธวาธิปไตย” หรือ “ethnocracy” อันวางอยู่บนหลักการที่สำ�คัญสองประการ 

ประการแรก ตรรกะของรัฐในการจัดสรรทรัพยากรให้กับสังคมวางอยู่บนเงื่อนไขของ 

“เชื้อชาติ” (ethnicity) ไม่ใช่ “สัญชาติ” (nationality) และประการที่สอง นโยบาย

สาธารณะสะท้อนผลประโยชน์ของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีอำ�นาจนำ�ในสังคม คำ�ถามที่

ตามมาก็คือการจัดความสัมพันธ์ดังกล่าวจะสามารถทำ�ให้เกิดสังคมที่พลเมืองมีสิทธิ

และเสรีภาพเท่าเทียมกันตามระบอบประชาธิปไตยเสรีได้จริงหรือ แต่ก่อนที่จะตอบ

คำ�ถามดังกล่าว ผู้เขียนจะขออธิบายก่อนว่าในสังคมอิสราเอลนั้นประกอบไปด้วย

กลุ่มคนที่แตกต่างกันกี่ประเภท และนอกจากประเด็นทางชาติพันธุ์แล้ว ยังมีการแบ่ง

แยกในประเด็นความเชื่อทางศาสนาอีกด้วย 

1 	 แปลจากประโยคที่ว่า “The State of Israel is the National Home of the Jewish People; 

wherein the Jewish People fulfills its yearning for self-determination in accordance 

with its historical and cultural heritage.” เข้าถึงได้ที่เว็บไซต์กระทรวงยุติธรรม

	 http://index.justice.gov.il/StateIdentity/InformationInEnglish/Documents/Basic%20

Law%20110911%20(1).pdf
2 	 เช่น การช่วยเหลือชาวยิวราว 35,000 คนให้อพยพออกจากเยเมนในระหว่างเดือนพฤษภาคม 1948 

และ พฤศจิกายน 1949 ในปี 1984 ช่วยอพยพชาวยิวออกจากเอธิโอเปีย ในช่วงที่ประเทศประสบ

ปัญหาการขาดแคลนอาหารที่ร้ายแรงที่สุดครั้งหนึ่งในรอบศตวรรษ และยังมีการลักลอบช่วยเหลือ

ชาวยิวในซาราเยโวในปี 1994 ในช่วงสงครามบอสเนีย โดยมอสสาด (Mossad) ซึ่งเป็นหน่วยสืบ

ราชการลับหน่วยหนึ่งในอิสราเอล



27วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 ความแตกต่างของ “ยิว” ในสังคมอิสราเอลนั้นสามารถแบ่งได้โดยเกณฑ์

สองเกณฑ์หลักๆ ก็คือ เกณฑ์ถิ่นกำ�เนิด และเกณฑ์ความเชื่อทางศาสนา โดยเกณฑ์

ถิ่นกำ�เนิดนั้นสามารถแบ่งชาวยิวในอิสราเอลออกเป็นสามกลุ่มใหญ่ๆ ได้แก่ อัชเก

นาซิม (Ashkenazim) ซ่ึงเป็นชาวยิวที่อพยพมาจากยุโรปกลางโดยส่วนมากจะมา

จากเยอรมนี ซีฟาร์ดิม (Sephardim) คือเป็นลูกหลานที่สืบเชื้อสายมาจากชาวยิว

ที่เคยอยู่ในสเปนและโปรตุเกสแต่ถูกเนรเทศออกมาโดยคริสตจักรในช่วงศตวรรษที่ 

15 และกลุ่มสุดท้ายคือ มิซราฮิม (Mizrahim) ซึ่งเป็นยิวที่มีถิ่นกำ�เนิดอยู่ในบริเวณ

ตะวันออกกลางและแอฟริกาเหนือ พวกซีฟาร์ดิมเองหลังจากที่ถูกเนรเทศมาจาก

สเปนและโปรตุเกสก็อพยพมาตั้งถิ่นฐานอยู่ที่บริเวณตะวันออกกลางและแอฟริกา

เหนือทำ�ให้สองกลุ่มหลังมีประวัติศาสตร์ร่วมกัน และมีความเป็นกลุ่มก้อนเดียวกัน

ทางการเมืองมากกว่าพวกแรก จากการสำ�รวจของ ADVA ซึ่งเป็นองค์กรนอกภาค

รัฐท่ีวิเคราะห์ข้อมูลทางเศรษฐกิจในแง่มุมของความยุติธรรมและความเท่าเทียม

ทางสังคมได้ช้ีให้เห็นว่า ผู้ชายในกลุ่มอัชเกนาซิมน้ันเฉล่ียแล้วมีฐานะทางเศรษฐกิจท่ี

มั่งคั่งกว่ากลุ่มอื่นๆ โดยมีรายได้มากกว่ารายได้เฉลี่ยของประเทศร้อยละ 33 ใน

ขณะท่ีประชากรอิสราเอลเชื้อสายอาหรับได้รับค่าจ้างที่ต่ำ�กว่าค่าจ้างเฉลี่ยร้อยละ 33 

(Fisher, 2012) นอกจากน้ีแล้ว อิสราเอลยังไม่เคยมีนายกรัฐมนตรีที่มาจากกลุ่ม

มิซราฮิมเลย และในวงการวิชาการผู้ที่ได้รับการศึกษาสูงและเป็นนักวิชาการที่ดำ�รง

ตำ�แหน่งสูงที่มาจากกลุ่มอัชเกนาซิมมีสัดส่วนสูงกว่ามิซราฮิมอย่างมาก แต่ในขณะที่

สัดส่วนของนักโทษนั้นเป็นไปในทางตรงกันข้าม (Heller, 2015) 

	 Danahar (2015, 190-2) อธิบายว่าหากใช้เกณฑ์ความเชื่อทางศาสนา

เป็นตัวตั้ง จะสามารถแบ่งชาวยิวได้คร่าวๆ ออกเป็นสามกลุ่ม กลุ่มแรก คือกลุ่ม

ยิวฆราวาส (secular Jews) ซึ่งคนยิวส่วนใหญ่ในประเทศจะจัดอยู่ในกลุ่มนี้ คน

พวกนี้เรียกตัวเองว่าไซออนนิสต์ (Zionist) คือเป็นผู้ที่เชื่อในสิทธิของชาวยิวที่จะมี

ดินแดนเป็นของตัวเอง หรืออีกนัยหนึ่งก็คือเชื่อในการก่อตั้งรัฐอิสราเอล และชาวยิว

ทั่วโลกมีสิทธิ์ที่จะมาตั้งรกรากและอยู่อาศัยในดินแดนแห่งนี้ กลุ่มนี้ไม่ใช่กลุ่มที่เคร่ง

ศาสนา และเลือกที่จะปฏิบัติตามหลักตามศาสนาเฉพาะข้อที่สามารถเอามาปรับใน

ชีวิตประจำ�วันได้ เห็นได้อย่างชัดเจนในเมืองศูนย์กลางธุรกิจอย่างเทลาวีฟ แม้แต่



28    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

วันสะบาโต (Sabbath)3 ที่ตามหลักศาสนาแล้วต้องเป็นวันพักผ่อนโดยที่กำ�หนด

ไว้คือตั้งแต่ดวงอาทิตย์อัสดงในเย็นวันศุกร์จนถึงเวลาเดียวกันในเย็นวันเสาร์ ก็ยัง

มีการดำ�เนินธุรกิจ เปิดร้านรวงต่างๆ เหมือนวันปกติทั่วไป แต่ก็มีความพยายาม

ปฏิบัติตามกฎหมายทางศาสนาในแง่ที่ว่าในวันเวลาดังกล่าว ห้ามประกอบกิจกรรม

ที่เกี่ยวข้องกับไฟ ทั้งนี้หมายรวมถึงไฟฟ้าด้วย ฉะนั้นการกดปุ่มเปิดเครื่องใช้ไฟฟ้า

ต่างๆ หรือแม้แต่การติดเครื่องยนต์ของรถก็เป็นสิ่งที่กระทำ�ไม่ได้ ยิวกลุ่มน้ีจึงนำ�

เทคโนโลยีสมัยใหม่เข้ามาแก้ไขปัญหาโดยตั้งค่าเคร่ืองใช้ไฟฟ้าต่างๆ ให้เปิด-ปิด

อัตโนมัติตามเวลาที่ต้องการ โดยในวัน Shabbat ลิฟท์ก็จะหยุดทุกชั้น คนจะได้

สามารถใช้บริการได้โดยไม่ต้องกดปุ่ม เทคโนโลยี “หน้าจอแบบสัมผัส” (touch-

screen) ก็ถูกนำ�มาใช้อย่างแพร่หลายเพื่อ “ปรับวิถีชีวิตให้เป็นไปตามหลักศาสนา" 

หรืออีกแง่มุมหนึ่งก็เป็นการ “เลี่ยงบาลี” นั่นเอง 

	 กลุ่มต่อไป คือ กลุ่มยิวออร์โธดอกซ์ (Orthodox Jews) กลุ่มคนเหล่านี้

มองว่าตัวเองคือ ไซออนนิสต์ผู้เคร่งศาสนา หรือภาษาฮีบรูคือ Dati Leumi ซึ่งแปล

เป็นภาษาอังกฤษว่า National Religious พวกเขาเชื่อในรัฐอิสราเอลแต่ในขณะ

เดียวกันก็ใช้ชีวิตแบบเคร่งศาสนา (ด้านวิถีชีวิตอาจคล้ายคลึงกลุ่มที่สามคือ พวก

อัลตร้าออโธดอกซ์) เช่น ผู้หญิงก็มักจะคลุมผม แต่ผ้าคลุมผมก็สามารถเป็นสีต่างๆ 

ตามสมัยนิยมได้ ผู้ชายก็จะแต่งกายด้วยชุดสากลทั่วไปแต่ก็จะมีพู่ห้อยใต้เสื้อ (ภาษา

ฮีบรูเรียกว่า tzitzit) เพื่อแสดงความเคร่งศาสนา นอกจากนี้ก็จะใส่สัญลักษณ์อื่นๆ 

ที่แสดงความเป็นยิวเช่น หมวกเล็กๆ ที่เรียกว่า kippa4 เป็นต้น ลักษณะที่กลุ่มที่

สองนี้มีเหมือนกับกลุ่มแรกก็คือ ผู้หญิงและผู้ชายจากทั้งสองกลุ่มจะทำ�งานประกอบ

3	 วันสะบาโตหรือ Sabbath เป็นวันสำ�คัญทางศาสนาจูดาห์และคริสต์  โดย Sabbath แปลว่า “พัก” 

ซึ่งมาจากความเชื่อตามพระคัมภีร์ที่ว่า พระเจ้าสร้างโลก 6 วัน และพักในวันที่ 7 ฉะนั้นมนุษย์จึงควร

กระทำ�ตาม  สะบาโตจึงถือว่าเป็นวันบริสุทธิ์  ห้ามทำ�กิจกรรมใดๆ 
4	 ชนิดของ Kippa ที่ผู้ชายชาวยิวใส่นั้น สามารถบ่งบอกจุดยืนทางการเมืองของผู้สวมใส่ได้ด้วย เช่น 

คนที่ใส่ Kippa แบบถัก มักจะเป็นพวก National Religious Jews (กลุ่มที่สอง) แต่ถ้าเป็น Kippa 

แบบถักแต่ใหญ่ขึ้น มักจะถูกสวมใส่โดยพวกเคร่งศาสนาและเป็นชาตินิยมสุดโต่ง  แต่ถ้าเป็นพวก

อัลตร้าออโธด็อกซ์ ก็จะใส่ Kippa สีดำ�ไว้ใต้หมวก เพื่อที่เวลาถอดหมวกแล้ว บริเวณหัวจะได้มีอะไร

ปกคลุมอยู่ เพื่อความถูกต้องตามความเชื่อทางศาสนา 



29วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

อาชีพปกติ ได้รับการศึกษาทั้งแบบศาสนาและแบบฆราวาส และเข้ารับการเกณฑ์

ทหารเหมือนกัน ส่วนความเป็นชาตินิยมนั้นมีความเข้มข้นแตกต่างกันออกไปตั้งแต่

พวกที่ยินดีที่จะรับเขตแดนของอิสราเอลในปัจจุบัน (ไม่มีเวสต์แบงค์และฉนวนกา

ซ่า) ไปจนถึงกลุ่ม (แต่เป็นส่วนน้อย) ที่เชื่อใน Greater Israel ที่รวมดินแดนของ

จอร์แดนและคาบสมุทรซีนายเข้าไปด้วย 

	 กลุ่มสุดท้ายที่ดูจะแปลกแยกที่สุดในสังคมอิสราเอลก็คือกลุ่มเคร่งศาสนา

สุดโต่ง หรือที่เรียกว่า อัลตร้าออโธดอกซ์ยิว (Ultraorthodox Jews) หรือ ฮา

เรดิม (Haredim) คนเหล่าน้ีสามารถสังเกตได้อย่างง่ายดายจากวิธีการแต่งตัว ใน

ขณะที่คนทั่วๆ ไปมองว่าพวกฮาเรดิมแต่งตัวเหมือนกันหมดน้ัน จริงๆ แล้วจะมี

รายละเอียดที่แตกต่างกันไปตามนิกายย่อย อย่างไรก็ตาม สิ่งที่เป็นประเด็นสำ�คัญ

สำ�หรับชุมชนฮาเรดิม ก็คือ เขาพยายามใช้ชีวิตแบบด้ังเดิม ไม่รับความเป็นสมัย

ใหม่ และที่สำ�คัญ ไม่ตอบสนองระบบทุนนิยม ในขณะที่พื้นที่ส่วนมากทั่วโลกเปิด

รับกระแสแฟชั่นเสื้อผ้า เครื่องประดับต่างๆ กลุ่มคนเหล่านี้มองว่าแฟชั่นเป็นสิ่งที่

ไร้สาระที่หันเหความสนใจของคนไปจากพระผู้เป็นเจ้า ในขณะที่อุตสาหกรรมหลัก 

ของอิสราเอลคือการผลิตเทคโนโลยีชั้นสูงและในประเทศเองก็มี Silicon Wadi 

(Silicon Valley) บริเวณที่ราบชายฝั่ง (ซึ่งภูมิประเทศคล้ายคลึงกับ Silicon Valley 

ในแคลิฟอร์เนีย) แต่สำ�หรับฮาเรดิมแล้วการเข้าถึงอินเตอร์เน็ตแบบไม่จำ�กัดถือว่า

เป็นบาปเนื่องจากอินเตอร์เน็ตมีข้อมูลหลากหลายที่สามารถล่อลวงให้ผู้คนออก

ห่างจากวิถีทางศาสนาได้ ฉะนั้นผู้ที่เคร่งศาสนาเหล่านี้จึงใช้สิ่งที่เรียกว่า “Kosher 

phone”5 โดย Kosher phone นี้มีตราประทับรับรองจากองค์การทางศาสนา

เรียบร้อยแล้ว ก็คือจะเป็นโทรศัพท์ที่เน้นใช้โทรออกและรับสายเท่านั้น ในปัจจุบัน

เริ่มมีสิ่งที่เรียกว่า Kosher smart phone ที่มีการออกแบบใหม่ให้เข้าถึงเฉพาะ

แอพพลิเคชั่น (application) ที่องค์กรทางศาสนาให้การยอมรับเท่านั้น นอกจากนี้

5	 จริงๆ แล้วคำ�ว่า Kosher จะใช้กับอาหารมากกว่า คือ Kosher food ก็คือ อาหารที่ผ่านกรรมวิธีการ

ผลิตตามหลักศาสนายิว  และได้รับการรับรองจากองค์กรทางศาสนาเป็นที่เรียบร้อย  (คล้ายๆ กับ 

“ฮาลาล” ในกรณีของศาสนาอิสลาม)



30    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

แล้ว ในชุมชนอัลตร้าออโธดอกซ์ ผู้ชายจะเรียนหนังสือตามหลักสูตรทั่วไปจนถึงอายุ

สิบสี่ปีและหลังจากนั้นจะเป็นการเรียนหลักศาสนา และผู้ชายฮาเรดิมส่วนมากจะไม่

ทำ�งาน แต่เดิมก็จะอาศัยสวัสดิการจากรัฐ แต่เมื่อสวัสดิการเริ่มลดลง หน้าที่หาเลี้ยง

ครอบครัวของเหล่าฮาเรดิมจึงตกเป็นของผู้หญิง ส่วนผู้ชายมีหน้าที่ศึกษาพระคัมภีร์ 

โดยกลุ่มนี้มองว่าหน้าที่ดังกล่าวเปรียบได้กับทหารหรือกองทัพที่ช่วยปกป้องเหล่า

ชาวยิวให้อยู่รอดปลอดภัย เพราะพระผู้เป็นเจ้าเท่านั้นที่จะเป็นผู้ปกป้องชาวยิวที่แท้

จริง ฉะนั้นความพยายามสื่อสารกับพระองค์และเข้าถึงพระองค์จึงเป็นหน้าที่ที่สำ�คัญ

มาก การที่เขาเหล่าน้ันละเลยพระคัมภีร์แล้วออกไปทำ�งานจึงเป็นเหมือนการ “หนี

ทหาร” หรือ “ละทิ้งกองทัพ” เพียงแต่ว่านี่คือกองทัพแห่งจิตวิญญาณ ไม่ใช่กองทัพ

แบบกองทหารที่มีหน้าที่สู้รบทางกายภาพ6 (Danahar 2015, 211-2) ฉะนั้นแล้ว เมื่อ

กลุ่มยิวที่เคร่งครัดศาสนามองการสู้รบในลักษณะนี้ จึงส่งผลต่อนโยบายของรัฐใน

เรื่องการเกณฑ์ทหารซึ่งจะได้อธิบายในรายละเอียดในส่วนต่อไปเม่ือกล่าวถึงประเด็น

ความมั่นคงกับการเป็นประชาธิปไตยในอิสราเอล 

	 ประชากรอีกกลุ่มหนึ่งในรัฐยิวที่ต้องถือว่ามีชีวิตเหมือนเป็น “พลเมือง

ชั้นสอง” ก็คือประชากรอิสราเอลเชื้อสายปาเลสไตน์ ทั้งนี้หมายถึงชาวปาเลสไตน์

สัญชาติอิสราเอลที่พำ�นักอยู่ในเขตแดนอิสราเอลที่ได้รับการรับรองจากนานาชาติ 

(ไม่ใช่บริเวณเวสต์แบงค์และฉนวนกาซ่า) ซ่ึงโดยมากแล้ว คนเหล่านี้คือผู้ที่สืบเชื้อ

สายมาจากครอบครัวที่อยู่อาศัยในบริเวณนี้มาตั้งแต่ก่อนจะมีการก่อตั้งรัฐอิสราเอล 

และชุมชนปาเลสไตน์นี้ถือได้ว่าเป็นชุมชนที่ยากจนที่สุด แต่ไม่ได้ด้วยเหตุผลเดียว

กับพวกชุมชนเคร่งศาสนาที่เลือกที่จะไม่ทำ�งาน แต่คนเชื้อสายปาเลสไตน์เหล่านี้เป็น

เหยื่อของการถูก “เลือกปฏิบัติ” (discrimination) ดังปรากฏในรายงานของ IMF 

(2012, 15) ที่แสดงออกมาในแผนภูมิที่ 1 

6	 แต่ปรากฏการณ์เช่นนี้เกิดขึ้นเฉพาะกลุ่มอัลตร้าออโธด็อกซ์ยิวที่อาศํยอยู่ในอิสราเอลเท่านั้น  ชุมชน

ชาวยิวเคร่งศาสนาในประเทศอื่นๆ เช่น อังกฤษ และสหรัฐอเมริกา มีสัดส่วนการเข้าสู่ตลาดแรงงาน

ใกล้เคียงกับชุมชนอื่นๆ โดยทั่วไป



31วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

แผนภูมิที่	1	 ข้อมูลแสดงความไม่เท่าเทียมทางเศรษฐกิจระหว่างพลเมืองเชื้อ 

	 สายยิวและเชื้อสายอาหรับในอิสราเอล
ที่มา	 file:///C:/Users/User/Documents/Phd/Foreign%20Policy%20Process/Israel/Israel%20%20

IMF%20Selected%20Issue%20Paper.pdf



32    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 ข้อมูลของกองทุนการเงินระหว่างประเทศแสดงให้เห็นถึงโอกาสทาง

เศรษฐกิจเปรียบเทียบระหว่างพลเมืองอิสราเอลเชื้อสายยิวและเชื้อสายอาหรับ ทั้ง

ในแง่ของรายได้ครัวเรือน หลักประกันสังคม และเงินช่วยเหลือที่คนทั้งสองกลุ่มได้

รับซึ่งไม่เท่าเทียมกัน ตลอดจนประเภทงานที่ชาวอาหรับจะมีสัดส่วนสูงในประเภท

แรงงานไร้ฝีมือ และประเภทงานที่ใช้แรงงาน (blue-collar worker) นอกจากนี้

โอกาสทางการศึกษาซึ่งมีผลอย่างยิ่งต่อประเภทของงานก็มีระดับความเหลื่อมล้ำ�

ที่สูงมาก จะเห็นได้ว่าชาวยิวมีสัดส่วนประชากรที่ได้รับการศึกษามากกว่า 16 ปี 

มากกว่าประชากรเชื้อสายอาหรับเป็นเท่าตัว และหากเปรียบเทียบข้อมูลในปี 2003 

และปี 2010 การพัฒนาการศึกษาของผู้ชายเชื้อสายอาหรับอยู่ในระดับต่ำ� ผู้หญิงมี

การพัฒนามากกว่าแต่ก็ยังอยู่ในระดับต่ำ�หากเปรียบเทียบกับประชากรเชื้อสายยิว ที่

น่าสังเกตคือทั้งผู้หญิงเชื้อสายอาหรับและเชื้อสายยิวมีสัดส่วนในการเป็นแรงงาน “ใช้

สมอง” (white collar worker) มากกว่าผู้ชาย อย่างไรก็ตาม ในระดับการศึกษา

ที่เท่ากัน ชาวยิวจะได้รับค่าตอบแทนมากกว่าคนเชื้อสายอาหรับและช่องว่างระหว่าง

รายได้ยิ่งกว้างขึ้นในหมู่แรงงานที่ได้รับการศึกษาในระดับสูง ซึ่งข้อมูลตรงนี้สะท้อน

ให้เห็นถึงการ “เลือกปฏิบัติ” ในการจ้างงานที่เกิดขึ้นต่อคนเชื้อสายอาหรับที่ถือว่าเป็น

ชนกลุ่มน้อยในอิสราเอล (IMF, 2012, 6) โดยการเลือกปฏิบัตินี้ ส่วนหนึ่งมาจาก

ความ “แปลกแยก” เนื่องจากคนเชื้อสายอาหรับได้รับการยกเว้นไม่ต้องเกณฑ์ทหาร 

ฉะนั้นการไม่ได้เข้าไปมีประสบการณ์ร่วมกับชาวยิวในอิสราเอลทั่วไป (เช่นเดียวกับ

พวกฮาเรดิมแต่ด้วยเหตุผลที่แตกต่างกันออกไป) จึงไม่ได้มีโอกาสในการสร้างสาย

สัมพันธ์และผ่านการขัดเกลาให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน (Danahar, 2015, 218-9)

	 “อัตลักษณ์” คือปัญหาอีกประการหนึ่งที่มีความซับซ้อนสำ�หรับชาว

อิสราเอลเชื้อสายอาหรับเนื่องจากเขาไม่ได้รู้สึกเป็นอันหน่ึงอันเดียวกันกับชาว

อาหรับปาเลสไตน์ในเขตเวสต์แบงค์และฉนวนกาซ่า เขาไม่ได้ต้องการย้ายไปอยู่

ในรัฐปาเลสไตน์ เขามองว่าตัวเองเป็น “ชาวอิสราเอล” ถึงแม้ว่าจะมีปัญหากับการ

เลือกปฏิบัติของรัฐหรือสังคมโดยรวมแต่ดินแดนที่ปัจจุบันน้ีเรียกว่า “อิสราเอล” ก็

คือบ้านของเขาเหล่าน้ัน ฉะนั้นความปรารถนาของ “ฝ่ายขวา” ที่ต้องการจะตกลง



33วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

กับปาเลสไตน์เพื่อสลับประชากรชาวยิวที่อยู่ในเขตของปาเลสไตน์ กับชาวอาหรับ

ปาเลสไตน์ที่อยู่ในเขตอิสราเอล จึงเป็นไปไม่ได้ในทางปฏิบัติ เนื่องจากคนอิสราเอล

เชื้อสายอาหรับเองก็ไม่อยากย้ายไป และชุมชนอาหรับนั้นยอมรับอัตลักษณ์ของรัฐ

อิสราเอลในฐานะรัฐยิวและรัฐประชาธิปไตย จากคำ�ให้สัมภาษณ์ของ Mohammad 

Darawshe ผู้บริหาร Abraham Fund Initiative ซึ่งเป็นองค์กรที่สนับสนุนความ

เท่าเทียมระหว่างชาวยิวและคนเชื้อสายอาหรับในอิสราเอล แสดงให้เห็นว่าในอดีต

นั้นอิสราเอลให้ความสำ�คัญเท่าเทียมกันของทั้งสองอัตลักษณ์ ฉะน้ันจึงยังมีการเปิด

พื้นที่ในสังคมและการเมืองให้กับคนที่ไม่ใช่ยิว แต่ในช่วงห้าปีให้หลังมานี้ อิสราเอล

ให้ความสำ�คัญกับอัตลักษณ์ของการเป็น “รัฐยิว” มากกว่า ทำ�ให้พื้นที่ที่เคยเปิดให้คน

กลุ่มอื่นลดน้อยลงรวมถึงความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของรัฐอิสราเอลด้วย (Danahar, 

2015, 220) ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจน คือ คำ�สั่งศาลสูงของอิสราเอลในเดือนมกราคม

ปี 2012 ที่อนุญาตให้พลเมืองชาวอิสราเอลที่แต่งงานกับคู่สมรสชาวต่างชาติสามารถ

พำ�นักและใช้ชีวิตอยู่ในอิสราเอลได้ยกเว้นคู่สมรสที่มาจากเขตเวสต์แบงค์ ทั้งนี้เป็น

ไปเพื่อรักษา “ความมั่นคง” ให้กับรัฐโดยอ้างว่าร้อยละ 14 ของมือระเบิดพลีชีพที่

ก่อการในอิสราเอลนั้นได้รับสัญชาติอิสราเอลจากการแต่งงานและการขอกลับมาอยู่

ร่วมกับครอบครัว (family reunification) ซึ่งในความเป็นจริงแล้วกฎหมายนี้เคย

ถูกตัดสินให้ตกไปและไม่สามารถมีผลบังคับใช้ได้เนื่องจากขัดกับรัฐธรรมนูญในปี 

2006 แต่การกลับคำ�ตัดสินในปี 2012 ทำ�ให้กฎหมายน้ีมีผลบังคับใช้ตั้งแต่บัดน้ัน

เป็นต้นมา (Haaretz, 2012) 

	 จากรายงานขององค์กรความร่วมมือทางเศรษฐกิจและพัฒนา หรือ OECD 

(Organization for Economic Cooperation and Development) อิสราเอลถือ

ได้ว่าเป็นประเทศที่มีความเหลื่อมล้ำ�ทางรายได้สูงเป็นอันดับต้นๆ ในหมู่ประเทศใน

กลุ่ม OECD โดยมีค่าสัมประสิทธิ์จีนี (GINI coefficient)7 อยู่ที่ 0.360 สูงกว่า

7	 Gini coefficient หรือค่าสัมประสิทธิ์จีนี คือตัวบ่งชี้ความเหลื่อมล้ำ�ของการกระจายรายได้ โดยมีค่า

ตั้งแต่ 0 – 1 โดย 0 หมายถึงความเท่าเทียมอย่างสมบูรณ์ และ 1 คือ ความเหลื่อมล้ำ�อย่างสมบูรณ์



34    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ค่าเฉลี่ยของกลุ่มประเทศ OECD ซึ่งมีค่าเท่ากับ 0.315 (OECD, 2015) และจาก

เนื้อหาในส่วนนี้จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่าความเหลื่อมล้ำ�นั้นเกิดขึ้นทั้งระหว่างคนยิว

ด้วยกันเองที่เป็นยิวที่มีที่มาแตกต่างกัน แต่พลเมืองอิสราเอลเชื้อสายอาหรับคือกลุ่ม

ที่ถูกกีดกันมากที่สุดจากทั้งสังคมและนโยบายของรัฐ ตัวอย่างเช่น การออกกฎหมาย

เพื่อปรับเปลี่ยนการตั้งถิ่นฐานของชาวอาหรับเบดูอินในบริเวณเนเกฟ8 (The Bill  

on the Arrangement of Bedouin Settlement in the Negev) หรือที่เรียกกัน

สั้นๆ ว่า Prawer Plan อันเป็นส่วนหนึ่งของแผนพัฒนาเศรษฐกิจ 5 ปีซึ่ง Prawer 

Plan นี้ส่งผลให้มีชาวอาหรับเบดูอินที่ต้องย้ายถิ่นฐานประมาณ 40,000-70,000 คน 

(Independent, 2013) แต่ในเวลาเดียวกัน รัฐบาลกลับสนับสนุนโดยการเสนอเงิน

ช่วยเหลือเป็นแรงจูงใจให้ชาวยิวรุ่นใหม่ตั้งถิ่นฐานและสร้างชุมชนในบริเวณเดียวกัน

นั้นในโครงการ “private farms” (Haaretz, 2013) “การเลือกปฏิบัติ” ต่อคนที่ไม่ใช่

ยิวดังกล่าวทำ�ให้ความเป็นประชาธิปไตยของอิสราเอลถูกตั้งคำ�ถามตลอดมา แม้ว่า

ในบางโอกาส รัฐบาลอิสราเอลจะพยายามมีมาตรการบางอย่างเพื่อแก้ไขความเหลื่อม

ล้ำ�  เช่น ในปี 2010 รัฐบาลได้บรรจุการสอนภาษาอาหรับเข้าไปในโรงเรียนรัฐบาล

ทุกโรงเรียน แต่หากพิจารณาในแง่คุณภาพแล้ว โรงเรียนอาหรับก็ยังมีคุณภาพด้อย

กว่า และมีการ “กีดกัน” ไม่ให้เด็กเชื้อสายอาหรับเข้าเรียนในโรงเรียนของชาวยิว 

(Freedom House, 2015) ฉะนั้นแล้วการที่อิสราเอลยังยึดโยงการจัดรูปแบบความ

สัมพันธ์ระหว่างรัฐและสังคมแบบ “ชาติพันธวาธิปไตย” ย่อมไปบั่นทอนความเป็น

ประชาธิปไตยของประเทศอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

	 นอกจากปัจจัยในเรื่อง “ชาติพันธุ์” ที่ได้อธิบายไปในส่วนนี้แล้ว อีกปัจจัย

หนึ่งที่เกี่ยวข้องกันก็คือการที่อิสราเอลคือรัฐที่เผชิญกับปัญหาความมั่นคงมาโดย

ตลอดทั้งจากเพื่อนบ้านที่ไม่เป็นมิตรและปัญหาปาเลสไตน์ ทำ�ให้ประเด็นความ

มั่นคงกลายมาเป็นประเด็นสำ�คัญในการกำ�หนดนโยบายสาธารณะที่กระทบกับชีวิต

8	 เนเกฟ (Negev) คือพื้นที่ทางใต้ของประเทศอิสราเอล ซึ่งมีภูมิประเทศส่วนมากเป็นทะเลทรายและกึ่ง

ทะเลทราย



35วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

ของประชาชน ฉะนั้นในส่วนต่อไปจะอธิบายถึงปัจจัยด้านความมั่นคงที่ส่งผลต่อ

คุณภาพประชาธิปไตยของอิสราเอล 

	 ความมั่นคงกับประชาธิปไตยในรัฐยิว

“We don’t have American culture here. We are still 

the process of developing civilian bodies, but for 

now the whole culture of decision making revolves 

around the military”. – 		   

Michael Herzog (quoted in Tyler, 2012, 9)

	 ความสัมพันธ์ที่ “ลงตัว” ระหว่างกองทัพและรัฐบาลพลเรือนเป็นปัจจัย

สำ�คัญประการหนึ่งในการสร้างเสถียรภาพให้กับระบอบการปกครองไม่ว่าจะเป็น

เผด็จการหรือประชาธิปไตยก็ตาม ในประวัติศาสตร์ที่ผ่านมา การผุกร่อนและล้ม

ครืนลงของระบอบประชาธิปไตยในหลายๆ ประเทศก็เกิดมาจากการเข้าแทรกแซง

ของกองทัพในกิจการบ้านเมือง Peter D. Feaver (1996, 151-3) ได้อธิบายปัญหา

ความสัมพันธ์ระหว่างกองทัพและพลเรือนในบริบทของสังคมประชาธิปไตยหรือ

ที่เขาเรียกว่า “civil-military problematique” ว่าประกอบไปด้วยหลักการสอง

ประการที่มีความขัดแย้งกันเอง ประการแรก กองทัพต้องมีความเข้มแข้งเพียงพอที่

จะป้องกันและโจมตีในยามที่จำ�เป็นเพื่อปกป้องผลประโยชน์ของประเทศ กองทัพ

ต้องเตรียมพร้อมเสมอแม้ในยามที่ดูเหมือนว่าจะไม่มีภัยคุกคามที่ชัดเจน ขนาดและ

ศักยภาพของกองทัพต้องสามารถรับมือกับความรุนแรงของภัยคุกคามได้เพราะมิ

เช่นนั้นแล้ว การประเมินศักยภาพกองทัพที่ผิดพลาดอาจทำ�ให้รัฐบาลพลเรือนใช้

นโยบายที่ส่งผลเสียต่อรัฐได้ หลักการประการที่สองที่มีความขัดแย้งกับประการ

แรกก็คือ เนื่องจากกองทัพต้องปกป้องประเทศ กองทัพจึงครอบครองอำ�นาจบังคับ  

(ทั้งในรูปของอาวุธยุทโธปกรณ์และความชอบธรรมทางด้านกฎหมาย เช่น ในบริบท

ของการประกาศใช้กฎอัยการศึก เป็นต้น) ทั้งนี้ ประเด็นที่ขัดแย้งก็คือ บางครั้งกองทัพ

ในฐานะผู้ปกป้องประเทศกลับกลายเป็นผู้ทำ�ลาย หรือกัดกร่อนสังคมนั้นเสียเอง  

ที่ชัดเจนที่สุดคือการเข้าแทรกแซงทางการเมือง ไม่ฟังคำ�สั่งรัฐบาลพลเรือน แต่ 



36    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

รูปแบบที่แนบเนียนกว่าก็คือการดูดซับทรัพยากรของสังคมเข้าสู่กองทัพจนทำ�ให้งบ

ประมาณที่ต้องนำ�ไปใช้พัฒนาส่วนอื่นๆ เช่น การศึกษา สาธารณสุข สาธารณูปโภค 

ต่างๆ ร่อยหรอลง ฉะนั้นสมการความสัมพันธ์ที่พึงประสงค์ระหว่างกองทัพและ

พลเรือนก็คือ กองทัพต้องเข้มแข็งเพียงพอที่จะรับกับสถานการณ์ฉุกเฉิน และ

ป้องกันประเทศจากภัยคุกคาม ในขณะเดียวกันก็ต้องยอมรับอำ�นาจของรัฐบาล

พลเรือน และดูดซับทรัพยากรจากสังคมอย่างมีขอบเขตที่เหมาะสม 

	 ในกรณีของอิสราเอลนั้น ประเด็นปัญหาความมั่นคงเป็นประเด็นใหญ่ 

จากข้อมูลปี 2014 งบประมาณด้านทหารของอิสราเอลอยู่ที่ประมาณ 23,000 ล้าน

ดอลลาร์สหรัฐฯ คิดเป็น ร้อยละ 5.2 ของผลิตภัณฑ์มวลรวมในประเทศ (GDP) ซึ่ง

เป็นสัดส่วนที่สูงเป็นอันดับสองรองจากซาอุดีอาระเบีย (Forbes, 2015) ประเด็นที่

อิสราเอลมองว่าเป็นภัยคุกคามและความท้าทายต่อความมั่นคงของรัฐ ได้แก่ ภัย

คุกคามจากอิหร่าน และการหาพันธมิตรเพื่อสร้างระบบความมั่นคงร่วมในภูมิภาค 

ตลอดจนปัญหาที่อิสราเอลต้องเผชิญมาโดยตลอดตั้งแต่การก่อตั้งรัฐก็คือ ปัญหา

ปาเลสไตน์ ซึ่งปัญหานี้เป็นปัญหาที่คาบเกี่ยวทั้งการเมืองระหว่างประเทศในแง่ของ

การเจรจาสันติภาพที่มีสหรัฐอเมริกาและตัวแสดงอื่นๆ เข้ามาเก่ียวข้อง ในส่วนที่

กระทบกับความมั่นคงภายในก็คือ ปัญหาปาเลสไตน์เป็นอีกประเด็นหนึ่งที่นอกจาก

จะเป็นภัยทางกายภาพ เช่น การก่อการร้าย หรือการประท้วงของชาวปาเลสไตน์

ต่อนโยบายของอิสราเอลแล้วบานปลายเป็นความรุนแรงอย่างในเหตุการณ์ที่เรียก

ว่า อินฎิฟาเฎาะฮ์ (intifada) แล้ว ปัญหานี้ยังทำ�ให้เกิดความคิดที่แตกต่างอันนำ�

ไปสู่ความแตกแยกภายในประเทศ และยังทำ�ให้ชีวิตของคนอิสราเอลต้องวนเวียน

อยู่กับประเด็นด้านความม่ันคง ตั้งแต่การเกณฑ์ทหารที่ถูกกำ�หนดให้เป็นหน้าที่ของ

พลเมืองทุกคน (แต่มีข้อยกเว้นในบางกรณี ซึ่งจะได้อธิบายต่อไป) ไปจนถึงการยอม

ให้รัฐใช้กฎหมายความมั่นคงที่สืบต่อมาจากสมัยที่อังกฤษยังครอบครองดินแดน

บริเวณนี้ โดยมีการต่ออายุกฎหมายดังกล่าวมาโดยตลอดตั้งแต่ปี 1948 กฎหมาย

นี้ให้อำ�นาจกับรัฐบาลที่จะประกาศภาวะฉุกเฉิน (emergency decrees) แก้ไขและ

เปลี่ยนแปลงกฎหมายบางข้อเพื่อให้สอดคล้องกับสถานการณ์ความมั่นคง และยิ่งไป

กว่านั้น รัฐมนตรีว่าการกระทรวงกลาโหมสามารถที่จะควบคุมตัวผู้ต้องสงสัยได้นาน



37วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

ถึงหกเดือนโดยไม่จำ�เป็นต้องมีหลักฐานการกระทำ�ความผิดหรือก่ออาชญากรรม

อย่างชัดเจน และภายใต้กฎหมาย Defense (Emergency) Regulations, 1945 เจ้า

หน้าที่รัฐสามารถทำ�การได้อีกหลายอย่างเพื่อเหตุผลของความมั่นคง เช่น ยึดทรัพย์ 

ตรวจค้นบ้าน ที่อยู่อาศัย เซ็นเซอร์ ห้ามไม่ให้ใช้ยานพาหนะ ทุบทำ�ลายบ้าน ตลอด

จนการประกาศเคอร์ฟิว 

	 ในประเด็นของการเกณฑ์ทหารนั้น พลเมืองชาวอิสราเอลทั้งชายและหญิง

ต้องเข้ารับการเกณฑ์ทหารทุกคนเมื่ออายุครบ 18 ปีบริบูรณ์ โดยผู้ชายต้องรับใช้

กองทัพเป็นเวลาประมาณ 3 ปี ในขณะที่ผู้หญิงต้องอยู่ในกองทัพเป็นเวลาอย่าง

น้อย 2 ปี กลุ่มทางเชื้อชาติที่ได้รับการยกเว้นไม่ต้องเกณฑ์ทหารคือชาวอิสราเอลเชื้อ

สายอาหรับเนื่องจากคู่สงครามที่อิสราเอลต้องรบพุ่งด้วยคือบรรดาคนอาหรับ ด้วย

เหตุผลเพ่ือความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของกองทัพและป้องกันความเสียหายที่จะ

เกิดขึ้น จึงให้ข้อยกเว้นแก่คนกลุ่มนี้ แต่สำ�หรับพวกฮาเรดิมนั้นได้รับการยกเว้น 

จากการเกณฑ์ทหารตั้งแต่เริ่มก่อตั้งรัฐมาจนถึงปี 2012 โดยผู้นำ�ทางศาสนาได้ร้องขอ

ต่อเบนกูเรียน นายกรัฐมนตรีคนแรกของอิสราเอลว่าให้ยกเว้นการเกณฑ์ทหารให้

กับชาวยิวอัลตร้าออโธด็อกซ์จำ�นวน 400 คน เพื่อที่พวกเขาเหล่านั้นจะได้ศึกษา 

พระคัมภีร์ โดยส่ิงท่ีทำ�ให้เบนกูเรียนยอมต่อคำ�ร้องขอน้ันก็คือ พวกอัลตร้าออโธด็อกซ์

ในยุคแรกๆ ที่อพยพมาจากยุโรปนั้น ส่วนมากคือผู้ที่ “หนีตาย” มาจากนโยบายฆ่า

ล้างเผ่าพันธุ์ชาวยิวของพรรคนาซีเยอรมัน และการที่มีผู้ศึกษาศาสนาอย่างจริงจัง

ก็จะช่วยสืบสาน “ความเป็นยิว” ให้มั่นคงและเข้มแข็ง ประกอบกับจำ�นวนที่ผู้นำ�

ศาสนาขอนั้นไม่ใช่จำ�นวนที่มากมายอะไร ฉะนั้นการได้สิทธ์ิยกเว้นของคนกลุ่มน้ีจึง

เกิดขึ้นตั้งแต่ตอนนั้นเป็นต้นมา แต่ในปี 2012 ผู้ชายในกลุ่มเฮราดิมที่ได้ยกเว้นไม่

ต้องเกณฑ์ทหารมีสูงถึง 37,000 คน สาเหตุสำ�คัญที่ทำ�ให้คนกลุ่มนี้ไม่ต้องการเข้ามา

เป็นทหารในกองทัพอิสราเอลคือ พวกอัลตร้าออโธด็อกซ์ยิวนั้นไม่ได้เชื่อในการตั้งรัฐ

อิสราเอล และกลุ่มที่เคร่งครัดในการตีความพระคัมภีร์อย่างสุดโต่งจะมองว่าการตั้ง

รัฐอิสราเอลเป็นการดูหมิ่นพระผู้เป็นเจ้า เพราะการได้ดินแดนกลับคืนมาของชาวยิว

นั้นจะต้องเกิดจากการกระทำ�ของพระผู้เป็นเจ้าเท่านั้น การที่มนุษย์ไปแทรกแซงโดย

การก่อตั้งรัฐขึ้นมาเท่ากับเป็นการลบหลู่พระเกียรติของพระองค์ (Danahar (2015, 



38    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

184) ในปี 2012 ได้มีการยกเลิกกฎหมาย “Tal Law” ที่ยกเว้นให้ชาวยิวเคร่งศาสนา

ไม่ต้องเกณฑ์ทหาร โดยศาลสูงสุด (Supreme Court) ได้ตัดสินว่ากฎหมายดังกล่าว

ขัดกับรัฐธรรมนูญของประเทศ เหล่านักการเมืองได้ให้เหตุผลในการเปลี่ยนแปลง

ในคร้ังนี้ว่า จากสัดส่วนประชากรที่เริ่มเปลี่ยนแปลงไป จำ�เป็นต้องมีการปรับปรุง

ระเบียบในการเกณฑ์กำ�ลังพลเพราะประเทศชาติจำ�เป็นต้องมีจำ�นวนทหารที่เพียง

พอในกองทัพเพื่อปกป้องประเทศ ที่ฝ่ายการเมืองต้องให้เหตุผลในลักษณะนี้เพราะ 

“เหตุผลด้านความมั่นคง” เป็นข้อที่สังคมอิสราเอลจะต่อต้านน้อยที่สุด แต่ในขณะที่

ฝ่ายกองทัพกลับไม่ได้มองว่ามันคือเหตุผลด้านความมั่นคง แต่เป็นวิธีหนึ่งที่จะแก้ไข

ปัญหาของสังคมภายในอิสราเอล โดยเชื่อว่ากองทัพคือสถาบันหน่ึงที่สร้างความเป็น

ภราดรภาพให้เกิดขึ้นในสังคมอิสราเอล 

	 การเป็นส่วนหนึ่งของกองทัพคือสิ่งที่ชาวอิสราเอลส่วนใหญ่มีร่วมกัน Tyler 

(2012, 15-7) ได้เสนอว่าการเกณฑ์ทหารหรือการผ่านการรับใช้กองทัพกลายมาเป็น

ส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์ของคนอิสราเอลแม้เขาเหล่านั้นจะออกจากกองทัพมาแล้ว

ก็ตาม โดยอัตลักษณ์ร่วมกันดังกล่าวได้สร้างเครือข่ายสังคม เครือข่ายธุรกิจ และ

นี่อาจจะเป็นปัจจัยสำ�คัญอีกประการหน่ึงที่สร้างความแปลกแยกและเหลื่อมล้ำ�ให้กับ

คนอิสราเอลเชื้อสายอาหรับที่กลายเป็น “คนนอก” และไม่ได้อยู่ในเครือข่ายสังคมใน

ลักษณะนี้อย่างที่ได้กล่าวในรายละเอียดไปในส่วนที่แล้ว 	

	 ประเด็นด้านความมั่นคงยังส่งผลต่อคุณภาพของประชาธิปไตยในองค์

ประกอบต่างๆ แม้ว่ารายงาน Freedom in the World ของ Freedom House9 

ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ได้ระบุมาโดยตลอดว่าอิสราเอลคือ “ประเทศเสรี” หรือ 

“free country” แต่ประเด็นปัญหาความมั่นคงซึ่งบางครั้งก็สัมพันธ์กับการดำ�รงไว้

ซึ่งความเป็น “รัฐยิว” ของอิสราเอลได้ส่งผลต่อคุณภาพของแต่ละองค์ประกอบของ

ประชาธิปไตย รายงานของ Freedom House นั้น ใช้เกณฑ์การวัดประชาธิปไตย

9 	 Freedom House คือ องค์กรนอกภาครัฐสัญชาติอเมริกันที่ทำ�การวิจัยและสนับสนุนประชาธิปไตย 

เสรีภาพทางการเมือง และสิทธิมนุษยชน จัดตั้งขึ้นตั้งแต่ปี 1941  



39วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

จากสองหัวข้อใหญ่คือ “สิทธิทางการเมือง” (political rights) และ “เสรีภาพของ

พลเมือง” (civil liberties) และให้คะแนนในแต่ละส่วนจาก 1 ถึง 7 โดย 1 คือดี

ที่สุดและ 7 คือแย่ที่สุด โดยในปี 2015 อิสราเอลได้คะแนนสิทธิทางการเมืองเต็มคือ

ได้ 1 และในส่วนของเสรีภาพของพลเมืองได้ 2 โดยเกณฑ์การให้คะแนนนั้นมีราย

ละเอียดปลีกย่อยลงไป สิทธิทางการเมืองแบ่งเกณฑ์ย่อยออกเป็นสามประการ ได้แก่

กระบวนการเลือกตั้ง (electoral process) ซึ่งอิสราเอลได้คะแนนเต็มคือ 12 เต็ม 

12 เนื่องจาก อิสราเอลมีระบบการเลือกตั้งที่มีเสถียรภาพและเป็นกลไกถาวรในการ

เปลี่ยนรัฐบาล และการเลือกตั้งก็เป็นไปด้วยความยุติธรรมและโปร่งใส เกณฑ์ที่สอง 

พหุนิยมและการมีส่วนร่วมทางการเมือง (political pluralism and participation) 

ได้ 14 เต็ม 16 ในด้านนี้ อิสราเอลเป็นระบบหลายพรรคการเมือง (multiparty 

system) แต่มีข้อห้ามไม่ให้จัดต้ังพรรคการเมืองท่ีมีแนวคิดต่อต้านความเป็น “รัฐยิว” 

ของอิสราเอล ต่อต้านประชาธิปไตย และสนับสนุนการเหยียดผิว โดยชนกลุ่มน้อย

อย่างชาวอิสราเอลเชื้อสายปาเลสไตน์ก็มีผู้แทนราษฎรจากการเลือกตั้งครั้งล่าสุดคือ 

12 ที่นั่งจาก 120 ที่นั่ง (สัดส่วนประชากรเชื้อสายปาเลสไตน์คิดเป็นร้อยละ 21) 

แต่จากประวัติศาสตร์การเมืองของประเทศ ยังไม่เคยมีพรรคตัวแทนชาวอาหรับได้

เข้าร่วมรัฐบาลเลยแม้แต่ครั้งเดียว เกณฑ์ข้อต่อไปคือการทำ�งานของรัฐบาล ปัญหา

คอรัปชั่นของนักการเมืองยังคงเกิดขึ้น เช่นในกรณีของนายกรัฐมนตรีอีฮุด โอเมิร์ด 

ที่เมื่อเดือนกรกฎาคมปี 2012 ถูกตัดสินว่ามีความผิดในคดีคอรัปชั่นสองคดี เป็นต้น 

จากสามหัวข้อที่กล่าวไปทำ�ให้อิสราเอลมีคะแนนรวมในส่วนของสิทธิทางการเมือง 

36 จาก 40 คะแนน (Freedom House, 2015) 

	 ในส่วนของเสรีภาพของพลเมือง อิสราเอลได้คะแนนรวม 45 จาก 60 โดย

ในหมวดนี้แบ่งเกณฑ์ในการพิจารณาออกเป็นสี่ประการ ได้แก่ ประการแรก เสรีภาพ

ในการแสดงออกและความเชื่อ (Freedom of Expression and Belief) ได้ 12 

คะแนนจากคะแนนเต็ม 16 สื่อมวลชนในอิสราเอลนั้นสามารถวิพากษ์วิจารณ์รัฐบาล

ได้โดยอิสระ หนังสือพิมพ์ทุกฉบับดำ�เนินการโดยเอกชน แต่ก็กระจุกตัวอยู่ในกลุ่ม

ธุรกิจเพียงไม่กี่กลุ่มในประเทศ การเข้าถึงอินเตอร์เน็ตทำ�ได้อย่างเสรี อย่างไรก็ตาม 

ฝ่ายความมั่นคงมีสิทธิ์ “เซ็นเซอร์” ส่ิงพิมพ์ที่มีเน้ือหาเกี่ยวข้องกับความมั่นคง 



40    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

และการเซ็นเซอร์เร่ิมมีมากขึ้นเรื่อยๆ ในช่วงปีที่ผ่านมา นอกจากน้ีในปี 2011 ยัง

มีการผ่าน “กฎหมายคว่ำ�บาตร” หรือ “Boycott Law” เพื่อตอบโต้ปัจเจกหรือ

กลุ่มคนที่พิสูจน์ได้ว่าต้ังใจคว่ำ�บาตรทางเศรษฐกิจ วัฒนธรรม และการศึกษากับ

อิสราเอลและกลุ่มคนชาวอิสราเอลที่ตั้งรกรากอยู่ในเขตเวสต์แบงค์ กฎหมายดัง

กล่าวได้ถูกประท้วงและวิพากษ์วิจารณ์เป็นวงกว้างเน่ืองจากเป็นการจำ�กัดเสรีภาพ

ในการแสดงออกอย่างชัดเจน และถูกเปรียบเทียบว่าเป็น “ช่วงเวลาที่ดำ�มืดที่สุดใน

ประวัติศาสตร์ของสภาเน็ทเซ็ท” (The Guardian, 2011) ส่วนในประเด็น “เสรีภาพ

ในการนับถือศาสนา” นั้น แม้จะมีการเปิดโอกาสให้นับถือศาสนาได้หลากหลาย แต่

รัฐบาลอิสราเอลก็ประกาศอย่างชัดเจนว่าอิสราเอลคือ “รัฐยิว” ซึ่งได้สะท้อนออกมา

ทางนโยบาย เช่น พวกยิวฮาเรดิมได้รับสวัสดิการจากรัฐบาลอิสราเอล เพื่อที่จะได้ไม่

ต้องทำ�งานและมีเวลาศึกษาพระคัมภีร์ หลักคำ�สอนศาสนา และสวดมนต์ภาวนา แต่

นักวิชาการทางศาสนามุสลิม นักบวชในคริสต์ศาสนา หรือคนที่เคร่งศาสนามอร์มอน 

กลับไม่ได้รับการสนับสนุนในลักษณะเดียวกัน (Martin, 2011) และหากมี “ความ

จำ�เป็น” ทางด้านความมั่นคงก็จะห้ามไม่ให้ผู้แสวงบุญมุสลิมเข้าสักการะศาสนสถาน 

เช่น ฮะรอม อัช ชารีฟ (Haram al Sharif)10 ในกรุงเยรูซาเล็ม ดังที่เคยเกิดขึ้นใน

ปี 2014	

	 สิทธิ ในการรวมกลุ่มและจัดตั้ งองค์กร (Associat ional and 

Organizational Rights) คือเกณฑ์ถัดไป โดยอิสราเอลได้ 10 จาก 12 คะแนน 

กฎหมายอิสราเอลอนุญาตให้มีการรวมกลุ่มประชาสังคม ตลอดจนการประท้วง

โดยสันติ แต่ในปี 2014 ได้มีความพยายามผลักดันให้รัฐสภาผ่านร่างกฎหมาย 

Likud-Habayit Hayehudi bill ที่จำ�กัดปริมาณเงินช่วยเหลือที่องค์กรนอกภาครัฐ 

(NGOs) สามารถรับจากต่างประเทศ ล่าสุดเมื่อเดือนพฤศจิกายนที่ผ่านมารัฐบาล

อิสราเอลได้ประกาศยกเลิกสถานภาพทางกฎหมายของกลุ่มเคลื่อนไหวอิสลามทาง

  
10	 Haram al-Sharif รู้จักกันในอีกชื่อหนึ่งคือ Temple Mount ซึ่งเป็นศาสนสถานอันศักดิ์สิทธิ์สำ�หรับ

ทั้งสามศาสนา คือ จูดาห์ อิสลามและคริสต์ศาสนา 



41วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

เหนือ (northern branch of the Islamic Movement)11 ด้วยเหตุผลว่ากลุ่ม

ดังกล่าวใกล้ชิดกับฮามาสและกลุ่มภราดรภาพมุสลิม (Muslim Brotherhood) 

โดยการตัดสินใจเกิดขึ้นหลังจากที่มีการโจมตีกรุงปารีสของกลุ่ม “รัฐอิสลาม” (IS - 

Islamic State) ฉะนั้นการกระทำ�ดังกล่าวจึงเป็นไปเพื่อเหตุผลด้าน “ความมั่นคง” 

(Levy, 2015)

	 เกณฑ์ถัดไปในเรื่องของหลักนิติธรรม (rule of law) อิสราเอลได้ 11 

จาก 16 คะแนน ประเด็นที่ถูกวิพากษ์วิจารณ์มากที่สุดในหัวข้อนี้ คือ Emergency 

Power Law ที่ออกมาตั้งแต่ปี 1979 ที่อนุญาตให้มีการคุมตัวผู้ต้องสงสัยได้โดย

ยังไม่ต้องผ่านการไต่สวน จากข้อมูลของ B’Tselem (The Israeli Information 

Center for Human Rights in the Occupied Territories) จนถึงปลายปี 2014 

มีชาวปาเลสไตน์ 5,528 คนในคุกอิสราเอล และมี 463 คนที่ถูกคุมขังโดยปราศจาก

การไต่สวนตามกฎหมายที่ได้กล่าวไป ซึ่งจำ�นวนนี้เพิ่มขึ้นอย่างมากจากปี 2013 ที่มี

ประมาณ 150 คน และคำ�สั่งชั่วคราวที่ประกาศใช้ตั้งแต่ปี 2006 ได้อนุญาตให้กักตัว

ผู้ต้องสงสัยเกี่ยวกับความผิดด้านความม่ันคงเพิ่มขึ้นเป็น 96 ชั่วโมง ซึ่งเป็นสี่เท่า

ของความผิดทั่วๆ ไปที่สามารถกักตัวไว้ได้เพียง 24 ช่ัวโมง และแม้ว่ากฎของกอง

ทัพจะไม่อนุญาตให้มีการคุมขังเด็กที่อายุต่ำ�กว่า 12 ปี แต่ก็ยังมีเด็กที่อายุน้อยกว่า

นั้นอยู่ในคุก จากที่ได้กล่าวไปในส่วนที่แล้วว่า ในชีวิตประจำ�วันทั่วไป “การเลือก

ปฏิบัติ” เป็นสิ่งที่ชาวอิสราเอลเชื้อสายปาเลสไตน์ต้องเผชิญในแทบจะทุกด้าน ไม่ว่า

จะเป็น การศึกษา ที่อยู่อาศัย การได้รับบริการจากภาครัฐ ซึ่งมีคุณภาพด้อยกว่า

ประชากรเชื้อสายยิว แต่เมื่อมีปัญหาความมั่นคงเกิดขึ้น เช่น เมื่อความตึงเครียด

เกิดขึ้นระหว่างอิสราเอลและปาเลสไตน์ คนกลุ่มนี้ก็จะตกเป็นเหยื่อในการตอบโต้ 

11 	กลุ่มเคลื่อนไหวอิสลามในอิสราเอล (The Islamic Movement in Israel หรืออีกชื่อหนึ่งคือ 

Islamic Movement in 48 Palestine) คือกลุ่มเคลื่อนไหวที่สนับสนุนชาวมุสลิมในอิสราเอลในด้าน

ต่างๆ ทั้ง ศาสนา สังคม การศึกษา และการเมือง โดยการเคลื่อนไหวแยกออกเป็นสองกลุ่มหลักๆ 

คือ กลุ่มทางเหนือ (northern branch) กับกลุ่มทางใต้ (southern branch) โดยกลุ่มทางเหนือนั้น

ถูกมองว่าเป็น hardliner ที่ปกป้องสิทธิ์ของชาวปาเลสไตน์ รวมทั้งสนับสนุนการใช้กฎหมายศาสนา

อิสลาม (Sharia Law) ให้แพร่หลายขึ้นในอิสราเอล



42    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

เช่น ในระหว่างความขัดแย้งกับฮามาสในปี 2014 นายลีเบอร์มาน (Lieberman)12 

ที่ในขณะนั้นดำ�รงตำ�แหน่งรัฐมนตรีว่าการกระทรวงต่างประเทศได้โพสต์ลงในหน้า

เฟซบุค (Facebook) ให้คนอิสราเอลร่วมกันคว่ำ�บาตรธุรกิจที่มีคนเชื้อสายอาหรับ

เป็นเจ้าของเพื่อตอบโต้สิ่งที่เกิดขึ้น ข้อมูลที่กล่าวไปในส่วนนี้สะท้อนให้เห็นถึงปัญหา

ในเรื่องหลักนิติธรรม ทั้งการใช้อำ�นาจของภาครัฐอันเกินขอบเขตโดยอ้างความชอบ

ธรรมจากการรักษา “ความมั่นคง” และการ “เลือกปฏิบัติ” ระหว่างคนที่มีเชื้อสาย

แตกต่างกันโดยรัฐ 

	 เกณฑ์ประการสุดท้าย คือสิทธิเสรีภาพส่วนบุคคล (personal autonomy 

and individual rights) ซึ่งอิสราเอลได้คะแนนเท่ากับเกณฑ์ที่แล้ว คือ 11 จาก 16 

คะแนน ด้วยเหตุผลทางด้านความมั่นคง การเข้าถึงสถานที่ราชการค่อนข้างใช้เวลา

นานเพราะต้องผ่านมาตรการตรวจค้นเพื่อความปลอดภัย จุดตรวจที่บริหารจัดการ

โดยกองทัพในเขตเวสต์แบงค์ซึ่งมีมากกว่า 500 จุดนั้น เป็นอุปสรรคต่อการเดินทาง

ของชาวปาเลสไตน์ในชีวิตประจำ�วัน นอกจากนี้การไปมาหาสู่ระหว่างญาติมิตรของ

ชาวอาหรับที่อยู่ในเขตอิสราเอลและเขตเวสต์แบงค์ก็เต็มไปด้วยความยากลำ�บาก

จากกำ�แพงที่สูง 25 ฟุต มีความยาว 400 ไมล์ (ประมาณ 700 กิโลเมตร) ล้อมไป

ด้วยร้ัวไฟฟ้าและร้ัวลวดหนาม หอคอยที่มีพลแม่นปืนประจำ�อยู่ ที่รัฐบาลอิสราเอล

สร้างขึ้นเพ่ือก้ันดินแดนอิสราเอลออกจากเขตเวสต์แบงค์เพื่อปกป้องประชาชนชาว

อิสราเอลให้ “ปลอดภัย” จากการก่อการร้ายและระเบิดพลีชีพ (Martin, 2011) 

	 แม้ว่าตามเกณฑ์ขององค์กรอย่าง Freedom House จะจัดให้อิสราเอล

อยู่ในกลุ่มของ “ประเทศเสรี” แต่ทั้งกฎหมายและการปฏิบัติจริงที่เกิดขึ้นในสังคม

อิสราเอลนั้นยังคงมีหลายแง่มุมที่ไม่เป็นประชาธิปไตย โดยอุปสรรคขัดขวาง

ประชาธิปไตยที่สำ�คัญ ก็คือ เหตุผลด้านความมั่นคงและการดำ�รงไว้ซึ่งความเป็นรัฐ

ยิวของอิสราเอล จากข้อมูลที่กล่าวมาทั้งหมดแสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า “เหตุผล

ด้านความมั่นคง” ถูกใช้เป็นข้ออ้างหลักในการทำ�การใดๆ ที่เป็นการละเมิดสิทธิของ

12	 ปัจจุบัน Avigdor Lieberman ดำ�รงตำ�แหน่งรัฐมนตรีว่าการกระทรวงกลาโหมของอิสราเอล



43วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

ปัจเจกหรือการรวมตัวกันของกลุ่มต่างๆ ตลอดจนความเป็น “รัฐยิว” ที่มาพร้อม

กับการเลือกปฏิบัติ ที่ทำ�ให้เกิดความรู้สึกแปลกแยก ความไม่เท่าเทียมในด้านต่างๆ 

เช่น เศรษฐกิจ การศึกษา คุณภาพชีวิต ระหว่างชาวยิวและพลเมืองอิสราเอลเชื้อ

สายอาหรับ ตลอดจนชาวปาเลสไตน์ที่อาศัยอยู่ในบริเวณเวสต์แบงค์และฉนวนกา

ซ่าที่อิสราเอลยังคงยึดครองอยู่ ประชาธิปไตยของอิสราเอลในปัจจุบันเหมือนเป็น

ประชาธิปไตยเฉพาะของคนเชื้อสายยิว เพราะสิทธิที่กล่าวมาในข้างต้นนั้น ในทาง

ปฏิบัติแล้วเป็นสิทธิ์ที่ชาวยิวเป็นผู้ใช้ เช่น การประท้วงรัฐบาลโดยสันติทั้งในเรื่อง

ปัญหาเศรษฐกิจ หรือประเด็นความมั่นคงดังที่เกิดขึ้นในช่วงสงครามเลบานอนใน

ปี 1982 แต่คนปาเลสไตน์ในเขตเวสต์แบงค์ไม่สามารถทำ�เช่นนั้นได้ด้วยเหตุผลด้าน

ความมั่นคง 

	 จากเนื้อหาที่กล่าวไปจะเห็นได้ว่าเมื่อประเด็นความมั่นคงกลายมาเป็น

ประเด็นหลักของประเทศ กองทัพจึงเข้ามามีบทบาททางการเมืองและการกำ�หนด

นโยบายสาธารณะอย่างสูง ปฏิสัมพันธ์ระหว่างกองทัพและพลเรือนจึงมีผลโดยตรง

ต่อการเมืองอิสราเอล Barak & Sheffer (2007, 2-6) ได้สรุปรวบรวมวิวัฒนาการ

ของการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างรัฐบาลพลเรือนและกองทัพว่ามีแนวทางหลักๆ 

อยู่ทั้งหมด 3 แนวทางด้วยกัน โดยแนวทางแรก ถูกเรียกว่า แนวทางดั้งเดิม 

(Traditional Approach) ซึ่งมีอิทธิพลอย่างยิ่งในการศึกษาการเมืองอิสราเอล

มาจนถึงทศวรรษ 80 ที่พิจารณาความสัมพันธ์ในเชิงสถาบันที่เป็นทางการระหว่าง

กองทัพและพลเรือนโดยเสนอว่าพลเรือนและกองทัพคือระบบย่อย (subsystem) 

สองระบบที่แยกออกจากกัน และในปฏิสัมพันธ์ระหว่างกันนั้น พลเรือนคือฝั่งที่มี

อำ�นาจนำ� แต่เนื่องจากประเด็นปัญหาความมั่นคงเป็นประเด็นที่มีความสำ�คัญ ทำ�ให้

ขอบเขตของระบบย่อยทั้งสองเริ่มจางจนทำ�ให้กองทัพสามารถเข้าไปเกี่ยวข้องใน

กิจการของพลเรือนและมีบทบาทในการตัดสินใจนโยบายที่เกี่ยวข้องกับความมั่นคง

อันเป็นการลดทอนอำ�นาจของรัฐบาลพลเรือนลงไป แต่อย่างไรก็ตาม กองทัพก็ยัง

ต้องพึ่งพารัฐบาลพลเรือนทั้งในแง่ของทรัพยากรทั้งทางด้านวัตถุและบุคคล และ

ผู้นำ�พลเรือนก็สามารถควบคุมและมีอำ�นาจนำ�เหนือกองทัพได้ ตลอดจนปฏิสัมพันธ์

ระหว่างสองฝ่ายทำ�ให้กองทัพมีความเป็นพลเรือนมากขึ้น ฉะนั้นข้อเสนอหลัก



44    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ของแนวทางนี้ก็คืออิสราเอลได้ผ่านกระบวนการสร้างรัฐสมัยใหม่ที่สามารถแบ่ง

แยกระหว่างฝ่ายพลเรือนและฝ่ายทหาร และถึงแม้ว่าทั้งสองฝ่ายจำ�เป็นต้องมามี

ปฏิสัมพันธ์กัน ฝ่ายแรกก็สามารถควบคุมฝ่ายหลังได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทำ�ให้

อิสราเอลสามารถดำ�รงความเป็น “ประชาธิปไตย” ไว้ได้อย่างที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน 

	 แนวทางที่สองซ่ึงก็คือ “แนวทางวิพากษ์” (Critical Approach) ซึ่งเป็น

แนวทางที่ได้รับความนิยมในการศึกษาการเมืองอิสราเอลในช่วงทศวรรษ 80 และ 90 

โดยส่วนที่คล้ายคลึงกับแนวทางแรกคือยังมองว่าทั้งสองส่วนคือพลเรือนกับทหาร

นั้นแยกกันอย่างชัดเจน แต่ที่แตกต่างอย่างชัดเจนคือ นอกจากแนวทางนี้จะสนใจ

ศึกษาปัจจัยที่นอกเหนือจากสถาบันที่เป็นทางการแล้ว แนวทางวิพากษ์ยังไม่ได้มอง

ว่าระบบย่อยทั้งสองมีความเป็นเอกภาพภายใน และเมื่อขอบเขตระหว่างสองฝ่าย

เริ่มเจือจาง รูปแบบปฏิสัมพันธ์ที่ออกมาก็ไม่ได้มีความตายตัวว่าฝั่งใดต้องมีอำ�นาจ

นำ�เสมอ แต่ชี้ให้เห็นว่ากองทัพเริ่มเข้ามามีบทบาทมากขึ้นในการตัดสินใจนโยบาย

ของรัฐบาลพลเรือนตั้งแต่เหตุการณ์ “สงครามหกวัน” ในปี 1967 และการที่กองทัพ

อิสราเอลสามารถขยายอาณาเขตเข้าไปในเวสต์แบงค์และฉนวนกาซ่า และทางใต้ของ

เลบานอน (ซึ่งถอนการยึดครองออกไปตั้งแต่ปี 2000) เป็นปัจจัยสำ�คัญที่มีอิทธิพล

ต่อมุมมอง (perception) ของผู้นำ�ต่อประเด็นปัญหาปาเลสไตน์ ในขณะที่แนวทาง

แบบดั้งเดิมมองว่ากองทัพมีความเป็นพลเรือนมากขึ้น แนวทางนี้กลับเสนอว่า เมื่อ

อิสราเอลต้องเผชิญกับความท้าทายด้านความมั่นคงอยู่ตลอดเวลาเช่นนี้ กองทัพ

ที่ประกอบไปด้วยทหารมืออาชีพที่รับใช้กองทัพมายาวนานเป็นสิ่งที่จำ�เป็นและคน

เหล่านี้มีบทบาทสำ�คัญในการตัดสินใจประเด็นสำ�คัญๆ เช่น ขนาดของกองทัพ งบ

ประมาณ ตลอดจนการทำ�สงคราม ประการสุดท้ายที่สำ�คัญที่แนวทางนี้ชี้ให้เห็นก็

คือการที่ทหารเกษียณอายุจำ�นวนไม่น้อยเข้ามาสู่ในวงการการเมือง ซึ่งนี่ก็เป็นปัจจัย

หนึ่งที่ทำ�ให้ความคิดแบบ “ทหาร” มีผลต่อการตัดสินใจนโยบายของรัฐบาลพลเรือน

เป็นอย่างยิ่ง 

	 แนวทางที่สาม คือแนวทางวิพากษ์ใหม่ (New Critical Approach) ซึ่ง

ได้รับอิทธิพลมาจากแนวการศึกษาแบบหลังสมัยใหม่ในสังคมศาสตร์ ซึ่งปฏิเสธการ

ศึกษาตามแนวทางทฤษฎี civil-military relations แบบสองแนวทางแรกแต่ให้



45วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

ความสำ�คัญกับปัจจัยด้านวัฒนธรรมของสังคมอิสราเอล และวิพากษ์วิจารณ์ความ

อ่อนแอของภาคประชาสังคมที่ส่งผลให้หน่วยงานด้านความมั่นคงมีอำ�นาจนำ�ใน

การกำ�หนดพฤติกรรมของรัฐ นอกจากนี้ยังวิพากษ์ข้อเสนอของแนวทางก่อนๆ ที่

พยายามหลีกเลี่ยงไม่เรียกอิสราเอลว่าเป็น “รัฐทหาร” (garrison state) “สังคม

นักรบ” (praetorian society) แต่ใช้คำ�ว่า “ชาติติดอาวุธ (nation-in-arms) และ 

“ประชาธิปไตยกองทัพ” (military democracy) แทนนั้นเป็นความพยายามที่จะ

ปกปิดความเป็นจริงเพื่อสร้างภาพลักษณ์ที่ดีให้กับประเทศ อย่างไรก็ตาม แนวทาง

วิพากษ์ใหม่นี้อธิบายผลกระทบในการมีอำ�นาจนำ�ของฝ่ายความมั่นคงต่อสังคม

อิสราเอลอย่างแตกต่างหลากหลาย ซ่ึงหน่ึงในผลกระทบที่ส่งผลให้สังคมอิสราเอล

ยังดำ�รงความเป็น “ประชาธิปไตย” (ที่มีปัญหาด้านคุณภาพ) ได้จนถึงปัจจุบัน ก็เป็น

เพราะว่าสังคมอิสราเอลซึ่งก็คือประชาชนส่วนใหญ่ยังคงให้ความสำ�คัญกับประเด็น

ด้านความมั่นคง เชื่อมั่นในรัฐบาลและกองทัพ ตลอดจนไม่ได้มองว่ามีความบกพร่อง

ของประชาธิปไตยในบางแง่มุม เช่น การเลือกปฏิบัติกับชนกลุ่มน้อย เป็นปัญหาใหญ่

ในสังคม ดังแสดงในตารางที่ 1-4 ดัชนีชี้วัดความเป็นประชาธิปไตยของอิสราเอลในปี 

2012 (Jewish Virtual Library, 2013) 

ตารางที่ 1	 ความคิดเห็นของคนอิสราเอลต่อระดับความเป็นประชาธิปไตยของประเทศ 
2003 2004 2005 2006 2009 2010 2011 2012

เป็นประชาธิปไตยมากเกิน

ไปอย่างมาก
4.9 9.6 8.1 4.6 7.2 6.8 7.6 8.0

เป็นประชาธิปไตยมาก

เกินไป
15.5 16.2 15.3 12.5 18.7 20.3 16.8 16.0

เป็นประชาธิปไตยกำ�ลัง

พอดี
46.2 29.7 39.4 36.5 32.8 34.0 34.1 42.4

ยังเป็นประชาธิปไตยไม่พอ 25.5 34.2 29.0 34.1 27.3 29.0 27.5 26.6

ยังขาดความเป็น

ประชาธิปไตยอย่างมาก
7.3 8.7 7.2 11.5 10.4 6.6 11.8 4.7

ไม่มีความเห็น 0.6 1.6 1.0 0.8 3.6 3.2 2.2 2.3



46    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ตารางที่ 2	 ความคิดเห็นของคนอิสราเอลต่อข้อความที่ว่า “คนอาหรับเชื้อสาย

อิสราเอลถูก “เลือกปฏิบัติ” ในสังคม”
2003 2004 2005 2006 2009 2010 2011 2012

ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง 27.4 23.8 21.9 27.4 20.8 27.3 36.0 29.8
ไม่เห็นด้วย 17.1 10.8 21.7 18.1 22.4 19.7 20.3 17.2
เห็นด้วย 30.2 30.6 26.0 25.0 24.9 24.4 17.7 27.0
เห็นด้วยอย่างยิ่ง 24.9 32.3 29.2 28.3 27.9 25.6 22.6 22.7
ไม่มีความเห็น 0.4 2.5 1.2 1.2 4.0 3.0 3.4 3.3

ตารางที่ 4	 ความเห็นของชาวอิสราเอลต่อการห้ามวิพากษ์วิจารณ์อิสราเอลอย่าง

รุนแรงในที่สาธารณะ
2007 2008 2009 2011 2012

ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง 19.5 15.8 23.0 22.4 32.4
ไม่เห็นด้วย 24.4 24.7 18.0 23.6 15.1
เห็นด้วย 21.8 21.5 19.3 23.3 19.8
เห็นด้วยอย่างยิ่ง 12.0 12.4 35.4 27.5 28.8
ไม่มีความเห็น 3.8 5.8 4.3 3.2 3.9

ตารางที่ 3	 ความเชื่อมั่นของชาวอิสราเอลต่อสถาบันต่างๆ 
2003 2005 2007 2009 2011 2012

กองทัพ (IDF) 91.8 90.5 87.3 86.8 91.6 91.0

ศาลสูงสุด

(Supreme Court)
83.6 76.3 77.0 68.5 81.7 86.7

ตำ�รวจ 85.0 80.3 67.3 65.3 77.9 82.2

รัฐสภา (Knesset) 79.9 57.5 65.4 67.0 79.0 78.8

รัฐบาล 80.0 72.9 60.4 66.4 76.6 79.3

สื่อมวลชน 71.8 75.3 72.0 68.5 74.5 72.4

พรรคการเมือง 65.7 49.2 53.1 59.5 68.3 64.6



47วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 จากข้อมูลในตารางที่ 1 จะเห็นได้ว่าประชากรอิสราเอลส่วนมากไม่ได้

มองว่าปัญหาเร่ือง “ระดับความเป็นประชาธิปไตยที่ไม่เพียงพอ” เป็นปัญหาใหญ่ใน

ประเทศ โดยค่าเฉลี่ยของจำ�นวนผู้ที่ตอบว่า “เป็นประชาธิปไตยในระดับที่พอดี” คือ 

ร้อยละ 36.89 ซึ่งเป็นค่าเฉล่ียที่สูงที่สุดเมื่อเปรียบเทียบกับคำ�ตอบอื่นๆ แต่ยิ่งไป

กว่านั้น กลุ่มคนที่คิดว่าประเทศเป็นประชาธิปไตยมากเกินไปก็คือคนที่มองปัญหา

ในคนละด้าน และต้องการให้ประเทศลดความเป็นประชาธิปไตยลง ฉะนั้นหากนำ�

คะแนนของคนที่เลือกสามคำ�ตอบแรก คือ เป็นประชาธิปไตยเกินไปอย่างมาก เป็น

ประชาธิปไตยเกินไป และเป็นประชาธิปไตยกำ�ลังพอดี มาหาค่าเฉลี่ยก็จะได้สัดส่วน

สูงถึงร้อยละ 60.4 เปรียบเทียบกับค่าเฉลี่ยของกลุ่มที่คิดว่ายังเป็นประชาธิปไตยไม่

พอซึ่งมีเพียงร้อยละ 37.68 เท่านั้น ส่วนในตารางที่สองนั้น เป็นการสำ�รวจทัศนคติ

ของคนอิสราเอลต่อปัญหาการถูกเลือกปฏิบัติของประชาชนเชื้อสายอาหรับ หากแบ่ง

คำ�ตอบออกเป็นสองกลุ่มคือกลุ่มที่เห็นด้วย (“เห็นด้วย” รวมกับ “เห็นด้วยอย่าง

ยิ่ง”) กับกลุ่มที่ไม่เห็นด้วย (“ไม่เห็นด้วย” รวมกับ “ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง”) ก็จะพอ

ว่าค่าเฉลี่ยของคำ�ตอบจากปีที่ทำ�การสำ�รวจนั้นใกล้เคียงกันอย่างมาก กล่าวคือ กลุ่ม

ที่ไม่เห็นด้วยว่าคนอาหรับถูกเลือกปฏิบัตินั้นมีร้อยละ 45.98 ส่วนกลุ่มที่เห็นด้วยว่า

ปัญหาดังกล่าวเกิดขึ้นจริงมีสัดส่วนร้อยละ 51.54 

	 จากตารางที่ 3 ที่เป็นการสำ�รวจความเชื่อมั่นเกี่ยวกับสถาบันต่างๆ ใน

อิสราเอล ก็จะพบว่าสถาบันที่ได้รับความเชื่อมั่นมากที่สุด โดยมีค่าเฉลี่ยสูงถึงร้อย

ละ 89.83 ก็คือกองทัพอิสราเอลนั่นเอง รองมาคือศาลสูงสุด ได้สัดส่วนความเชื่อ

มั่นร้อยละ 78.97 และสถาบันตำ�รวจก็เป็นสถาบันด้านความมั่นคงอีกสถาบันหนึ่งที่

ได้รับความเชื่อมั่นคิดเป็นค่าเฉลี่ยร้อยละ 76.33 ฉะนั้นแล้วความเชื่อมั่นในกองทัพ

ที่สูงเกือบร้อยละ 90 นั้นแสดงให้เห็นความสำ�คัญของประเด็นความม่ันคงในสังคม

อิสราเอลอย่างชัดเจน และในตารางสุดท้าย เป็นการสำ�รวจความคิดเห็นเกี่ยวกับสิทธิ

ในการแสดงความคิดเห็น โดยคำ�ถามคือ ท่านเห็นด้วยกับการห้ามวิพากษ์วิจารณ์ 

อิสราเอลอย่างรุนแรงในท่ีสาธารณะหรือไม่ ค่าเฉล่ียของคำ�ตอบของท้ังสองฝ่ายน้ัน

ใกล้เคียงกันมาก ฝ่ายที่เห็นว่าควรปล่อยให้มีการวิพากษ์วิจารณ์ได้ก็คือฝ่ายที่ 

ไม่เห็นด้วยกับคำ�พูดข้างต้น มีค่าเฉลี่ยร้อยละ 43.78 ส่วนฝ่ายที่เห็นว่าไม่ควรปล่อย



48    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ให้มีการวิพากษ์วิจารณ์มีค่าเฉลี่ยร้อยละ 44.36 โดยความเห็นตรงนี้สะท้อนความคิด

เห็นสาธารณะของชาวอิสราเอลที่แตกต่างกันในเรื่องเสรีภาพในการแสดงออกอย่าง

ชัดเจน 

	 การที่ “ความมั่นคง” ยังคงเป็นประเด็นหลักในสังคมอิสราเอลเป็นสาเหตุ

สำ�คัญที่ทำ�ให้การผลักดันให้ประเทศมุ่งหน้าสู่ความเป็นประชาธิปไตยมากขึ้นในแง่

ของการให้สิทธิ์ต่อประชาชนทุกคนโดยเท่าเทียมนั้นไม่เกิดขึ้น ทัศนคติดังกล่าวยัง

ได้รับการเสริมแรงจากการกำ�หนดให้อิสราเอลเป็น “รัฐยิว” การกำ�หนดศาสนาและ

เชื้อชาติแห่งชาติในลักษณะนี้เป็นการ “กีดกัน” คนกลุ่มอื่นโดยใช้สถาบันของรัฐเป็น

เครื่องมือ ฉะนั้นแล้วหากต้องการเป็นประชาธิปไตยที่มีคุณภาพอย่างแท้จริง รัฐ

อิสราเอลต้องให้ความสำ�คัญกับความเป็นประชาธิปไตยมากกว่าความเป็นรัฐยิว อีก

ทั้งต้องแก้ไขปัญหาข้อพิพาทกับปาเลสไตน์ให้ได้เพื่อยุติการละเมิดสิทธิมนุษยชน

ด้วยข้ออ้างด้านความมั่นคง และมีความสัมพันธ์กับปาเลสไตน์บนพื้นฐานของความ

เป็นรัฐเอกราช ส่วนทางด้านการเมืองภายใน รัฐต้องปกป้องสิทธิของประชากรไม่

ว่าจะมีเชื้อสายใดอย่างเท่าเทียมโดยปราศจากการเลือกปฏิบัติ ทั้งนี้ก็ขึ้นอยู่กับการ

จัดระเบียบสังคมที่จะสามารถบูรณาการคนทุกเชื้อชาติให้อยู่ร่วมกันได้ภายใต้ความ

เป็น “พลเมืองอิสราเอล” ที่มีศักดิ์และสิทธิ์เท่าเทียมกัน เพื่อทำ�ให้อิสราเอลมีการ

ปกครองโดยใช้หลัก “นิติธรรม” อันเป็นองค์ประกอบสำ�คัญของการปกครองระบอบ

ประชาธิปไตยที่ยังขาดหายไปในกรณีของอิสราเอล 

บรรณานุกรม

Barak, O. & Sheffer, G. (2007). The Study of Civil–Military Relations in 

Israel : A New Perspective. Israel Studies, 12(1), 1-27. 

Danahar, P. (2015). The New Middle East : The World After Arab 

Spring (revised edition). London : Bloomsbury. 

Diamond, L. (2015). “Facing Up to the Democratic Recession.” Journal 

of Democracy, 26(1), 141-155. 



49วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

Feaver, P. D. (1996). The Civil-Military Problematique : Huntington, 

Janowitz and the Question of Civilian Control. Armed Forces & 

Society, 23(2), 149-178. 

Fisher, G. (2012). Israel’s middle class erodes amid growing wage 

disparity, report shows. The Times of Israel. Retrieved May 28, 

2016, from http://www.timesofisrael.com/israels-middle-class-

erodes-amind-growing-wage-disparity-report-shows/.

Freedom House. (2015). Freedom in the World : Israel. Retrieved May 

27, 2016 from https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2015/

israel.

Forbes. (2015). The Biggest Military Budgets As A Percentage Of 

GDP. Retrived May 30, 2016 from http://www.forbes.com/sites/

niallmccarthy/2015/06/25/the-biggest-military-budgets-as-a-

percentage-of-gdp-infographic-2/#2fd088a24064.

Fukuyama, F. (2015). “Why is Democracy Performing So Poorly?.” 

Journal of Democracy, 26(1), 11-20. 

Haaretz. (2012). Supreme Court Thrusts Israel Down the Slope of 

Apartheid. Retrieved May 28, 2016 from http://www.haaretz.com/

supreme-court-thrusts-israel-down-the-slope-of-apartheid-1.407056.

Haaretz. (2013). Discrimination Against Israeli Arabs Still Rampant, 

10 Years On. Retrieved May 28, 2016 from http://www.haaretz.

com/opinion/.premium-1.550152.

Heller, A. (2015). How ethnic tensions helped fuel Netanyahu’s victory 

: visceral election campaign exposed long time rift between 

Ashkenazi, Mizrahi voters many thought had long subsided. 

The Times of Israel. Retrieved May 28, 2016, from http://www.

timesofisrael.com/how-ethnic-tensions-helped-fuel-netanyahus-victory/.



50    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

IMF. (2012). Israel : Selected Issues Paper (Report No. 12/71). Washington 

D.C.: International Monetary Fund. Retrieved May 27, 2016 from 

https://www.imf.org/external/pubs/ft/scr/2012/cr1271.pdf.

Independent. (2013). 'This is our land' : Protests at plan to remove 

Bedouins from ancestral villages. Retrieved May 28, 2016 from 

http://www.independent.co.uk/news/world/middle-east/this-is-

our-land-protests-at-plan-to-remove-bedouins-from-ancestral-

villages-8748966.html.

Jewish Virtual Library. (2013). Israeli public opinion polls : attitudes 

towards democracy in Israel. Retrieved May 27, 2016 from 

http://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Society_&_Culture/

ispo.html.

Jones, C. & Murphy, E. C. (2002). Israel : Challenges to Identity, 

Democracy and the State. London : Routledge. 

Levy, G. (2015). Another crack in Israeli democracy. Middle East Eye. 

Retrieved May 27, 2016 from http://www.middleeasteye.net/columns/

another-crack-israeli-democracy-741081490.

Martin, J. D. (2011). Speech in Israel is not free : there is more 

to democracy than just holding regular elections. Columbia 

Journalism Review. Retrieved May 27, 2016 from http://www.cjr.

org/behind_the_news/speech_in_israel_is_not_free.php.

OECD, (2015). In It Together : Why Less Inequality Benefits All. OECD 

Publishing Paris. Retrieved May 28, 2016 from http://www.

oecd-ilibrary.org/employment/in-it-together-why-less-inequality-

benefits-all_9789264235120-en.



51วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

The Guardian. (2011). Israel’s ban on boycotts faces legal challenge 

from civil rights group. Retrieved May 27, 2016 from http://www.

theguardian.com/world/2011/jul/12/israel-ban-boycott-legal-challenge.

Tyler, P. (2012). Fortress Israel : The Inside Story Of The Military 

Elite Who Run The Country—And Why They Can’t Make Peace. 

New York : Farrar,Strauss and Giroux. 

Yiftachel, O. (1997). “Israeli Society and Jewish-Palestinian Reconciliation 

: ‘Ethnocracy’ and Its Territorial Contradictions.” Middle East 

Journal, 51(4), 505-519.


