
J. of Soc Sci & Hum. 43(1): 119-135 (2017) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 43(1): 119-135 (2560)

การศึกษาเชิงเปรียบเทียบเรื่องตัณหาในพุทธศาสนาเถรวาท

กับแนวคิดเรื่องความต้องการในทฤษฎีลำ�ดับขั้นความต้องการ

ของมาสโลว์*

A Comparative Study of Taṇhā in Theravāda 

Buddhism and Need in Maslow’s Hierarchy of 

Needs Theory

ปิยะพัชร เครือเขื่อนเพชร **

Piyapatch Kruakuanpetch

ผจญ คำ�ชูสังข์ ***

Phajon Kamshusang

*	 บทความนี้ เรียบเรียงจากวิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญาและศาสนา 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 This article was originally summary provided by Master of Art thesis, Major Field: 

Philosophy and Religion, Kasetsart University

**	 นิสิตปริญญาโท สาขาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 Student of Master Degree, Major Field: Philosophy and Religion, Faculty of Humanlities 

Kasetsart University. Corresponding author, e-mail : sawanna01@gmail.com

***	ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, อาจารย์ที่ปรึกษา

วิทยานิพนธ์

	 Department of Philosophy and Religion, Faculty of Humanlities, Kasetsart University, 

Thesis Advisor.



120    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

บทคัดย่อ

	 วัตถุประสงค์ของการวิจัยเพื่อ1) ศึกษาแนวคิดเรื่องตัณหาในพุทธศาสนา

เถรวาท 2) ศึกษาแนวคิดเร่ืองความต้องการในทฤษฏีลำ�ดับข้ันความต้องการของมาส

โลว์ 3) วิเคราะห์เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างระหว่างสองแนวคิด  

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยทางเอกสาร โดยผู้วิจัยได้ศึกษาเอกสารทั้งที่เป็นปฐมภูมิ 

และทุติยภูมิ เอกสารดังกล่าวได้แก่ พระไตรปิฎก งานวิจัย งานวิทยานิพนธ์ หนังสือ 

เป็นต้น

	 ผลการศึกษาพบว่า ทั้งสองแนวคิดมีมุมมองต่อมนุษย์แบบมนุษยนิยม คือ

เห็นคุณค่าในตัวของมนุษย์ และเชื่อว่ามนุษย์มีศักยภาพที่จะพัฒนาได้ ในทางพุทธ

ศาสนาได้แบ่งความต้องการของมนุษย์ออกเป็น 2 ฝ่าย คือ 1) ความต้องการฝ่ายดี

หรือกุศล เรียกว่า “ฉันทะ” และ 2) ความต้องการฝ่ายไม่ดี หรืออกุศล เรียกว่า “ตัณหา” 

ซ่ึงต่างจากมาสโลว์ท่ีไม่แบ่งความต้องการของมนุษย์ออกเป็นความต้องการในฝ่ายดี 

หรือไม่ดี ทั้งสองแนวคิดน้ีต่างก็กล่าวว่า กระบวนการเกิดขึ้นของความต้องการมี

ความสัมพันธ์กับกระบวนการสัมผัสและรับรู้ แต่ทั้งสองแนวคิดนี้มีมุมมองต่อเรื่อง

บทบาทของตัณหาหรือความต้องการที่ต่างกัน โดยทางศาสนาพุทธกล่าวถึงบทบาท

ของตัณหาในแง่ลบ เป็นส่ิงที่ไม่ดี ถึงแม้บางครั้งตัณหาจะสามารถใช้เป็นแรงจูงใจที่

ทำ�ให้เกิดการกระทำ�ในด้านบวกได้ แต่ก็ได้ย้ำ�เตือนเสมอว่าหากใช้แรงจูงใจประเภท

ตัณหาโดยขาดสติปัญญากำ�กับก็จะทำ�ให้เกิดผลเสียได้เช่นกัน ตัณหาจึงเป็นสิ่งที่ควร

ละท้ิง ส่วนมาสโลว์เชื่อว่าความต้องการของมนุษย์นี้ควรจะได้รับการเติมเต็มและ

พัฒนาให้เจริญงอกงาม

คำ�สำ�คัญ : ตัณหา, ความต้องการ, ปรัชญาพุทธเถรวาท



121วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

Abstract

The objectives of this research are to study the concept of Ta hā in 

Theravāda Buddhism, and to study the concept of need in Maslow’s 

Hierarchy of Needs Theory including the analysis of comparison 

between the two concepts. This research is a documentary research. 

The researcher has studied from both primary and secondary 

documents comprising Tripitaka (Buddhist Scriptures), researches, 

theses and other related academic documentaries. 

The results of study show that both concepts have humanistic 

viewpoints believing in human value and human being who has 

efficiency to develop himself. Buddhism splits the human’s need into 

two parts which are 1) need in good part named “Chanda” and 2) 

need in bad part named “Ta hā”. However, different from Buddhism, 

for Maslow, he doesn’t split human need to good or bad part. Both 

concepts say that need process relates to senses and perceptions. 

Both concepts have the different views in the roles of need. Buddhism 

implies that Ta hā is unwholesome thing although Ta hā can may be 

positive motive to motivate the good action. However, if the one uses 

Ta hā without apprehension and consideration, it will make problems 

and also one should get rid of Ta hā. Differently Maslow believes that 

human need (any need) should have to be improved.

Keywords : Ta hā, needs,Theravāda Buddhism philosophy



122    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

บทนำ�

	 1.	ความเป็นมาและความสำ�คัญของปัญหา

	 มนุษย์นั้นเกิดมาพร้อมกับความต้องการที่ไม่มีที่สิ้นสุด และความต้องการ

ของมนุษย์นี้เองที่เป็นปัจจัยก่อให้เกิดพฤติกรรมต่างๆตามมามากมาย การที่เราจะ

เข้าใจในพฤติกรรมของมนุษย์ก็ควรจะศึกษาเข้าไปถึงเหตุปัจจัยหลักที่ก่อให้เกิด

พฤติกรรมขึ้น นั่นก็คือความต้องการภายในจิตใจอันเป็นแรงจูงใจขั้นพื้นฐานนั้นเอง 

Maslow (1970: 24-25) ได้แสดงทัศนะในเรื่องความต้องการของมนุษย์ โดยเรียก

ขานมนุษย์ว่าเป็นสัตว์ที่มีความต้องการ (wanting animal) และยากนักที่มนุษย์จะ

สามารถบรรลุถึงความพึงพอใจใดๆ ได้อย่างสมบูรณ์ และ Maslow ได้จัดลำ�ดับ

ความต้องการนั้นออกเป็นขั้นๆ เริ่มตั้งแต่ความต้องการขั้นพื้นฐานไปสู่ความต้องการ

ที่อยู่ในขั้นที่สูงกว่าตามลำ�ดับ (Maslow’s Hierarchy of Needs Theory)

	 การที่มนุษย์เรายังคงเสพติดในวัตถุ พยายามเสาะแสวงหาสิ่งต่างๆเพื่อมา

บำ�รุงบำ�เรออวัยวะรับสัมผัสทั้ง 5 อันได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย เพื่อตอบสนองความ

สุขในด้านวัตถุ ชีวิตของเขาก็จะต้องวนเวียนอยู่กับการแสวงหา เพื่อให้ได้มาในสิ่งที่

เขาคิดว่าจะนำ�พามาซึ่งความสุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543ข: 98) จึงอาจ

กล่าวได้ว่าสังคมในปัจจุบันนี้เป็นสังคมแห่งการแสวงหาความสุข เพราะขาดแคลนจึง

จำ�เป็นต้องแสวงหา หรืออาจกล่าวได้ว่าสังคมในปัจจุบันนี้ล้วนเต็มไปด้วยความทุกข์

เพราะทุกคนล้วนมัวแต่ตามหาความสุขที่อยู่นอกตัวนั่นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ป

ยุตฺโต), 2543ข: 93) 

	 จากเหตุผลดังกล่าวนี้ ทำ�ให้ผู้วิจัยมองว่าเรื่องตัณหาหรือความต้องการนั้น

เป็นสิ่งที่เราควรศึกษาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ถึงบ่อเกิด รวมไปถึงบทบาทหน้าที่ของ

มันในการที่เป็นสาเหตุแรงจูงใจในการกระทำ�ของมนุษย์ ซึ่งหากเราสามารถเข้าใจถึง

สาเหตุที่แท้จริงที่ทำ�ให้คนเราเกิดความอยากหรือความต้องการ ก็จะทำ�ให้รู้เท่าทันถึง

สภาพภายในจิตใจของตนเองได้ดียิ่งขึ้น



123วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย

	 	 2.1	 เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องตัณหาในพุทธศาสนาเถรวาท

	 	 2.2	 เพื่อศึกษาแนวคิดเร่ืองความต้องการในทฤษฏีลำ�ดับขั้นความ

ต้องการของมาสโลว์

	 	 2.3	 เพื่อศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่าง

ระหว่างสองแนวคิด

	 3.	ขอบเขตของการวิจัย

	 การวิจัยคร้ังนี้เป็นการศึกษาเชิงเปรียบเทียบตัณหาในพุทธศาสนาเถรวาท

กับแนวคิดทฤษฎีลำ�ดับขั้นความต้องการของมาสโลว์ ซึ่งทั้งสองแนวคิดนี้มีการ

ตีความและการแบ่งประเภทของความต้องการที่แตกต่างกันออกไป โดยฝั่งหนึ่งก็

เป็นมุมมองทางศาสนา ส่วนอีกฝั่งก็คือการตีความตามมุมมองของนักจิตวิทยา ซึ่ง

การศึกษาแนวคิดในเรื่องความต้องการจากทั้งสองแนวคิดดังกล่าวนี้จะทำ�ให้เข้าใจ

เรื่องความต้องการได้ในหลากหลายแง่มุมและครอบคลุมมากขึ้น 

	 4. การตรวจเอกสาร

	 จากการตรวจเอกสารและงานวิจัยเบื้องต้นพบว่า การศึกษาเรื่องตัณหาใน

พุทธศาสนาเถรวาทและความต้องการในทฤษฎีลำ�ดับข้ันความต้องการของมาสโลว์ 

มีเอกสารที่เกี่ยวข้องและเป็นประโยชน์ต่อการวิจัย ดังนี้

	 พระมหาอุทัย อุทโย (2532) ได้วิจัยเรื่องการศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องตัณหา

ในพระไตรปิฎก ผลการวิจัยพบว่า ตัณหาคือความอยาก อันเป็นต้นเหตุหรือที่มาแห่ง

ความทุกข์ทั้งปวง ผู้ที่ยังไม่สามารถละตัณหาได้ก็จะต้องมาเกิดอีก และเมื่อเกิดมา

แล้วก็ย่อมถูกตัณหาครอบงำ�จึงทำ�ให้เป็นทุกข์ต่อไป โดยสามารถแบ่งตัณหาออกได้

เป็น 3 ประเภท คือ 1) กามตัณหา คือ ความทะยานอยากในสิ่งที่ใคร่ 2) ภวตัณหา 

คือความทะยานอยากในความมีความเป็น และ 3) วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยาก

ในความไม่มี ไม่เป็น

	 พระมหาสุพล แสนพงษ์ (2544) ได้วิจัยเรื่องปัญหาเรื่องแรงจูงใจในพุทธ

ปรัชญาเถรวาท ผลการวิจัยพบว่า ในการตีความทางภาษามีคำ�ที่มีความหมาย

ครอบคลุมถึงความอยาก ที่มิใช่มีการใช้แต่เฉพาะแค่คำ�ว่า “ตัณหา” แต่ยังมีคำ�ว่า 



124    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

“ฉันทะ” ซึ่งแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1) ตัณหาฉันทะ หมายถึง ความอยาก

แบบตัณหา ซึ่งเป็นความอยากฝ่ายชั่ว 2) กัตตุกัมม-ยตาฉันทะ หมายถึง ความ

อยากที่เป็นกลางๆ และ 3) ธรรมฉันทะ หรือกุศลฉันทะ หมายถึง ความอยากแบบ

กุศล ซึ่งเป็นความอยากฝ่ายดี ในทางพุทธปรัชญานิยมเรียกตัณหาฉันทะแบบสั้นๆ

ว่า “ตัณหา” และเรียกธรรมฉันทะส้ันๆว่า “ฉันทะ” แรงจูงใจแบบตัณหาทำ�ให้เกิด

การกระทำ�ที่เป็นอกุศล ส่งผลให้เกิดความทุกข์และปัญหาต่างๆ จึงเป็นสิ่งที่ควรละ 

ในขณะที่แรงจูงใจแบบฉันทะทำ�ให้เกิดการกระทำ�ที่เป็นกุศล ส่งผลให้เกิดประโยชน์

สุขในชีวิตและสังคมมนุษย์ จึงเป็นสิ่งที่ควรพัฒนาให้งอกงามต่อไป

	 อริยา คูหา (2545) ได้ศึกษาเรื่องแรงจูงใจและอารมณ์ โดยอธิบายถึงทฤษฎี

แรงจูงใจของนักจิตวิทยาสำ�นักต่างๆ และทฤษฎีอารมณ์ ซึ่งทั้งแรงจูงใจและอารมณ์

นี้เป็นปัจจัยสำ�คัญที่ทำ�ให้มนุษย์มีพฤติกรรมต่างๆที่แตกต่างกันออกไป

	 Maslow (1943) ได้ศึกษาแนวคิดเรื่องทฤษฎีแรงจูงใจของมนุษย์ (A 

Theory of Human Motivation) โดยกล่าวว่าปัจจัยสำ�คัญที่ทำ�ให้มนุษย์กระทำ�สิ่ง

ต่างๆนั้นก็เนื่องมาด้วยแรงจูงใจขั้นพื้นฐาน ซึ่งได้ถูกอธิบายแยกย่อยออกเป็นลำ�ดับ

ขั้นความต้องการของมนุษย์ออกเป็นทั้งหมด 5 ขั้นด้วยกัน เริ่มตั้งแต่ขั้นพื้นฐานสุด

คือความต้องการทางกายภาพ ได้แก่ ปัจจัยสี่เพื่อให้มนุษย์สามารถดำ�รงชีวิตอยู่รอด

ได้ ขั้นที่สองคือความต้องการความมั่นคงและปลอดภัยของชีวิต ขั้นที่สามคือความ

ต้องการทางด้านความรักและสังคม ขั้นที่สี่คือความต้องการในเกียรติยศชื่อเสียง

และการยอมรับนับถือ และขั้นที่ห้าคือความต้องการท่ีจะเข้าใจตนเองอย่างแท้จริง 

ซึ่งการที่คนเราจะมีความสุขได้อย่างสมบูรณ์นั้น ก็จะต้องได้รับการตอบสนองความ

ต้องการตั้งแต่ขั้นพื้นฐานแล้วค่อยมุ่งไปสู่ความต้องการขั้นที่สูงขึ้นไปตามลำ�ดับ 

	 5. นิยามศัพท์

	 ความต้องการ หมายถึง ความอยากหรือปรารถนาในสิ่งต่างๆ อันเนื่องมา

จากความขาดแคลนซึ่งภาวะสมดุล จึงเป็นตัวผลักดันให้บุคคลมีพฤติกรรมเพื่อตอบ

สนองและลดความต้องการนั้นๆ ลง เช่น ความต้องการอาหาร ความต้องการความ

ปลอดภัย เป็นต้น

	 ฉันทะ หมายถึง ความอยากในฝ่ายกุศล หรือความอยากในฝ่ายดี



125วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 ตัณหา หมายถึง ความอยากในฝ่ายอกุศล หรือความอยากในฝ่ายที่ไม่ดี

	 พุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง พุทธศาสนาที่ยึดถือหลักคำ�สอนของพุทธ

วจนะตามปฐมสังคายนาที่มีพระมหากัสสปเถระเป็นประธาน

วิธีการวิจัย

	 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยทางเอกสาร (documentary research) โดยผู้

วิจัยได้ศึกษาเอกสารทั้งที่เป็นปฐมภูมิ (primary) ได้แก่ พระไตรปิฎก หนังสือและ

งานเขียนของมาสโลว์ และเอกสารทุติยภูมิ (secondary) ซึ่งได้แก่ งานวิจัย งาน

วิทยานิพนธ์ หนังสือ เป็นต้น ผู้วิจัยใช้วิธีการวิเคราะห์เปรียบเทียบข้อมูลและนำ�เสนอ

ผลการวิจัย โดยเป็นการตีความในลักษณะพรรณนาเชิงวิเคราะห์ (descriptive)

ผลการวิจัย

1. แนวคิดเรื่องตัณหาในพุทธศาสนาเถรวาท

	 1.1 ความหมาย

	 	 ในทางพระพุทธศาสนาแบ่งความอยากหรือความต้องการออกเป็น 2 

ฝ่าย ได้แก่

	 	 1) ความอยากในฝ่ายกุศล หรือความอยากในฝ่ายดี เรียกว่า “ฉันทะ”

	 	 2) ความอยากในฝ่ายอกุศล หรือความอยากในฝ่ายท่ีไม่ดี เรียกว่า “ตัณหา”

	 1.2	ประเภท

	 	 การจัดแบ่งตัณหาตามพระไตรปิฎก อาจแบ่งได้หลายแบบ คือ 

	 	 1.2.1	แบ่งโดยอาการได้แก่ตัณหา 3 ประการ ประกอบไปด้วย 

กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา (ส.ม. 30/329/172)

	 	 1.2.2	แบ่งโดยอารมณ์ได้แก่ตัณหา 6 ประการ ประกอบไปด้วย รูป

ตัณหา สัททตัณหา คันธตัณหา รสตัณหา โผฏฐัพพตัณหา และธัมมตัณหา (ที.ปา. 

16/423/420)



126    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 	 1.2.3	แบ่งโดยพิสดารจะได้เป็นตัณหา 108 ประการ โดยอาศัย

เบญจขันธ์ภายใน 18 ประการ อาศัยเบญจขันธ์ภายนอก 18 ประการ รวมเป็น 36 

ประการ คิดแยกเป็นส่วนอดีต อนาคต และปัจจุบัน รวมทั้งสิ้นจึงได้ตัณหาวิจริต 

108 ประการ (องฺ.จตุกฺก. 35/199/538-539)

	 1.3	กระบวนการเกิด

	 	 กระบวนการเกิดขึ้นของตัณหาน้ันอิงกับหลักปฏิจจสมุปบาทในพุทธ

ศาสนา โดยมีหัวข้อที่เกี่ยวข้องในการเกิดขึ้นของตัณหาคือผัสสะ-เวทนา สำ�หรับใน

ทางพระพุทธศาสนา ตัณหานั้นเกิดขึ้นเพราะความคิดอันเป็นอกุศล ซึ่งเกิดจากการ

ขาดสติและปัญญาในการคิดพิจารณา ตัณหาจึงเป็นความอยากได้ที่พยายามแสวงหา

สิ่งต่างๆมาเพื่อให้ได้เสพเวทนาอันเป็นที่พึงพอใจเท่านั้น และตัณหามีแนวโน้มที่จะ

อยากได้แล้ว ก็อยากจะได้อีกเรื่อยไปไม่มีสิ้นสุด ซึ่งเป็นต้นเหตุของธรรมในข้อถัดไป

คืออุปาทาน

	 1.4	บทบาท

	 	 บทบาทของคำ�ว่า “ตัณหา” อาจมองได้ 2 แง่ คือ แง่บวกที่มองว่า

ตัณหาสามารถใช้เป็นเครื่องจูงใจให้คนหันมาใฝ่ดีได้ โดยอาศัยวิธีการใช้ตัณหาเพื่อ

ละตัณหา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2558: 1011) แต่ทั้งนี้ก็ต้องใช้ด้วย

ความระมัดระวัง มิเช่นนั้นก็จะเกิดเป็นผลเสียมากกว่าผลดี นอกจากน้ีแล้วบทบาท

ของตัณหาในศาสนาพุทธยังมีแนวโน้มไปในแง่ลบ คือเห็นว่าตัณหาที่ขาดสติปัญญา

ชี้นำ�เป็นสิ่งไม่ดี เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็ย่อมครอบงำ�และน้อมนำ�ให้บุคคลล่วงไปในทาง

เสื่อม อีกทั้งหากไม่ได้ดังใจปรารถนาก็ก่อให้เกิดเป็นความทุกข์อีก พระพุทธเจ้าจึงได้

จัดตัณหานี้อยู่ในหมวดของสมุทัย คือเหตุแห่งทุกข์ ด้วยเหตุที่ว่าตัณหาทำ�ให้เกิดภพ

ใหม่ ทำ�ให้ไม่อาจก้าวล่วงไปจากสังสารวัฏ เป็นปัจจัยให้เกิดอุปาทาน ทำ�ให้ลุ่มหลงใน

กามคุณ ก่อให้เกิดการแสวงหา และหากไม่เป็นดังใจนึกก็ทำ�ให้เกิดความทุกข์ขึ้นทั้ง

สิ้น และยังกล่าวอีกด้วยว่าตัณหานี้มีคุณน้อยแต่มีโทษมาก เปรียบดังน้ำ�ที่เจือด้วย

ยาพิษ แม้จะช่วยแก้กระหายได้เพียงชั่วคราว แต่พิษในกระแสน้ำ�ที่เจืออยู่นั้นอาจคร่า

ชีวิตของผู้ที่ดื่มได้ (ส. นิ. 26/260/345) ดังนั้นจึงต้องรู้เท่าทัน และไม่ตกอยู่ใต้อำ�นาจ

การควบคุมของตัณหา



127วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 1.5	มุมมอง

	 	 ผู้วิจัยเห็นว่าลักษณะแนวคิดของพุทธศาสนามีความใกล้เคียงกับ

แนวคิดกลุ่มมนุษยนิยม คือมีการมองเห็นและให้คุณค่าในตัวมนุษย์ โดยพระพุทธ

ศาสนานั้นเชื่อว่ามนุษย์ทุกคนนั้นสามารถที่จะเข้าถึงหรือบรรลุนิพพานได้ โดยไม่

จำ�กัดเฉพาะคนในวรรณะใด เพศใด เชื้อชาติใด พระพุทธเจ้ากล่าวว่าคนทุกคนมี

คุณค่าและความเท่าเทียมกันหมด ต่างกันที่ว่าใครจะมีความเห็นชอบ ใช้สติปัญญา

ในการดำ�เนินชีวิตและเลือกกระทำ�กรรมดีได้หรือไม่ 

	 นอกจากนี้ศาสนาพุทธยังมีท่าทีต่อตัณหาที่ค่อนข้างเป็นไปในทางลบ จัด

ตัณหาไว้อยู่ในส่วนของทุกขสมุทัยอริยสัจ คือเป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ (ส. ม. 31/ 

1680/429) จึงมองตัณหาว่าเป็นสิ่งที่ไม่ดี และนำ�มาซึ่งปัญหาและความทุกข์ต่างๆให้

กับชีวิต ดังนั้นหลักคำ�สอนต่างๆก็จะเป็นไปในแนวทางที่ชี้ให้เห็นโทษของตัณหา และ

วิธีการขจัดตัณหาเป็นสำ�คัญ

2. แนวคิดเร่ืองความต้องการในทฤษฎีลำ�ดับข้ันความต้องการของมาสโลว์

	 2.1	ความหมาย

	 	 Maslow (1999: 27-28) ได้กล่าวถึงความต้องการไว้ว่า ความต้องการ

เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ ซึ่งความต้องการนี้มีมาก่อนหน้าการเรียนรู้ กล่าว

คือคนเรามีความต้องการต่างๆ เช่น อาหารและน้ำ�มาก่อนที่จะตระหนักรู้ถึงคุณค่า

และความจำ�เป็นในการบริโภคสิ่งเหล่าน้ัน นอกจากนี้เขายังได้อธิบายถึงลักษณะ

ความต้องการขั้นพื้นฐาน (basic need) ไว้ว่าหากปราศจากความต้องการขั้นพื้นฐาน

ย่อมก่อให้เกิดความเจ็บป่วย (illness) และในทางตรงกันข้ามหากมีความต้องการขั้น

พื้นฐานย่อมสามารถป้องกันและฟื้นฟูรักษาความเจ็บป่วยต่างๆได้ ซึ่งในสถานการณ์

ที่มีความต้องการหลายๆ อย่างเกิดขึ้น ผู้ที่ขาดแคลนย่อมให้ความสนใจต่อความ

ต้องการขั้นพื้นฐานของตนเองก่อนความต้องการหรือความพึงพอใจอื่นๆ (เช่น 

สำ�หรับผู้ที่กำ�ลังเหนื่อยล้าและกระหายน้ำ�  เขาย่อมต้องการน้ำ�ดื่มมากกว่าการได้ฟัง

ดนตรีไพเราะ เพ่ือบรรเทาความกระหายน้ำ�ของเขา) และในคนท่ีสุขภาพจิตสมบูรณ์ดี 

ความต้องการขั้นพื้นฐานนี้ก็จะลดบทบาทลง



128    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 	 จากข้อความที่ยกมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงขอสรุปว่า ความต้องการเป็นแรง

จูงใจอย่างหนึ่ง เป็นพลังหรือแรงขับที่มีขึ้นเพื่อกระตุ้นให้มนุษย์แสดงพฤติกรรมเพื่อ

บรรเทาสภาวะของการขาดแคลนที่เกิดขึ้นทั้งร่างกายและจิตใจ

	 2.2	ประเภท

	 	 มาสโลว์ได้แบ่งลำ�ดับความต้องการออกเป็น 5 ขั้น ได้แก่

	 	 1) ความต้องการทางร่างกาย (physiological needs)

	 	 2) ความต้องการความปลอดภัย (safety needs)

	 	 3) ความต้องการความรักและความเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่ม (love and 

belongingness needs)

	 	 4) ความต้องการความภูมิใจในตนเอง (esteem needs)

	 	 5) ความต้องการตระหนักรู้ตนเอง (self-actualization needs)

	 	 ภายหลังมาสโลว์ได้พัฒนาแนวคิดของเขา โดยจำ�แนกลำ�ดับความ

ต้องการใหม่ออกเป็น 8 ขั้น โดยยังคงอิงความต้องการขั้นพื้นฐานเดิม 4 ขั้นดังที่

ได้กล่าวมาแล้ว และเพิ่มความต้องการทางด้านการรู้คิด (cognitive needs) ความ

ต้องการด้านสุนทรียภาพ (aesthetic needs) ความต้องการตระหนักรู้ตนเอง 

(self-actualization needs) และความต้องการเหนือธรรมชาติของคน (self-

Transcendence Needs) รวมเป็นความต้องการ 8 ขั้น โดยสามารถแบ่งความ

ต้องการเหล่านี้ออกเป็น 2 ส่วน คือ ความต้องการที่ขาดแคลน (deficiency needs) 

และความต้องการที่จะพัฒนา (growth needs)

	 2.3	กระบวนการเกิด

	 	 ความต้องการของ Maslow อิงกับทฤษฎีการลดแรงขับ (Drive-

Reduction Theory) และการรักษาดุลยภาพ (homeostasis) นอกจากนี้ผู้วิจัย

ยังเห็นว่า การสัมผัสและการรับรู้ก็มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันกับความต้องการ 

เพราะมีการรับรู้จากสิ่งเร้าภายนอก ทำ�ให้เกิดการตีความและปรุงแต่งขึ้นเป็น

ประสบการณ์ จึงทำ�ให้การรับรู้ของคนแต่ละคนย่อมมีไม่เหมือนกัน และแตกต่าง

ไปตามปัจจัยภายในของตัวบุคคลผู้รับรู้แต่ละคน อันได้แก่ ความสนใจ ความใส่ใจ 

และความต้องการภายในจิตใจของผู้รับรู้เป็นสำ�คัญ



129วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 2.4 บทบาท

	 	 บทบาทของความต้องการตามแนวคิดของ Maslow มีลักษณะเป็นไป

ในเชิงบวกมากกว่าที่จะเป็นเชิงลบ โดยเขากล่าวว่าความต้องการเป็นสิ่งที่ทำ�ให้เกิด

การพัฒนา ทั้งเป็นการพัฒนาศักยภาพและคุณภาพชีวิตของมนุษย์ และยังมีส่วน

ช่วยส่งเสริมในการพัฒนาสังคมให้ดีขึ้นด้วย

	 2.5	มุมมอง

	 	 แนวคิดของ Maslow จัดอยู่ในกลุ่มจิตวิทยาฝ่ายมนุษยนิยม ที่มอง

เห็นคุณค่าในตัวของมนุษย์ และนอกจากนี้ท่าทีต่อความต้องการของเขาก็เป็นไปใน

ทิศทางบวก คือมองว่าความต้องการเป็นสิ่งที่ต้องได้รับการเติมเต็ม หรือทำ�ให้พัฒนา

ยิ่งๆขึ้นไป มนุษย์จึงจะสามารถมีความสุขได้

3. เปรียบเทียบตัณหาในพุทธศาสนาเถรวาทกับแนวคิดเรื่องความต้องการใน

ทฤษฎีลำ�ดับขั้นความต้องการของ Maslow

	 3.1	ความหมาย 

	 	 3.1.1	ตัณหา คือ ความอยาก ความต้องการ ทั้งพุทธศาสนาและมาส

โลว์ต่างก็มองความต้องการในฐานะแรงจูงใจที่ทำ�ให้คนเกิดพฤติกรรม

	 	 3.1.2	ทางพุทธศาสนาแบ่งความต้องการออกเป็น 2 ฝ่าย คือ 1) 

“ตัณหา” หรือความต้องการในฝ่ายไม่ดีหรืออกุศล และ 2) “ฉันทะ” หรือความ

ต้องการในฝ่ายดีหรือกุศล

 	 	 3.1.3	“ตัณหา” มีลักษณะคล้ายกับความต้องการที่ขาดแคลนของมาส

โลว์ (deficiency needs) ส่วน “ฉันทะ” คล้ายกับความต้องการที่จะพัฒนาของ 

Maslow (growth needs or B-needs) อย่างไรก็ตาม Maslow ไม่ได้แยกความ

ต้องการของเขาออกเป็นฝ่ายดีหรือไม่ดีดังเช่นในพุทธศาสนา

	 3.2	ประเภท

	 	 3.2.1	ในทางพุทธศาสนาได้มีการแยกประเภทของตัณหาไว้หลาก

หลายรูปแบบ แต่ไม่ได้แบ่งแยกถึงลำ�ดับขั้นสูง-ต่ำ�ของตัณหาแต่ละชนิดเหมือน

ทฤษฎีของมาสโลว์ ตัณหาแต่ละประเภทสามารถเกิดขึ้นได้โดยไม่จำ�เป็นต้องอิง

ตัณหาในส่วนอื่นๆ ส่วน Maslow แบ่งความต้องการออกเป็นลำ�ดับขั้นและจะค่อยๆ



130    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

พัฒนาโดยการเติมเต็มความต้องการไปทีละขั้น เริ่มจากความต้องการในลำ�ดับล่าง

สุดไปสู่ความต้องการขั้นที่อยู่สูงขึ้นไปตามลำ�ดับ

	 	 3.2.2	ในทางพุทธศาสนามีการกล่าวถึงความอยากไม่เป็น (วิภวตัณหา) 

อันเป็นการกล่าวถึงตัณหาเชิงลบหรือเชิงปฏิเสธ (negative) ส่วนแนวคิดของ 

Maslow เน้นกล่าวถึงความต้องการที่เป็นเชิงบวกหรือเชิงยืนยัน (positive) อธิบาย

ถึงเฉพาะความต้องการที่อยากได้ อยากมี อยากเป็น โดยไม่ได้กล่าวถึงหรือแยกส่วน

ความต้องการที่จะไม่เป็น เพื่อหลีกหนีให้พ้นไปจากสภาวะอันเป็นทุกข์หรือไม่น่าพึง

พอใจอย่างชัดเจนเหมือนในศาสนาพุทธ

	 	 3.2.3	ในทางพุทธศาสนามีการจำ�แนกประเภทของตัณหาโดยแบ่งตาม

เกณฑ์ของอารมณ์หรือช่องทางการเกิดออกเป็น 6 ประการ (ได้แก่ รูปตัณหา สัททตัณหา 

คันธตัณหา รสตัณหา โผฏฐัพพ-ตัณหา และธัมมตัณหา และสามารถจัดรวมได้เป็น

ความอยากทางกายและทางใจ) ส่วน Maslow อาจจำ�แนกความต้องการได้เป็น 2 ส่วน

คือ ความต้องการทางด้านร่างกายและความต้องการทางด้านจิตใจ ซึ่งความต้องการ

ทางด้านจิตใจมีความซับซ้อนกว่า

	 	 3.2.4	“ตัณหา” และ “ความต้องการที่ขาดแคลน” ของ Maslow จำ�เป็น

ต้องอิงอาศัยจากปัจจัยภายนอก ส่วน “ฉันทะ” และ “ความต้องการที่จะพัฒนา” ของ

มาสโลว์ มีลักษณะเป็นอิสระ ไม่จำ�เป็นต้องพึ่งพาอาศัยปัจจัยภายนอกมาเติมเต็ม

	 3.3	กระบวนการเกิด

	 	 3.3.1	ตัณหามีความสัมพันธ์กับผัสสะ-เวทนา และเช่นเดียวกัน ความ

ต้องการของ Maslow ก็มีความสัมพันธ์กับกระบวนการสัมผัส-การรับรู้

	 	 3.3.2	ในทางพุทธศาสนา ตัณหาเกิดจากความคิดอันเป็นอกุศล ซึ่ง

ขาดสติและปัญญาในการคิดพิจารณา แตกต่างจากแนวคิดเรื่องความต้องการของ

มาสโลว์ที่เชื่อว่าความต้องการ (ในขั้นพื้นฐานหรือ basic needs) มีความเกี่ยวข้อง

กับทฤษฎีการลดแรงขับ (Drive-Reduction Theory) และการรักษาดุลยภาพ 

(homeostasis) อันเป็นกระบวนการที่พยายามจะรักษาสภาวะดุลยภาพทั้งทาง

ร่างกายและทางจิตใจ จึงทำ�ให้เกิดเป็นความต้องการ เพื่อกระตุ้นให้เกิดพฤติกรรม

ทำ�ให้คนเราสามารถเติมเต็มความต้องการได้ และเมื่อความต้องการนั้นๆ ได้รับการ



131วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

เติมเต็มก็จะลดระดับความรุนแรงลงและช่วยให้พัฒนาไปสู่ความต้องการในลำ�ดับ

ถัดไปได้

	 	 3.3.3	ตัณหาเป็นส่ิงที่เกิดขึ้นไม่มีจุดส้ินสุด แต่ความต้องการของ 

Maslow เมื่อพัฒนาความต้องการให้ไปสู่ขั้นสูงสุดได้แล้วก็จะถือเป็นการบรรลุและ

เป็นด่านสุดท้ายของการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์

	 3.4	บทบาท

	 	 3.4.1	ตัณหาและความต้องการมีฐานะเป็นแรงจูงใจที่มีอิทธิพลในการ

กำ�หนดพฤติกรรมและการกระทำ�ของมนุษย์ เป็นสิ่งที่ขับเคลื่อนโลก

	 	 3.4.2	ตัณหาและความต้องการทำ�ให้เกิดการแสวงหา

	 	 3.4.3	ตัณหาและความต้องการที่ไม่ได้รับการตอบสนองทำ�ให้เกิด

ความทุกข์ 

	 	 3.4.4	พุทธศาสนาค่อนข้างมองตัณหาหรือความต้องการที่ขาดสติ

ปัญญาชี้นำ�ถือว่าเป็นส่ิงที่ทำ�ให้จิตเกิดความมัวหมอง ทำ�ให้เป็นทุกข์และมีคุณภาพ

ชีวิตที่แย่ลง ต่างจากมาสโลว์ที่มองว่าความต้องการเป็นสิ่งที่ช่วยพัฒนาทำ�ให้คนเรามี

สุขภาพจิตที่ดี มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น

	 3.5	มุมมอง

	 	 3.5.1	ทั้งสองแนวคิดมีลักษณะเป็นมนุษยนิยม คือมองเห็นคุณค่าใน

ตัวของมนุษย์เหมือนกัน

	 	 3.5.2	ท่าทีต่อตัณหาของศาสนาพุทธนั้นเป็นไปในทางลบ คือมอง

ตัณหาที่ขาดสติปัญญาชี้นำ�ว่าเป็นสิ่งที่ไม่ดีและนำ�มาซึ่งปัญหาและความทุกข์ต่างๆ 

ให้กับชีวิต ดังนั้น ตัณหาจึงเป็นสิ่งที่ควรละหรือขจัด ซึ่งตรงข้ามอย่างสิ้นเชิงกับ

แนวคิดของมาสโลว์ โดยท่าทีต่อความต้องการของมาสโลว์นั้นเป็นไปในทิศทางบวก 

คือมองความต้องการอย่างกลางๆ เพื่อพยายามที่จะเข้าใจและเรียนรู้วิธีรับมือเม่ือ

ความต้องการเกิดขึ้น และยังมองว่าความต้องการเป็นสิ่งที่ก่อให้เกิดการพัฒนา ดัง

นั้นก็ควรที่จะส่งเสริมให้ความต้องการในแต่ละขั้นได้รับการเติมเต็มเพื่อพัฒนาเป็น

ความต้องการในลำ�ดับขั้นที่สูงกว่าต่อไป



132    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

บทสรุป

	 ถึงแม้มุมมองต่อความต้องการของทั้งสองแนวคิดจะค่อนข้างต่างกัน โดยที่

ฝ่ายพระพุทธศาสนากล่าวว่า “ตัณหา” หรือความต้องการที่เป็นอกุศลเป็นสิ่งที่ควร

ขจัด แต่สำ�หรับฝั่ง Maslow กลับไม่แบ่งแยกความต้องการว่าดีหรือเลว ไม่ว่าความ

ต้องการจะอยู่ในลำ�ดับขั้นที่สูงหรือต่ำ�  เขามองความต้องการในทุกลำ�ดับขั้นมีความ

สำ�คัญเท่ากันหมด เพราะความต้องการขั้นพื้นฐานในลำ�ดับล่างที่สุดก็เปรียบเหมือน

บันไดที่ทำ�ให้มนุษย์ก้าวต่อไปและพัฒนาไปอยู่ในจุดที่สูงกว่าเดิมได้ ดังนั้น Maslow 

จึงคิดว่าความต้องการเป็นส่ิงที่ต้องพัฒนา ส่วนพุทธศาสนาเน้นพัฒนาสติปัญญาให้

รู้เท่าทันสิ่งต่างๆในโลก เมื่อมีสติปัญญาคอยชี้นำ�จากความต้องการที่เป็นอกุศลแบบ 

“ตัณหา” ก็จะสามารถพัฒนาเป็นความต้องการในฝ่ายกุศล คือ “ฉันทะ” ได้ในที่สุด

ข้อเสนอแนะ

	 1.	ข้อเสนอแนะสำ�หรับหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการศึกษา

	 จากเนื้อหางานวิจัย ผู้วิจัยคิดว่าพุทธปรัชญาเป็นทัศนะที่นำ�พาให้คนหลุด

พ้นไปจากโลกที่เรียกว่า “โลกุตรธรรม” ส่วนแนวคิดของ Maslow จะเน้นหลักการ

ในการใช้ชีวิตอยู่ในโลก คือ “โลกียธรรม” ทั้งนี้เราควรศึกษาธรรมทั้ง 2 คือธรรมใน

โลก และธรรมเหนือโลกให้เข้าใจ เมื่อสามารถเข้าใจสิ่งต่างๆได้อย่างถูกต้องตามหลัก

ธรรมชาติของสิ่งต่างๆ ก็จะทำ�ให้เราไม่ต้องเป็นทุกข์ เพราะการยึดมั่นถือมั่นในสิ่งที่

ไม่อาจจะนับเป็นสาระได้ดังกล่าว 

	 สำ�หรับหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาก็มีส่วนสำ�คัญในการช่วยพัฒนา

เยาวชนในด้านการพัฒนาความรู้ ความสามารถ ตลอดจนสติปัญญาในการใช้ชีวิต 

การศึกษาเรื่องแรงจูงใจทั้งในทางพุทธปรัชญาและทางจิตวิทยาก็ถือว่ามีความสำ�คัญ

ที่จะทำ�ให้มนุษย์สามารถเข้าใจจิตใจตนเองอย่างลึกซึ้ง ดังนั้นในการจะบรรจุเนื้อหา

การสอนเรื่องแรงจูงใจนอกจากจะมีเนื้อหาในด้านจิตวิทยาก็ควรจะเสริมเนื้อหาทาง

ด้านพุทธปรัชญาร่วมด้วย ก็จะทำ�ให้สามารถเข้าใจเนื้อหาได้รอบด้านมากขึ้น อีกทั้ง



133วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

หลักพุทธปรัชญาน้ันเน้นสอนให้คนมุ่งพัฒนาสติปัญญาและจิตใจให้เจริญย่ิงๆ ข้ึนไป 

เมื่อสังคมเต็มไปด้วยมนุษย์ที่มีศักยภาพที่ดีพร้อมทั้งทางกายและทางใจก็ย่อมจะ

สามารถพัฒนาสังคมให้เจริญก้าวหน้าไปได้

	 2. ข้อเสนอแนะสำ�หรับผู้ศึกษาทั่วไป

	 การศึกษาเรื่องแรงจูงใจเป็นส่ิงสำ�คัญที่จะทำ�ให้มนุษย์รู้ เท่าทันความ

ต้องการของตนเองว่ามีต้นเหตุ กระบวนการเกิดขึ้นได้อย่างไร การศึกษาเรื่องความ

ต้องการหรือแรงจูงใจจนเข้าใจ จึงทำ�ให้สามารถควบคุมจัดการกับความต้องการ

ของตนเองได้ ถือเป็นการพัฒนาคุณภาพจิตใจให้มีความสุข เพราะสามารถรับรู้และ

เข้าใจจิตใจของตนเองได้อย่างถูกต้อง นอกจากนั้นหลักธรรมทางพุทธศาสนาก็ถือ

เป็นแนวทางในการแก้ปัญหา หรือเป็นวิถีทางที่ถูกต้องที่มนุษย์ในสังคมควรจะยึดถือ

และปฏิบัติตามเพื่อก่อให้เกิดความสงบสุขอย่างแท้จริง

บรรณานุกรม

พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฎราชวิทยาลัย. สืบค้นเมื่อ 26 มีนาคม 

2559 จาก http://pratripitaka.com/tripitaka-mbu.

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : 

กรมการศาสนา.

_____. (2543). พัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยจิตวิทยาแบบยั่งยืน. กรุงเทพฯ :  

สหธรรมิก.

_____. 2558. พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. สืบค้นเมื่อ 26 มีนาคม 2559 จาก  

http: / /www.watnyanaves.net/uploads/Fi le/books/pdf/

buddhadhamma_extended_edition.pdf.

พระมหาสุพล แสนพงษ์. (2544). ปัญหาเรื่องแรงจูงใจในพุทธปรัชญาเถรวาท. 

(รายงานการศึกษาอิสระปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิตสาขาวิชาปรัชญา 

บัณฑิตวิทยาลัยมหาวิทยาลัยขอนแก่น).



134    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

พระมหาอุทัย อุทโย. (2532). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องตัณหาในพระไตรปิฎก.

(วิทยานิพนธ์ปริญญาหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย).

อริยา คูหา. (2545). แรงจูงใจและอารมณ์. ปัตตานี : คณะศึกษาศาสตร์มหาวิทยาลัย

สงขลานครินทร์วิทยาเขตปัตตานี.

Maslow, A. H. (1943). “A Theory of Human Motivation” Psychological 

Review. Retrieved May 25, 2015 fromhttps://docs.google.com/

file/d/0B-5-JeCa2Z7hNjZlNDNhOTEtMWNkYi00YmFhLWI3YjUtM

DEyMDJkZDExNWRm/edit. 

______. (1970). Motivation and Personality. (2nd ed.). New York : 

Harper&Row.

______. 1999. Toward a Psychology of Being. (3rd ed). New York: John 

Wiley&Sons.

Translated Thai References

Ariya Kooha. (2002). Motivation and Emotion. Pattani : Faculty of 

Education, Prince of Songkla University, Pattani Campus. [In Thai]

P. A. Payutto. (2000a). Essence of Buddhism. Bangkok : Department 

of Religion. [In Thai]

_____. (2000). Sustainable Life Development with Psychology. Bangkok : 

Sahadhammika. [In Thai]

_____. (2015). Buddhadhamma extended edition. Retrieved March 26, 

2016 from: http://www.watnyanaves.net/uploads/File/books/pdf/

buddhadhamma_extended_edition.pdf. [In Thai]



135วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

Pratripitaka and AtthakathaMahāmakutRātchawitthayālai. Retrieved 

March 26, 2016 from http://pratripitaka.com/tripitaka-mbu. [In Thai]

Suphon Sanphong. (2001). The Problems of Motivation in Theravāda 

Buddhist Philosophy. (An Independent Study Report for the 

Master of Arts in Philosophy, Graduate School, KhonKaen 

University). [In Thai]

Utyo Utai. (1989). An Analytical Study of Craving in the Tipitaka. 

(Master of Arts, Mahamakut  Buddhist University). [In Thai]


