
J. of Soc Sci & Hum. 43(1): 233-240 (2017) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 43(1): 233-240 (2560)

แนะนำ�หนังสือ

ดนตรี ชาติพันธุ์ และการพัฒนาในเขตวัฒนธรรมล้านนา
 ปฬาณี ฐิติวัฒนา*

บทนำ�

	 หนังสือเล่มนี้มีที่มาจากบรรณาธิการ

รวบรวมบทความจากผลงานวิทยานิพนธ์ 

6 บท และบทสังเคราะห์อีก 1 บท ในรูป

แบบการศึกษาเชิงคุณภาพ ภายใต้กรอบ

แนวคิดทางสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 

งานทั้งหมดจะสะท้อนทิศทางการเคลื่อนไหว

ที่เกิดขึ้นกับชีวิตของผู้คน ต่างกลุ่ม ต่าง

ภาษา ศาสนาและชาติพันธุ์ ในเขตวัฒนธรรม

ล้ านนา จุ ด เด่ นของหนั งสื อ เล่ มนี้ อยู่

ในบทที่ 1 คือดนตรี ชาติพันธุ์ ล้านนา 

 อาเซียน ที่ทบทวน สังเคราะห์ผลงานทั้ง  

6 ชิ้นในภาพรวม ที่ทำ�ให้ผู้อ่านได้ความรู้และ

สามารถศึกษาอ่านรายละเอียดของบทอื่นๆ ตามลำ�ดับ และเสริมท้ายในข้อเขียนของ

การก้าวข้ามพรมแดน สู่การแสวงหาความคาดหวังล้านนากับอาเซียน 

*	 ข้าราชการบำ�นาญ ผู้ทรงคุณวุฒิพิเศษ ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 Retired Professor and Special Qualified Person. Department of Sociology and 

Anthropology, Faculty of Social Sciences. Kasetsart University.



234    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 1.	นักศึกษาม้งกับฟุตบอลประเพณี: กีฬา สภาวะสมัยใหม่กับการกลาย

เป็นส่วนหนึ่งของรัฐไทย 

	 ผู้เขียนบทนี้ คือ มยุรินทร์ บุญพิทักษ์ ผู้เขียนได้กล่าวถึงการศึกษาของ

นักวิชาการทั้งคนไทยและต่างชาติ ถึงการปฏิบัติการของรัฐที่มีต่อชนกลุ่มน้อย และ

ให้ความสนใจกลุ่มนักศึกษาม้งในเมืองเชียงใหม่ ที่มีเครือข่ายกับชุมชนด้ังเดิมและ

ชุมชนใหม่ในเมือง (โดยเฉพาะที่ผ่านสถาบันการศึกษาและสมาคมม้ง) และชาวม้ง

ข้ามชาติ (transnational Hmong community) เป็นกรณีศึกษาโดยใช้แนวคิดเรื่อง

รัฐกับชนกลุ่มน้อยในบริบทโลกาภิวัฒน์เป็นกรอบคิด ผู้เขียนได้ศึกษาชาวม้งกับการ

ศึกษาและการเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของรัฐไทย เส้นทางเข้าสู่รั้วมหาวิทยาลัย การจัดตั้ง

ชมรมนักศึกษาม้ง และฟุตบอลประเพณี กีฬาเชื่อมสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มนักศึกษาม้ง

ต่างสถาบัน โดยสรุปพบว่า รัฐมีบทบาทสำ�คัญโดยผ่านสถาบันการศึกษา ครอบคลุม

ถึงเจ้าหน้าที่ในสถาบัน คือ โรงเรียน ครู เป็นผู้มีบทบาทอย่างมากในการสร้าง 

วาทกรรมแห่งชาติ เนื่องจากพื้นที่ของโรงเรียนโดยมีครูมีหน้าที่ปฏิบัติตามนโยบาย

ของรัฐในการเป็นตัวเชื่อมประสานระหว่างรัฐกับชุมชน ทำ�ให้ชาวบ้านได้เข้ามาเป็น

ส่วนหนึ่งของกิจกรรมที่รัฐจัดขึ้น

	 กรณีกิจกรรมการแข่งขันฟุตบอล ผู้เขียนได้สรุปว่านอกจากชมรมนักศึกษา

ม้งเองแล้ว ยังมีเครือข่ายความสัมพันธ์ข้ามชาติ (transnation network) ร่วมด้วย 

โดยมีกองทุนสนับสนุนและเข้าร่วมกิจกรรมกับทางชมรมของนักศึกษาม้งที่ศึกษาอยู่

ต่างประเทศ กิจกรรมกีฬาสัมพันธ์จึงเปรียบเสมือนพื้นที่แห่งการสืบทอดอุดมการณ์

จากรุ่นสู่รุ่นของนักศึกษา ซ่ึงแสดงถึงความเป็นม้งสมัยใหม่ ในขณะที่ยังคงไว้ซึ่ง 

อัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ของตนไว้ โดยแต่งชุดประจำ�เผ่าในการแสดงตอน

เปิดพิธี การใช้ “ภาษาม้ง” เป็นภาษาหลักที่นักศึกษาใช้สื่อสารเวลาทำ�กิจกรรมของ

ชมรมโดยได้รับการสนับสนุนจากเครือข่ายนักศึกษาของสถาบันอุดมศึกษาต่างๆ ใน

จังหวัดเชียงใหม่และจังหวัดใกล้เคียงในแถบภาคเหนือ

	 2 .ดนตรีข้ามพรมแดน: การทำ�งานวัฒนธรรมของนักดนตรีกะเหรี่ยงใน

อาณาเขตบริเวณชายแดนไทย–พม่า

	 งานชิ้นนี้เป็นการศึกษาของจารุวรรณ อุทาปา มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา



235วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

การเคลื่อนไหวการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในกลุ่มชาติพันธุ์กะเกรี่ยงที่อาศัยอยู่ใน

อาณาเขตบริเวณชายแดนไทย–พม่า เป็นกรณีศึกษาชีวิตและงานของนักดนตรีของ 

เซ่อหระอ๊อดและตือโพ โดยวิธีการสัมภาษณ์ชีวประวัติ การดินทางติดตามคนทั้ง

สองไปยังสถานที่ต่างๆ ที่ไปแสดงดนตรี โดยเฉพาะในพื้นที่ชายแดนซึ่งเป็นที่ตั้งของ

ชุมชนคนกะเหรี่ยงในพม่า ผู้เขียนได้แยกเนื้อหาเป็น 4 ส่วนตามลำ�ดับ คือ 1. ดนตรี

กะเหรี่ยงสมัยใหม่กับการเคล่ือนไหวทางวัฒนธรรม 2. การเคลื่อนไหวฯ กิจกรรม

วัฒนธรรมผ่านงานดนตรีของเซ่อหระอ๊อดตือโพ 3. ดนตรี + การเมืองอัตลักษณ์ของ

ชาวกะเหรี่ยง (ในบริบทการพัฒนา) และ 4. สรุป 

	 ดนตรีกะเหรี่ยงสมัยใหม่กับการเคลื่อนไหวทางวัฒนธรรม : ผู้เขียนเท้า

ความถึงวัฒนธรรมมุขปาฐะ (oral tradition) จากอดีตท่ีชาวกะเหร่ียงถ่ายทอดกันมา 

เรียกว่า “ทา” ซึ่งครอบคลุมตำ�นาน บทกลอน โลกทัศน์ ปรัชญา เรื่องราวเกี่ยวกับวิถี

ชีวิตของคนกะเหรี่ยง ทำ�ให้เห็นความสำ�คัญของทา อันเป็นเสมือนเครื่องมือสื่อสาร

อันทรงพลังของคนกะเหร่ียงทำ�ให้พวกเขาไม่ว่าจะอยู่ท่ีใดก็เข้าใจร่วมกัน ในบทความน้ี 

ช้ีให้เห็นความเปล่ียนแปลงต่อมาท่ีทำ�ให้คนกะเหร่ียงเรียนรู้และพัฒนาบทบาทของทา  

โดยเฉพาะดนตรีมาเรียบเรียงใหม่ มีการพัฒนาสืบสานเชื่อมโยงวัฒนธรรมเดิม 

เข้ากับวัฒนธรรมใหม่ ภายใต้การเปล่ียนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม จากความร่วมมือ

จากนักดนตรีภายนอกที่ศึกษาเกี่ยวกับชาติพันธุ์ สิ่งแวดล้อม มีการแปลถ่ายทอด

เป็นภาษาไทยกลางเพื่อสื่อสารกับสังคมภายนอก กรณีศึกษาเรื่องนี้เน้นถึงบทบาท 

ในฐานะนักเคลื่อนไหวระหว่างช่วงทศวรรษ 2520 – 2540 คือ เซ่อหระอ๊อดและ 

ตือโพ จากประสบการณ์ของพวกเขาส่งผลให้งานดนตรี เชื่อมโยงระหว่าง 

คนกะเหรี่ยงไทย-พม่า ผนวกกับภูมิหลังที่ “เป็นสายเลือดนักดนตรีตั้งแต่บรรพบุรุษ” 

ซึ่งต่อมา ตือโพ ทำ�ให้ดนตรีกะเหรี่ยง คือ “เตหน่ากู”กลับมาเป็นที่นิยมอย่าง 

กว้างขวางไปทั่วโลก โดยเนื้อหาของเพลงเกี่ยวกับประเพณี วัฒนธรรม อันเป็นพลัง

เรียกร้องความเป็นธรรม สร้างเครือข่ายทางสังคม โดยผู้เขียนสรุปด้านการแสดง 

การเคลื่อนไหวเชิงวัฒนธรรมผ่านดนตรี จากเนื้อเพลงที่เชิญชวนให้ตอบสนอง

นโยบายของรัฐ นัยยะของการตอบโต้รัฐบางกรณี ซึ่งผลงานทั้งหมดน้ีจะกลายเป็น

ประวัติสังคมต่อไป



236    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 ในบทความนี้ยังเสนอรายละเอียดของการเคลื่อนไหวฯกิจกรรมวัฒนธรรม

ผ่านดนตรีของเซ่อหระอ๊อดและตือโพ ทั้งคู่ได้ทำ�งานประสานกับชาวกะเหรี่ยงอ่ืนๆ 

ทั้งไทยและพม่า จนมีความสัมพันธ์ผูกพันกันอย่างแน่นแฟ้นทั้งงานที่จัดอย่างเป็น

ทางการและงานพิธีเฉพาะของกะเหรี่ยง คือ งานปีใหม่ “หนี่ซอโข่” ผู้เขียนได้เล่าถึง

ประสบการณ์ภาคสนามในพิธีนี้เมื่อปี 2556 จากบทสัมภาษณ์ได้สรุปว่า เกิดการ

เปลี่ยนแปลงในทัศนคติทางลบเป็นภาพความทรงจำ�ใหม่ที่ดีต่อกะเหรี่ยงและสรุป

บทบาทของบทเพลงฯการแสดงดนตรีได้นำ�ไปสู่ “ประสบการณ์ร่วม” การปฏิสัมพันธ์

ความสัมพันธ์ระหว่างคนกะเหรี่ยงในฐานะ “ชนกลุ่มน้อย” ของ 2 รัฐชาติ ในบริบท

ของการพัฒนาระดับภูมิภาคที่เรียกว่า การเข้าสู่ “ประชาคมอาเซียน”

	 3.	ความตายของจรัล มโนเพ็ชร : ความทรงจำ�ฯกิจกรรมรำ�ลึกในสังคม

ล้านนา

	 บทความชิ้นนี้นำ�เสนอจาก เปรมวดี กิรวาที โดยมีวัตถุประสงค์เบื้องต้น

เพื่อทำ�ความเข้าใจปรากฎการณ์ทางสังคมต่างๆ หลังการเสียชีวิตของ จรัล มโนเพ็ชร

ซ่ึงต่อมากลายเป็นกระบวนการทางสังคมสร้างจารึกของ “คนเมือง” กลายเป็นภาพ

ตัวแทนบางส่วนของอัตลักษณ์ล้านนา ผลงานเขียนในบทนี้เป็นเรื่องเล่าพรรณนา 

การจัดงานพิธีพระราชทานเพลิงศพและเล่าถึงกิจกรรมต่างๆ ที่รำ�ลึกจัดงานศิลปิน 

องค์กรต่างๆ ทุกวันที่ 3 กันยายนของทุกปี (3 กันยายน 2544 เสียชีวิต) โดย

เฉพาะเนื้อเพลงและท่วงทำ�นองของโฟล์คคำ�เมืองกลายเป็นอัลบั้มสินค้าอมตะที่คน

ทั่วไปสามารถเข้าไปมีส่วนร่วม (ใช้/บริโภค) อย่างกว้างขวาง นอกเหนือ “คนเมือง”  

ด้วยกัน ซึ่งผู้เขียนได้วิเคราะห์ว่า งานของจรัล มโนเพ็ชร โดยเฉพาะอัลบั้ม

โฟล์คซองคำ�เมือง ชุดอมตะ1 ในทางดนตรีมีจุดเด่นอยู่ที่การนำ�เครื่องดนตรี

ตะวันตก ท่วงทำ�นองเพลงตะวันตกมาดัดแปลงและแต่งคำ�ร้องด้วยภาษาคำ�เมือง  

มีความแปลกใหม่ในบริบทของการท่องเที่ยวเชียงใหม่ทศวรรษ 2520 ซึ่งมุ่งเสนอขาย 

วัฒนธรรมท้องถื่นล้านนา รวมทั้งประสิทธิภาพด้านกลยุทธ์ทางการตลาด ได้สร้าง 

“ภาพสังคมล้านนา” ออกสู่สังคมภายนอกซึ่งเป็นเสมือนตัวเล่าเรื่องราวเกี่ยวกับ 

ท้องถิ่นล้านนา กลายเป็น “อมตะ” และอยู่ในความทรงจำ�ของผู้คนในสังคมในฐานะ

ภาพตัวแทน (บางส่วน) ของคนเมืองอัตลักษณ์ล้านนา



237วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

	 4.	การสร้างบ้าน ความเป็นถิ่นฐานในสังคมเมืองเชียงใหม่ 

	 งานเขียนชิ้นนี้ สุทธินี บิณฑวิหค สนใจศึกษาความเข้าใจกระบวนการต่างๆ 

ของการสร้างความเป็นบ้าน (home place making) ของครอบครัวชนชั้นกลาง

ระดับล่างที่มีพ้ืนเพภูมิหลังอยู่ในสังคมภาคเหนือของประเทศไทย หรือ “ครอบครัว

คนเมือง” ในแง่มุมต่างๆอันจะสะท้อนให้เห็นการเปลี่ยนแปลงด้านต่างๆ ของพวกเขา

ในภาพรวม งานเขียนชิ้นนี้แบ่งเป็น 5 ส่วนคือ 1) ภาพรวมเรื่องโครงการบ้านจัดสรร

ในเมืองเชียงใหม่พื้นที่ศึกษา 2) การสร้างบ้าน (หลังใหม่) ของครอบครัวคนเมือง 3) 

บ้านกับการจัดการเชิงพื้นที่ 4) บ้านกับการสร้างความเป็นถื่นฐาน 5) บทสรุป ภาพ

รวมของการเปลี่ยนแปลงในสังคมเมืองเชียงใหม่ 

	 ผู้เขียนบทความได้กล่าวถึง “โครงการบ้านจัดสรร” และขยายตัวภายใน

เขตเทศบาลนครเชียงใหม่ในระยะแรก (พ.ศ.2520-2530) จนปัจจุบันได้ขยายตัว

ออกจากเขตศูนย์กลางเมืองสู่เขตชานเมือง งานศึกษาเรื่องน้ีใช้เขตชานเมืองบนถนน

สายเชียงใหม่-หางดงราวกิโลเมตรที่ 10 ใช้ชื่อสมมติว่า “บ้านเวียงใหม่” สมาชิกเข้า

มาอยู่ตั้งแต่ปี 2538 อันเป็นช่วง “ยุคฟองสบู่” ภาครัฐมีนโยบายในการสนับสนุน 

ส่งเสริมให้มีการลงทุนประกอบกิจการบ้านจัดสรรอย่างชัดเจน แรกเริ่มหมู่บ้านน้ีมี

บริการด้านสาธารณูปโภคที่มีมาตรฐานอย่างสมบูรณ์ชัดเจน แต่ผลกระทบจากระบบ

เศรษฐกิจ “ฟองสบู่แตก” ทำ�ให้งานบริการต่างๆ ของโครงการได้ปิดตัวหมดในพ.ศ.

2549 ซึ่งต่อมา พ.ศ. 2550 ผู้อยู่อาศัยได้รวมตัวกันจัดตั้งเป็นนิติบุคคล เริ่มดำ�เนิน

การระบบสาธารณูปโภคให้ดีขึ้น ผู้เขียนได้เริ่มศึกษาข้อมูลเบื้องต้นพบว่าร้อยละ 

80 เรียกตนเองว่า “คนเมือง” กรณีศึกษาการสร้างบ้านของครอบครัวพบว่ามีความ

ผูกพันที่เชื่อมโยงกับบ้านหลังเดิม ทั้งด้านความเชื่อทางศาสนา สิ่งของต่างๆที่คุ้นเคย

ผูกพันจากบ้านหลังเก่า รวมทั้งความผูกพันกับภูมิลำ�เนาเดิมโดยกลับไปในโอกาส

พิเศษต่างๆ ด้านการจัดการพื้นที่พบว่าได้มีการ “ต่อเติม” และ “ดัดแปลง” พื้นที่

บ้านใหม่ เพื่อสนองความต้องการของข้าวของบ้านในลักษณะทำ�ให้เพียงพอ พอดีกับ

การอยู่อาศัย การใช้ชีวิตของสมาชิกในครอบครัวซึ่งเน้นความเรียบง่าย ความแข็ง

แรงทนทาน กลมกลืนไปกับที่ตั้ง สภาพแวดล้อม ชุมชน ยังถูกเปลี่ยนแปลงได้อยู่

อย่างเสมอตามวิธีการใช้ชีวิตของครอบครัวในแต่ละช่วงเวลา ของชีวิตที่แตกต่างกัน



238    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ออกไป ด้านการสร้างความเป็นถิ่นฐาน หมู่บ้านมีการสานสัมพันธ์ที่ดี โดยกิจกรรม

ทางสังคม การสร้างเครือข่ายทางสังคมในรูปแบบต่างๆ ผ่านการดำ�เนินชีวิต และยัง

ขยายออกนอกเขตชุมชน สร้าง “ความเป็นเพื่อนบ้านแบบใหม่” โดยแม้จะอยู่ห่าง

ไกลด้วยเงื่อนไขทางทางกายภาพของที่อยู่อาศัย แต่ได้สร้างความผูกพันกันขึ้นโดย

ผ่านกิจกรรมทางสังคมร่วมกัน ผู้เขียนบทความได้สรุปประเด็นว่า ในสังคมบริโภคนิยม  

“บ้าน” สถานท่ีท่ีเรียกว่าบ้านได้กลายเป็นสินค้าท่ีสะท้อนให้เห็นท้ังระบบทุนนิยมที่

พยายามเปลี่ยนทุกอย่างให้กลายเป็นสิ่งที่ซื้อขายได้ (ตามระบุที่ถูกควบคุมด้วย

มาตรฐาน) ในรูปแบบรูปธรรม แต่นามธรรมนั้นผู้อยู่อาศัยยังคงรักษาความเป็นคน

เมืองที่ผูกพันกับของเดิม รวมทั้งการสร้างเครือข่ายทางสังคมใหม่ในกิจกรรมต่างๆ 

และส่วนสำ�คัญของการสร้างความสัมพันธ์ของชนช้ันกลางเหล่าน้ีในเมืองใหญ่ นอกจาก

สมาชิกในครอบครัว ยังมีเครือญาติ เพื่อนร่วมงานทั้งหลายเหล่านี้คือส่วนสำ�คัญของ

ชีวิตประจำ�วันของพวกเขา

	 5. อาหารกับความทรงจำ�ทางสังคมของชาวลื้อพลัดถิ่นที่เชียงคำ�

	 บทความนี้นำ�เสนอจาก นิชธิมา บุญเฉลี่ยว โดยมีจุดมุ่งหมาย เข้าใจถึง

ปฏิบัติการของภาครัฐที่เข้ามาจัดการวัฒนธรรมของชุมชนไทลื้อพลัดถิ่นเชียงคำ� 

จิ้งหรีดพะเยา กับการโต้ตอบของชุมชนท้องถิ่นผ่านกระบวนการสืบทอด ผลิตซ้ำ� 

การสร้างใหม่ของความทรงจำ� ประเพณี พิธีกรรมและอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ในการจัด

งานเทศกาลวัฒนธรรมของชุมชนนี้ 

	 บทความนี้นำ�เสนอรายละเอียดของประวัติศาสตร์การตั้งถ่ินฐานของชาวลื้อ 

“บ้านมาง” ที่เชียงคำ� กล่าวโดยสรุป เป็นชุมชนค่อนข้างใหญ่ที่มีภาษา วัฒนธรรม

เป็นของตนเอง สามารถปรับตัวเข้ากับคนเมืองได้อย่างกลมกลืนมากที่สุด พวก

เขายังมีคติความเชื่อเรื่องผี มีพิธีกรรม การไหวีผีคล้ายคลึงกับความเชื่อในสังคม 

ล้านนาทั่วไป ผสมผสานกับการรับเอาความเชื่อทางพุทธศาสนา สร้างกิจกรรม

ทั้งหลายในโอกาสต่างๆ ในบทความนี้พรรณนาถึงรายละเอียดของความเชื่อ  

การประกอบพิธีกรรมเลี้ยงเทวดา หลวงเมืองมาง โดยไม่มีพระภิกษุสงฆ์เข้ามา

เกี่ยวข้อง เพราะถือว่านอกธรรมเนียมพุทธศาสนา ยกเว้นพิธีเลี้ยงใจบ้านซึ่งถูก

ปรับเปลี่ยนให้เป็นพิธีกรรมแบบพุทธโดยไม่มีการเซ่นสังเวย แต่นำ�เอาอาหาร 



239วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 43 ฉบับที่ 1

ปรุงสำ�เร็จ พร้อมดอกไม้ธูปเทียน นิมนต์พระภิกษุสงฆ์มาสวดเพ่ือเป็นการสืบชะตาบ้าน 

ผู้เขียนบทความได้วิเคราะห์ว่า พิธีดังกล่าวได้เป็นสิ่งบ่งบอกถึงตัวตนของชาวลื้อ 

และเปรียบเสมือนพ้ืนที่ที่แสดงให้เห็นถึงการผลิตซ้ำ� “เรื่องเล่า” เก่ียวกับความทรง

จำ�ทางสังคมของชาวล้ือผ่านการปฏิบัติ ประกอบพิธีกรรมที่มีอยู่ในขั้นตอนต่างๆ 

ของการเลี้ยงผี รวมทั้งกิจกรรมที่สมาชิกที่เข้าร่วมต้องกระทำ�ร่วมกัน จึงกล่าว 

ได้ว่า “พื้นที่พิธีกรรม” ดังกล่าวน้ี ถือเป็นส่วนหนึ่งของกระบานการต่อรองของชาว

ลื้อที่ยังสามารถปฏิบัติ จัดการกับชุมชนของตัวเองได้โดยที่อำ�นาจรัฐไม่สามารถเข้า

มากำ�กับควบคุมได้อย่างสมบูรณ์ สำ�หรับงานเขียนเกี่ยวกับอาหารกับความทรงจำ�

ของชาวลื้อในบริบทการท่องเที่ยว หรือขันโตกดินเนอร์เป็นการพรรณนารายการ

อาหารของชาวลื้อซึ่งมีลักษณะใกล้เคียงกับอาหารของคนเมือง และรายละเอียดใน

งานแสดงกิจกรรมสืบสานตำ�นานไทลื้อในปี พ.ศ. 2548 และ 2552 ซึ่งมีทั้งการ

สาธิตการทำ�อาหาร การจำ�ลองภาพวิถีชีวิตดั้งเดิม การแสดงบนเวที โดยมีการบันทึก 

ภาพบรรยากาศภายในงานตลอดกิจกรรม เพื่อเผยแพร่ต่อไป ผู้ศึกษาได้สรุป

ประเด็นสำ�คัญว่างานแสดงดังกล่าวแสดงให้เห็นการประสานกันระหว่างอาหารกับ

ความทรงจำ� ผ่านการสืบสานอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ด้วยกิจกรรมที่เกี่ยวข้อง

กับอาหารอย่างเปิดเผย โดยเฉพาะอาหารที่ถูกจัดในรูปแบบของขันโตกบนพื้นที่

สาธารณะ และกลายเป็นส่วนหนึ่งที่เชื่อมโยงกับการท่องเที่ยว

	 6.	วัด งานประเพณี และพิธีกรรมของชาวลื้อที่แม่สาย – ท่าขี้เหล็ก

	 บทความนี้เขียนโดย เสาวรีย์ ชัยวรรณ มีจุดประสงค์ที่จะศึกษากระบวนการ

ปรับตัวสร้างความเป็นถิ่นฐานของครอบครัวชาวลื้อพลัดถิ่นในบริบทของการพัฒนา

เมืองชายแดน การต้ังถ่ินฐานของชาวล้ือท่ีชายแดนแม่สาย–ท่าข้ีเหล็ก ผู้เขียนได้เท้าความ

ถึงผลงานของราญ ฤนาท และชุลีพร วิมุกตานนท์ (2530) ที่กล่าวถึงประวัติที่มา

ของชาวล้ือต้ังแต่ไป พ.ศ. 2475 บทความน้ีกล่าวถึงรายละเอียดพิธีกรรม ความเช่ือต่อ 

ส่ิงศักด์ิสิทธ์ิของตนท่ีแม่สายและท่าข้ีเหล็ก โดยมีวัดเป็นศูนย์กลาง ในบทความน้ี

ผู้เขียนนำ�เสนอรายละเอียดวัดที่ศึกษา คือ วัดพระธาตุสลายเมือง และสรุป

บทบาทของวัดที่มีความสำ�คัญต่อการรวมกลุ่มกันของชาวบ้าน ในการเป็น 

จุดศูนย์รวมทั้งด้านจิตใจและกิจกรรมทางสังคม โดยมีครูบาแสงหล้าเป็นเจ้าอาวาส  



240    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ผู้ซ่ึงเป็นที่เคารพของขาวบ้าน คนลื้อจากเมืองอื่นๆทั้งในพม่า แม่สาย และจังหวัด

อื่นๆ ในประเทศไทย และยังมีบทบาทสำ�คัญในการเป็นสื่อกลางระหว่างรัฐสองรัฐ

บทส่งท้าย

	 หนังสือเล่มนี้มีคุณค่าในทางวิชาการด้านสังคมศาสตร์ ไม่เฉพาะสาขา

มานุษยวิทยา ซึ่งบทความส่วนใหญ่ใช้ในการศึกษา แต่มีกรอบทางสังคมวิทยา 

อธิบายควบคู่กันไปด้วยโดยเฉพาะด้านปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่ม สถาบันทั้งครอบครัว 

การศึกษา ศาสนา เศรษฐกิจ และการปกครอง ผลงานซึ่งนำ�เสนอในรายละเอียด  

แสดงถีงความวิริยะ พากเพียร อดทน พยายามของการเข้าไปเจาะลึกศึกษาในพื้นที่

อย่างมึคุณภาพ ทำ�ให้สะท้อนถึงสภาพประวัติศาสตร์ของแต่ละท้องถ่ินที่ศึกษาของ

ล้านนาที่มีปรากฎการณ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นโดยมีผู้นำ�ท้องถิ่นที่หลากหลาย ในฐานะ

นักศึกษา นักดนตรี การรวมตัวของชุมชนและพระภิกษุสงฆ์ต่อการใช้ชีวิตท่ามกลาง

กระแสการเปลี่ยนแปลงทั้งทางเศรษฐกิจสังคมและบางโอกาสด้านการเมือง ความ

รู้เหล่านี้ยังมีประโยชน์ต่อผู้สนใจที่จะต่อยอดศึกษาในเนื้อหาที่มีอยู่ รวมทั้งเป็น

ประโยชน์แก่สาธารณชนผู้สนใจในวงกว้างทั่วไป โดยสามารถติดตามรายละเอียด

เกี่ยวกับผู้เขียนที่ระบุไว้ท้ายเล่ม

	

บรรณานุกรม

วสันต์ ปัญญาแก้ว, บรรณาธิการ. (2559). ดนตรี ชาติพันธุ์ และการพัฒนาใน

เขตวัฒนธรรมล้านนา. เชียงใหม่ : โครงการล้านนาคดีศึกษา มหาวิทยาลัย

เชียงใหม่.


