
J. of Soc Sci & Hum. 44(1): 19-40 (2018) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 44(1): 19-40 (2561)

โองการแช่งน�้ำ: อ�ำนาจของการสาปแช่ง

หรืออ�ำนาจของการจับจ้อง*

Curse on the Water of Allegiance: the Power of 

“Curse” or the Power of “Surveillance”?
	 	 	 	 	 	 	 	 	

สมเกียรติ วันทะนะ**

Somkiat Wanthana

บทคัดย่อ

	 โองการแช่งน�้ำเป็นวรรณคดีไทยที่เก่าแก่ที่สุดของกรุงศรีอยุธยาเท่าที่

ปรากฏเป็นลายลักษณ์อักษร ค�ำศัพท์โบราณจ�ำนวนมากท�ำให้นักปราชญ์และ	

นักวิชาการเห็นว่าน่าจะเป็นผลงานในช่วงกรุงศรีอยุธยาตอนต้น ด้วยความยาวเพียง 

4 หน้า วรรณคดีเร่ืองน้ีกระตุ้นให้เกิดทัศนะที่หลากหลายจากผู้อ่าน นับถึงตั้งแต่

พระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัและพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หวั 

เป็นต้นมาจนถึงทุกวันนี้

*	 ส่วนหนึ่งของการวิจัยเรื่อง “ความคิดทางการเมืองไทยสมัยกรุงศรีอยุธยา พ.ศ. 1893 – 2310” ได้รับ

ทุนสนับสนุนจาก 1) ภาควิชารัฐศาสตร์และประศาสนศาสตร์ และ 2) คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย

เกษตรศาสตร์ ตุลาคม 2559 – กันยายน 2560

	 The research project “Thai Political Thought during Ayutthaya Period, 1350 – 1767 A.D.” 

was funded by 1) Department of Political Science and Public Administration, and  

2) Faculty of Social Sciences, Kasetsart University, from 1 October 2016 to 30 September 2017.
**	 ภาควิชารัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 Department of Political Science and Public Administration, Faculty of Social Sciences, 

Kasetsart University. E-mail: somkiat.wanthana@hotmail.com



20    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 โดยภาพรวมโองการแช่งน�้ำถูกมองว่าเป็นค�ำสัตย์สาบานที่ใช้ผูกมัดให้

ขนุนางจงรกัภกัดต่ีอองค์พระมหากษตัรย์ิในพระราชพธิศีรีสจัจปานกาล หรือพระราชพธีิ

ถอืน�ำ้พระพพิฒัน์สจัจา ซึง่เป็นพระราชพธิใีหญ่ส�ำหรบัแผ่นดินสบืมาแต่โบราณ การศึกษา

โองการแช่งน�้ำที่ผ่านมาจึงมุ่งวิเคราะห์เนื้อหาของโองการดังกล่าว บทความนี้ต้องการ

เสนอว่า ที่ส�ำคัญย่ิงกว่าเนื้อหาของโองการแช่งน�้ำคือกระบวนการแห่งพิธีกรรมของ

โองการแช่งน�้ำเอง ซึ่งเป็นการบีบให้ผู้เข้าร่วมในพิธีกรรมต้องท�ำหน้าที่ระมัดระวัง

พฤติกรรมของตนเอง (surveillance) ในระบบการเมืองของอยุธยา หรือกล่าวได้อีก

อย่างหนึง่ว่า กระบวนการของพิธกีรรมเป็นอปุกรณ์ประกนัความมเีสถยีรภาพของระบบ

การเมอืงระหว่างพระมหากษตัรย์ิกบัขนุนาง โดยให้ทกุคนทีเ่ข้าร่วมพธิคีวบคมุตนเอง

ค�ำส�ำคัญ : โองการแช่งน�้ำ พระมหากษัตริย์ ขุนนาง การเฝ้ามอง

Abstract

	 “Ongkarn Chaengnam” [ The Curse on the Water of Allegiance ] 

has been regarded as the oldest extant text of Ayutthaya Kingdom 	

(1350 – 1767 A.D.). The length of merely 4 pages but full of archaic words, 

the Curse has stimulated highly different interpretations since King 

Chulalongkorn (1868 -1911) and King Vajiravudh (1911- 1925). In general, 

the Curse is viewed as the loyalty the Khunnang (the nobilities) professed 

to the monarchy. Hitherto, the study of the Curse focussed on its content. 

This article proposes instead that apart from its content, the importance 

of the Curse in Ayutthayan political life depended more on process upon 

which this ritual was performed. In other words, the ceremony in itself 

was the “surveillance” process the monarchy imposed upon the nobilities 

of the realm in order to safeguard the basic stability of the polity.

Keyword : The Curse on the Water of Allegiance, Monarchy, The 

Nobilities, Surveillance

 



21วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

บทน�ำ

ความส�ำคัญของปัญหา

	 “โองการแช่งน�้ำ” จัดว่าเป็นวรรณคดีที่เป็นลายลักษณ์อักษรฉบับที่เก่าแก่

ที่สุดของไทยฉบับหนึ่ง นั่นคือมีอายุถึงสมัยอยุธยาตอนต้น แม้ว่าจะมีความยาวเพียง 

4 หน้า แต่ด้วยค�ำและฉันทลักษณ์โบราณ ประกอบกับระบบความคิดที่อยู่เบื้องหลัง

การแต่งเป็นสิ่งที่คนในยุคปัจจุบันยากจะเข้าใจ ฐานะของ “โองการแช่งน�้ำ” จึงยังคง

ความลี้ลับอยู่อย่างไม่เสื่อมคลายจนถึงทุกวันนี้

วัตถุประสงค์

	 ในบทความนี้ผู ้วิจัยต้องการเสนอความคิดว่าความส�ำคัญและความ

ศักดิ์สิทธิ์ของ “โองการแช่งน�้ำ” ต่อสังคมของเมืองไทยตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา	

จนถึง พ.ศ. 2475 นั้นไม่เพียงขึ้นอยู่กับความศักดิ์สิทธิ์ของน�้ำที่ใช้ประกอบพิธีเท่านั้น 

แต่ที่ส�ำคัญยิ่งกว่านั้นคือรายละเอียดในการปฏิบัติของผู ้เข้าร่วมในพระราชพิธ	ี

ดังกล่าว ท�ำให้ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมต้องควบคุมพฤติกรรมของตนเองให้อยู่ในกรอบที่

รัฐหรือบ้านเมืองต้องการ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ “ความศักดิ์สิทธิ์” (sacredness) มิได้

เกิดจากน�้ำที่ใช้ดื่มในพระราชพิธีเท่ากับการวางตนในพระราชพิธีของผู้ถือน�้ำนั้นเอง 	

ผู้วิจัยเสนอว่า การท�ำให้ผู้ถือน�้ำต้องคอยควบคุมการปฏิบัติตนอย่างเคร่งครัดเป็น	

วิธีการจับจ้องหรือสอดส่อง (surveillance) ที่มีประสิทธิภาพสูงสุดของระบบ

การเมืองในยุคจารีตประเพณี

ขอบเขตและวิธีวิจัย

	 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเอกสาร (documentary research) โดยจ�ำกัด

ขอบเขตของการวิจัยไว้ที่การวิเคราะห์ “โองการแช่งน�้ำ” ซึ่งเป็น “ตัวบท” (text) ที่มี

ความยาวเพียงประมาณ 4 หน้ากระดาษ



22    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 วิธีวิจัยที่ใช้คือการศึกษาประวัติศาสตร์ความคิดทางการเมือง (history of 

political thought) ตามแบบที่พัฒนาขึ้นโดยเควนติน สกินเนอร์ (Quentin 

Skinner) แห่งมหาวิทยาลัยเคมบริดจ์ ซ่ึงให้ความส�ำคัญเป็นพิเศษกับ “บริบท” 

(Context) ที่แวดล้อม “ตัวบทคลาสสิก” (“Classic texts”) อยู่อีกชั้นหนึ่ง (Skinner, 

1978: ix-xii) บทความนี้ถือว่า “โองการแช่งน�้ำ” เป็น “ตัวบทคลาสสิก” ที่ส�ำคัญ	

ชิ้นหนึ่งในความคิดทางการเมืองไทยสมัยก่อน ผู้วิจัยจึงต้องการอธิบายว่า “บริบท” 	

ที่แวดล้อมโองการแช่งน�้ำเป็นอย่างไร การเข้าใจบริบทของโองการแช่งน�้ำจะท�ำให้	

เราเข้าใจโองการแช่งน�้ำดีขึ้น

การส�ำรวจเอกสาร

	 ตั้งแต่ พ.ศ. 2505 มาจนถึงปัจจุบันมีผลงานเพียง 4 เล่มที่พยายามศึกษา 	

“โองการแช่งน�้ำ” อย่างจริงจัง คือ

	 1.	 โองการแช่งน�้ำและข้อคิดใหม่ในประวัติศาสตร์ไทยลุ่มน�้ำเจ้าพระยา 	

ของจิตร ภูมิศักดิ์ (จิตร ภูมิศักดิ์, 2547) ซึ่งเขาเขียนขึ้นในขณะที่ถูกคุมขังอยู่ใน	

คุกลาดยาว ความยาว 569 หน้า

	 2.	 ลิลิตโองการแช่งน�้ำ ของคณะกรรมการจัดท�ำพจนานุกรมศัพท์

วรรณคดีไทยแห่งราชบัณฑิตยสถาน ใน พ.ศ. 2540 (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540) 

ความยาว 125 หน้า

	 3.	 โองการแช่งน�้ำ ของไมเคิล ไรท์ พ.ศ. 2543 (ไมเคิล ไรท์, 2543) 

ความยาว 138 หน้า

	 4.	 อ่านโองการแช่งน�ำ้ ฉบบัวเิคราะห์และถอดความ ของ ชลดา เรืองรักษ์ลขิติ 

แห่งภาควิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ซึ่งพิมพ์ครั้งแรก

เมื่อ พ.ศ. 2541 และปรับปรุงใหม่ พิมพ์ครั้งที่ 3 เมื่อ พ.ศ. 2553 (ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 

2553) ความยาว 320 หน้า



23วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 หนังสือของจิตร ภูมิศักดิ์ เสนอบทวิเคราะห์ว่าค�ำสาปแช่งในพิธีถือน�้ำนั้น	

ถือเป็นค�ำศักดิ์สิทธิ์ที่ต้องการสร้างความเกรงขามให้แก่ผู้ฟังในพิธี ซึ่งผู้เขียนเห็นว่า

เป็นจิตวิทยาอย่างหนึ่งของราชส�ำนักศักดินา (จิตร ภูมิศักดิ์, 2547 : 4 และ 47) ในพิธี

สาปแช่งน�้ำสาบานนั้นพราหมณ์จะใช้พระแสงศร “แทงลงไปในหม้อน�้ำสาบานเพื่อให้

น�้ำนั้นศักดิ์สิทธิ์ มีพิษบาดไส้บาดคอผู้ที่คิดทรยศต่อพระเจ้าแผ่นดิน” (จิตร ภูมิศักดิ์, 

2547 : 434) อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยพบว่ามีอยู่แห่งหนึ่งที่จิตร ภูมิศักดิ์ดูเหมือนจะเชื่อว่า

น�้ำสาบานนั้นหาได้ศักด์ิสิทธิ์ไม่ โดยอ้างถึงกฎมณเฑียรบาลว่าด้วยการปฏิบัติตน	

ของข้าราชการในการถือน�้ำนั้น “...ยืนยันได้ดีว่า พิธีถือน�้ำหาใช่พิธีวิเศษสูงส่งอะไรไม่ 

แท้จริงก็คือพิธีที่จะทดสอบดูทุกๆ หกเดือนนั้นเองว่าใครซื่อสัตย์ต่อกษัตริย์ และ 

ใครก�ำลังคิดสลัดแอกการกดขี่ของกษัตริย์ออกไป....” (จิตร ภูมิศักดิ์, 2547 : 456) 

	 หนังสือ ลิขิตโองการแช่งน�้ำ ของราชบัณฑิตยสถาน ได้จัดท�ำพจนานุกรม

ศัพท์ต่างๆ ในโองการแช่งน�้ำ ซึ่งเป็นภาษาและถ้อยค�ำตลอดจนคติความเชื่อที่ลึกซึ้ง

และยากแก่การเข้าใจอย่างครอบคลุมตลอดทัง้เร่ืองเป็นครัง้แรก คณะกรรมการผูจ้ดัท�ำ

พจนานุกรมดังกล่าวก็ล้วนแต่เป็นนักปราชญ์ด้านภาษาและวรรณคดีชั้นแนวหน้า

ของประเทศเกือบย่ีสิบคน แม้หนังสือเล่มนี้จะมิได้เสนอบทวิเคราะห์เน้ือหาสาระของ

โองการแช่งน�ำ้อย่างเป็นชิน้เป็นอนัเพราะไม่ใช่วัตถปุระสงค์ของคณะกรรมการ แต่ผูว้จิยั

เห็นว่าหนังสือของราชบัณฑิตยสถานเล่มนี้เป็นอุปกรณ์ที่ขาดเสียมิได้ ส�ำหรับผู้สนใจ

ศึกษาโองการแช่งน�้ำอย่างจริงจัง ค�ำอธิบายศัพท์จ�ำนวนมากมีประโยชน์แก่ผู้อ่าน

ปัจจุบันเป็นอย่างย่ิง เช่น “จ้าวชิมดินแสงหล่น” หมายถึง เทวดาชั้นอาภัสสระภูมิที	่

รอดตายจากไฟบรรลัยกัลป์ เมื่อกินง้วนดินเข้าไปแสงในตัวก็หายไป “ผาเผือก” คือ

เขาขาว หมายถึง เขาไกรลาสของพระศิวะ “วันไอยอาทิ์” หมายถึง วันอาทิตย์ เพราะ 

ไอย แปลว่า เหล็ก และอาทิ์ แปลว่า ต้น ซึ่งหมายถึงวันแรกของสัปดาห์ วันไอยอาทิ์	

จึงหมายถึงวันอาทิตย์ซึ่งเป็นวันแข็งในทางดาราศาสตร์คู่กับวันเสาร์และวันอังคาร

	 หนังสือ โองการแช่งน�้ำ ของไมเคิล ไรท์ ก็แปลความเจตนารมณ์ของโองการ

แช่งน�้ำไปในท�ำนองเดียวกับสองเล่มที่กล่าวมาแล้ว นั่นคือ “ทุกคนที่เข้าพิธีต้องดื่มน�้ำ

ทีถ่กูพราหมณ์สาปแช่ง โดยเชือ่ว่าใครท�ำผดิค�ำสาบาน, ทรยศคิดมิชอบ, ก็จะมีอันเป็นไป



24    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ตามค�ำสาปนัน้เอง” (ไมเคิล ไรท์, 2543 : 41) นอกจากน้ี งานของไมเคลิ ไรท์ ยงัคล้ายคลงึ

กบังานของจติร ภมูศิกัด์ิ ประเดน็หน่ึงคือ ชีไ้ปในทศิทางทีแ่สดงให้เหน็ว่าโองการแช่งน�ำ้

เป็นผลงานทีม่รีากเหง้าร่วมกบัวรรณคดไีท – ลาวโบราณแบบล้านช้าง เช่น ท้าวฮุ่งขนุเจอืง 

มากกว่าจะมาจากภาษาเขมรหรือสันสกฤตดังที่คนทั่วๆ ไปมักจะเข้าใจ

	 หนังสือ อ่านโองการแช่งน�้ำ ของชลดา เรืองรักษ์ลิขิต ก็เช่นเดียวกัน 	

แม้เจตนารมณ์ของผู้เขียนจะต้องการท�ำให้โองการแช่งน�้ำเป็นวรรณคดีที่เข้าถึง	

ได้ง่ายส�ำหรับคนรุ่นใหม่ แต่ดูเหมือนผู้เขียนจะเห็นด้วยกับคนทั่วๆ ไปที่เคยศึกษา

โองการแช่งน�ำ้มาบ้าง นัน่คอืสาระส�ำคญัของโองการแช่งน�ำ้อยูท่ี ่“...อธษิฐานน�ำ้พระพทัธ

ขอให้มีฤทธิ์มีอิทธิพลบันดาลให้เป็นไปตามค�ำสาบาน แช่งผู้คิดคดทรยศและให้พร 

ผู้ตั้งมั่นอยู่ในความกตัญญูและสุจริต” (ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2553 : 22)

ผลการวิจัย

1. เนื้อหาของ “ตัวบท” ของโองการแช่งน�้ำ

	 เนื้อหาสาระทั้งหมดของโองการแช่งน�้ำคือ การอัญเชิญเทพเจ้าสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ

ตลอดจนภูตผีปีศาจหรืออมนุษย์ที่มีฤทธิ์มีอ�ำนาจมีความน่าสะพรึงกลัวเข้าสิงสถิตย์

ในน�้ำสาบาน เพ่ือท�ำให้น�้ำสาบานมีฤทธิ์มีอ�ำนาจบันดาลให้ผู้ดื่มน�้ำมีอันเป็นไปตาม	

ค�ำสาบาน ส่ิงศักด์ิสิทธิ์ทั้งหมดที่พราหมณ์ผู ้ประกอบพิธีอัญเชิญลงสิงสถิตย์ใน	

น�้ำสาบานมีจ�ำนวน 52 รายการดังต่อไปนี้

	 1.	 พระวิษณุหรือพระนารายณ์

	 2.	 พระอิศวรหรือพระศิวะ

	 3.	 โสฬสพรหม (รูปพรหม 16 ชั้นของพุทธศาสนา)

	 4.	 พระกรรมบดีปู่เจ้า (ผู้เป็นครูของหมอช้าง)

	 5.	 ภูมิเทเวศ (เทวดาผู้เป็นใหญ่ ผู้รักษาแผ่นดินแต่ไม่ระบุนามเฉพาะ)

	 6.	 มารเฟียตไท้ทศพล (พระพุทธเจ้า)

	 7.	 พระธรรม

	 8.	 พระสงฆ์



25วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 9.	 ขุนหงส์ทองเกล้าสี่ (พระพรหมของพราหมณ์)

	 10.	ฟ้าฟัดฟรีใจยัง (พระอินทร์ผู้มีสายฟ้าเป็นอาวุธใช้ฟาด)

	 11.	สีป่วงผหีาวแห่ง (ท้าวจตโุลกบาลทัง้ 4 ทศิของพทุธศาสนา คอื ท้าวธตรฐ 

ท้าววิรุฬหก ท้าววิรูปักษ์ และท้าวกุเวร)

	 12.	ฟ้าธรแห่งหกคลอง (เทพเจ้าแห่งสวรรค์ 6 ชั้นฟ้าที่เรียกว่า ฉกามาพจร 	

คือ จาตุมหาราชิกา ดาวดึงษา ยามา ดุสิตา นิมมานนรดี และปรนิมิตวสวัตตี)

	 13.	ผีกลางหาวหารแอ่น (อากาศเทวดาที่เหาะไปอย่างรวดเร็ว)

	 14.	ฟ้ากระแฉ่นเรือนผยอง (เทพเจ้าแห่งฟ้าร้องฟ้าผ่าทีท่�ำให้เรอืนสะเทอืนได้)

	 15.	เจ้าผาด�ำสามเส้า (ท้าวไพจิตราสูรผู้เป็นใหญ่แห่งเขาตรีกูฏซึ่งเป็นภูเขา 

3 ลูกที่เป็นฐานรองรับเขาพระสุเมรุไว้) (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 43)

	 16.	 เจ้าผาด�ำ (เจ้าแห่งเขากาฬกฏูซ่ึงล้วนไปด้วยแก้วนลิ) (ธรรมปรชีา, 2520 : 

เล่ม 1 หน้า 140)

	 17.	เจ้าผาเผอืก (พระอศิวรผูเ้ป็นใหญ่แห่งเขาไกรลาสซ่ึงมีสขีาวเป็นเงนิยวง)

	 18.	เจ้าผาหลวง (พระอินทร์ผู้เป็นใหญ่แห่งเขาพระสุเมรุ)

	 19.	เจ้าผากลาย ราชบัณฑิตยสถานตีความว่า “ผากลาย” ในที่นี้น่าจะเป็น	

ค�ำซ้อนของค�ำว่า “ผาหลวง” ซ่ึงหมายถงึเขาพระสุเมรุน่ันเอง เพราะ “กลาย” ในภาษาไทย 

นุงแปลว่า ใหญ่ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 44) แต่จิตร ภูมิศักดิ์เห็นว่า “ผากลาย” 	

คือ “ผาลาย” หรือเขาจิตรกูฏซึ่งยอดมีลวดลายของหินอ่อนสวยงามเลืองลือ 	

(จิตร ภูมิศักดิ์, 2547 : 446) สอดคล้องกับพระธรรมปรีชา ซึ่งกล่าวถึงเขาจิตรกูฏ	

ว่าเป็นเขาซึง่ล้วนแล้วไปด้วยแก้วสรรพสิง่ทัง้ปวง (ธรรมปรชีา, 2520 : เล่ม 1 หน้า 140)

	 20.	ผีพรายคือผีผู ้หญิงที่ตายทั้ งกลมหรือตายขณะก�ำลังตั้ งครรภ ์

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 44) ในขณะที่บางคนบอกว่าผีพรายคือผีคนตาย	

ในน�้ำ (จิตร ภูมิศักดิ์, 2547 : 446 ; ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2553 : 192)

	 21.	ผชีรหมืน่ ราชบณัฑติยสถานเหน็ว่าหมายถงึผสีงูใหญ่ด�ำมดืน่าเกรงขาม 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 44) จิตร ภูมิศักดิ์เห็นว่าน่าจะเป็นเปรตเพราะตัวด�ำทะมึน 

(จิตร ภูมิศักดิ์, 2547 : 446) ส่วนไมเคิล ไรท์เห็นว่าน่าจะหมายถึงมหากาฬ (ไภรวะ) 	

ซึ่งคือพระอิศวรผู้ได้ชื่อว่าเจ้าแห่งภูตผีปีศาจ (ไมเคิล ไรท์, 2543 : 68) 



26    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 22.	ผีด�ำ คือ ผีด�้ำ ซึ่งหมายถึงผีบรรพบุรุษในภาษาถิ่นอีสานและพายัพ 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 44)

	 23.	ยมราช คือ พญายมราช ผู้มีสายตาคมประดุจดาบ

	 24.	ลม คือ พระวายุหรือพระพายผู้เป็นเทพแห่งลม

	 25.	ฝน คือ พระพิรุณหรือเทพประชุนในคัมภีร์พระเวทซึ่งเป็นเทพแห่งฝน

	 26.	ขุนกล้าแก้วขี่ยูง คือ พระขันธกุมาร ซึ่งทรงนกยูงเป ็นพาหนะ 	

พระขันธกุมารหรือสกันทกุมารเป็นโอรสของพระอิศวรกับพระอุมา ถือกันว่า	

เป็นเทพเจ้าแห่งเลือดและการสงคราม (ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2553 : 200)

	 27.	สิบหน้าเจ้าอสูร คือ ทศกัณฐ์

	 28.	แผนทูลเขาเงือกปล�้ำ คือ แผ่นดินซึ่งรองรับเขาที่เอานาคชักให้ตั้งตรง 	

(หมายถึงเขาพระสุเมรุ) (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 45)

	 29.	เงือกปล�้ำ คือ ปล�้ำเงือก ซึ่งชลดา เรืองรักษ์ลิขิต ตีความว่าหมายถึง	

พญาครุฑท�ำให้พญานาคอยู่ในอ�ำนาจของตน โองการแช่งน�้ำจึงอัญเชิญทั้งพญาครุฑ

และพญานาคมาร่วมพิธีด้วย (ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2553 : 203)

	 30.	รุ้ง คือ เหยี่ยวขนาดใหญ่ ที่เกิดจากน�้ำสาบานตกถึงท้องของคนไม่ซื่อ 	

เหยี่ยวดังกล่าวจะเจาะกระเพาะไส้พุงให้ขาดสะบั้นเป็นโพรง (ราชบัณฑิตยสถาน, 

2540 : 47)

	 31.	ชแวง คือ ปลาชนิดหนึ่งซึ่งมีเขี้ยวแข็งกล้า

	 32.	ทุณภี คือ ทรพี ควายดุร้ายซึ่งฆ่าพ่อของตัวในเรื่องรามเกียรติ์ หรืออสูร

ชื่อทุนทุภีในรามายณะ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 49)

	 33.	ฟ้าจรโลดลิงขวาน คือ รามสูรผู้โลดแล่นไปในท้องฟ้า

	 34.	แร้งกาเต้าแตกตา ถ้าคนไม่ซื่อขอให้แร้งกามารุมจิกตาให้แตกบอด

	 35.	หมาหมีเสือเข่นเขี้ยว ถ้าคนไม่ซื่อขอให้ หมา หมี เสือ กัดให้จมเขี้ยว

	 36.	พระราม

	 37.	พระลักษณ์

	 38.	ผีดงผีหมื่นถ�้ำล�้ำหมื่นผา หมายถึง เทวดาที่อยู่ในป่าในถ�้ำ และในภูเขา

จ�ำนวนมากมาย (หมื่น)

	 39.	เหง้าภูติพนัสบดี หมายถึง เจ้าป่าหรือเทพยดาอารักษ์ที่รักษาป่า



27วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 40.	ศรีพรหมรักษ์ยักษ์กุมาร คือ ยักษ์หรือรากษสตนหนึ่งซึ่งเป็นบริวารของ

พระอิศวร

	 41.	หลายบ้านหลายท่า ล้วนผีห่าผีเหว หมายถึง ผีที่ตายเพราะเป็นโรคห่า 

และผีเหว (เป็นค�ำที่คู่กับผีห่า) จากหลายหมู่บ้าน และหลายท่าน�้ำ

	 42.	หน้าเท่าแผง ซ่ึงสนันจิฐานว่าอาจหมายถงึยกัษ์ทีช่ือ่กพนธ์ ในรามเกยีรติ ์

ที่ว่าเป็นยักษ์ที่มีหน้าใหญ่มาก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 54)

	 43.	ยมบาล ผู้ปกครองนรก

	 44.	จระเข้งับเสือฟัด หมายถึง จระเข้คาบเอาตัวไปและเสือขย�้ำไป

	 45.	หมีแรดถวัดแสนงขนาย หมายถึง ขอให้ตายด้วยเขี้ยว งา เขา หรือ	

นอ (แสนง) ของสัตว์ร้ายมีหมี แรด หมูป่า ช้าง

	 46.	หอกปืนปลายปักครอบ คนไม่ซื่อ แม้คมหอกและลูกธนู (ซึ่งเป็นสิ่ง	

ไม่มีชีวิต) ก็ยังจะแล่นเข้าปักทั่วทั้งตัว

	 47.	ใครต้องจอบจงตาย คนไม่ซื่อ แม้แต่จับจอบก็อาจตายด้วยคมจอบ

	 48.	งูเงี้ยวพิษทั้งหลาย หมายถึง สัตว์เลื้อยคลานที่มีพิษ

	 49.	ตายต�ำ่หน้ายงัดนิ คนไม่ซือ่ แผ่นดนิกจ็ะสบูให้ทิม่ดิน (ต�ำ่ = ต�ำหรือทิม่) ตาย

	 50.	ฟ้าสองย้าวเร่งยิน หมายถึง ฟ้าและดินทรงรับรู้โดยเร็วในความหมาย	

ที่ว่า คนที่ซื่อสัตย์ เทวดาผู้เป็นใหญ่ในท้องฟ้าและพระราชาผู้เป็นใหญ่ในแผ่นดินก	็

จะตอบแทนด้วยลาภยศและความสมบรูณ์พนูสุขทัง้ในโลกนีแ้ละโลกหน้า (ดจุเดยีวกบั 

“เอาธงเป็นหมอกหว้าย” ซึ่งหมายถึง พระอัคนีผู้มีธงเป็นควันลอยขึ้นสู่ชั้นฟ้าเบื้องบน

ฉะนั้น) (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 73)

	 51.	แสนผีพึงยอมท้าว หันเหเจ้าปู่สมิงพราย หมายความว่าขอให้เทพยดา

ทั้งปวง (แสนผี) อ่อนน้อมต่อพระเจ้าแผ่นดิน โดยผินหน้าไปสู่ที่สถิตของปู่สมิงพราย 

ขอให้เทพยดาบันดาลให้ผู้ซ่ือตรงมีอิทธิพลเหนือฟ้า (เทพายศล่มฟ้า) มีใจกล้า

ประหนึ่งเพชร

	 52.	สมเด็จพระรามาธิบดีศรีสินทรบรมมหาจักรพระดิศรราชเรื่อยหล้า 	

ขอให้พระเจ้าแผ่นดินทรงครองแผ่นดินต่อเนื่องไป และทรงน�ำความสุขอันเปี่ยมล้น

มาสู่ผู้ซื่อสัตย์ต่อพระองค์ 



28    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 จากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้ง 52 รายการ (ซึ่งบางรายการก็ซ�้ำกัน เช่น พระอินทร์ใน	

ข้อ 10 และ 18 พญายมราชในข้อ 23 และ 43) ผู้วิจัยเห็นว่าควรจ�ำแนกประเภท	

ให้เห็นภาพโดยสังเขปดังในตารางต่อไปนี้

ตารางที่ 1	 อ�ำนาจผี พราหมณ์ และพุทธ

อ�ำนาจผี อ�ำนาจพราหมณ์ อ�ำนาจพุทธ

4,5,11,13,14,20,21,22,

30,31,34,35,38,41,44,	

45,46,47,48,49,51,52

1,2,9,17,24,25,26,27,	

28,29,32,33,36,37,39,	

40,42,50

3,6,7,8,10,12,15,16,18,

19,23,43

รวม          22 รวม          18 รวม           12

	 เมื่อลองจ�ำแนกอ�ำนาจของส่ิงศักด์ิสิทธิ์ออกเป็น 2 หมวดใหญ่ๆ ดังนี้แล้ว 	

จะเห็นได้ชัดขึ้นว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือส่ิงที่มีอ�ำนาจและอยู่ในหมวดของ “ผี” นั้น 	

มีรากฐานมาจากสภาพแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติของชุมชนและท้องถิ่นดั้งเดิม สิ่งที่มี

อ�ำนาจในตหมวดนี้จึงอาจจะเป็นสัตว์ร้าย เช่น งูใหญ่ (เงือก) นกใหญ่ (รุ้ง) เสือ จรเข้ 

ช้าง รวมไปถึงผู้สามารถจับหรือบังคับช้างได้ (พระกรรมบดีปู่เจ้า) ขยายตัวรวมไปถึง

อ�ำนาจเหนอืธรรมชาตทิีม่นษุย์เชือ่ว่าสงิสถติย์อยูเ่ป็นเจ้าท่ี (ภูมิเทเวศ) เจ้าท่า (ผีพราย) 

เจ้าป่า (ผีดงผีหมื่นถ�้ำล�้ำหม่ืนผา) และเจ้าเขา (เขาใหญ่ๆทุกเขาล้วนมีเจ้าทั้งสิ้น) 	

สิ่งไม่มีชีวิตเช่น หอก ดาบ หรือ แม้แต่จอบก็อาจถูกอ�ำนาจของผีเข้าสิงเพ่ือ	

เอาชีวิตผู้ทรยศได้ สิ่งที่มีอ�ำนาจหรือศักดิ์สิทธิ์ในหมวด “ผี” นี้พัฒนาขึ้นมาจาก	

สภาพแวดล้อมตามธรรมชาติของชุมชนแต่โบราณ และมีจ�ำนวนมากที่สุด	

ในบรรดาอ�ำนาจศักดิ์สิทธิ์ทั้ง 3 หมวด (22 รายการ)

	 ล�ำดับถัดมาคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มาจากศาสนาพราหมณ์ ได้แก่ มหาเทพ 	

นับตั้งแต่พระนารายณ์ พระอิศวร พระพรหม ลงมาจนถึงเทพเจ้าที่เป็นตัวแทน	

ของพลงัธรรมชาต ิคอื ลม (พระวาย)ุ ฝน (พระพิรุณ) ฟ้า (รามสรู) ป่า (เหง้าภตูพินสับด)ี 

และภูเขา (พระอิศวร) สิ่งศักดิ์สิทธิ์จากศาสนาพราหมณ์เป็นการครอบทับผีอัน	

เกดิจากปรากฎการณ์ธรรมชาตด้ิวยภาษาสนัสกฤต มจี�ำนวนมากรองลงไป (18 รายการ)



29วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 ท ้ายที่สุดคืออ�ำนาจศักดิ์ สิทธิ์ของพุทธศาสนาซี่งมีจ�ำนวนน้อยที่สุด 	

(12 รายการ) อ�ำนาจในหมวดนี้ ผู้วิจัยเห็นว่าพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ นั้น	

มี “พระคุณ” มากกว่า “พระเดช” ในส�ำนึกของคนไทย โสฬสพรหมทั้ง 16 ชั้นก็ไม่ค่อย 

เกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์โดยตรง มีแต่พระอินทร์ ผู้ปกครองสวรรค์ และพระยม 	

ผู้ปกครองนรกเท่านั้นที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของคนไทยมากกว่าเทวดาองค์ใดๆ

	 การจ�ำแนกสิ่งศักด์ิสิทธิ์ในโองการแช่งน�้ำจึงเป็นเพียงข้อสังเกตเบื้องต้น	

ทีค่วรจะใช้ทดสอบโดยวเิคราะห์เปรยีบเทยีบกบัทีป่รากฎใน “ตวับท” หรอืวรรณคดอ่ืีนๆ 

ของไทยต่อไปนี้

2. “บริบท” ของโองการแช่งน�้ำ

	 2.1	วิธีปฏิบัติตนของผู้ถือน�้ำ

	 กฎมณเฑยีรบาลซ่ึงตัง้ขึน้เมือ่ พ.ศ. 2011 ในรัชสมยัสมเดจ็พระเจ้ารามาธบิดี

บรมไตรโลกนาถ (วินัย พงศ์ศรีเพียร, 2548 : 49) ข้อ 86 และ 87 ให้รายละเอียด	

อันถือเป็น “บริบท” หรือสภาพแวดล้อมในพระราชพิธีถือน�้ำฯ ดังนี้

	 ข้อ 86 “อนึง่ ลกูขนุผู้ใดขาดถอืน�ำ้พระพพิฒัน์โทษถงึตาย 

ถ้าบอกป่วยคุ้ม ถ้าลูกขุนผู้ถือน�้ำพิพัฒน์ห้ามถือแหวนนาก 

แหวนทอง แลกินเข้ากินปลากินน�้ำยา แลข้าวยาคูก่อนน�้ำพระ

พิพัฒน์ ถ้ากินน�้ำพระพิพัฒน์จอกหน่ึง แลย่ืนให้แก่กันกิน  

กนิแล้ว และมิได้ใส่ผม เหลอืนัน้ล้างเสยี โทษเท่านีใ้นระวางกบฏ”

	 ข้อ 87 “อนึง่ รับเคร่ืองแลมไิด้กนิ ดอกไม้มงคลมไิด้ใส่หวั 

เอาใส่พานหมากใส่เจียดไว้ อนึ่ง ให้ตกกลางพระโรงกลางคัน 

อนึ่ง แลไปสบพระเนตรเจรจากระซิบกัน เดินออกมาแลจูงกัน

เจรจาในประตูส่งกัน โทษในระวางกบฏ” (วินัย พงศ์ศรีเพียร, 

2548 : 102)



30    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

	 จากกฎมณเฑียรบาลข้อ 86 และ 87 ที่กล่าวมานี้ ถ้าเอามาแยกแยะ	

ให้ละเอียด จะพบได้ว่าสิ่งที่ผู้เข้าร่วมในพิธีถือน�้ำฯ ต้องปฏิบัติตนโดยเคร่งครัดน้ัน 	

มีดังตารางต่อไปนี้

ตารางที่ 2	 วิธีปฏิบัติตนของผู้ถือน�้ำฯ

ข้อ รายละเอียด

1. ขาดถือน�้ำฯ โทษถึงตาย

2. ในกรณีที่ป่วยให้ลา จะไม่ต้องถูกลงโทษถึงตาย

3. ห้ามใส่แหวนนากและแหวนทอง

4. ห้ามกินข้าว และกินข้าวปลา กินน�้ำยา (คงหมายถึงยาที่เป็นน�้ำ) 

และกินข้าวยาคู (ขนมที่ท�ำจากน�้ำคั้นจากข้าวอ่อนและน�้ำตาลเคี่ยว

ประสมกัน) ก่อนกินน�้ำพระพิพัฒน์

5. ห้ามย่ืนน�้ำพระพิพัฒน์ให้แก่กันกินโดยพลการ (ดูเหมือนจะมีเจ้าหน้าที่

ท�ำหน้าที่ยื่นน�้ำฯ ให้แก่ผู้ถือน�้ำฯ แต่ละคนโดยเฉพาะ)

6. เมื่อดื่มน�้ำฯ แล้วต้องใส่ส่วนที่เหลือลงบนผมของตนเอง

7. ห้ามเทน�้ำฯ ทิ้ง

8. รับน�้ำฯ แล้วมิได้ดื่ม

9. รับดอกไม้มงคลแล้วมิได้ใส่หัว

10. เอาของที่ได้รับมา (น�้ำฯ และดอกไม้มงคล) ใส่พานหมากใส่เจียดไว้

11. รับของแล้วปล่อยให้ตกลงพระโรงกลางดิน

12. ในพิธีสบพระเนตรเจ้านาย

13. ในพิธีเจรจากระซิบกัน

14. ในพิธีเดินออกมา (นอกบริเวณพิธีหรือท้องพระโรง)

15. ในพิธีจูงกันเจรจาในประตูสั่งกัน



31วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 โทษในข้อที่ 1 คือ “ถึงตาย” ในกรณีที่ป่วยและลา อาจจะมีเงื่อนไขเพิ่มเติม

ว่าจะต้องมีผู้น�ำน�้ำศักดิ์สิทธิ์ไปให้ดื่ม ดังจะกล่าวต่อไปข้างหน้า ส่วนข้อ 3 – 15 โทษ 

“ในระวางกบฏ”

	 “พระไอยการกระบถศึก” ระบุว่าผู้ที่ “ใจใหญ่ไฝ่สูงศักดิ์ มันกระบถประเทศ

ร้ายจะต�่ำพระองคลดลงจากก�ำภูฉัตร ฯลฯ” นั้น “โทษผู้นั้นเป็นอุกกฤษฐโทษ 3 

สถานๆ หนึ่งให้ริบราชบาตรฆ่าเสียให้สิ้นทั้งโคตร สถานหน่ึงให้ริบราชบาตรแล้วให้ 

ฆ่าเสีย โคตนั้นอย่าให้เล้ียงสืบไปเลย...” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2550 : 930 – 931) 	

ซึ่งกล่าวโดยสรุปก็คือ โทษของการประพฤติปฏิบัติไม่ถูกต้องในพิธีถือน�้ำพระพิพัฒน์

ทั้ง 15 ประการนั้น ยกเว้นประการที่ 2 เพียงข้อเดียวที่ป่วยหนักและลาให้ถูกต้อง	

จะไม่ถูกลงโทษแล้ว ข้ออื่นๆ ทั้ง 14 ข้อล้วนจบที่จุดเดียวกันคือถึงแก่ความตาย	

อย่างรุนแรงทั้งสิ้น การประพฤติตนมิให้ต้องถูกลงโทษจึงขึ้นอยู่กับการระแวดระวัง

ในส่วนตัวของผู้เข้าถือน�้ำแต่ละคนโดยส้ินเชิง เพราะไม่มีใครจะช่วยให้พ้นผิดได	้

หากมีข้อผิดพลาดเกิดขึ้น

	 ค�ำถามต่อไปคือ ใครบ้างที่ต้องถือน�้ำฯ แม้ไม่มีรายละเอียดเก่ียวกับ	

เรื่องบุคคลที่จะต้องเข้าพิธีถือน�้ำในสมัยอยุธยา แต่จากพระราชนิพนธ์เ ร่ือง 	

พระราชพิธีสิบสองเดือน พบว่าในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ “...ก�ำหนดผู้มีบรรดาศักดิ์

ฝ่ายในได้ถือน�้ำน้ันว่า ภรรยาข้าราชการที่มีศักดินาตั้งแต่ 400 ขึ้นไปต้องมาถือน�้ำ” 

(จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2552 : 177) จึงพออนุมานได้ว่า ข้าราชการที่มีศักดินาตั้งแต่ 

400 ขึน้ไปคงต้องถอืน�ำ้ทกุคน และภรรยาของเขากต้็องถอืน�ำ้ด้วย นอกจากในกรงุแล้ว 

การถือน�้ำยังจัดขึ้นตามหัวเมืองทั้งปวงในราชอาณาจักรด้วย โดยยึดเอาแบบแผนของ

เมืองหลวงเป็นตัวตั้ง ไม่เว้นแม้แต่เมืองลาวและเมืองแขก (จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 

2552 : 193)

	 2.2 ก�ำหนดเวลาในการถือน�้ำ

	 ในหนังสือ พระราชพิธีสิบสองเดือน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า	

เจ้าอยู่หัว ทรงยืนยันว่าพระราชพิธีศรีสัจจปานกาลหรือถือน�้ำพระพิพัฒน์สัจจานั้น 



32    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

“เป็นพระราชพิธีใหญ่ส�ำหรับแผ่นดินมีสืบมาแต่โบราณ ไม่มีเวลาเว้นว่าง มีค�ำอ้างอิง

ถึงว่าเป็นพิธีระงับยุคเข็ญของบ้านเมือง ก�ำหนดปีละสองครั้งคือในเดือน 5 ขึ้น 3 ค�่ำ

ครั้งหนึ่ง เดือน 10 แรม 13 ค�่ำครั้งหนึ่ง” จากพระราชนิพนธ์ดังกล่าว จะเห็นได้อย่าง

ชัดเจนว่าพระราชพิธีถือน�้ำฯ มีความส�ำคัญอย่างไรต่อประเทศไทยถึง 3 ประเด็น คือ 

ประการแรก เป็นพระราชพธิใีหญ่ส�ำหรบัแผ่นดนิสืบมาแต่โบราณโดย “ไม่มเีวลาเว้นว่าง” 

ประการที่สอง เป็นพระราชพิธีที่เข้าใจร่วมกันว่าเป็น “พิธีระงับยุคเข็ญของบ้านเมือง” 

และประการทีส่าม เป็นพระราชพิธทีีก่�ำหนดชดัเจนตายตวั คงเส้นคงวา นัน่คอื ขึน้ 3 ค�ำ่

เดือน 5 และ แรม 13 ค�่ำเดือน 10 ดังนั้นใครจะอ้างว่าติดธุระอื่นใดไม่ได้เป็นอันขาด

	 จากพระราชนพินธ์ดงักล่าว ผูว้จิยัมคีวามเหน็ว่าในบรรดาพระราชพธีิทัง้หมด

ที่ประพฤติปฏิบัติกันมาในประเทศสยามนั้น พระราชพิธีถือน�้ำฯ น่าจะเป็นพระราชพิธี

ทีส่�ำคญัทีส่ดุ เพราะเป็นภาพสะท้อนของความเข้มแขง็ของระบอบราชาธปิไตยโดยตรง 

เพือ่ทีจ่ะยนืยนัสมมตฐิานข้อนี ้ผู้วิจยัขอเสนอค�ำอธบิายในรปูของ “บรบิท” ของโองการ

แช่งน�้ำใน 3 ประการดังต่อไปนี้

	 1) บริบททางภูมิศาสตร์เศรษฐกิจ

	 ในสมัยอยุธยา เดือน 5 (เมษายน) คือเดือนที่ร ้อนและแห้งแล้งที่สุด 	

เป็นเดือนที่ผู้คนในราชอาณาจักร “ว่าง” จากการประกอบอาชีพหรือภารกิจประจ�ำ	

มากที่สุดในรอบปี ส�ำหรับสังคมเกษตรกรรมอย่างราชอาณาจักรอยุธยา ผลผลิต

ทางการเกษตรถูกเก็บเกี่ยวไปแล้วตั้งแต่เดือน 3 (กุมภาพันธ์) หรืออย่างล่าสุดก	็

ไม่เกินต้นเดือน 4 (มีนาคม) พอย่างเข้าเดือน 5 ถนนหนทางที่เป็นทางสัญจรทางบก	

ก็อยู่ในสภาพที่แห้งสนิทกว่าเดือนใดๆ ย่างเข้าเดือน 6 (พฤษภาคม) ฝนก็จะเริ่มตก	

ลงมาอีกแล้ว ดังนั้นเดือน 5 จึงเป็นเดือนแห่งการเตรียมพร้อมส�ำหรับเริ่มปีใหม ่	

เดือน 5 จึงเป็นเดือนที่เต็มไปด้วยพิธีกรรมส�ำคัญๆ ทั้งงานหลวงและงานราษฎร์

	 ในภูมิประเทศที่ราบลุ่มน�้ำภาคกลางของอยุธยาเดือน 8 ถึงเดือน 11 เป็นช่วง

ระยะเวลาของการเข้าพรรษา ฝนที่เริ่มตกตั้งแต่เดือน 6 หนาแน่นขึ้นเรื่อยๆ จนถึง

กลางเดือน 8 (กรกฎาคม) น�้ำก็เริ่มท่วมขังโดยทั่วไปในทุ่งนาและหมู่บ้าน การสัญจร



33วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

ทางบกไม่สะดวก พระต้องเข้าพรรษา ประชากรส่วนใหญ่ซึ่งเป็นชาวนาว่างจากภารกิจ

ประจ�ำวัน เพราะท�ำอะไรไม่ได้นอกจากรอให้ข้าวที่หว่านหรือด�ำไว้ตั้งแต่เดือน 7 

(มิถุนายน) เติบโตขึ้นตามธรรมชาติ เดือน 10 (กันยายน) จึงเป็นอีกเดือนหนึ่งที่

ประชากรในสังคมเกษตรกรรมดั้งเดิม “ว่างงาน” มากที่สุดในรอบปี

	 “บริบททางภูมิศาสตร์” ของโองการแช่งน�้ำจึงเป็นเรื่องของ “ความพร้อม” 	

ของภูมิอากาศและภูมิประเทศ ตลอดจนวิถีชีวิตของประชาราษฎรโดยทั่วไปต่อ	

การจัดพระราชพิธี นั่นคือเป็นเวลาที่ผู้คนว่างจากชีวิตทางเศรษฐกิจมากที่สุด และ	

การคมนาคมสะดวกที่สุด (การคมนาคมทางบกในเดือน 5 และการคมนาคมทางน�้ำ

ในเดือน 10)

	 2) บริบททางการทหาร

	 พระราชนิพนธ์เร่ือง พระราชพิธีสิบสองเดือน เช่นกันที่เปิดเผยให้เรา	

เข้าใจว่า พระราชพิธีถือน�้ำฯ น้ันมิไม่เกิดขึ้นอย่างโดดเดี่ยว แต่เกิด “ควบคู่” กับ	

พระราชพิธีอีกอย่างหน่ึง ซึ่งในภายหลังหาผู้สนใจและเข้าใจเกือบจะไม่ได้อีกแล้ว 	

นั่นคือ “พระราชพิธีทอดเชือกดามเชือก” หรือ “พระราชพิธีคเชนทรัศวสนาน” 	

ที่น่าสนใจอย่างยิ่งก็คือ พระราชพิธีท�ำในเดือน 5 ครั้งหนึ่ง และเดือน 10 อีกครั้งหนึ่ง 

เหมือนกับพระราชพิธีถือน�้ำ

	 หัวใจส�ำคัญของพระราชพิธีคเชนทรัศวสนานก็ถือเป็นการรดน�้ำมนต์ช้างม้า 	

ซ่ึงถือเป็นราชพาหนะและเป็นก�ำลังของแผนดินปีละ 2 ครั้ง มีก�ำเนิดมาจากพิธ	ี

ของพราหมณ์พฤฒิบาศ ซ่ึงรับผิดชอบเรื่องคชกรรมและหมอช้าง พระบาทสมเด็จ

พระจุลจอมเกล้าฯ ทรงอธิบายให้เห็นความเชื่อมโยงระหว่างพระราชพิธีถือน�้ำ	

และพระราชพิธีทอดเชือกดามเชือกนี้ว่า “...ในการพระราชพิธีทอดเชือกดามเชือก

และสนานใหญ่นี้ เป็นเวลาที่ท้าวพระยาข้าราชทั้งในกรุงและหัวเมืองเอก โท ตรี จัตวา 

ทั้งเจ้าประเทศราชเข้ามาเฝ้า ก�ำหนดถวายดอกไม้ทองเงินเครื่องราชบรรณาการ 

เป็นการประชุมใหญ่ครั้งหนึ่ง เวลานั้นก็ควรที่จะประชุมพลโยธาทวยหาญทั้งปวงให้

พรักพร้อมเป็นการป้องกันพระนครด้วย แสดงพระเดชานุภาพให้หัวเมืองประเทศราช



34    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

ทัง้ปวงเป็นทีเ่ขด็ขาม ย�ำเกรงพระบารมด้ีวย” (จลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั, 2552 : 187) และ

อีกแห่งหนึ่งทรงอธิบายเพิ่มเติมว่าในการจัดริ้วขบวนออกสนามใหญ่และสระสะนาน 

(รดน�้ำ อาบน�้ำ) ช้างม้าเป็นเวลาหลายวันนั้น เป็นเพราะ

	 “...ตามธรรมดาไทยๆ ชอบสามชอบห้าชอบเจ็ด ก็ยัง

คงจะมีช้างม้ามาก จึงได้แบ่งออกเป็นกระบวนได้สามกระบวน

ไม่ซ�้ำกัน ศัตราอาวุธที่จะใช้แห่ก็ต้องใช้มาก เป็นการเตรียม

ไพร่พลให้พรักพร้อมอยู ่เสมอ ปีหนึ่งได้ริวิ้วใหญ่ถวายตัว 

เสียสองครั้ง พาหนะและไพร่พลจะทรุดโทรมเสื่อมถอยไป

อย่างไร หรือบริบูรณ์ดีอยู่ก็ได้ทอดพระเนตรตรวจตราทุกปี 

บรรดาคนทั้ งปวงซึ่ งได ้ เห็นก� ำลังพลทหารและพาหนะ 

ของพระเจ้าแผ่นดินพรักพร้อมบริบูรณ์อยู ่ ก็เป็นที่ย�ำเกรง 

ไม่ก่อเหตุการณ์อันใดขึ้นได้ จึงมีค�ำกล่าวมาแต่โบราณว่า  

พระราชพิธีนี้เป็นพิธีที่ส�ำคัญส�ำหรับท�ำให้ประชุมชนทั้งปวง 

มีใจสวามิภักดิ์ รักพระเจ ้าแผ ่นดิน และเป ็นมงคลแก ่

ราชพาหนะ เป็นที่เกรงขามแก่ข้าศึกศัตรู การก็เป็นจริงเช่นนี้...” 

(จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2552 : 190 – 191)

	 กฎมณเฑยีรบาลข้อ 170 ระบชุดัเจนว่า “เดอืน 5 ขึน้ 5 ค�ำ่ 

ออกสนามใหญ่ ตั้งพลพยุหดาบตั้ง เขน เสโล หอกทวนปืนไฟ

หน้าไม้ธนูสรรพยุทธ์ เสื้อหมวกอย่ายอบ สนามตามกร  

ทุกกระทรวงการทหารพลเรือนพลไพร่ ตั้งประร�ำช้างรอบสนาม  

ขุนทหารทั้ง 10 ขี่ช้างยืน [ประจ�ำ] ที่ข้างสนามข้างหน้าข้างใน  

ขุนดาบขุนเรือตามซ้ายตามขวา ขี่ช้างชนขุนช้างหมื่นช้างนอกใน

ราชกุญหมู่ใหญ่ หัวเมืองรั้งทั้ง 4 ขี่ม้าคลี ขุนม้าราชกุล...” (วินัย 

พงศ์ศรีเพียร, 2548 : 138)



35วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 และกฎมณเฑียรบาลข้อ 179 ก็ระบุเช่นกันว่า “เดือน 10 

การพิธีพัทรบท ทอดเชือกดามเชือก ถวายบังคม เลี้ยงลูกขุน

ถือน�้ำพิพัฒน์” (วินัย พงศ์ศรีเพียร, 2548 : 145)

	 เมื่อน�ำข้อมูลเร่ืองพระราชพิธีถือน�้ำพิพัฒน์กับเรื่องพระราชพิธีทอดเชือก

ดามเชือกและออกสนามใหญ่มาพิจารณาร่วมกัน เราก็จะเห็นภาพ “บริบท” ของระบบ

การเมืองอยุธยาดีขึ้น นั่นคือ ขึ้น 3 ค�่ำ เดือน 5 จัดพระราชพิธีถือน�้ำฯ ถัดมาอีก 2 วัน

คือขึ้น 5 ค�่ำเดือน 5 จัดพระราชพิธีทอดเชือกดามเชือกออกสนามใหญ่ พระราชพิธีทั้ง

สองเป็นที่ประชุมใหญ่ที่สุดของคนที่มีอ�ำนาจที่สุดในแผ่นดิน แม้จะไม่มีรายละเอียด

ที่ชัดเจนในกรณีเดือน 10 แต่คาดคะเนได้ตามตรรกะว่าคงเป็นท�ำนองเดียวกันกับ

เดือน 5 นั่นคือ เดือน 10 แรม 13 ค�่ำ ถือน�้ำฯ การออกสนามใหญ่คงจะตามมาใน	

วันแรม 15 ค�่ำ แต่ไม่ว่าข้อเท็จจริงจะเป็นเช่นไรก็ตาม ผู้วิจัยเห็นว่าพระราชพิธีทั้ง 2 นี้

เป็นคู่แฝดของการแสดงออกของอ�ำนาจ 2 ชนิดคือ พระราชพิธีถือน�้ำพิพัฒน์เป็น

อ�ำนาจทางอุดมการณ์ (ideological power) ส่วนพระราชพิธีทอดเชือกดามเชือก

ออกสนามใหญ่เป็นอ�ำนาจทางการทหาร (military power) (สมเกียรติ วันทะนะ, 

2447 : 43) อ�ำนาจทางอุดมการณ์เป็นอ�ำนาจอ่อนละมุน (soft power) ในขณะที่

อ�ำนาจทางการทหารเป็นอ�ำนาจที่แข็งกร้าว (hard power ; coercive power) แต่

อ�ำนาจทัง้สองจะแสดงส�ำฤทธิผ์ลสูงสุดต่อเม่ือใช้ร่วมกนั และนีค่อืบรบิทอกีประการหนึง่

ของโองการแช่งน�้ำ

	 3) บริบททางการเมือง

	 เมื่อเราทราบถึง “บริบท” ของโองการแช่งน�้ำทั้งในแง่ของภูมิศาสตร์ 	

(ทั้งภูมิประเทศ ภูมิอากาศ และเศรษฐกิจการเกษตรแบบดั้งเดิมที่ขึ้นอยู่กับธรรมชาติ

เป็นหลกั) และในแง่ของการทหารดงัทีก่ล่าวทีม่าแล้ว คราวนีก้ม็าถงึ “บรบิททางการเมอืง” 

ของโองการแช่งน�้ำ ในปัจจุบันเวลาที่เราอ่านลิลิตโองการแช่งน�้ำ  เราในฐานะผู้อ่าน	

มิได้อยู่ในบริบททางการเมืองของโองการแช่งน�้ำเหมือนสมัยก่อน เรายกลิลิตโองการ



36    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

แช่งน�้ำออกจากบริบท แล้วเอามาฟังอ่านเงียบๆ ในโลกส่วนตัวของเราที่ห้องพักหรือ

ห้องสมุด หรือในอุปกรณ์สื่อออนไลน์ของเราในฐานะปัจเจกบุคคล แต่ในสมัยอยุธยา

และรัตนโกสินทร์ตอนต้น บริบททางการเมืองของโองการแช่งน�้ำมีบรรยากาศอย่างที่

พระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัทรงพระราชนิพนธ์อธบิายไว้อย่างชดัเจนแล้ว 

นั่นคือเป็น “การประชุมใหญ่ประจ�ำปี” ของแผ่นดิน ซึ่งมีขึ้นปีละ 2 ครั้งอย่างสม�่ำเสมอ 

ที่ประชุมใหญ่ประจ�ำปีของแผ่นดินนี้จึงถือเป็นที่ประชุมที่แสดง “อ�ำนาจที่เป็นจริง” 

ของแผ่นดินในทางปฏิบัติโดยปริยาย

	 ที่กล่าวเช่นนี้หมายความว่า ถ้าบ้านเมืองสงบสุข พระราชพิธีดังกล่าว	

ก็ด�ำเนินเป็นไปได้โดยเรียบร้อย แต่ถ้ามีศึกสงคราม พระราชพิธีก็คงจัดให้มีตาม	

วันเวลาที่ก�ำหนดไว้แล้วอย่างตายตัวไม่ได้ ยิ่งไปกว่านี้ ในคราวที่มีการผลัดแผ่นดิน

ในช่วงเวลาดังกล่าว พระราชอ�ำนาจของพระเจ้าแผ่นดินจึงเป็นปัจจัยชี้ขาดว่าพระองค์

ทรงมีพระราชอ�ำนาจที่แท้จริงในการจัดให้มีพระราชพิธีดังกล่าวอย่างเต็มเกียรติยศ

หรือไม่ หรือว่าที่ประชุมถือน�้ำฯ จะเป็นเวทีชี้วัดว่าอ�ำนาจของกลุ ่มบุคคลต่างๆ 	

ในระบบการเมืองก�ำลังเคล่ือนไหวอยู่ในลักษณะใด ถ้าพระเจ้าแผ่นดินทรงเป็น	

ยุวกษัตริย์ที่ประชุมถือน�้ำอาจไม่ “ศักดิ์สิทธิ์” เท่ากับพระเจ้าแผ่นดินที่ทรงมี	

พระราชอ�ำนาจและบารมีเข้มแข็งแก่กล้า

	 กฎมณเฑียรบาลวางโทษไว้ว่าผู้ใดขาดถือน�้ำพิพัฒน์

โทษถึงตาย เว้นไว้แต่ป่วยไข้ แม้จะป่วยไข้ ถ้าเป็นพระบรม

วงศานุวงศ์และข้าราชการที่ส�ำคัญ “...เจ้าพนักงานก็ต้องน�ำน�้ำ

ไปให้รับพระราชทานที่วังและที่บ ้าน ต้องมีของแจกจ่าย 

เจ้าพนักงานผู้ที่น�ำน�้ำไป ที่สุดจนพระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้า

เจ้าอยู ่หัว ทรงพระประชวรไม่ได้เสด็จมาถือน�้ำได้หลายปี  

เจ้าพนักงานน�ำน�้ำขึ้นไปถวาย ก็ต้องพระราชทานเสื้อผ้าเป็น

รางวัลปีละมากๆ ทุกคราว...” (จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2552 : 

183 -184)



37วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

	 ผู ้วิจัยเห็นว่าที่ประชุมของพระราชพิธีถือน�้ำและพระราชพิธีแฝดคือ	

ทอดเชือกดามเชือกออกสนามใหญ่น้ีคือ โรงละครแห่งอ�ำนาจ (theatre of power) 

ขนาดใหญ่ที่สุดของระบบการเมืองไทยสมัยก่อน ใครก็ตามที่พลาดโอกาสใน	

การเข้าร่วมพระราชพธิกีเ็ปรียบเสมอืนผู้พลาดการร่วมกจิกรรมส�ำคญัทีส่ดุดงักล่าวไป 

ในโรงละครแห่งอ�ำนาจนีท้กุคนทีเ่ข้าร่วมพระราชพิธเีข้าร่วมในฐานะ “ผูแ้สดง” ด้วยกนั

ทัง้นัน้ ผดิกบัโรงละครสมยัใหม่ตรงทีว่่าในละครสมยัใหม่คนส่วนใหญ่เป็นเพยีง “ผูช้ม” 

แต่ในโรงละครแห่งอ�ำนาจน้ีทกุคนเป็น “ผู้แสดง” และ “ผู้ชม” พร้อมๆ กนัทัง้สองบทบาท 

ไม่เว้นสักคนเดียวตั้งแต่สมเด็จพระมหากษัตริย์ลงมาจนถึงไพร่ราบพลเลวที่เดินตาม

ขบวนช้างหรือพายเรือให้กับขุนนาง เมื่อมองโองการแช่งน�้ำจากแง่ของ “บริบท” แบบนี้

แล้ว ผู้วิจัยจึงขอเสนอว่า เนื้อหาสาระที่ประกอบขึ้นมาเป็น “ตัวบท” ของลิลิตโองการ

แช่งน�้ำ หาได้มีความศักดิ์สิทธิ์หรือมีฤทธิ์มีอ�ำนาจในการบันดาลให้เป็นไปตามค�ำสาป

แช่งไม่ อ�ำนาจที่แท้จริงมิใช่มาจากสายตาของเทพเจ้าหรือภูตผีปีศาจที่พราหมณ์	

ขอให้มา “ช่วยดูๆ ๆๆๆ” แต่มาจากดวงตาเนือ้ๆ เพ่ือทีเ่ป็นรปูธรรมของทกุๆ คนทีเ่ข้าร่วม

พิธีกรรมโดยแท้

	 โองการแช่งน�้ำยอมรับเองว่าอ�ำนาจของเทพยดานั้นบังคับให้เกิดผลที่

แน่นอนแก่มนุษย์ผู้คิดคดทรยศต่อเจ้านายของตนเองไม่ได้ นั่นคือ “...จงเทพยุดา	

ฝูงนี้ให้ [ผู้ทรยศ] ตายในสามวันอย่าให้ทันในสามเดือน อย่าให้เคลื่อนในสามปี...” 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2540 : 4) แต่อ�ำนาจของมนุษย์นี้แหละที่จับจ้องหรือ “ช่วยดู” 

(gaze ; surveillance) (สมเกียรติ วันทะนะ, 2557 : 39) ว่าแต่ละคนประพฤติปฏิบัติ

ครบถ้วนทั้ง 15 ประการในตารางที่ 5 หรือไม่

สรุปและข้อเสนอแนะ

	 งานวิจัยนี้เสนอค�ำอธิบายว่า “ลิลิตโองการแช่งน�้ำ” ซึ่งเป็น “ตัวบท” ชิ้นส�ำคัญ	

ในประวัติศาสตร์ความคิดทางการเมืองของไทยสมัยโบราณนั้น มีบทบาทถึง 3 มิติ	

ในการสร้างระบบความคิดทางการเมืองของไทย นั่นคือ หนึ่ง มิติทางด้านเสถียรภาพ 



38    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

(stability) สองมติทิางด้านประสทิธภิาพ (efficiency) และสาม มติทิางด้านสมานภาพ 

(harmony)

	 มิติด้านเสถียรภาพ หมายถึง ความจงรักภักดีต่อองค์พระมหากษัตริย์ของ

บรรดาพระบรมวงศานุวงศ์และข้าราชการใหญ่น้อย ตลอดจนหัวเมืองทั้งปวงใน	

พระราชอาณาเขต คือหลักประกันเสถียรภาพของระบบการเมืองทั้งระบบ การเข้าร่วม

พิธีคือมาตรการตอกย�้ำเสถียรภาพของสถาบันพระมหากษัตริย์และระบบการเมือง

ดังกล่าว

	 มติด้ิานประสทิธภิาพ หมายถงึ พระราชพธิทีอเชอืกดามเชอืกและออกสนามใหญ่

ซึ่งควบคู่กับพระราชพิธีถือน�้ำนั้น โดยเนื้อแท้แล้วก็คือการทดสอบความพร้อมของ

ประสิทธิภาพในการบังคับบัญชาไพร่พล ตลอดจนอาวุธยุทโธปกรณ์และยานพาหนะ

	 มิติด้านสมานภาพ คือ ส่วนที่แสดงออกใน “เนื้อหา” (content) หรือตัวบท 

(text) ของโองการแช่งน�้ำนั่นเอง ในนั้นเราจะพบว่าระบบคิดแบบผีสางเทวดาด้ังเดิม

กับระบบคิดของศาสนาพราหมณ์ และระบบคิดของพุทธศาสนาได้เข้ามาหลอมรวม

กันอยู่จนยากที่จะแยกขาดออกจากกันเป็นท่อนๆ ได้ กล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า	

ระบบคิดทางการเมืองของไทยโบราณคือพัฒนาการอันยาวนานของการบูรณาการ 	

ผี-พราหมณ์-พุทธ เข้าด้วยกันโดยผ่านภาษาไท-ลาวโบราณ 

	 การศึกษาโองการแช่งน�้ำโดยอ่านเฉพาะตัวบทของโองการแช่งน�้ำจึงเป็น	

วิธีศึกษาที่ไม่สมบูรณ์ในตัวเอง การวาง “ตัวบท” ส�ำคัญใดๆ ลงใน “บริบท” จึงเป็น	

สิ่งที่ขาดไม่ได้

บรรณานุกรม

จิตร ภูมิศักดิ์. (2547). โองการแช่งน�้ำและข้อคิดใหม่ในประวัติศาสตร์ไทย 

ลุ่มน�้ำเจ้าพระยา. กรุงเทพฯ : ฟ้าเดียวกัน.

จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, พระบาทสมเด็จพระ. (2552). พระราชพิธีสิบสองเดือน. 

กรุงเทพฯ : ศิลปาบรรณาการ.



39วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 44 ฉบับที่ 1

ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต. (2553). อ่านโองการแช่งน�้ำ ฉบับวิเคราะห์และถอดความ. 

(พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ : ธนาเพรส.

ไมเคิล ไรท์. (2543). โองการแช่งน�้ำ. กรุงเทพฯ : มติชน.

ธรรมปรีชา, พระยา.(2520). ไตรภูมิโลกวินิจฉยกถา ฉบับที่2 (ฉบับหลวง) เล่ม 1. 

กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร.

ราชบัณฑิตยสถาน. (2550). กฎหมายตราสามดวง ฉบับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม 1. 

กรุงเทพฯ : ราชบัณฑิตยสถาน.

วินัย พงศ์ศรีเพียร. (บรรณาธิการ). (2548). กฎมณเฑียรบาลฉบับเฉลิมพระเกียรติ : 

ผลงานวิจัย. กรุงเทพฯ : โครงการวิจัยเมธีวิจัยอาวุโสสภา. เรื่องกฎหมายตรา

สามดวง.

สมเกียรติ วันทะนะ. (2557). ทฤษฎีอ�ำนาจ. กรุงเทพฯ : สมาคมรัฐศาสตร์แห่ง

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.

Skinner, Quentin. (1978). The Foundations of Modern Political Thought. 

Volume One : The Renaissance. Cambridge : Cambridge University 

Press.

Translated Thai References

Cholada Ruangraklikhit. (2010). Reading the Curse on the Water of 

Allegiance : Analysis and Translated. Bangkok : Thana. [in Thai]

Chulalongkorn, King. (2009). The Royal Rituals of Twelve Months. 

Bangkok : Silapabannakarn. [in Thai]

Jitr Phumisak. (2004). The Curse on the Water of Allegiance and  

New Ideas about Thai History of the Chaophraya River Plain. 

Bangkok : Fah Deowkan. [in Thai]



40    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   

Ratchabundittayasathan [The Royal Academy]. (2007). The Laws of  

Three Seals : Ratchabundittayasathan Edition Volume 1. 	

Bangkok : Ratchabundittayasathan. [in Thai]

Somkiat Wanthana. (2014). Theories of Power. Bangkok : The political 

Science Association of Kasetsart University. [in Thai]

Thammapreecha, Phraya. (1997). Traiphum Lokvinicchayakatha  

Second Edition (Royal Edition). Volume 1. Bangkok : Fine Art 

Department. [in Thai]

Winai Pongsripian. (Edition). (2005). Law of the Royal Palace : A Research. 

Bangkok : Thailand Research Fund. [in Thai]

Wright, Michael. (2000). The Curse on the Water of Allegiance. Bangkok 

: Matichon. [in Thai]


