
ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดการตอบโต้การกระท�ำที่รุนแรงของ 

ฮันนาห์ อาเรนดท์ และ ฟรานซ์ ฟานอง

The Comparative Studies on Reaction against Violent 

Actions between Hannah Arendt and Frantz Fanon

เผ่า นวกุล*

Phao Nawakul

บทคัดย่อ

	 แม้ว ่าความรุนแรงเป ็นสิ่งที่ควรละทิ้งตามความคิดของนักวิชาการ	

สายประชาธปิไตยปัจจบุนั อย่างไรกต็ามงานของนกัวิชาการผวิสอีย่าง ฟรานซ์ ฟานอง 	

ก็ยังคงเป็นสิ่งที่นักวิชาการรุ่นหลังให้ความสนใจโดยเฉพาะข้อเสนอที่สร้างความ	

ตกตะลึงที่ว่า ความรุนแรงเป็นสิ่งที่จ�ำเป็นในการน�ำสังคมไปสู่ประชาธิปไตย เมื่อเป็น

เช่นนั้นค�ำถามส�ำคัญจึงอยู่ที่ว่า ในความคิดของฟานองเหตุใดความรุนแรงจึงเป็น	

สิ่งท่ีดีหรือจ�ำเป็น แตกต่างกับ ฮันนาห์ อาเรนดท์ เธอปฏิเสธการด�ำรงอยู่ของความ

รุนแรงและมองว่ากิจกรรมที่น�ำผู้คนไปสู่ความหายนะกับชีวิต ดังเช่น ฟานองปฏิบัติ

เป ็นสิ่งที่ควรปฏิเสธและมองว ่าเป ็นสิ่งที่ผิดอย่างมหันต์หากปฏิบัติ เช ่นน้ัน 	

ด้วยแนวคดิทีต่รงกนัข้ามของนกัวชิาการทัง้สองเป็นสิง่ประกอบสร้างให้เกิดบทความชิน้น้ี

ที่มุ่งแสดงความกระจ่างของความคิดของพวกเขาทั้งสอง

ค�ำส�ำคัญ: ฟรานซ์ ฟานอง, ฮันนาห์ อาเรนดท์, การตอบโต้การกระท�ำที่รุนแรง

*	 คณะรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์

  	 Faculty of Public Administration, Dhurakij Pundit University, Thailand
  	 Corresponding author, e-mail: nawakulbanrai@gmail.com

J. of Soc Sci & Hum. 46(1): 18-43 (2020) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 46(1): 18-43 (2563)



Abstract

	 Although violence is something should be abandoned in opinion 

of numerous democratic academics in present day. However black 

academician likes Frantz Fanon makes different way by creating novel 

idea that violence is a necessary factor for established democratic society. 

The question is that what does Fanon mean by violence? Why does he 

think violence is necessary or good? For Hannah Arendt she stays 

opposition. Arendt denies the existence of violence and she states that 

the nature of new societies is affected by the nature of actions that bring 

them into being, not bring them into dangerous like Fanon activities. This 

concept and activities of Fanon it would be very wrong. By these different 

ideas contribute to this article. The article aims to illustrate the concept 

of both academics on responsive against violence in humanity experience.

Keywords: Frantz Fanon, Hannah Arendt, reaction against violent actions

บทน�ำ

	 ส�ำหรับผู้ที่สนใจศึกษางานวิชาการด้านความรุนแรงหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้อง

ศึกษางานของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ (Hannah Arendt) นักวิชาการผู้ไม่เคยยอมรับว่า

งานของตนเป็นงานสายปรัชญาการเมือง บทความนี้เริ่มเมื่อผู้เขียนศึกษางานของเธอ

เรื่อง On Violence ตีพิมพ์ครั้งแรกปี ค.ศ. 1970 ท�ำให้ได้พบข้อเสนอทางความคิดที่

น่าสนใจโดยเฉพาะอย่างยิ่งการกล่าวถึงแนวทางการปฏิบัติต่อความรุนแรงด้วย

อารยะขัดขืน (civil disobedience) อาเรนดท์มองว่าขบวนการต่อต้านสงคราม

เวียดนามเป็นการต่อสู้ที่ยึดถือในคุณค่าของการใช้สันติวิธี (non-violence) ที่ควร

ยึดมั่นถือมั่น และเธอยังกล่าวพาดพิงไปยังนักคิดและนักปฏิบัติ ผู้นิยมใช้วิธีการที่

19วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



รุนแรงและเชิดชูสรรเสริญการใช้ความรุนแรง (glorification of violence) อย่าง 	

ฟรานซ์ ฟานอง (Frantz Fanon) ว่าไม่มีประโยชน์อย่างใดที่จะต้องไปกล่าวถึง	

พวกหัวรุนแรง (extremist) อย่างเขา (Arendt, 1970: 14) ด้วยการพาดพิง	

อันเจ็บแสบนี้จึงเป็นที่มาของบทความนี้ในท้ายที่สุด

	 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดการตอบโต้ความ

รุนแรงของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ กับ ฟรานซ์ ฟานอง ว่ามีลักษณะแตกต่างกันหรือไม่ 

อย่างไร และเพ่ือให้บทความชิ้นนี้น�ำเสนอภาพออกมาได้อย่างสมบูรณ์ผู้เขียนแบ่ง

เนื้อหาออกเป็น 5 ส่วนคือ ส่วนที่หนึ่ง บทน�ำ ส่วนนี้แสดงให้เห็นถึงที่มาของบทความ

และโครงสร้างของบทความทั้งหมด ส่วนที่สอง ประสบการณ์อันแสนเจ็บปวดของ 	

ฮันนาห์ อาเรนดท์ และ ฟรานซ์ ฟานอง แสดงถึงประสบการณ์ของทั้งสองที่ต้องเผชิญ

กับเหตุการณ์ความรุนแรงซึ่งเหตุการณ์เหล่านี้เป็นแรงขับส�ำคัญที่ท�ำให้นักวิชาการ	

ทั้งสองผลิตผลงานอันเลื่องชื่อออกมา 

	 ส่วนที่สาม การสร้างโลกสันติสุขของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ ส่วนนี้จะสะท้อน

แก่นแท้งานของอาเรนดท์ที่มักจะถูกยกให้เป็นผู้ที่ศรัทธาในการต่อสู่แบบสันติวิธี 

ส่วนที่สี่ ตาต่อตาฟันต่อฟันกับ ฟรานซ์ ฟานอง ส�ำหรับฟานองแล้วการต่อสู้โดยใช้

ความรุนแรงแบบตาต่อตาฟันต่อฟันต่อศัตรูผู้รุกรานเป็นสิ่งที่ชอบธรรมแล้วด้วย

ประการทั้งปวง ดังนั้น ในส่วนนี้จะน�ำเสนอแนวคิดการตอบโต้ความรุนแรงของเขาว่า

มีลักษณะอย่างไร และ ส่วนที่ห้า บทสรุป: มรดกทางความคิดของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ 

และ ฟรานซ์ ฟานอง ส่วนนีผู้เ้ขยีนจะน�ำบรบิทโลกปัจจบุนัมาวเิคราะห์ว่าแนวคดิการตอบโต้

ความรุนแรงของนักวิชาการทั้งสองยังมีบทบาทมากน้อยเพียงใดในพื้นที่การต่อสู้ 

ประสบการณ์อนัแสนเจบ็ปวดของ ฮนันาห์ อาเรนดท์ และ ฟรานซ์ ฟานอง

	 ฮันนาห์ อาเรนดท์ เกิดในปี ค.ศ. 1906 ที่เมืองฮันโนเวอร์ ประเทศเยอรมัน 	

เธอจบการศึกษาสูงสุดในสาขาปรัชญา ณ the University of Heidelberg ซึ่งนั่นก็

เป็นที่มาของการตกผลึกความรู้ทางปรัชญา ครอบครัวของเธอเป็นชนชั้นกลางและ	

20    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



*	 การกล่าวว่าครอบครัวของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ “หัวเอียงซ้าย” (leftist) หรือมีแนวคิดทางการเมือง	

แบบฝ่ายซ้าย หมายถึง ครอบครัวของเธอให้ความสนใจและสนับสนุนแนวความคิดลัทธิมากซ์ 

(Marxism) ที่ต่อต้านทุนนิยมขูดรีดและยึดกุมแนวความคิดสังคมนิยมเป็นส�ำคัญ อย่างไรก็ตาม

ส�ำหรับอาเรนดท์ แม้ว่าครอบครวัของเธอจะให้ความสนใจลทัธลิทัธดิงักล่าว แต่เธอมกัจะย�ำ้อยูเ่สมอว่า

เป้าหมายของเธอไม่ได้อยู่ที่จะเป็นฝ่ายซ้ายที่ต่อต้านทุนนิยมขูดรีดหรือฝ่ายขวาที่นิยมชมชอบระบอบ

อ�ำนาจนิยม แต่เธอสนใจต่อต้านระบอบเผด็จการอันชั่วร้าย (totalitarianism) ทุกรูปแบบมากกว่า 

ซ่ึงการกระท�ำเฉกเช่นเผด็จการอ�ำนาจนิยมนั้นแฝงอยู่ทุกหนทุกแห่งแม้แต่ในลัทธิมากซ์เองก็ตาม 	

(Arendt, 1990: 21-25)

มีเช้ือสายยิว กล่าวได้ว่า ครอบครัวของเธอถือว่ามีพื้นฐานการศึกษาที่ดีและ	

ในทางการเมืองอาจกล่าวได้ว่ามีหัวเอียงซ้าย (leftist)* บทบาทครอบครัวมีผลต่อเธอ

ไม่มากก็น้อยโดยเฉพาะแม่ของเธอ มาร์ธา อาเรนดท์ (Martha Arendt) ที่ปลูกฝัง

จิตส�ำนึกการต่อต้านการกดขี่แบ่งแยกทางชาติพันธุ ์ให้ลูกสาวตั้งแต่วัยเยาว์และ	

ดูเหมือนว่าอาเรนดท์ลูกสาวจะยินดีกับการสนับสนุนแนวคิดดังกล่าวโดยเฉพาะ

ประเด็นการต่อต้านยิว (Antisemitism) ตัวอย่างหน่ึงที่มาร์ธาแสดงตัวอย่างให้

ลูกสาวเห็นคือ การที่มาร์ธาเข้าไปแสดงความไม่เห็นด้วยและต่อต้านการกล่าวร้าย

ชาวยิวของครูผู้สอนของอาเรนดท์ที่โรงเรียน กล่าวได้ว่า ช่วงเวลาเด็กเธอต้องต่อสู้กับ

สภาพแวดล้อมรอบตัวเธอเกี่ยวกับการที่เธอเป็นคนยิวอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

	 อย่างไรก็ตามชีวิตช่วงวัยเยาว์จนถึงรั้วมหาวิทยาลัยของอาเรนดท์สนใจใน

การเมืองระดับหนึ่งเท่านั้น จนกระทั้งเมื่อเธอแต่งงานครั้งแรกกับ กุนเธอร์ สเติร์น 

(Gunther Stern) นักปรัชญาชาวเยอรมันเชื้อสายยิวและย้ายมาอยู่ที่เมืองเบอร์ลิน

ในปี ค.ศ. 1929 จึงรับรู้และเผชิญหน้ากับการเติบโตของลัทธินาซีที่พยายามสร้าง	

วาทกรรมความเกลียดชังชาวยิวจนท�ำให้สังคมในขณะนั้นหากเป็นชาวยิวแล้ว	

จะถูกแบ่งแยกและเลือกปฏิบัติอย่างชัดเจนทั้งทางตรงและทางอ้อม สถานการณ	์

ที่อาเรนดท์เผชิญในช่วงเวลาดังกล่าวจึงเป็นจุดเปลี่ยนส�ำคัญที่ท�ำให้อาเรนดท์	

หันมาสนใจประเด็นทางการเมืองมากขึ้นกว่าที่ผ่านมา

	 เมื่อเข้าสู่ทศวรรษที่ 1930 การขยายอ�ำนาจของนาซีมากขึ้นท�ำให้ชีวิตของ

เธอต้องเผชิญหน้าทางการเมืองกับผู้มีอ�ำนาจมากขึ้นเช่นกัน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

กิจกรรมการต่อต้านผู้น�ำอย่าง อดอล์ฟ ฮิตเลอร์ (Adolf Hitler) อาเรนดท์เข้าไปท�ำ

21วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



กิจกรรมต่อต้านโดยตรงโดยเฉพาะอย่างยิ่งการให้แหล่งพักพิงผู้ร่วมอุดมการณ	์

เพื่อหลบหนีการจับกุมจากอ�ำนาจรัฐและด้วยเหตุน้ีท�ำให้เธอถูกจับกุมตัวในที่สุด 

อย่างไรกต็ามเธอถกูจบักุมเพยีง 8 วันกถ็กูปล่อยออกมา หลงัจากนัน้เธอก็ออกจากเบอร์ลนิ

พร้อมมาร์ธาแม่ของเธอไปทีป่รากต่อด้วยเจนีวา ในปี ค.ศ. 1935 ขณะทีม่าร์ธากลบัไปสู่

เยอรมันอาเรนดท์เดินทางต่อไปยังฝรั่งเศสและที่นั่นเองเธอก็ได้พบเจอกับ ไฮน์ริช  

บลเูคอร์ (Heinrich Blucher) กวีและนักปรัชญาชาวเยอรมนัและได้แต่งงานครัง้ทีส่อง 

ส่วนความสมัพนัธ์กับสเตร์ินทกุคนต่างรูว่้าความรกัไม่ได้มใีห้กนัอีกต่อไป ความท้าทาย

ในชีวิตของเธอเกิดขึ้นอีกครั้งเมื่อปี ค.ศ. 1940 เธอย้ายไปสู่อเมริกาพร้อมกับความ

สัมพันธ์ที่ไม่ดีกับสามีปัจจุบัน แต่ก็มีสิ่งที่ดีอยู่บ้างเมื่อเธอได้พบกับมาร์ธาแม่ของเธอ

อีกครั้ง อย่างไรก็ตาม สถานะของเธอในขณะนั้นเป็นเสมือนผู้ไร้สัญชาติจนสุดท้าย

เธอได้รับการยอมรับเป็นพลเมืองอเมริกันในปี ค.ศ. 1951 (Baehr, 2000: vii-xvi)

	 ส�ำหรับอาเรนดท์งานเขียนและบทความจ�ำนวนมากของเธอได้รับแรงผลัก

ดันจากเหตุการณ์ทางการเมืองที่โหดร้ายในศตวรรษที่เธอด�ำรงชีวิตอยู่และพยายาม

ท�ำความเข้าใจเรื่องราวเหล่านั้น อาเรนดท์พยายามพาพวกเราไปสู่พื้นที่อันเจ็บปวดใน

ประวัติศาสตร์ของมวลมนุษยชาติในศตวรรษที่ 20 ภายใต้การถือธงน�ำของลัทธินาซี

และลัทธิสตาลินเพื่อน�ำมาซึ่งข้อเสนอที่น�ำโลกไปสู่แสงสว่างแก่มนุษย์ (Passerin 

d'Entreves, 1994: 1) เธอมองว่าชีวิตมนุษย์บนพื้นโลกสัมพันธ์อย่างยิ่งต่อพื้นที่ที่

เรยีกว่าลทัธริะบอบเผดจ็การ โดยเหตกุารณ์ดงัเช่นการฆ่าล้างเผ่าพนัธุห์รอืค่ายกกักนั

ของนาซีทั้งหมดเหล่านี้เป็นเสมือนโรงงานแห่งความตายที่สร้างความเจ็บช�้ำแก่ชาวยิว

มาจวบจนปัจจุบัน (Dietz in Villa (ed), 2000: 86) และน�ำมาซึ่งงานล�ำดับต้นที่สร้าง

ชื่อเสียงให้กับเธอคือ the Origins of Totalitarianism ที่ตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1951 	

ซึ่งเป็นปีเดียวกับที่เธอได้เป็นพลเมืองอเมริกัน

	 งานของอาเรนดท์อย่าง the Origins of Totalitarianism เป็นตัวอย่างที่

สะท้อนจากประสบการณ์ตรงในฐานะที่เธอเป็นหนึ่งในผู ้ลี้ภัยจากความชั่วร้าย	

ของนาซี เธอกล่าวว่าความชั่วร้ายนี้เสมือนการย้อนกลับมาเกิดใหม่ของค�ำว่าทรราชย์

ในยุคโบราณ การกระท�ำอันป่าเถื่อนต่าง ๆ ถูกใช้เป็นเครื่องมือส�ำหรับการได้มาและ

การรักษาไว้ซึ่งอ�ำนาจตน การด�ำเนินเครื่องจักรสังหารอันป่าเถื่อนนี้ท�ำให้ผู้คนบริสุทธิ์

22    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



ถูกสังหารอย่างโหดเหี้ยมไม่ว่าจะเป็นชาวยิว ยีปซี คนรักร่วมเพศ นักคิดหรือแม้แต่

ชาวนาก็ตาม เธอตั้งข้อสงสัยกับแก่นสารความคิดของลัทธิมาร์กซ์และกล่าวว่า	

ลัทธิมาร์กซ์นั้นไม่มีความเป็นมิตรกับเสรีภาพของมวลมนุษยชาติทั้งปวงเอาเสียเลย

และเป็นสิ่งที่ไม่สามารถแยกออกได้จากลัทธิสตาลินได้เลย ส�ำหรับอาเรนดท์

ประสบการณ์ของเธอภายใต้ความชั่วร้ายเหล่าน้ีเป็นเสมือนการแสดงให้เห็นถึง	

สิ่งอันตรายที่เธอเรียกว่าเป็น “alienation from the world” เป็นต้น (Villa in Villa 

(ed), 2000, pp. 2, 6-7) 

	 จากบริบทที่กล่าวข้างต้นเห็นได้ชัดเจนว่าความเจ็บปวดของอาเรนดท์จาก

ประสบการณ์ตรงและจากบริบทที่แวดล้อมตัวเธอในขณะนั้นเป็นแรงขับอันส�ำคัญ	

ที่ท�ำให้ตัวเธอสนใจในประเด็นความรุนแรง ในที่นี้ไม่ต่างอะไรกับ ฟรานซ์ ฟานอง 	

ที่สะท้อนความคิดของตนเองออกมาผ่านตัวหนังสือโดยใช้ประสบการณ์ตรงของ

ตนเองมาเป็นพื้นฐานส�ำคัญในการสร้างแนวคิด ทฤษฎีที่ในปัจจุบันยังได้รับการกล่าว

ถึงในวงวิชาการระดับโลกโดยเฉพาะประเด็นความชอบธรรมในการใช้ความรุนแรง

ต่อผู้รุกรานที่มากดขี่ดังกรณีที่เกิดขึ้นในแอฟริกา

	 ฟรานซ์ ฟานอง เกิดปี ค.ศ. 1925 ในครอบครัวผิวสีชนชั้นกลาง ณ มาร์ตีนิก 

(Martinique) หมู่เกาะแถบตะวันตกของฝร่ังเศส พ่อของเขาเป็นข้าราชการและ	

แม่ของเขาเป็นเจ้าของร้านขายของช�ำ ฟานองได้รับการศึกษาในระบบคิดฝรั่งเศส

อย่างเต็มที่ในเวลาดังกล่าว ในระหว่างเล่าเรียนเขาได้รับอิทธิพลทางความคิดจาก

รัฐบุรุษของคนผิวดําอย่าง เอเม เซแซร์ (Aime Cesaire) ผู้ที่ได้รับการยกย่องว่าเป็น	

กวชีัน้ยอด เป็นนกัเขยีนและนกัการเมอืงผวิด�ำทีม่ชีือ่เสยีงในฝร่ังเศสของช่วงเวลาดังกล่าว 

นอกจากนั้นเซแซร์ยังเป็นผู้ซึ่งประกาศอย่างเป็นทางการว่า “It was good to be 

black” และเป็นผู้ประสาทวิชาการเมืองให้กับเขานับแต่นั้นเป็นต้นมา หลังจากนั้นการ

ร่วมกิจกรรมทางการเมืองถือเป็นชีวิตจิตใจของฟานองก็ว่าได้ โดยในปี ค.ศ. 1943 

เขาร่วมต่อสูก่บั the Free French Army เพ่ือต่อต้านแนวคดิฟาสซสิต์เพือ่น�ำโลกไปสู่

โลกแห่งเสรีภาพและความเท่าเทียม อย่างไรก็ตามในท้ายที่สุดแล้วเขากลับพบว่า 	

การต่อสูค้ร้ังนีค้นผวิด�ำไม่ได้ถกูผนวกเข้าไปเป็นส่วนหน่ึงของผูท้ีจ่ะได้รบัผลประโยชน์

ในตอนสุดท้าย (Gibson, 2003: 4-5)

23วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



	 พลังทางความคิดที่ส�ำคัญของฟานองเริ่มปรากฏให้เห็นตั้งแต่ปี ค.ศ. 1947 

ระหว่างที่เขาเรียนอยู่ ณ Lyon Medical School เป็นต้นมา โดยเขาบรรยายภาพ	

ของความไม่เท่าเทียมที่เกิดขึ้นในหมู่คนผิวด�ำ ค�ำว่า “black skin” ถูกอธิบายถึง

ประสบการณ์ด�ำรงชวีติอนัแสนเจ็บปวดของคนผิวด�ำ ภาพของคนผวิด�ำแสดงให้เหน็ถงึ 

“การไร้ซึ่งคุณค่าในความเป็นมนุษย์” หลังจากที่ฟานองเรียนจบเขาได้เริ่มปฏิบัติงาน

เป็นแพทย์ตามที่เขาศึกษาเล่าเรียนมาและพยายามการผลักดันการปฏิรูปใน 	

Blida-Joinville Psychiatric Hospital ในแอลจีเรีย อย่างไรก็ตามความพยายาม

ของเขาไม่เป็นผลในช่วงเวลาดังกล่าว

	 จังหวะก้าวส�ำคัญของฟานองเกิดขึ้นในปี ค.ศ. 1956 ในช่วงที่เขาอาศัยอยู่ใน

แอฟริกาเกิดสงครามเพื่อเสรีภาพและอิสรภาพในแอลจีเรีย ณ ในช่วงเวลาดังกล่าว 	

ฟานองตดัสนิใจลาออกจากต�ำแหน่งใน Blida-Joinville Psychiatric Hospital เพือ่เข้าร่วม

การต่อสูอ้ย่างเตม็ตวั ในปี ค.ศ. 1957 การต่อสู้ของเขาน�ำมาซึง่การออกจดหมายเตอืน

จากรฐับาลฝรัง่เศสและให้เขาออกจากแอลจเีรียภายใน 48 ชัว่โมงท�ำให้หลงัจากนัน้เขา

ต้องหลบหนีอ�ำนาจความรุนแรงเหล่านี้เพื่อเอาชีวิตรอดโดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อศัตรู

พยายามลอบท�ำร้ายเขาด้วยการวางระเบิดรถ แต่โชคดีที่รอดมาได้จนในที่สุดฟานอง

สามารถหนไีปสูต่นูเิซยีได้ส�ำเร็จ กล่าวได้ว่าหลังจากช่วงเวลาดงักล่าว ฟานองต้องเผชญิ

กับอ�ำนาจอันน่าสะพรึงของจักรวรรดิตะวันตกและเขากลายเป็นที่ต้องการของรัฐบาล

ฝรัง่เศสในฐานะผูน้�ำการปฏวัิตภิายใต้ชือ่ Front de Libération Nationale (FLN) 

	 ระหว่างที่ฟานองอยู่ในตูนิเซีย เขาท�ำงานกับ FLN ในตูนิเซียในต�ำแหน่ง	

ต่าง ๆ  ไม่ว่าจะเป็นบรรณาธิการ the movement’s newspaper, แพทย์รักษาคนไข้

ที่ FLN health centers และท�ำกิจกรรมในฐานะตัวแทนแห่งมวลชาติแอฟริกา 

(ambassador) และที่นี่เขายังได้รับเชิญไปบรรยายแก่ the University of Tunisia 

และในเวลาเดียวกับประสบการณ์การต่อสู้ทั้งหมดของเขาได้รับการสะท้อนผ่านงาน

เรื่อง A Dying Colonialism ซึ่งตีพิมพ์ปี ค.ศ. 1965 ภาพสะท้อนของการต่อสู้แบบ

ตาต่อตาได้รับการถ่ายทอดผ่านตัวหนังสือจนท�ำให้หนังสือเล่มนี้ถูกหมายตา	

จากรัฐบาลฝรั่งเศสจนน�ำไปสู่การห้ามน�ำเข้าหนังสือนี้ในฝรั่งเศส จนถึงปี ค.ศ. 1960 

ระหว่างที่ฟานองปฏิบัติหน้าที่อยู่ที่มาลีเขาป่วยเป็นมะเร็งเม็ดเลือดขาวหรือลูคีเมีย

24    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



และเข้าการรักษาอย่างเร่งด่วนในอเมริกาจนกระทั่งอาการทุเลา เขาจึงกลับตูนิเซีย

และน�ำมาซึ่งการเขียนหนังสืออีกเล่มคือ the Wretched of the Earth ซึ่งมีชื่อเสียง

จนถึงปัจจุบัน หลังจากนั้นอาการเขาแย่ลงจนต้องไปที่อเมริกาอีกครั้งแต่ครั้งนี้อาการ

ของเขาแย่ลงถึงขั้นเสียชีวิตในเดือนธันวาคม ปี ค.ศ. 1961 ศพของฟานองได้รับ

การน�ำกลับไปที่ตูนิเซียเพื่อประกอบพิธีอย่างสมเกียรติในฐานะผู ้น�ำแห่ง FLN 	

ทีท่กุคนศรทัธา (Gibson, 2003: 5-6; Alessandrini in Alessandrini (ed), 1999: 1-4)

	 ส�ำหรับงานของฟานองอย่าง the Wretched of the Earth (ตีพิมพ์ครั้งแรก

เป็นภาษาฝรัง่เศสปี ค.ศ. 1961 ส่วนฉบบัแปลภาษาองักฤษตพีมิพ์ครัง้แรกปี ค.ศ. 1963) 

เกิดขึ้นโดยได้รับแรงบันดาลใจเฉกเช่นกับอาเรนดท์ก็ว่าได้ ด่ังพิจารณาการพรรณนา

ในหัวข้อ Concerning Violence ที่วิพากษ์ถึงความเลวร้ายของจักวรรดินิยมที่เข้ามา

ท�ำลายตัวตนของคนแอฟริกันไปอย่างหมดสิ้น ความรุนแรงปรากฏให้เห็นในประเทศ

ผู้ถูกล่าโดยเฉพาะอย่างยิ่งการใช้ทหารและต�ำรวจเป็นเครื่องมือโดยฟานองอุปมา

อุปมัยไว้อย่างเห็นภาพว่า “การกระท�ำโดยตรงที่ใช้ควบคุมและป้องปรามคนพื้นเมือง

ได้แก่การใช้ปืนไรเฟิลและลูกระเบิด” หรือในเชิงโครงสร้างฟานองเองได้เห็นความ

แตกต่างในชีวิตความเป็นอยู่ของคนพื้นเมืองกับนักล่าอาณานิคมที่แตกต่างกันราว

ฟ้ากับเหว ด้วยปัจจัยเหล่านี้จึงท�ำให้งานชิ้นนี้ถูกกล่าวขานว่าเป็นงานที่สร้างแรง

บันดาลใจในการจับอาวุธขึ้นสู้ให้กับประชาชนในประเทศผู้ถูกล่าเพื่อสร้างสังคมของ

ตนเอง (Fanon, 1963: 27-31)

	 เห็นได้ว่าหากกล่าวเปรียบเทียบประสบการณ์ระหว่าง ฮันนาห์ อาเรนดท ์

และ ฟรานซ์ ฟานอง ทั้งสองมีประสบการณ์เผชิญกับปีศาจอันเลวร้ายไม่ต่างกัน 

ประสบการณ์อันเลวร้ายที่พวกเขาประสบน�ำมาซึ่งแนวคิด ทฤษฎีหรือแม้แต่รูปแบบ

การปฏิบัติการอันรุนแรงเพื่อตอบโต้ส่ิงชั่วร้าย เห็นได้ว่าอาเรนดท์ดูเหมือนจะมี

ลกัษณะทีเ่ป็นนกัคดิมากกว่านกัปฏบิตัซิึง่ต่างจากฟานองทีพ่ยายามคดิค้นและน�ำไปสู่

การสร้างขบวนการปฏิวัติที่สะพรั่งในแอฟริกา อย่างไรก็ตามไม่ว่าทั้งสองจะมีแนวทาง

ปฏบิตัต่ิางกันอย่างไร สดุท้ายงานและประสบการณ์การต่อสูข้องพวกเขากเ็ป็นมรดกส�ำคญั	

ในประวัติศาสตร์โลกและวิชาการด้านความรุนแรงอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้

25วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



การสร้างโลกสันติสุขของ ฮันนาห์ อาเรนดท์

	 แม้ว่า ฮันนาห์ อาเรนดท์ ได้รับประสบการณ์อันน่าเจ็บปวดจากยุคสมัย	

อันโหดร้ายของ อดอล์ฟ ฮิตเลอร์ (Adolf Hitler) มากเท่าใด แต่การแสดงออกผ่าน

งานของเธอกลับเป็นไปในทางตรงกันข้าม อาเรนดท์เริ่มต้นด้วยการกล่าวว่า แม้ว่าใน

โลกนี้จะมีการระราน แต่ส่ิงส�ำคัญที่จะต้องกระท�ำคือ การไม่ปฏิเสธสิ่งที่ด�ำรงอยู	่

และค�ำนึงถึงความเข้าใจ ทั้งความเข้าใจต่อสิ่งที่ไม่คิดว่าจะเกิดขึ้นและความเข้าใจ	

ต่อการเผชิญหน้าและการต่อต้าน เธอพยายามชี้ให้เห็นว่าการศึกษาเรื่องราวเล็ก ๆ 	

โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเด็นการต่อต้านยิว (Antisemitism หรือ Anti-Semitism) 

มีความส�ำคัญเพราะประเด็นนี้เป็นตัวเร่งชั้นดีที่ท�ำให้เห็นถึงความเคลื่อนไหวของนาซี 

ตามมาด้วยสงครามโลกหรือจนมาถึงการอุบัติขึ้นของ “Death Factory” หรือ 

“โรงงานแห่งความตาย” สิ่งเหล่านี้ท้ายที่สุดแสดงให้เห็นถึง “การท�ำลายความเป็น

มนุษย์” (destruction of humanity) หรือกล่าวอีกทางหนึ่งเป็นสิ่งที่ท�ำลายสารัตถะ

ของมนุษย์ (destroy essence of man) สะท้อนผ่านการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ของนาซี	

เยอรมันนั่นเอง ส�ำหรับอาเรนดท์หากไม่มีซึ่งสิ่งที่เลว (the bad) ก็จะไม่รู้จักกับสิ่งที่ดี 

(the good) และหากไม่รู้จักสิ่งที่ดีเราจะรู้จักสิ่งที่เลวได้อย่างไร หากมนุษย์ปราศจาก

การรู้ซึ้งถึงความชั่วร้ายอันสมบูรณ์ (absolute evil) แล้วไซร้จะรู้จักกับธรรมชาติ	

ของความชั่วร้าย (nature of evil) ได้อย่างไร และท้ายที่สุดข้อความที่ดูเหมือนว่า	

จะเป็นการสะท้อนถึงข้อเสนอที่มีต่อโลกที่เต็มไปด้วยความโหดร้ายของเธอคือ สิ่งที่

มนุษย์ต้องแสวงหาเพื่อด�ำรงไว้ซึ่งโลกอันสวยงามคือ หลักการทางการเมืองใหม ่

(new political principle) กฎหมายใหม่ (new law) และการจ�ำกัดซึ่งอ�ำนาจ 

(limited power) (Arendt, 1951: viii-ix)

	 อาเรนดท์พยายามชี้ให้เห็นภาพความโหดร้ายที่เกิดกับชาวยิวดังเช่น	

ในกรณีเหตุการณ์การประท้วงต่อต้านชาวยิวในฝรั่งเศส กรณีดังกล่าวชี้ให้เห็นถึง

ความเกลียดชังที่มีต่อชาวยิว โดยเธอเริ่มด้วยการยกข้อความที่กล่าวถึงการประท้วง

ไว้อย่างน่าสนใจ เช่น ผูป้ระท้วงกล่าวว่าชาวยวินัน้ควรถกูตุน๋ในน�ำ้มันหรือถูกทิม่แทงให้ตาย 

26    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



พวกเขาควรถูกตัดปุ่มกระสัน (clitoris) และในเวลาเดียวกันกลุ่มของพนักงาน	

ชาวฝรั่งเศสแสดงให้เห็นถึงความไม่อดทนต่อชาวยิวโดยกล่าวว่าพวกเขาอยาก

ทดลองปืนชนิดใหม่กับชาวยิวที่อาศัยอยู่ในประเทศของเขาที่มีกว่า 10,000 คน 	

ความเกลียดชังเช่นนี้ท�ำให้ชาวยิวรู้สึกว่าพวกเขาไม่ปลอดภัยอีกต่อไป กล่าวได้ว่าใน

ขณะน้ันการประท้วงหรือขบวนการต่อต้านยิวปรากฏให้เห็นทั่วทุกซอกมุมของถนน 

(Arendt, 1951: 107-108)

	 ด้วยความโหดร้ายดงักล่าว แทนทีอ่าเรนดท์จะกล่าวถึงการตอบโต้การกระท�ำ

อันป่าเถื่อนด้วยความรุนแรง แต่ในความเป็นจริง อาเรนดท์ชี้ให้เห็นว่าหลังจากที่นาซี

สร้างความเกลียดชังต่อชาวยิว ชาวยิวต้องตกเป็นบุคคลไร้รัฐ (stateless people) 

หรือเกิดขึ้นซึ่งค�ำว่า “ผู้พลัดถิ่น” (displaced persons) ประชาชนเหล่านี้ไม่ได้รับ	

การยอมรับในแผ่นดินแม้แต่เรื่องความเป็นพลเมืองถูกกดขี่ในด้านต่าง ๆ จนต้อง

เดินทางออกนอกประเทศ เม่ือเดินทางไปถึงยังที่หมายต่อไปดูเหมือนว่าพวกเขาก็จะ

เผชิญกับการถูกส่งตัวกลับ (repatriation) หรือประเด็นการให้สัญชาติ ข้อเสนอที่	

น่าสนใจมากของอาเรนดท์คือ การพยายามผลักดันให้สร้างข้อตกลงระหว่างประเทศ 

(international agreement) เพื่อหวังให้บุคคลไร้รัฐหรือผู้พลัดถิ่นชาวยิวมีสถานะ

ทางกฎหมาย (legal status) และได้เป็นพลเมอืงในท้ายทีส่ดุ (Arendt, 1951: 279-281)

	 คนกลุ ่มน้อยผู ้พลัดถิ่นชาวยิวสมควรอย่างยิ่งที่จะได้รับการปกป้อง	

โดยความร่วมมือระดับนานาชาติ อาเรนดท์ชี้ให้เห็นถึงจุดเปลี่ยนที่ส�ำคัญคือ การมีซึ่ง 

“ค�ำประกาศสิทธิมนุษยชน” (the Proclamation of Human Rights) สิทธิมนุษยชน

ได้รับการจุดกระแสและปัจเจกบุคคลทั่วไปต่างเรียกร้องซึ่งหลักการดังกล่าว 	

เพื่อสนับสนุนให้พวกเขาได้รับการปกป้องจากการใช้อ�ำนาจรัฐซึ่งอาจจะใช้อ�ำนาจตาม

อ�ำเภอใจและกระทบต่อความปลอดภยัในชวีติของพวกเขา (Arendt, 1951: 290-291) 

ส�ำหรับอาเรนดท์ถึงตรงนี้พอสรุปได้ว่า เธอเน้นที่การส่งเสริมหรือสนับสนุนการสร้าง

ความร่วมมือระหว่างประเทศว่าด้วยการสนับสนุนให้มวลสมาชิกยอมรับหลักสิทธิ

มนษุยชนนัน่เอง 

27วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



	 นอกจากประสบการณ์ในฝรั่งเศสที่กล่าวมาข้างต้นอันน�ำมาซึ่งข้อเสนอ

เกี่ยวกับข้อตกลงระหว่างประเทศด้านสิทธิมนุษยชน ประสบการณ์จากเยอรมัน	

โดยเฉพาะอย่างยิ่งในค่ายกักกันนาซีเป็นสิ่งที่เธอให้ความส�ำคัญ ด้วยประสบการณ์

อนัโหดร้ายภายในค่ายกกักนัเยอรมนั ชาวยวินบัล้านประสบกับความเจบ็ปวดรวดร้าว

เป็นอย่างยิ่ง ความเจ็บปวดรวดร้าวน้ีอีกเช่นกันที่ท�ำให้เธอกล่าวถึงการสร้างหลัก	

สิทธิมนุษยชนเพ่ือเป็นเครื่องมือในการรับรองความปลอดภัยส�ำหรับผู้ไร้รัฐ รัฐที่

สถาปนาตนเองว่าศิวิไลซ์ควรจะยอมรับหลักสิทธิมนุษยชน ทุกวันนี้มันเป็นโลก	

แห่งความกลัว โลกซึ่งไม่มีความหวัง เมื่อเป็นเช่นนี้ สิ่งนี้เป็นสิ่งที่ท�ำให้พวกเราเชื่อใน 

“สิทธิมนุษยชน” (Villa, 1999: 37)

	 นอกจากจุดเน้นส�ำคัญในการสร้างสันติสุขเบื้องแรกของอาเรนดท์นอกจาก

เรื่องสิทธิมนุษยชนแล้ว อาเรนดท์ยังกล่าวถึงการสร้างโลกแห่งสันติสุขอีกแบบหน่ึง

โดยพยายามอธิบายให้เห็นภาพผ่านค�ำว่า “สิ่งประดิษฐ์” (artifacts) เป็นการสื่อ	

ความหมายโดยนยั โดยส่ิงประดษิฐ์ทีอ่าเรนดท์กล่าวถงึนีม้คีวามหมายถงึการประดษิฐ์

หรอืการสร้างสถาบนั (institutions) ทางการเมอืงต่าง ๆ  ในพืน้ทีส่าธารณะ (public realm) 

โดยส่ิงประดิษฐ์นี้เป็นเสมือนการแยกมนุษย์ออกจากธรรมชาติ การเปิดโอกาสให้	

ทุกคนได้เข้าไปปฏิสัมพันธ์กันในพื้นที่สาธารณะน้ีเป็นเจตจ�ำนงที่ชัดเจนแน่วแน่	

ของเธอทีต้่องการสร้างโลกแห่งสันตสิขุอกีแบบหน่ึง (Passerin d'Entreves, 1994: 140)  

	 ในพ้ืนทีส่าธารณะดเูหมอืนจะเป็นพืน้ทีท่ีอ่าเรนดท์มองว่าเป็นพืน้ทีท่ีแ่สดงถึง

การตรวจสอบ โปร่งใส เธอให้ความหมายพื้นที่แห่งนี้ว่า “ทุก ๆ สิ่งที่ปรากฏในพื้นที่

สาธารณะนี ้ทกุ ๆ คนสามารถมองเหน็และได้ยนิ” โดยการเหน็และได้ยนินีจ้ะต้องเหน็

และได้ยนิโดยผูอ้ืน่ด้วย (Arendt, 1998: 50)  ต่างจากพ้ืนทีส่่วนบคุคล (private realm) 

ทีม่คีวามหมายในเชงิบงัคับหรือการบงัคับผู้คนโดยความรนุแรง เป็นการสัง่มากกว่าการ

โน้มน้าว หวัหน้าครอบครัวเป็นผู้มีอ�ำนาจเด็ดขาด ความโหดร้ายนีเ้ปรยีบได้กบัชวีติของ

เหล่าจักรวรรดิผู้ป่าเถื่อนในเอเชีย ปรากฏการณ์การบังคับเหล่านี้อาเรนดท์มองว่า

พบเห็นได้ในครอบครัวเป็นส�ำคัญ ดังนั้น พื้นที่อันสวยงามของเธอจึงตกอยู่ในภวังค์

28    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



ความคิดเรื่องพื้นที่สาธารณะมากกว่าความคิดเรื่องพื้นที่ส่วนบุคคล (Arendt, 1998: 

26-27)

	 ในรายละเอียด พื้นที่สาธารณะส�ำหรับเธอเป็นพื้นที่ที่มีความพิเศษกว่าพื้นที่

ทั่วไปโดยพื้นที่แห่งน้ีเป็นพื้นที่ที่จ�ำกัดไว้เพื่อมวลมนุษยชาติในการเคลื่อนไหว 

(movement of men) หรือท�ำกิจกรรมต่าง ๆ แน่นอนที่สุดว่าพื้นที่นี้เป็นสิ่งที่มนุษย์

ประกอบสร้างขึ้นหรือเป็นประติมากรรมจากน�้ำมือมนุษย์ (the fabrication of 

human hand) และพื้นที่นี้ยังแสดงความลื่นไหลด�ำเนินไปท่ามกลางการท�ำกิจกรรม

ร่วมกันของมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งมลายหายไปจากโลก การเข้ามาพบปะสังสรรค์

ของมนษุย์จะท�ำให้มนษุย์สามารถแสวงหาในส่ิงทีต่นต้องการได้ (Arendt, 1998: 52-53) 

ดังนั้น แก่นแกนส�ำคัญของโลกที่สวยงามของอาเรนดท์จากการศึกษาข้างต้นอาจ

กล่าวได้ว ่า ยึดติดอยู ่กับการสร้างหรือเปิดพื้นที่สาธารณะแก่มวลมนุษยชาติ	

เป็นส�ำคญั ในพืน้ทีแ่ห่งน้ีมลีกัษณะเปิดเผยเพราะทกุคนจะได้ยนิและได้เหน็การกระท�ำ

ซ่ึงกันและกัน บอกเป็นนัยถึงพ้ืนที่ที่สร้างขึ้นเพื่อให้มนุษย์มีเสรีภาพในการพูด	

และท�ำกจิกรรมต่าง ๆ  ร่วมกนัซ่ึงเป็นพ้ืนฐานส�ำคัญของระบอบประชาธปิไตยในปัจจุบัน 

	 พื้นที่ที่เธอกล่าวถึงในเชิงความคิดผ่านงานเรื่อง The Human Condition 

(ตีพิมพ์คร้ังแรกปี ค.ศ. 1958) ข้างต้นสามารถมองเห็นภาพชัดขึ้นผ่านงานของเธอ	

เช่นกันในเรื่อง On Revolution ที่ในแง่หนึ่งเสมือนว่าเธอพยายามสถาปนาความคิด

ให้เป็นรปูเป็นร่างในเชงิรูปธรรม แต่อกีแง่หนึง่อาจมผู้ีวิจารณ์ว่าเป็นเสมอืนการเยนิยอ

ประเทศมหาอ�ำนาจในอีกทางหนึ่ง

	 พื้นที่สาธารณะปรากฏชัดเจนในงานของเธอเรื่อง On Revolution (ตีพิมพ์

ครั้งแรกปี ค.ศ. 1963) อาเรนดท์เริ่มจากการกล่าวว่าการปฏิวัติทั้งหมดทั้งมวล	

ดูเหมือนจะเป็นอะไรที่ผิดทิศผิดทางเพราะส่วนมากแล้วการปฏิวัติต่าง ๆ ไม่ได้น�ำมา

ซึ่งสภาที่มาจากประชาชน (constituent assembly) ที่เป็นภาพแทนของ “พื้นที่แห่ง

เสรีภาพสาธารณะ” (space of public freedom) และภาพแทนของพลังประชาชน 

(Arendt, 1990: 125) ซึ่งเธอก�ำลังหมายความถึงการสร้างพื้นที่สาธารณะของ

สหรัฐอเมริกาภายหลังการปฏิวัตินั่นเอง พื้นที่สาธารณะแห่งนี้บรรจุไว้ซึ่งพื้นที่ที่แสดง

29วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



ให้เห็นถึงอ�ำนาจประชาชนผ่านการมีสภาที่เป็นตัวแทน มีซึ่งการปกครองตนเองของ

ท้องถิ่น นอกจากนั้นส�ำหรับประชาชนที่ด�ำรงอยู่ในพื้นที่แห่งนี้จะได้รับการปกป้อง

สิทธิเสรีภาพโดยเท่าเทียมและทุกอย่างถูกก�ำหนดโดยมือของประชาชนเป็นส�ำคัญ

ตั้งแต่การปกครองระดับท้องถิ่นจนถึงระดับชาติภายใต้การปกครองในรูปแบบ

สาธารณรัฐ นอกจากนั้นในท้ายที่สุดรูปแบบการปกครองที่เกิดขึ้นนี้ยังสร้างสิ่งที่

ส�ำคัญให้กับประชาชนนั่นก็คือ “ความสุขแห่งสาธารณะ” (public happiness) และ

ส่งเสริมสวัสดิการที่ดีแก่ประชาชนอีกด้วย (Wellmer in Villa, 2000: 220-221; 

Arendt, 1990: 132)

	 รัฐบาลที่เกิดขึ้นตามรัฐธรรมนูญของอเมริกานี้อาศัยหลักการส�ำคัญเดียว

กับการพยายามจ�ำกัดอ�ำนาจของกษัตริย์ในอดีตแต่เปล่ียนมาจ�ำกัดอ�ำนาจผู้ปกครอง

ที่ประชาชนเป็นคนเลือกโดยใช้กฎหมายเป็นเครื่องมือส�ำคัญอีกอย่างหนึ่งเพื่อให้

บรรลุผล หรืออาจกล่าวอีกแง่หนึ่งได้ว่าเสรีภาพและสวัสดิการของประชาชนจะด�ำรง

อยู่ได้เป็นอย่างดีภายใต้การจัดอ�ำนาจรัฐอย่างเหมาะสม ประชาชนได้รับการให้อ�ำนาจ

อย่างแท้จริงในการต่อต้านหรือไม่เห็นด้วยกับรัฐบาล รัฐบาลที่ไม่มีความเป็นธรรม

ประชาชนสามารถปฏิเสธอ�ำนาจของพวกเขาได้ซ่ึงส่ิงเหล่านี้เป็นข้อสรุปส�ำคัญที	่

อาเรนดท์ยกมาเพื่อชี้ให้เห็นพื้นที่สาธารณะที่สวยงามของเธอที่มีอยู่จริงดังเช่น

สหรัฐอเมริกา (Arendt, 1990: 142-143) ดังนั้น ความสุขแห่งสาธารณะของอาเรนดท์

จึงมาพร้อมกับการสร้างพื้นที่สาธารณะโดยพื้นที่สาธารณะนี้จะต้องธ�ำรงไว	้

ซึ่งเสรีภาพของประชาชนในการแสดงออกและแสดงให้เห็นว่าประชาชนมีอ�ำนาจ

เหนือสิ่งอื่นใด นอกจากการจ�ำกัดอ�ำนาจรัฐแล้วในพื้นที่แห่งนี้รัฐยังถูกบังคับให้ต้อง

ปฏิบัติภารกิจส�ำคัญนั่นคือการปกป้องสิ่งใดก็ตามที่จะเข้ามาลดทอนเสรีภาพที่มนุษย์

ทุกคนพึงมี 

	 ดังที่กล่าวไปข้างต้น งานของอาเรนดท์อย่างน้อยสองชิ้นคือ The Human 

Condition และ On Revolution แสดงให้เห็นถึงเจตจ�ำนงอันสวยงามของเธอที่จะ

เปลี่ยนโลกอันโหดร้ายไปสู่โลกใหม่ที่เสรีอย่างชัดเจน เธอไม่ได้แค่พยายามสถาปนา

ความคดิเรือ่งการปฏวิตัแิละพืน้ทีส่าธารณะอนัสวยงามเท่านัน้ อกีทางหนึง่ในงานทีต่พีมิพ์

30    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



ในปี ค.ศ. 1970 อย่าง On Violence ดูเหมือนว่าเธอพยายามชี้ให้เห็นจุดอ่อนและ

วิพากษ์นักคิดท่านอื่นที่เสนอแนวคิดหรือแม้กระทั่งแนวทางต่อสู ้กับการกระท�ำ	

อันโหดร้ายหรือพยายามจะเปลี่ยนโลกโดยใช้ความรุนแรงอย่างเผ็ดร้อนโดยเฉพาะ

อย่างยิ่งนักคิดและนักต่อสู้เพื่อชาวแอฟริกันอย่าง ฟรานซ์ ฟานอง

	 ในหนังสือเล่มนี้เริ่มต้นด้วยการกล่าวถึงเยาวชนผู้ซึ่งเกิดมาท่ามกลางมวล

หมู่ระเบิด พวกเขาเหล่านี้ภายหลังได้เข้าสู่ระบบการศึกษาทั้งในโรงเรียนและวิทยาลัย

ที่สอนให้พวกเขาตระหนักถึงความโหดร้ายที่เกิดขึ้นในค่ายกักกัน การฆ่าล้างเผ่าพันธุ์

หรือแม้แต่ความทรมานที่เกิดขึ้นกับบรรดาเหยื่อผู้ไร้ซึ่งอ�ำนาจ อาเรนดท์แสดงให้เห็น

ถึงปฏิกิริยาของเยาวชนเหล่าน้ีที่มีต่อความรุนแรงโดยแม้ว่าพวกเขาจะมีความรู้สึก

ขยะแขยง (revulsion) ผู้กดขี่เพียงใดแต่เธอมีความรู้สึกประทับใจเมื่อข้อเสนอการ

ตอบโต้ความรนุแรงคอื “การเมอืงทีป่ราศจากความรนุแรง” (politics of nonviolence) 

ดังเช่น กรณีการต่อต้านสงครามเวียดนามและการต่อสู้เพื่อสิทธิพลเมือง เป็นต้น 	

และในตอนท้ายเธอกล่าวทิง้ท้ายไว้อย่างเจบ็แสบว่า คงมแีต่เหล่าผูศ้รทัธาในความรนุแรง

ฝังลึกเท่านั้นที่สรรเสริญเยินยอในการใช้ความรุนแรง ดังเช่นชาวชนบทแอลจีเรีย	

เฉกเช่น “ฟานอง” (Arendt, 1970: 14)

	 ในส่วนนี้ขอจบลงที่การวิพากษ์ฟานองของอาเรนดท์เพื่อชี้ให้เห็นว่า 	

นักคิดสองท่านนี้มีความคิดการตอบโต้ต่อความรุนแรงที่ต่างกันซึ่งสิ่งน้ีเป็นจุดเน้น

หรือแก่นแกนของบทความนี้ ดังนั้น ในส่วนถัดไปจะกล่าวถึงแนวคิดของฟานอง	

ดงัเช่นการให้พืน้ทีก่บัอาเรนดท์ข้างต้น หากท�ำการศกึษางานของอาเรนดท์แต่ฝ่ายเดียว

เราจะพบกับการวิพากษ์ฟานองอย่างรุนแรงเสมือนหนึ่งฟานองเป็นดังปีศาจร้ายที่

นักศึกษาไม่ควรเอาแบบอย่าง อย่างไรก็ตามปฏิเสธไม่ได้ว่า ฟรานซ์ ฟานอง ปีศาจร้าย

ตนนี ้งานของเขากม็อีทิธพิลต่อผูค้นอย่างกว้างขวางโดยเฉพาะอย่างยิง่ต่อผูท้ีถ่กูกดขี่

จากจักรวรรดินิยมตะวันตกและอิทธิพลน้ีส่งผลมาสู่ความสนใจของนักศึกษาต่องาน

ของฟานองอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ เพราะแม้แต่ผู้วิพากษ์วิจารณ์ฟานองอย่างอาเรนดท์

ก็ยอมรับถึงอิทธิพลความคิดที่ตรงกันข้ามกับเธอนี้ (Arendt, 1970: 14-15)

31วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



ตาต่อตาฟันต่อฟันกับ ฟรานซ์ ฟานอง

	 ส�ำหรับงานท่ีสร้างแรงสั่นสะเทือนให้กับโลกของ ฟรานซ์ ฟานอง มากที่สุด

คงหนีไม่พ้นเรื่อง The Wretched of the Earth ที่ตีพิมพ์ครั้งแรกเป็นภาษาฝรั่งเศส

ปี ค.ศ. 1961 ส่วนฉบับแปลภาษาอังกฤษตีพิมพ์ครั้งแรกปี ค.ศ. 1963 ซึ่งออกมา	

ในช่วงเวลาใกล้เคียงกับงานของอาเรนดท์เรื่อง On Revolution ที่ตีพิมพ์ครั้งแรกป ี

ค.ศ. 1963 ซึ่งก็ไม่น่าแปลกใจที่งานชิ้นนี้ของเธอไม่ได้กล่าวถึงฟานองแต่อย่างใด 	

แต่ให้หลังจากนั้นเกือบสิบปีเธอจึงออกหนังสือเล่มใหม่ที่วิพากษ์ฟานองอย่างรุนแรง

คือเรื่อง On Violence ซึ่งตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1970 ดังที่กล่าวไปในช่วงท้ายของส่วน

ก่อนหน้านี้ ดังนั้น ด้วยความที่ความคิดของนักคิดทั้งสองมีอิทธิพลอยู่ในยุคเดียวกัน

จึงเป็นสิ่งที่น่าสนุกและน่าสนใจที่จะศึกษาเปรียบเทียบความแตกต่างทางความคิด

ของพวกเขา สรรพคุณที่สั้นที่สุดที่ให้กับความคิดของฟานองคือ “การใช้ความรุนแรง

เพื่อต่อสู้กับจักรวรรดินิยม” ริชาร์ด เจ. เบิร์นชไตน์ (Richard J. Bernstein) 	

อธิบายว่าแนวทางการต่อสู้เพื่อต่อต้านการกดขี่ของเขาไม่ได้เป็นแรงบันดาลใจกับ

ชาวแอฟริกาเท่านั้น แต่ได้แผ่ขยายไปทั่วทุกมุมโลกเพื่อน�ำมาซึ่งผลสุดท้ายคือ	

การเป็นมนษุย์ผูเ้สรีปราศจากการครอบง�ำของเหล่าจกัรวรรดนิยิม (Bernstein, 2013: 106) 	

ซึ่งสิ่งนี้เป็นวัตถุดิบชั้นดีที่ท�ำให้อาเรนดท์วิพากษ์เขาอย่างรุนแรงว่าเป็นผู้ศรัทธา	

ในความรุนแรงดังที่กล่าวไปส่วนก่อนหน้านี้

	 หากพิจารณาจากบทแรกของฟานองเรื่อง Concerning Violence 	

การพรรณนาถึงความความชั่วร้ายและการกดขี่มีให้เห็นทุกช่วงการบรรยาย ประเด็น

ส�ำคัญเช่น การกล่าวถึงการแบ่งแยกสังคมออกเป็นสองนคราอย่างชัดเจนไม่ว่าจะ

เป็นระบบการศึกษาที่แยกระหว่างโรงเรียนของคนพื้นเมืองและโรงเรียนของชาว

ยุโรปผู้ล่า หรือในกรณีที่อยู่อาศัยซึ่งหากเป็นของผู้ล่าจะแสดงให้เห็นถึงความแข็งแรง

เพราะสร้างด้วยเหล็กและหิน ถนนเคลือบฉาบด้วยยางมะตอยอย่างดี การบรรยาย

ของฟานองยังกล่าวอุปมาอุปมัยอย่างเห็นภาพว่า “เท้าของพวกเขาเรามิอาจมองเห็น...

เท้าของเขาเหล่านั้นได้รับการปกป้องโดยรองเท้าอันแข็งแรงแม้นว่าถนนในเมืองของ

32    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



พวกเขาจะสะอาดและไม่มีหลุมหรือกรวดดินแต่อย่างใด...เมืองของพวกเขาเป็น

พื้นที่สร้างขึ้นเพื่อคนผิวขาวและชาวต่างชาติ” (Fanon, 1963: 27-30)

	 แต่หากตัดภาพมาอีกนคราจะพบกับชุมชนของคนพื้นเมืองที่มีลักษณะที่

ต่างออกไป เป็นภาพอันแสนเลวร้ายและพื้นที่แห่งนี้เองเป็นพื้นที่ที่พวกเขาเกิด แก่ 

เจ็บและตาย ชุมชนที่เหล่าคนพื้นเมืองอาศัยเป็นพื้นที่ที่แออัดยัดเยียด ผู้คนมีความ

หวิโหยและขาดซึง่สาธารณปูโภคต่าง ๆ การอยูใ่นสงัคมทีแ่ร้นแค้นเช่นนีท้�ำให้พวกเขา

มองไปทีบ้่านเมอืงของชาวยโุรปผิวขาวด้วยความอจิฉาริษยา จนถงึขนาดฝันไปไกลว่า 

“ได้นั่งที่โต๊ะของเหล่าชาวยุโรป ได้นอนบนที่นอน (ของเหล่าชาวยุโรป) กับภรรยาหาก

เป็นไปได้” (Fanon, 1963: 30) แต่แน่นอนที่สุดว่าสิ่งที่พวกเขาคิดก็คงเป็นได้แค่ฝันที่

ไม่มีทางเป็นจริง 

	 นอกจากนั้นฟานองได้อธิบายถึงการกดขี่โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้ามาของ

เหล่าจักรวรรดิอาศัยการบังคับด้วยปืนและเครื่องมือทางการเมืองอื่น เช่น ต�ำรวจและ

กองทัพ เป็นต้น การกระท�ำการหรือประโยชน์ใด ๆ อยู่ภายใต้เงื่อนส�ำคัญที่เหล่า

จักรวรรดิจะต้องได้ผลประโยชน์เป็นล�ำดับแรก (the governing race is first) ความ

รุนแรงแทรกซึมอยู่ในทุกอณูผ่านกฎระเบียบต่าง ๆ ท่ีแสดงให้เห็นถึงการท�ำลาย

แบบแผนทางสังคมของคนพื้นเมือง (destruction of native social form) นอกจาก

นั้นคนพื้นเมืองยังถูกกล่าวหาว่าเป็นตัวแทนของผู้ซ่ึงไร้คุณค่า ปฏิเสธคุณค่าที่ดีงาม

ทั้งหลายที่จักรวรรดิน�ำมาให้และตราหน้าคนพื้นเมืองว่าเป็น “ปีศาจชั่วร้ายที่แท้จริง” 

(absolute evil) (Fanon, 1963: 31-32)

	 ในการบรรยายถึงความเจ็บปวดรวดร้าวของคนแอฟริกาผิวด�ำถูกแทรก

ด้วยวธิกีารตอบโต้การกดขีเ่หล่านัน้ไว้อย่างน่าสนใจ ฟานองกล่าวถึงการปลดปล่อยตนเอง 

(decolonization) เป็น “ปรากฏการณ์แห่งความรุนแรง” (violent phenomenon) 	

ที่รายล้อมไว้ซึ่งกระสุนปืนและมีดที่ชุ ่มไปด้วยเลือด และการปลดปล่อยตนเองนี้	

เป็นสิ่งที่จ�ำเป็นอย่างยิ่งและต้องเปลี่ยนแนวความคิดการปลดปล่อยนี้ไปสู่การปฏิบัติ 

สิ่งท่ีง่ายที่สุดในการท�ำให้เป้าหมายประสบผลส�ำเร็จคือ “การฆาตกรรมและการต่อสู้

ขั้นแตกหัก” (murderous and decisive struggle) (Fanon, 1963: 27, 28-29) 	

33วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



ดังนั้น หากสงัคมใดไม่เริม่ต้นด้วยกระบวนการซึง่ความรนุแรงนีค้งไม่สามารถน�ำสงัคม

ไปสู่โลกเสรีได้ ชาวพื้นเมืองทุกหมู่ต้องพร้อมตลอดเวลาส�ำหรับการต่อสู้อันรุนแรง 

	 นอกจากนั้นฟานองพยายามอย่างยิ่งที่จะยกเหตุการณ์ในประวัติศาสตร์

เพ่ือใช้สร้างความสมเหตุสมผลให้กับการใช้ความรุนแรงในการต่อสู้เพื่อให้ได้มา	

ซ่ึงเอกราช เขากล่าวถึงการต่อสู้ระหว่างคนพ้ืนเมืองกับจักรวรรดินิยมอาทิเช่น	

ในอินโดจีน อินโดนิเซียและแอฟริกาเหนือ ซ่ึงพื้นที่เหล่านี้ต่างให้ความเห็นชอบการ

ต่อสู้โดยใช้ “วิธีการที่รุนแรง” (violent methods) กล่าวได้ว่าทุก ๆ  อณูแห่งการต่อสู้

ของหมู่เหล่าคนพื้นเมืองในอินโดจีน อินโดนิเซียและแอฟริกาเหนือต่างห้อมล้อมไป

ด้วยการใช้ซึ่งความรุนแรงและก�ำลังอ�ำนาจแทบทั้งสิ้น หรือในกรณีของแอลจีเรียและ

เคนยาที่เหล่าคนพ้ืนเมืองใช้ความรุนแรงในการด�ำเนินกิจกรรมทางการเมืองเพื่อต่อสู้

กับเหล่าจักรวรรดิผู้กดขี่ เหล่าชายชาญเข้าร่วมการต่อสู้เพื่อปลดปล่อยตนเองเป็น

อิสระร่วมกันอย่างแข็งขัน ซ่ึงฟานองสรุปความไว้อย่างน่าสนใจว่า “เหล่าชายผู้ซึ่งถูก

กดขี่แสวงหาอิสรภาพของพวกเขาผ่านการใช้ความรุนแรง” (Fanon, 1963: 66-68)

	 ในช่วงท้ายของส่วนนี้ฟานองเริ่มต้นด้วยการตัดพ้อถึงความน่าเศร้าของการ

กดขี่ในประเทศที่ถูกปกครองโดยเหล่าจักรวรรดิไม่ว่าจะเป็นในแอลจีเรีย อินโดจีน

หรือมาดากัสการ์ พวกเขาไม่สามารถที่จะคาดหวังได้เลยว่าผู้ใดจะสามารถเข้ามาช่วย

แก้ไขหรือเห็นอกเห็นใจพวกเขาและอุปสรรคที่ส�ำคัญที่ท�ำให้ความฝันที่จะมีเสรีภาพ

ของผู้ถูกกดขี่ไม่สามารถเกิดขึ้นได้ก็ด้วยน�้ำมือของเหล่าจักรวรรดินี้เอง ดังนั้น 	

ภาระอันใหญ่หลวงของคนพื้นเมืองผู้ถูกกดขี่คือการจินตนาการหาวิธีการที่เป็นไปได้

ในการท�ำลายผู ้บุกรุกนั่นเอง เมื่อจักรวรรดินิยามตราหน้าคนพื้นที่เมืองว่าเป็น 	

“ปีศาจชั่วรา้ยทีแ่ท้จรงิ” ฉนัใดกฉ็นันัน้คนพืน้เมอืงกน็ยิามได้เช่นกนัว่าจกัรวรรดนิยิม

เป็น “ปีศาจชั่วร้ายที่แท้จริง” เช่นกัน 

	 การใช้ความรุนแรงส�ำหรับฟานองแล้วเป็นเครื่องมือหนึ่งที่ช่วยรวมผู้คน

เป็นหนึ่งเดียวกัน เมื่อรวมเข้าไว้ด้วยกันแล้วทุกคนจะเคารพซึ่งกันและกัน ที่ส�ำคัญ

ความรุนแรง หยดเลือดและความโกรธแค้นจะเป็นดั่งสิ่งยึดเหนี่ยวส�ำคัญส�ำหรับ	

นักสู้ทั้งหลายที่จะต่อสู้กับผู้กดขี่ซึ่งเปรียบประดุจว่า “ชีวิตเป็นดั่งการต่อสู้ที่ไม่สิ้นสุด” 

และการต่อสู้ด้วยความรุนแรงน้ีเองฟานองนิยามว่าเป็นเสมือน “cleansing force” 

34    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



หรอื “พลงัในการขจดัให้ส้ิน” ซ่ึงจกัรวรรดผู้ิกดขี ่(Fanon, 1963: 73-74) ด้วยแบบแผน

ชนดิตาต่อตาฟันต่อฟันนีเ้องส่งผลให้แนวทางการตอบโต้และต่อสูกั้บการกดขีข่องเขา

ได้รับการกล่าวถึงมาจนปัจจุบันและเป็นสิ่งที่ท�ำให้ ฮันนาห์ อาเรนดท์ ตั้งค�ำถามกับ

แนวความคิดเช่นนี้ของเขาอยู่ไม่น้อย

	 การต่อสู้ของชาวแอลจีเรียภายใต้ชื่อ Front de Libération Nationale 

(FLN) เป็นเสมือนภาพแทนของยุทธวิธีการต่อสู ้กับจักรวรรดิผู ้รุกราน ฟานอง

พยายามสะท้อนให้เห็นการต่อสู้เพื่อเสรีภาพโดยการพยายามท�ำลายต�ำรวจและขุน

ทหารที่เป็นเคร่ืองมือส�ำคัญในการกดขี่และท�ำให้พวกเขารู้สึกทุกข์ทรมาน การต่อสู่ที่

ส�ำคัญประมาณปี ค.ศ. 1954 ที่ Philippeville หรือที่ถูกขนานนามว่า Philippeville 

Massacres แสดงให้เห็นถึงการต่อสู้ที่ส�ำคัญแบบตาต่อตาฟันต่อฟันในลักษณะ

สงครามกองโจร (guerrilla) และได้ถูกรัฐบาลจักรวรรดิฝรั่งเศสกล่าวหาว่าพวกเขา

เป็น “ผู้ก่อการร้าย” มากกว่าต่อสู้เพ่ือเสรีภาพและในท้ายที่สุดน�ำมาซึ่งการแสดง

แสนยานภุาพของกองทพัจกัรวรรด ิการจบักมุและการลงโทษเหล่ากองโจรในท้ายทีส่ดุ 

(Gibson, 2003: 97-98) 

	 การต่อสูด้ว้ยความรนุแรงมใีห้เหน็เรือ่ยมาและฟานองเองก็เข้าไปมีส่วนร่วม

โดยตรงในขบวนการ FLN  ในเมืองหลวงของแอลจีเรีย ความรุนแรงทวีมากขึ้น	

เรื่อย ๆ เมื่อพลเมืองชาวแอลจีเรียถูกฆ่าไปกว่า 70 คนด้วยการใช้ระเบิด ท�ำให้ FLN 

จ�ำต้องเริ่มต้นด้วยการตอบโต้แบบตาต่อตาเช่นกันด้วยระเบิดโดยยุทธวิธีสงคราม

กองโจรทีเ่น้นการแบ่งเป็นกลุ่มเลก็ ๆ เพือ่โจมตเีหล่าผู้กดขีจ่นเป็นทีม่าของ Battle Of 

Algiers อันเลื่องชื่อ การต่อสู้ในยุทธการนี้น�ำมาซ่ึงการจับกุมสมาชิก FLN เป็น

จ�ำนวนมาก คาดการณ์ว่าตัวเลขผู้ถูกจับกุมประมาณ 80,000 คน โดยจักรวรรดิ

ฝรั่งเศสพยายามกระท�ำการลักษณะดังกล่าวเพื่อเป็นการตัดไฟแต่ต้นลมและไม่ให้

พวกเขากลับมาต่อต้านอีก (Gibson, 2003: 100-101)

	 การต่อสู ้แบบสงครามกองโจรไม่ได้จ�ำกัดอยู ่เฉพาะชายชาตรีเท่านั้น	

เพราะในงานของฟานองเรื่อง A Dying Colonialism มีความพิเศษโดยได้กล่าวถึง

บทบาทของเหล่าสตรีอยู่มากในขบวนการต่อสู้ ฟานองอธิบายถึงความเจ็บปวดที่	

กองก�ำลังจักรวรรดิกระท�ำกับเหล่าสตรีโดยเฉพาะอย่างยิ่งการข่มขืนพวกเธอ 

35วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



(Fanon, 1965: 37-38) การกระท�ำดังกล่าวเป็นสิ่งที่ช่วยกระตุ้นให้พวกเธอหันมาสนับ

สนุนการจับอาวุธสู้ในรูปแบบสงครามกองโจรด้วยเช่นกัน การต่อสู้เพื่อการปฏิวัติ

ของพวกเธอในช่วงกลางศตวรรษที่ 19 อาศัยพื้นที่ภูเขาเป็นฐานที่มั่นและคอย

สนับสนุนด้านการรักษาพยาบาลเหล่านักรบที่บาดเจ็บหรือบางกรณีอาจจะเป็นไข้

ไทฟอยด์ (Fanon, 1965: 48) นอกจากนั้นเหล่าหญิงชาวแอลจีเรียยังได้รับการขนาน

นามว่า “สายลับ” ที่ถูกใช้เป็นเคร่ืองมือหนึ่งในการต่อต้านผู้รุกรานซึ่งเป็นภารกิจ

ส�ำคัญในการปฏิวัติของพวกเธอเลยก็ว่าได้ อย่างไรก็ตามในบางกรณีพวกเธออาจจะ

ไม่ใช่หน่วยลับ เพราะบางครั้งพวกเธอก็เดินออกมานอกถนนพร้อมในมือที่ถือระเบิด 

ในท้ายที่สุดการต่อสู้ในลักษณะสงครามกองโจรของ FLN นับวันก็ยิ่งมีสมาชิกเพิ่ม

มากขึ้นเรื่อย ๆ และมีการจัดการองค์กรภายในเป็นส่วนงานต่าง ๆ อย่างเป็นระบบ	

ไม่ว่าจะเป็นด้านการเงิน ความรู้ทางการเมืองและอื่น ๆ ซึ่งเป็นประโยชน์ต่อกองโจร	

ของพวกเขา (Fanon, 1965: 50)

	 ในกรณีที่แสดงให้เห็นถึงความกล้าหาญและร่วมต่อสู้แบบตาต่อตาของ

สตรีชาวแอลจีเรียคือการแฝงตัวเข้าไปในสถานที่ส�ำคัญของชาวยุโรป โดยมากแล้ว

เป้าหมายส�ำคัญมักอยู่ที่คาเฟ่ ท่าเรือและศูนย์กลางของศาสนจักรโรมันในเมือง

แอลเจียร์ เมืองหลวงของประเทศ สตรีจะถือถุงที่เต็มไปด้วยลูกระเบิดและพกปืน

เพื่อเมื่อเกิดเหตุที่คาดไม่ถึงพวกเธออาจจ�ำเป็นต้องใช้มันในท้ายที่สุด ในช่วงเวลา	

ดังกล่าวชาวแอลจีเรียทั้งชายและหญิงร่วมกันต่อสู่ด้วยความกล้าหาญ อย่างไรก็ตาม

จ�ำนวนมากก็ได้รับการตอบโต้อย่างไร้ความปรานีจากทางราชการ ถูกจับและตามล่า

แทบพลิกแผ่นดิน (Fanon, 1965: 57) กล่าวได้ว่า เป้าหมายสุดท้ายของการต่อสู้ของ

เหล่าชายหญิงชาวแอลจีเรียในช่วงเวลาดังกล่าว คือ ต้องการท�ำลายล้างให้สิ้นซาก	

ซ่ึงเหล่าจกัรวรรดนิยิมอนัชัว่ร้าย ดงัตอนหนึง่ในงานของฟานองทีต่ัง้หวัข้อไว้อย่างชดัเจนว่า 

“French colonialism must die” (Fanon, 1969: 149) และเมื่อขจัดสิ้นซากแล้วการ

สถาปนาระบบการปกครองของตนเองจะถูกสถาปนาขึ้นโดยชาวแอลจีเรีย สิ่งนี้ถือ

เป็นหัวใจส�ำคัญที่ฟานองใช้เพื่อเป็นสิ่งกระตุ้นให้ชาวแอลจีเรียผู้ถูกกดขี่รวมเป็นหน่ึง

เดียวกันเพื่อเป้าหมายแห่งอิสรภาพ         

36    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



*	 ในการทบทวนแนวความคิดความสัมพันธ์ระหว่างความรุนแรงกับการสร้างประชาธิปไตย ผู้เขียนสรุป

แนวทางได้ 3 แนวทางซึ่งสามารถดูรายละเอียดอย่างเจาะลึกเพ่ิมเติมได้จากงานของผู้เขียนเรื่อง 	

“ว่าด้วยความสัมพันธ์ระหว่างประชาธิปไตยกับความรุนแรง” ตีพิมพ์ในวารสารการเมืองการปกครอง 

วทิยาลยัการเมอืงการปกครอง มหาวทิยาลยัมหาสารคาม ปีที ่6 ฉบบัที ่1 กนัยายน พ.ศ. 2558 - กมุภาพันธ์ 

พ.ศ. 2559 หรือเข้าถึงฐานข้อมูลออนไลน์ได้ที่ http://copag.msu.ac.th/journal/filesjournal/6-1/ 

2001201710075330.pdf 

บทสรุป: 

มรดกทางความคดิของ ฮนันาห์ อาเรนดท์ และ ฟรานซ์ ฟานอง

	 จากการบรรยายภาพในสองช่วงข้างต้น อย่างน้อยที่สุดท�ำให้ทราบถึง

แนวทางที่นักวิชาการทั้งสองใช้ในการสนองตอบต่อความรุนแรงที่เกิดขึ้นในลักษณะ

ที่แตกต่างกันก่อนที่จะลงท้ายด้วยการน�ำมาซึ่งสังคมอันสวยงามเหมือนกัน 	

โดยอาเรนดท์มเีป้าหมายทีส่�ำคญัคอืการสร้างพืน้ทีท่างการเมอืงในรปูแบบสาธารณรฐั

ประชาธิปไตยเฉกเช่นสหรัฐอเมริกา ส่วนฟานองเน้นการต่อสู ้เพื่อท�ำลายระบบ

การเมืองที่ไร้ความชอบธรรมและกดขี่พวกเขา เมื่อท�ำได้จึงสถาปนาการปกครองของ

ชาวแอลจีเรียและสร้างสังคมแห่งประชาธิปไตยในท้ายที่สุด จากการศึกษาข้างต้น

ท�ำให้ผูเ้ขยีนเชือ่มโยงเหตผุลของนักวิชาการทัง้สองไปสู่แนวคดิการตอบโต้ความรนุแรง

ที่มีอิทธิพลในวงวิชาการด้านรัฐศาสตร์ในปัจจุบัน 

	 ในการนี้จากการทบทวนแนวความคิดความสัมพันธ์ระหว่างความรุนแรง

กบัการสร้างประชาธปิไตยผูเ้ขยีนสามารถสรปุแนวทางได้ 3 แนวทางด้วยกัน กล่าวคือ 

แนวทางแรกเป็นการสร้างประชาธิปไตยที่ปราศจากความรุนแรง ประการต่อมาคือ

การใช้ความรุนแรงเพื่อรักษาไว้ซ่ึงประชาธิปไตย และสุดท้ายการใช้ความรุนแรง	

เพื่อน�ำไปสู่ประชาธิปไตย ซึ่งแนวคิดทั้งหมดนี้ยังเป็นที่ถกเถียงกันในวงวิชาการอย่าง

กวา้งขวางและหาข้อสรุปมิได้* ตวัอย่างนักวิชาการทีส่นับสนนุแนวทางข้างต้น อาทเิช่น

	 กรณกีารสร้างประชาธปิไตยทีป่ราศจากความรุนแรง แนวคดิของโนม ชอมสก ี

(Noam Chomsky) เป็นตัวอย่างที่ดีที่สนับสนุนแนวทางดังกล่าวกล่าวคือ ชอมสกี	

ชี้ให้เห็นข้อผิดพลาดในประวัติศาสตร์ที่มหาอ�ำนาจเลือกใช้วิธีการที่รุนแรงต่อกัน 	

37วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



เขาไม่ยอมรับในการใช้ความรุนแรงโดยเฉพาะอย่างยิ่งกับการสนับสนุนค�ำกล่าวที่ว่า	

การใช้ความรุนแรงเป็นสิ่งไม่ชอบธรรมยกเว้นกรณีการใช้ความรุนแรงนั้นสามารถ

ก�ำจัดซึ่งปีศาจร้าย ชอมสกีคิดว่าการสนับสนุนการใช้ความไม่รุนแรงคือทางที่ดีกว่า

การใช้ความรุนแรง (Chomsky, 2000: 162-163) ชอมสกีกล่าวถึงการทิ้งระเบิด

นิวเคลียร์ที่ฮิโรชิมาและนางาซากิ การใช้ความรุนแรงของญี่ปุ ่นน�ำมาสู ่การที่

สหรัฐอเมริกาเลือกการใช้ระเบิดนิวเคลียร์สองลูกเป็นทางเลือกซึ่งส่งผลให้เกิดความ

เลวร้ายต่อประชาชนญี่ปุ่นอย่างมาก แน่นอนว่าการโต้กลับญี่ปุ่นด้วยสงครามและ

ความรนุแรงเป็นสิง่ทีห่ลกีเล่ียงไม่ได้ แต่สิง่ทีค่วรจะเป็นนัน้น่าจะใช้ “ทางเลอืกทีด่กีว่านี”้ 

(Chomsky, 1967: 2) 

	 ในทางตรงกันข้ามแนวคิดการใช้ความรุนแรงเพื่อรักษาไว้ซึ่งประชาธิปไตย

ต้องย้อนกลับไปสู่งานหรือแนวคิดที่ชอมสกีวิพากษ์อย่างงานของนักปรัชญาอย่าง 	

อิมมานูเอล คานต์ (Immanuel Kant) คานต์ไม่ได้ปฏิเสธความรุนแรงทั้งหมด	

โดยเฉพาะอย่างย่ิงการสร้างกองก�ำลังทหารของรัฐ เขาสนับสนุนการสร้างกองก�ำลัง

เพื่อปกป้องพลเมืองและเมืองจากการโจมตีของภายนอก คานต์กล่าวว่าหากรัฐอื่น ๆ 

เป็นภยัคกุคาม ทางทหารพลเมืองต้องลกุขึน้มาป้องกนัการโจมต ี(Kant in edited by 

Reiss, 1991: 4) ซึ่งสิ่งนี้ในยุคหลังถกเถียงกันอย่างกว้างขวางว่าประชาธิปไตยท้าย

ที่สุดแล้วสามารถอยู่ฝ่ายเดียวกับความรุนแรงได้หรือไม่ ประชาธิปไตยควรจะอยู่

ตรงข้ามกับความรุนแรงทั้งหมดหรือไม่ แต่ไม่ว่าจะอย่างไร ชัดเจนว่าคานต์เชื่อว่า

ประชาธิปไตยแห่งสันติภาพภายใต้ระบบตัวแทนมีข้อยกเว้นให้รัฐสามารถใช้ความ

รุนแรงได้

	 กรณีสุดท้ายการใช้ความรุนแรงเพื่อน�ำไปสู่ประชาธิปไตย เอ็ดเวิร์ด แมนส์

ฟิลด์ และ แจ็ค ชไนเดอร์ (Edward Mansfield and Jack Snyder) พบว่ากระบวนการ

ท�ำให้เป็นประชาธิปไตย (democratization) ก่อให้เกิดความขัดแย้งภายใน 	

การพัฒนาประชาธิปไตยโดยรัฐที่อ่อนแอมีแนวโน้มที่จะใช้ความรุนแรงในการเปลี่ยน

ผ่านมากกว่าการใช้ความไม่รุนแรง (Lawson, 2008: 25-26) แมนส์ฟิลด์และ	

ชไนเดอร์กล่าวต่ออีกว่าแนวคิดที่ว่าแม้ว่าประชาธิปไตยปราศจากสงครามการต่อสู้

กับศัตรูกลับกลายมาเป ็นสิ่ งที่ ยอมรับกันส� ำหรับนักวิชาการจ� ำนวนมาก 	

38    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



แต่ประชาธปิไตยไม่ได้มคีวามสมบรูณ์ในชัว่ข้ามคนื หลกัฐานทีป่รากฏในสองศตวรรษ	

ชี้ให้เห็นว่ากระบวนการท�ำให้เป็นประชาธิปไตยของประเทศต่าง ๆ มักเกี่ยวข้องกับ

สงคราม เช่น ในประเทศที่เคยเป็นเผด็จการหรือประเทศที่ปกครองด้วยระบอบ

คอมมิวนิสต์เดิม เมื่อเข้าสู ่กระบวนการพัฒนาประชาธิปไตยมีแนวโน้มที่จะเกิด

สงครามและความรุนแรง เป็นต้น (Mansfield and Snyder, 1995: 79-80)

	 จากการสรุปของผู ้เขียนข้างต้นสามารถท�ำให้ทราบถึงความสัมพันธ	์

ที่มีต่อแนวความคิดของ ฮันนาห์ อาเรนดท์ และ ฟรานซ์ ฟานอง อย่างเด่นชัดว่าใน

ความเป็นจริงแล้วแนวความคิดของเขาและเธอไม่ได้เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือความรู้

ความเข้าใจเกี่ยวกับประเด็นความสัมพันธ์ระหว่างความรุนแรงและประชาธิปไตย 	

ในกรณีของอาเรนดท์ บันทึกการแลกเปลี่ยนความเห็นกันระหว่างเธอและชอมสกี	

ดูเป็นอะไรที่น่าสนใจไม่น้อยเม่ือมีค�ำถามต่อพวกเขาว่า “เงื่อนไขทางสังคมแบบใดที่

สามารถใช้ความรุนแรงและความรุนแรงนั้นถือว่ามีความชอบธรรม?” ค�ำตอบของทั้ง

สองน่าสนใจ ค�ำตอบของชอมสกีกล่าวไปแล้วข้างต้นซึ่งสรุปความได้ว่าการโต้กลับ

ด้วยความรุนแรงอาจเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้แต่ส่ิงที่ควรจะเป็นน้ันน่าจะใช ้	

“ทางเลือกที่ดีกว่านี้” นั่นก็คือการเลือกทางเลือกที่ไม่รุนแรงนั่นเอง

	 เมื่อถึงคราวของอาเรนดท์ เธอกล่าวสนับสนุนแนวทางของชอมสกีที่ว่า	

ในสังคมสมัยใหม่สิ่งส�ำคัญคือการด�ำเนินกิจกรรมใด ๆ ที่น�ำพวกเราไปสู่การมีชีวิต

หรือด�ำรงอยู่หรือ “the nature of new societies is affected by the nature of  

action that bring them into being” หากตีความจะพบว่าเธอก�ำลังบอกเป็นนัยว่า

กิจกรรมที่น�ำผู้คนไปสู่ความหายนะกับชีวิตเป็นสิ่งที่ควรปฏิเสธและควรแทนที่ด้วย

กิจกรรมที่ท�ำแล้วไม่ได้สร้างความอันตรายต่อชีวิตแก่ผู้คน โดยการตอบค�ำถามใน

ช่วงน้ีของเธอยังเชื่อมโยงให้เห็นภาพว่ากิจกรรมที่ไม่น�ำไปสู่การมีชีวิตหรือด�ำรงอยู่ก็

เฉกเช่นสงครามเวียดนามและการต่อสู้เพื่ออิสรภาพในแอลจีเรียซึ่งเป็นการบอกเป็น

นัยถึงการด�ำเนินกิจกรรมทางการเมืองของฟานองนั่นเอง เธอกล่าวย�้ำว่าการกระท�ำ

ในลักษณะดังกล่าวควรจะได้รับการกล่าวว่า “เป็นความผิดพลาดอย่างแท้จริง” 

(Chomsky, 1967: 4)

39วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



	 ด้วยเหตุผลที่กล่าวไปข้างต้นอาจท�ำให้พิจารณาได้ว่าส�ำหรับอาเรนดท์	

การปักป้ายให้เธอเป็นนักวิชาการที่เน้นสันติวิธีที่ผูกติดกับการให้ความสัมพันธ์กับ

การสร้างพื้นที่สาธารณะอาจไม่ผิดนัก กล่าวได้ว่าเราอาจมองอาเรนดท์ในภาพกว้าง	

ที่ไม่เกี่ยวของกับการพิจารณาแนวคิดเชิงลึกว่าแนวทางของเธอไม่ต่างจาก เยอร์เก้น 

ฮาบามาส (Jurgen Habermas) ที่เน้นการสร้างพ้ืนที่อันแสนสวยงามมากกว่า	

การกล่าวถึงกิจกรรมที่รุนแรงดังจะเห็นได้จากการที่เธอกล่าวถึงพื้นที่ที่สวยงาม	

ในโลกปัจจุบันท�ำได้เฉกเช่นเดียวกับส่งที่เกิดขึ้นในสหรัฐอเมริกา 

	 ส�ำหรับฟานองแน่นอนว่าสามารถนิยามเขาเป็นนักคิดที่อิงทุกสิ่งอย่างอยู่กับ

บริบทที่แท้จริงของสังคมซ่ึงท�ำให้เรานึกถึงความกล่าวของนักปรัชญาส�ำคัญอย่าง 	

นิคโคโล มาเคียเวลลี (Niccolo Machiavelli) ที่กล่าวไว้ในท�ำนองว่า “มนุษย์น้ัน	

ไม่สามารถรักษาอ�ำนาจตนเองไว้ได้ด้วยการมลีกูประค�ำไว้ในมอื” (Strauss, 1959: 40) 

เพราะในความเป็นจริงแล้วการที่จะด�ำรงไว้ซึ่งชีวิตและสังคมจ�ำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง

มีซึ่งอ�ำนาจที่เหนือกว่า หากเป็นผู้อ่อนแอจะเป็นไปได้อย่างไรที่จะด�ำรงรักษาไว	้

ซึ่งสังคมของตน ดังนั้น ส�ำหรับฟานองแล้วการอิงอยู่กับความเป็นจริงดูเหมือนจะเป็น

อะไรที่ส�ำคัญกว่าการพยายามสร้างวาทกรรมอันสวยงามที่ไม่สามารถเกิดได้ 	

อย่างเป็นรูปธรรม

	 สอดรับกับแนวคิดของแมนส์ฟิลด์และชไนเดอร์ที่พยายามชี้ให้เห็นว่า

ประชาธิปไตยไม่ได้มีความสมบูรณ์ในชั่วข้ามคืน ดังนั้น กระบวนการท�ำให้เป็น

ประชาธิปไตยมักเกี่ยวข้องกับความรุนแรง ความรุนแรงนี้จ�ำเป็นอย่างยิ่งในการ

ท�ำลายมรดกอันโหดร้ายของระบอบเก่าซึ่งทั้งสองพยายามกล่าวถึงระบอบเผด็จการ 

การจะสถาปนาซึ่งประชาธิปไตยจ�ำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องอาศัยความรุนแรงในการท�ำลาย

ล้างระบอบเก่าให้สิ้นซากและหลังจากน้ันจึงสถาปนาซ่ึงระบอบใหม่ที่สวยงามซึ่งนั่นก็

สอดคล้องสมัพนัธ์กับแนวทางของฟานองอย่างไม่สามารถปฏเิสธได้ ดงันัน้ บทความนี้	

ต้องการชี้ให้เห็นว่าในโลกวิชาการที่เกี่ยวข้องกับประชาธิปไตยในปัจจุบันไม่สามารถ

หลีกหนีการกล่าวถึงข้อถกเถียงถึงความสัมพันธ์กับความรุนแรงไปได้ เมื่อโลก

วิชาการทางรัฐศาสตร์ปัจจุบันยังมีข้อถกเถียงกันอย่างไม่สิ้นสุดว่าประชาธิปไตย

40    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



สามารถแยกจากความรนุแรงอย่างเดด็ขาดได้หรอืไม่ เม่ือน้ันแนวคิดของทัง้อาเรนดท์

และฟานองก็จะยังมีบทบาทและได้รับการถกเถียงกันสืบไป 

	 แน่นอนที่สุดว่าเราเห็นนักวิชาการทั้งไทยและต่างประเทศต่างกล่าวถึง	

สันติวิธีหรือการไม่ใช้ความรุนแรงในการสร้างสังคมซ่ึงเป็นเป้าหมายที่ยิ่งใหญ่ที่มวล

มนุษยชาติปรารถนาที่จะเป็นแบบนั้น แต่อีกทางหน่ึงงานวิชาการจ�ำนวนมากก็สร้าง

มุมมองที่แตกต่าง ดังเช่นงานวิชาการจ�ำนวนมากในปัจจุบันที่กล่าวถึงค�ำว่า “Violent 

Democracy” หรือในภาษาไทยอาจให้ความหมายว่า “ประชาธิปไตยที่มีความรุนแรง” 

โดยเหตุการณ์ที่ใช้สนับสนุนแนวคิดนี้คือสิ่งที่เกิดขึ้นในสหรัฐอเมริกาโดยเฉพาะ

ประเด็นสงครามต่อต้านการก่อการร้าย หรืออีกกรณีคือการกล่าวถึงการกระท�ำที่

รุนแรงโดยรัฐต่อประชาชนในละตินอเมริกา เม่ือเป็นเช่นนั้นผู้เขียนได้ข้อสรุปว่า 

สถานการณ์ที่แท้จริงที่เกิดขึ้นในโลกปัจจุบันโดยเฉพาะประเด็นความสัมพันธ์

ระหว่างความรุนแรงกับประชาธิปไตยท�ำให้ความคิดของทั้งอาเรนดท์และฟานอง

ด�ำรงอยู่และยังสามารถอธิบายปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในสังคมโลกได้เป็นอย่างด ี	

การกล่าวว่าแนวความคิดของพวกเขาเป็นตัวแบบที่ท�ำให้คนรุ ่นหลังปฏิบัติตาม	

จึงเป็นเรื่องที่ส�ำคัญน้อยกว่า

บรรณานุกรม

เผ่า นวกุล. (2559). ว่าด้วยความสัมพันธ์ระหว่างประชาธิปไตยกับความรุนแรง. 

วารสารการเมืองการปกครอง วิทยาลัยการเมืองการปกครอง มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม, 6(1), 443-458. 

Alessandrini, Anthony C. “Introduction: Fanon Studies, Cultural Studies,  

Cultural Politics.” In edited by Anthony C. Alessandrini. (1999). 

Frantz Fanon: Critical Perspectives. London: Routledge.

Arendt, Hannah. (1951). The Origins of Totalitarianism. Florida, USA: 

The Harvest Book, Harcourt Brace & Company.

41วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1



Arendt, Hannah. (1970). On Violence. New York, Harcourt, Brace&World.

Arendt, Hannah. (1998). The Human Condition. Chicago: University of 

Chicago Press.

Arendt, Hannah. (1990). On Revolution. London: Penguin Books.

Baehr, Peter. (2000). The Portable of Hannah Arendt. New York: Penguin 

Books.

Bernstein, Richard J. (2013). Violence: Thinking Without Banisters. 

Cambridge: Polity Press

Chomsky, Noam. (2000). Rogue States: the rule of force in world affairs. 

London: Pluto Press.

Chomsky, Noam. (1967). The Legitimacy of Violence as a Political Act? 

Noam Chomsky debates with Hannah Arendt, Susan Sontag, et al. 

Retrieved from http://www.chomsky.info/debates/19671215.htm.

Dietz, Mary G. “Arendt and the Holocaust.” In edited by Dana Villa. 	

(2000). The Cambridge Companion to Hannah Arendt. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Fanon, Frantz. (1963). The Wretched of the Earth, Jean-Paul Sartre (preface), 

Constance Farrington (translator). England: Penguin Books.

Fanon, Frantz. (1965). A Dying Colonialism, Haakon Chevalier (translator), 

Adolfo Gilly (introduction). New York: Grove Press.

Fanon, Frantz. (1969).Toward the African Revolution, Haakon Chevalier 	

(translator). New York: Grove Press.

Gibson, Nigel C. (2003). Fanon: the Postcolonial Imagination. Cambridge: 

Polity. 

Kant, Immanuel. “Toward Perpetual Peace.” In Reiss. H. (Ed.). (1991). Kant: 

Political Writings, (2nd ed.) Cambridge University Press. 

42    วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   



Lawson, George. (2008). A Realistic Utopia?: Nancy Fraser,  cosmopolitanism 

and the making of a just world order. Political Studies, 56(4), 881-906.

Mansfield, Edward D. and Snyder, Jack. (1995). Democratization and War. 

Foreign Affairs, 95(74), 79-97.

Passerin d'Entreves, Maurizio. (1994). The Political Philosophy of Hannah 

Arendt. London: Routledge. 

Strauss, Leo. (1959). What is Political Philosophy? and Other Studies. 

Free Press.

Villa, Dana (1999). Politics, Philosophy, Terror: Essays on the Thought of 

Hannah Arendt. Princeton, N.J.: Princeton University Press.	

Villa, Dana. “The Development of Arendt’s Political Thought.” In edited 

by Dana Villa. (2000). The Cambridge Companion to Hannah 

Arendt. Cambridge, U.K.: Cambridge University Press.	

Wellmer, Alblecht. “Arendt on revolution.” In edited by Dana Villa. (2000). 

The Cambridge Companion to Hannah Arendt. Cambridge, U.K.: 

Cambridge University Press.

Translated Thai Reference

Phao Nawakul. (2016). On Relation between Democracy and Violence. 

Journal of Politics and Governance. Journal of Politics and 

Governance Mahasarakham University, 6(1), 443-458. [In Thai].

43วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์   ปีที่ 46 ฉบับที่ 1


